#### Concordia Seminary - Saint Louis

### Scholarly Resources from Concordia Seminary

Lehre und Wehre Print Publications

1-1-1917

### Lehre und Wehre Volume 63

Concordia Seminary, St. Louis, ir\_csf@csl.edu

Follow this and additional works at: https://scholar.csl.edu/lehreundwehre

Part of the Biblical Studies Commons, Christian Denominations and Sects Commons, Christianity Commons, History of Christianity Commons, Liturgy and Worship Commons, Missions and World Christianity Commons, Practical Theology Commons, and the Religious Thought, Theology and Philosophy of Religion Commons

#### **Recommended Citation**

Concordia Seminary Faculty, "Lehre und Wehre Volume 63" (1917). *Lehre und Wehre*. 63. https://scholar.csl.edu/lehreundwehre/63

This Book is brought to you for free and open access by the Print Publications at Scholarly Resources from Concordia Seminary. It has been accepted for inclusion in Lehre und Wehre by an authorized administrator of Scholarly Resources from Concordia Seminary. For more information, please contact seitzw@csl.edu.

# Lehre und Wehre.

### Theologisches und firchlich = zeitgeschichtliches

## Monatsblatt.

perausgegeben

von ber

Deutschen Ev.-Luth. Innode von Missouri, Ghio u. a. St.

Rebigiert vom

Lehrertollegium des Seminars ju St. Louis.

Auther: "Ein Brediger muß nicht allein weiben, also, daß er die Schafe unterweise, wie sie rechte Christen sollen sein, sondern auch daneden den Wölsen wehr en, daß sie die Schafe nicht angreisen und mit salischer Lehre versühren und Jertum einsühren, wie denn der Tenfel nicht ruht. Aun finder nam jezund viele Leute, die wohl leiden mögen, daß man das Gangelium predige, wenn man nur nicht wider die Wisse in wie bent wie bet Leiden predigt. Aber wenn ich sich nur nicht wider die Arte laten predigt. Aber wenn ich sich en ercht predigt und die Schafe wohl webe nich lehre, so sie ist der Schafe wehl webe der Schafe gedatet und sie verwahret, daß nicht die Wölsse kommen und sie weber duwnstühren. Denn was ist das gedauet, wenn ich Steine auswerfe, und ich seinem andern zu, der sie wieder einwirft V. Ber Wolf kam wohl leiden, daß die Schafe gute Bolte haben, er dat sie besto lieber, daß sie hind is der dann er nicht leiben, daß die Hunde seinen kann er nicht leiben, daß die Hunde seinen kann be feindlich bellen."

- Dreinubsechzigfter Band.

St. Louis, Mo. CONCORDIA PUBLISHING HOUSE. 1917.

# Period. 1040

ANDOVER-HARVARD
THEOLOGICAL LIBRARY
CAMERIDGE, MACC.

v. 63

Inhalt.

Januar.

1917

| <del>-</del>                                                            | Seine        |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Die St. Pauler Bereinigungsthesen                                       | 1<br>7<br>16 |
| Bermischtes                                                             | 21           |
| Literatur                                                               | 38           |
| Rithlich=Beitgeschichtliches                                            | 40           |
|                                                                         |              |
| Februar.                                                                |              |
| 3ft Pf. 2, 7 bie ewige Zeugung bes Sohnes Gottes ausgesagt?             | 49           |
| Der biblische Begriff "glauben"                                         | 59           |
| Bermifctes                                                              | 65           |
| Literatur                                                               | 82           |
| Rirchlich=Beitgeschichtliches                                           | 87           |
| März.                                                                   |              |
|                                                                         |              |
| Beitere Berhandlungen über' Bereinigungsthesen                          |              |
| 3ft Ph. 2, 7 die ewige Zeugung des Sohnes Gottes ausgesagt?             |              |
| Der biblifche Begriff "glauben"                                         |              |
| Bermischtes                                                             |              |
| Literatur                                                               |              |
| Rirchlich=Beitgeschichtliches                                           | 134          |
| , April.                                                                |              |
| Aber bie rechte Scheidung bon Gefet und Evangelium in ber Lehre bon ber |              |
| Gnadenwahl                                                              | 145          |
| Das feelforgerifche Berfahren Suthers bei ben Bittenberger Unruben      | 156          |
| Bermifchtes                                                             |              |
| Literatur                                                               |              |
| Rirchlich=Beitgefcichtliches                                            | 183          |
| om '                                                                    |              |
| Mai.                                                                    |              |
| Reine, heilsame Lehre                                                   |              |
| Gnadenwahl                                                              |              |
| Bermischtes                                                             |              |
| Literatur                                                               |              |
| Rirchlich=Beitgeschichtliches                                           | 230          |
| Anni.                                                                   |              |
| Gefet und Ebangelium: Buge und gute Berte                               | 941          |
| Bermischtes                                                             | 277          |
| Ointlin Onital hintling                                                 |              |

| <b>₩</b>                                                                | Beite      |
|-------------------------------------------------------------------------|------------|
| Der Reformator                                                          | 289        |
| Geset und Evangelium: Bufe und gute Werte                               | 298        |
| Bermischtes                                                             |            |
| Literatur                                                               |            |
| Rirdlid=Beitgeschichtlices                                              | 330        |
| Angust.                                                                 |            |
| "Die Wort', wie fie lauten."                                            | 337        |
| Gesetz und Evangelium: Bufe und gute Werke                              | <b>349</b> |
| Literatur                                                               |            |
| Rirdlid:Beitgeschichtlices                                              | 374        |
| September.                                                              |            |
| Rede jur Eröffnung bes neuen Studienjahres                              | 385        |
| Chriftliche Dogmatit von D. Franz Pieper                                | 387        |
| Luther und der Ralender                                                 | 395        |
| "Die Wort', wie fie lauten."                                            |            |
| Literatur                                                               |            |
| Rirchlich=Beitgeschichtliches                                           | 412        |
| Oftober.                                                                |            |
| Was ift es um Jatobi Sag: "bag ber Menich burch bie Werte gerecht wird, |            |
| nicht durch den Glauben allein"?                                        | 433        |
| Bermischtes                                                             |            |
| Literatur                                                               |            |
| Rirhlich:Beitgeschichtliches                                            | 471        |
| Rovember.                                                               |            |
| Luthers reformatorifche Arbeit auf bem Gebiet ber Liturgit              | 481        |
| Bas ift es um Jalobi Sag: "bag ber Menfc burch bie Berle gerecht wirb,  |            |
| nicht durch den Glauben allein"?                                        |            |
| Literatur                                                               | 516        |
| Rirchlich=Beitgeschichtliches                                           | 517        |
| Dezember.                                                               |            |
| *Exléyeg0au                                                             | 529        |
| Bas ift es um Jatobi Sat: "baß ber Menich burch bie Berte gerecht wirb, |            |
| nicht burch ben Glauben allein"?                                        |            |
| Luthers reformatorische Arbeit auf bem Gebiete ber Liturgit             |            |
| Rirchlich=Beitgeschichtliches                                           | 562        |

# Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

Januar 1917.

Rr. 1.

### Die St. Pauler Bereinigungsthefen.

Diese Thesen sind in der Beise entstanden, daß in St. Paul eine Anzahl Pastoren aus den Synoden von Minnesota, Missouri, Jowa und Ohio zu intersynodalen Konferenzen zusammengetreten sind und eine Reihe von Thesen entworsen haben, um in den Lehren von der Bestehrung und Gnadenwahl eine Einigung herbeizussühren. Beil diese Thesen durch den Druck veröffentlicht und in weitere Kreise versandt worden sind, so sind sie auch bereits von den meisten lutherischen Kirchens blättern mehr oder weniger ausssührlich besprochen worden. So dürste es an der Zeit sein, daß auch "Lehre und Behre" sich über Tendenz und Inhalt dieser Thesen äußert.

Junachst ist anerkennend hervorzuheben, daß die Thesen keine abs schließende Formulierung darbieten wollen. Es heißt ausdrücklich in einer Borbemerkung: "Sie wollen keineswegs als endgültige Lösung der bestehenden Lehrdifferenzen angesehen werden." Hiermit wird weitere Diskussion und daraus sich ergebende Anderung des Wortlauts in Ausssicht gestellt. So kann der Fehler vermieden werden, der sich leicht in "Bereinigungsthesen" einschleicht, daß gemeinsame Ausdrücke in versschiedenem Sinne genommen werden.

Bir sehen denn auch, daß im Verlauf der Verhandlungen bereits Anderungen im Wortlaut vorgenommen worden sind. In Thesis 2 hieß es ursprünglich: "Bei der Frage, woher es kommen mag, daß unter derselben Gnade ein Teil der Menschen bekehrt und selig wird, der andere nicht, stehen wir vor einem Geheimnis, das befriedigend zu erklären uns Menschen schlechthin unmöglich und auch nicht nötig ist." In der letten uns vorliegenden Ausgabe der Thesen ist zu den Worten "unter derselben Gnade" hinzugefügt worden: "und bei gleicher Schuld". Dieser Jusat ist eine Verbesserung, weil er genauer die Lehre der Schrift und des Bekenntnisses zum Ausdruck bringt. Die Konkordiensormel sagt ja ausdrücklich: "Einer wird verstockt, verblendet, in verkehrten Sinn gegeben, ein anderer, so wohl i'n gleicher Schuld

(qui in eadem culpa haeret), wird wiederum befehret." An einer Revision der St. Pauler Thesen seitens der Nordöstlichen Spezialkonferenz von Jowa wird dann zu den Worten "und bei gleicher Schuld" noch weiter hinzugefügt: "und bei gleich üblem Berhalten gegenüber diefer Gnade". Das ist eine weitere Berbesserung. So erft fommt voll die Lehre der Konkordienformel zum Ausdruck, die nicht nur die berschiedene Schuld ablehnt und die gleiche Schuld lehrt (in eadem culpa haeret), fondern auch bas verschiedene Berhalten ablehnt und das gleich üble Berhalten, und zwar das böllig gleich üble Berhalten, lehrt ("weil wir" - die Gott nicht verftodt und verwirft - "uns gegen Gottes Bort übel verhalten und den Beiligen Geift oft schwerlich betrüben", "wir mit jenen" [ben Berlorengehenden] "verglichen und durch aus gleich erfunden, nos cum illis collati et quam simillimi deprehensi"). Gerade an dem Bunkt vom "Berhalten" hat sich von allem Anfang an der Rampf intra muros kon-Der spätere Melanchthon forderte mit aller Entschiebenheit das "verschiedene Verhalten".1) Die Theologen der Konkordienformel driiden über das "berschiedene Verhalten" ihr Entseben aus.2) Ebenso ist zu unserer Zeit die Frage: "berschiedenes Berhalten" ober "gleich übles Berhalten" von beiden Seiten als der "Kernpunkt" des Streites anerkannt.3) Rowa, das spätere Obio und Diedhoff forderten das "berschiedene Verhalten".4) Wir haben das verschiedene Verhalten sehr ener= gisch abgelehnt.5) Auf diesen Punkt gründete sich auch die beiderseitige Polemit, fpeziell alle Befdulbigungen, die wir gegeneinander erhoben haben. Beil wir das verschiedene Verhalten ablehnten und das gleich üble Berhalten lehrten, fo wurden wir beschuldigt, daß wir Calbinismus, eine Willfürwahl, eine Zwangsbekehrung usw. lehrten.6)

<sup>1)</sup> Loci, ed. Dețer I, 74: "Da die Berheißung allgemein ift, und in Gott nicht sich widersprechende Willen sind, so muß notwendig in uns eine Ursache des Unterschiedes, warum Saul verworfen, David angenommen wird, das heißt, es muß notwendig in den beiden ein verschiedenes Verhalten (actio) sein."

<sup>2)</sup> Andrea beim Kolloquium zu Herzberg 1578 in Gegenwart von Chemnit und Selneder: "Die Loci communes Melanchthons find nütze. Aber . . . was find doch die vier paragraphi, die nach Luthers Tode hereingebracht find? Es steht darinnen: "Es muß notwendig in uns eine Ursache des Unterschiedes sein, warum Saul verworfen, David angenommen werde." (L. u. W. 1882, S. 446.)

<sup>3)</sup> Altes und Renes V, 332.

<sup>4)</sup> Zeitblätter 1911, 3. 526: Es "ertlärt fich bas verschiedene Wirten ber betehrenden und seligmachenden Gnade wohl aus dem verschiedenen Berhalten der Menschen ihr gegenüber".

<sup>5)</sup> Bgl. die gange Ausführung bei D. Walther, "Beleuchtung", C. 35 ff.

<sup>6)</sup> Zeitblätter 1888, S. 144: "Diefer Sah" — daß bes Menschen Betehrung und Seligkeit allein von Gottes Gnade und in keinerlei Weise von des Menschen Berhalten abhänge — "ift die eigentliche Quinteffenz der ganzen calvinischen Wahllehre." A. u. R. V, 333: "Man sollte meinen, es muffe auch ein blinder

Andererseits, weil Jowa, das spätere Ohio und neuere Lutheraner wie Diechhoff das verschiedene Berhalten lehrten und das gleich üble Berhalten ablehnten, so sind sie von uns des Synergismus beschuldigt worden. Benn wir uns daher auf die gleiche Schuld und das gleich üble Berhalten, das die Konkordienformel so nachdrücklich lehrt, einigen, so hört der 46jährige, beziehungsweise 36jährige Krieg auf, und der Friede tritt ein, soweit die Lehre von der Bekehrung in Betracht kommt.

Bei dem Bergicht auf das berschiedene Berhalten und bei der Annahme des gleich üblen Berhaltens fällt auf der gegnerischen Seite auch das Intereffe für das "in Ansehung des Glaubens" fort, weil auf jener Seite das "in Ansehung des Glaubens" als sach= lich identisch mit "in Ansehung des menschlichen Berhaltens" ge= braucht wird. über das "in Ansehung des Glaubens" findet sich in den St. Pauler Thesen der Sat: "Die Redeweise, Gott habe in Ausehung des Glaubens erwählt, findet sich weder in der Beiligen Schrift noch in den lutherischen Bekenntnisschriften. . . . Seinem Wortlaut nach führt Diefer Sat leicht zu der irrigen Borftellung, daß der borausgesehene Glaube eine Urfache der gnädigen Erwählung Gottes fei. Darum sollte man diefe Redemeife meiden." Als eine Berbefferung ift es anzusehen, daß die Nordöstliche Spezialkonferenz von Jowa dafür eingesett hat: "Die Redeweise, Gott habe in Ansehung des Glaubens erwählt, ist ichrift= und bekenntnistbidrig, da fie den zeitlichen Ungdenstand" (ber Erwählten) "bor die Erwählung stellt." Das ist eine nötige Selbst wenn bem intuitu fidei fein Synergismus qu= Berbefferung. grunde liegt, so ist und bleibt es schrift= und bekenntniswidrig, weil es das Verhältnis, das nach Schrift und Bekenntnis zwischen Gnadenwahl und dem zeitlichen Unadenstand der Ermählten besteht, umtehrt. Rach Schrift und Bekenntnis ift der geitliche Unadenstand der Erwählten Folge und Birtung ihrer ewigen Erwählung. muß zugestehen, daß das intuitu fidei gut gedeutet worden ift, nämlich als eine Beschreibung der Auserwählten in der Zeit oder auch, um den Gedanken auszudrücken, daß der Glaube in die etvige Bahlordnung bineingebore und nicht, nach der Beife der Calbinisten, von der Erwählung auszuschließen sei (Fides ingreditur decretum electionis, constituit partem aeternae electionis etc.). Aber das ift eine aute Deutung wider den Bortlaut der Formel. Wenn es sich aber, wie im gegenwärtigen Falle, um eine Vereinigungsplattform han-

Miffourier noch fo biel einsehen tonnen, daß er mit dem Sage: Gines Menschen Betehrung und Seligkeit hängt von Gott allein ab — mit Ausschluß aller Rudficht auf des Menschen Berhalten gegenüber der träftig rufenden, wedenden, wirstenden Gnade Gottes — fich doch in eine schlimme Lage bringt."

<sup>7)</sup> Beleuchtung, S. 37: "Der Unterschied, ben Gott in ben Menschen vorausgesehen hat, bas muß ber Grund und die Ursache sein, warum wir ers wählt find: das ift die das Evangelium von Gottes Gnade in Christo . . . vers leugnende Parole unserer Gegner."

belt, so sollten Ausdrude, die Schrift und Bekenntnis widersprechen, auch als solde bezeichnet werden.

In den St. Bauler Thesen beift es unter 4a: "Die Redeweise. Gott mache die einen vor den andern selia, oder, er habe die einen vor den andern erwählt, findet sich nicht in der Beiligen Schrift noch in den lutherischen Bekenntnisschriften. Diese Redeweise führt ihrem Bortlaut nach leicht zu der irrigen Vorstellung, daß sich Gottes Gnade in Christo über einen großen Teil der Menschen entweder gar nicht oder doch nicht in dem Mage erftrede ale über andere. Darum follte man diefe Redeweise vermeiden." Die Nordöstliche Spezialkonferenz von Jowa hat da= für eingesett: "Die Frage, warum Gott die einen vor den andern selia made, foll man nicht zu beantworten suchen." Es hatte der Klarbeit ge= dient, wenn in den St. Bauler Thefen gesagt worden wäre, welchen (9 c g e n j a 8 man bei der Formulierung der These im Auge hatte. Vielleicht ift nur an eine in St. Paul oder bei den Borberhandlungen gebrauchte Redeweise gedacht worden. Tatsache ist, dak in den Worten "die einen vor den andern" tein Gegensat zwischen Miffouri und Chio zum Ausdruck kommt. In den Darlegungen beider Teile kommen die Worte vor. Aber in den Thesen ift die Berbindung ausgelassen, in der die Borte gebraucht worden find. Beder Ohioer noch Miffourier haben so absolut und turzweg gefagt: Wir lehren, daß Gott die einen vor den andern befehrt oder auch erwählt hat. Bielmehr haben Ohioer gefagt: Barum einer bor dem andern befehrt wird und ermählt ift, erflärt sich aus dem verschiedenen menschlichen Verhalten der Unade gegenüber. Und Missourier haben gesagt: Barum einer vor dem andern befehrt wird und erwählt ift, wiffen wir nicht, weil bei einem angestellten Vergleich zwifchen Seligwerdenden und Berloren= gehenden fein verschiedenes, fondern das gleich üble Berhalten gegen die Gnade fich findet. Die Thefe hat die Borte aus dem Rahmen herausgenommen, in dem die Worte entweder ausdrücklich oder doch dem Sinne nach gebraucht worden sind. Um sich davon zu überzeugen, braucht man nur einige Seiten aus D. Balthers "Beleuchtung" (3. 38 ff.) nachzulesen, wo die Worte wiederholt vorkommen, aber auch die Verbindung angegeben ist, in der sie auf beiden Seiten vortommen. D. Balther fagt dort: Der Biderpart meint, "er könne ganz aut das Geheimnis lösen, warum die Auserwählten allein um Gottes Barmbergigkeit und um des Berdienstes Chrifti willen bor andern erwählt seien, weil Gott nämlich darauf gesehen habe, daß es von ihnen im Glauben werde ergriffen und festgehalten werden. Aber damit ist das Geheimnis nur dann gelöft, wenn Gott den Auserwählten den (Blauben nicht auch selbst zu geben beschlossen hat, sondern wenn die= selben den Glauben sich fraft ihres freien Willens selbst gegeben oder doch als in die göttliche Ordnung sich fügende Leute es Gott zu = gelaffen haben, in ihnen den Glauben zu wirken. Diefes ift aber nichts als der gröbste Spnergismus." Einige Seiten wetter: Der

Biderpart "meint es erforscht zu haben, welcher Unterfchied die Ursache ist, warum gerade dieser oder iener bor andern erwählt ist, der zu den Auserwählten gehört". D. Balther gebraucht, wie aus den daselbit angeführten Ritaten berborgebt, bei der Beschreibung des Gebeimniffes in der Lehre von der Betehrung und Gnadenwahl die drei Ausdrücke: "die einen vor den andern", "nicht alle", "die einen und die andern nicht" als gleichbedeutend, aber stete in der angegebenen Berbindung. Aus diefer Berbindung beraus: genommen, flingen alle drei Ausdrude gleich befremdlich. Chemnit, Selneder und Kirchner 3. B. tommen die Borte bor, daß "Gott nicht alle Menschen burch seinen Beiligen Geist bekehre und gläubig mache". Aber man würde den Genannten unrecht tun, wenn man fagen wollte: Die Lehre von Chemnis, Selneder und Rirchner ift diese, daß Gott nicht alle Menschen durch seinen Beiligen Geift bekehre und gläubig mache. Diese Lehrer nämlich brauchen die Borte in der folgenden Berbindung: "Benn aber gefragt wird, warum denn Gott der SErr nicht alle Menschen (das er doch wohl könnte) durch feinen Seiligen Geift bekehre und gläubig mache ufw., follen wir mit dem Apostel ferner fprechen: ,Bie gar unbegreiflich find jeine [Gottes] Gerichte und unerforschlich feine Bege!" (L. e., Bei Christoph Rörner, einem Mitverfasser der Konfordien= formel, fommen die Worte bor, daß Gott "diefen erwählt und felig macht, jenen aber nicht erwählt und felig macht". Aber man würde auch Chriftoph Körner unrecht tun, wenn man kurzweg fagen wollte: Körner lehrt, daß Gott diesen erwählt und selig macht, jenen aber nicht erwählt und selig macht. Die Borte stehen bei Rörner in der folgenden Berbindung: "Seine" (Gottes) "Gerichte, vermöge welcher er diesen erwählt und selig macht, jenen aber nicht erwählt und selig macht. fann niemand mit feinen Gedanken, fei es auf irgendwelche Beife, er = forschen und erreichen." (A. a. C., S. 41.) Ebenfo iteht es mit der Konfordienformel felbit. Mus dem Zusammenhang genommen, flingen die Borte befremdlich: "Einer wird verstocht, verblendet, in verkehrten Sinn gegeben, ein anderer wird wiederum bekehret." Die Konfordienformel fest fofort hingu: "In diesen und dergleichen Fragen fetet und Baulus ein gewiffes Biel, wie weit wir geben follen." Sie will uns vor der Erforschung eines Geheimnisses warnen, das fich in diesem Leben nicht erforschen läßt. Das nicht zu überschreitende "Ziel" umfaßt zweierlei: 1. "daß wir bei dem einen Teil" (nämlich bei denen, die verstodt werden) "ertennen sollen Gottes Gericht", worin Gott uns zeigt, "was wir alle wohl verdient hatten, würdig und wert waren, weil wir uns gegen Gottes Bort übel berhalten und den Beiligen Geift oft schwerlich betrüben"; 2. daß wir, denen Gott fein Bort gibt und läßt, die er nicht verstodt und verwirft, nicht unsere geringere Schuld ober unser richtiges Berhalten, sondern Gottes Büte ohne und wider unfer Berdienft erkennen und preifen follen.

Außerhalb des Zusammenhanges, in dem sie stehen, klingen auch die Borte der Schrift befremdlich: "Jakob habe ich geliebt, aber Efau habe ich gehasset" und: "So erbarmet er sich nun, welches er will, und verstodet, welchen er will." (Rom. 9.) Aber wir durfen diese und ähnliche Redeweisen nicht für migberständlich erklären und aus benfelben folgern, daß Gottes Unade fich über einen Teil der Menschen überhaupt nicht ober boch nicht genügend erstrede; benn Gott spricht (Röm. 10) in bezug auf die, welche er verstodt: "Den ganzen Tag habe ich meine hande ausgestreckt zu dem Bolt, das ihm nicht fagen läßt und widerspricht", Rom. 10, 17. Belcher Ernft Gottes, auch die Berlorengehenden selig zu machen! Endlich: Auch wenn wir fagen und wir alle haben schon so gesagt -: "Wir banken bir, Gott, daß bu uns bor andern das Evangelium gegeben und zum Glauben daran gebracht hait", so stellen wir damit nicht Gottes feligmachende Unade gegen "die andern" in Frage, sondern wir wollen damit nur die Bahrheit bezeugen, daß wir das Evangelium und den Glauben an das Evangelium nicht durch unsere geringere Schuld und durch unser rechtes Berhalten gegen die Unade haben, fondern "wider unfer Berdienft" allein der "lauteren, unverdienten Gnade" Gottes verdanken, wie die Kon= fordienformel fagt.

Bir sehen, es tommt alles darauf an, daß wir bei einem Bergleich ber Seligwerdenden mit den Berlorengehenden mit der Ronfordienformel das verschiedene Verhalten als eine menschliche Fittion ausschalten und dagegen die gleiche Schuld und das gleich üble Berhalten Dann ist die Differeng in der Sache gründlich beseitigt, und von hier aus wird auch die Differenz in den einzelnen Rede = weifen überwunden. Benn die interspnodalen Ronferenzen ficher zu dem löblichen Ziel tommen wollen, das fie erstreben, fo muffen fie bor allen Dingen den "Kernpunkt", das "Berhalten", nach Konkordien= formel S. 716, 57-64, ins Auge faffen. Die Einigung follte, wie wir wiederholt erinnert haben, nicht gar so schwer zustande kommen, weil ohnehin und bor allen Berhandlungen jeder Chrift bor Gott das verschiedene Verhalten fahren läßt und die gleiche Schuld und das gleich üble Verhalten von Herzen bekennt. Auch der Bater des "verschiedenen Berhaltens" und "rechten Berhaltens" innerhalb der lutherischen Kirche, Melanchthon, hat, wie Frank bemerkt, seine "Theorie" nicht geglaubt, sondern seiner "Gesinnung" nach an der sola gratia festgehalten.8) Zur Einigung der lutherischen Chriften in der Lehre von der Bekehrung und Gnadenwahl ift nur nötig, daß fie das auch mit dem Munde bekennen, was fie in ihrem Bergen vor Gott glauben. F. Bieper.

<sup>8)</sup> Theologie der Konfordienformel I. 135. 198 f.

## The United Synod of the Evangelical Lutheran Church in the South.

Die Bereinigte Synode im Guden wurde gegründet am 23. Juni 1886 in Roanote, Ba., nach einer voraufgebenden Versammlung in Salisburn, R. C., 1884, in ber man fich über die Lehrbafis geeinigt hatte. An der Bereinigung beteiligten fich folgende Spnoden: 1. North Carolina=Synode, die 1803 entftand und feit 1820 gur Generalfpnobe 2. South Carolina=Synode, die 1824 gegründet wurde, und zu der Dr. J. Bachmann (1790—1874) gehörte, der sechzig Jahre an berielben Gemeinde in Charleston stand und sich auch als Naturforscher einen Namen erwarb. 3. Birginia-Synode, gegründet 1829, in welcher Schmuder, Morris, Rrauth und Seif zeitweilig tätig maren. 4. South Best Birginia=Synobe, die 1841 gegründet murde, der Generalfynobe beitrat und bis 1881 an ihrer lagen Lehrbasis festhielt. 5. Georgia= Snnobe, 1860 gegründet, von der die Lutheran Cyclopedia bemerkt: "Half of the pastors are compelled to engage in secular pursuits for a support." Die Glieder der Georgia-Spnode find zumeift Rachkommen der Salzburger, die 1734 mit 90 Seelen und 2 Vastoren Ebenezer, 25 Meilen von Savannah, gründeten und 1741 etwa 1200 Seclen zählten. 6. Diffiffippi=Spnode, die 1860 gegründet murbe. neffee=Spnode, 1820 gegründet. 8. Holfton=Spnode, die 1860 bon der Tennessee=Shnobe abgezweigt wurde.

Infolge des 1861 ausgebrochenen Bürgerkrieges und verlehender Beschlüsse, die die Generalspnode mit Bezug auf den Krieg gesatt hatte, traten die vier erstgenannten obigen Synoden 1863 aus der Generalsspnode aus und gründeten im Verein mit der Georgia-Synode 1863 zu Concord, N. C., die "General Synod of the Evangelical Lutheran Church in the Consederate States of America", welcher Rame nach Schluß des Krieges zuerst verwandelt wurde in Evangelical Lutheran General Synod in North America und dann in General Synod of the Evangelical Lutheran Church in the South. Zweds Vereinigung mit diesem Körper sandte schon 1867 die Tennesses-Synode einen Vertreter, aber erst 1884 kam es in Salisburt, N. C., zur Annahme einer Lehrsbasis, die zwei Jahre später die Gründung der jehigen Vereinigten Synode im Süden zur Folge hatte.

Die Bereinigte Synobe im Süden ist so gut wie ganz englisch; nur in etlichen Gemeinden ist neben dem englischen auch regelmäßiger Gottesdienst in deutscher Sprache. Sie fühlt sich darum auch mehr noch wie die Generalsynode und das Generalsonzil als "a consessionally Lutheran American Church". (Dist. Doctr., 1914, p. 177.) Das theoslogische Seminar der Bereinigten Synode befindet sich zu Mount Pleasant, S. C. Unter den übrigen Schulen ragen hervor Newberry College in Rewberry, S. C.; Roanoke College in Salem, Ba.; Lenoir College in Hidory, R. C. In Columbia besindet sich das Publishing

Ihr hier gedrucktes offizielles Organ, Lutheran House der Synode. Church Visitor, erscheint seit dreizehn Jahren mit dem Motto: "God's Word, Our Rule; Christ, Our Pattern; A Pure Faith, Our Watch-Dr. B. S. Greever, der von 1904 bis 1914 den Visitor redigierte, gibt jest den American Lutheran Survey beraus. etlichen Bohltätigkeitsanstalten unterhält die Sunode auch feit 1892 cine Beidenmission in Napan. Rur Ausarbeitung des "Common Service for the Use of Evangelical Lutheran Congregations", das 1888 peröffentlicht wurde, gab zuerst Bachmann 1870 bie Anregung und bann 1874 die Synode selber durch Erwählung eines Komitees. 3m Grunbungsjahre 1886 gahlte die Bereinigte Synode etwa 32,000 Kommuni= zierende, von denen 14,000 auf die Tennessee= und Solfton=Synode entfielen; 1915 zählte sie 274 Rastoren mit 488 Gemeinden und Berglichen mit der Gesamtzahl aller 52,188 Mommunizierenden. Lutheraner in Amerika eine relativ kleine Berbindung. Um fo größer ware der Segen, wenn unfere Gemeinden im Guben mit berfelben Sand in Sand arbeiten fonnten.

Besondere Erwähnung verdient die Tennessee-Synode, die am 17. Juli 1820 gegründet wurde und von Anfang an in Lehre und Praxis eine unzweideutige konfessionelle Stellung einnahm, und zwar zu einer Reit, da in allen übrigen lutherischen Spnoben Amerikas bas lutherifche Bekenntnis verleugnet wurde und Plane gur Vereinigung mit den Reformierten an der Tagesordnung waren. Dic Tennessee= Synode wurde gegründet im prinzipiellen, ausgesprochenen Gegensat zu der herrschenden Gleichgültigkeit in Lehre und Praxis in den älteren Synoden und mit dem flaren Bewuftfein, daß fie fich diefen gewiffenshalber nicht anschließen konnte. Aus Gemissensgründen verweigerte darum auch 1820 die Tennessee=Synode den Anschluß an die General= fnnode, weil lettere in ihrer Konstitution sich weder zur Schrift noch zur Augustana ausdrücklich bekenne. D. Horn schreibt: "At its very organization in 1820 the Tennessee Synod adopted the Augsburg Confession and Luther's Small Catechism as its doctrinal basis, and was distinguished by its bold and intelligent defense of the distinctive doctrines of the Lutheran Church. This was at a time when other Lutheran bodies in America had declined from the Confessions of In 1866, in its revised constitution, this confessional statement was enlarged to include all the confessions of the Book of Concord: 'It receives also the Symbolical Books of the Evangelical Lutheran Church, viz., the Apology, the Smalcald Articles, the Smaller and Larger Catechisms of Luther, and the Formula of Concord - as true Scriptural developments of the doctrines taught in the Augsburg Confession." (Dist. Doctr., 1893, p. 177.) "It may not be known that, while the advocates of closer association dreamed of an eventual organization of all the Christians in the United States, their original project for a General Synod" (der lutherischen Generalinnode) "proposed to recognize the ordination of no Lutheran minister without its express sanction. The Tennessee Syntod therefore opposed it as a sanctuary of lax doctrine and spiritual tyranny." (p. 178.) Der Einfluß der Tennessee Syntode auf die übrigen Syntoden des Südens zeigt sich in der Befenntnisstellung, die diese der Gründung der Beteinigten Syntode im Süden einnahmen. D. Horn schreibt: "The strength of the Tennessee Syntod was given to the maintenance of orthodoxy; nor are we able to deny that their championship was needed and has been effectual."

Bor fünfzehn Jahren zählte die Tennessee=Snnode 40 Baitoren mit 123 Gemeinden. Seit Abzweigung der Holfton=Spnode hat aber die Tennessee-Synode nur noch Gemeinden in North Carolina, Birginia und South Carolina. Unter den Männern, die der Tennesse= Sprode den konfessionellen Charakter aufdrückten, hat der Name Benkel einen edlen, aber in der lutherischen Kirche lange verkannten Klang. (R. u. B. 43, 106 f.; 59, 481 f.) Burden sie doch in der General= innode fowohl wie unter den Sekten als "Senkeliten" verschrien und gehaft. Gerhard Bentel, Raplan des Berzogs Moris von Sachsen und von diesem nach seinem übertritt zum Katholizismus verbannt, war der erfte lutherische Baftor in Birginia und später Baftor in German= Sein Großfind Jatob Bentel war der Bater von Mofes, Paul, Jjaaf und Johann Senkel. Paul Senkel (1754-1825), der lange als Miffionar tätig war und in New Market, Ba., deutsche und englische Gefangbücher und Ratechismen und andere Schriften, die wieder lutherischen Geist atmeten, herausgab, vertrat mit seinen sechs Söhnen, deren Namen wir dem Alter nach folgen laffen, einen ent= ichieden konfessionell lutherischen Standpunkt. (L. u. B., l. c.) Salomo Benfel, der Argt mar, betrieb zugleich eine Druderei in New Market, in welcher neben andern lutherischen Büchern auch das Konfordienbuch 1851 (1854 in revidierter Auflage) englisch erschien und 1869 eine übersetzung von Buthers Epistelpredigten. Philipp Benkel war Kastor und Mitbegründer der Tennessec. Ennode. Ambrofins Senkel war ebenfalls Baftor und beteiligte sich an der übersetzung des Konkordien= Andreas Henkel war lange Jahre Bastor in Ohio. bentel war ebenfalls Mitbegründer der Tenneffec-Synode; von feinen beiden Söhnen Bolykarp und Sofrates, beide Lastoren, beteiligte sich der lettere an der übersetzung und Berausgabe des Konfordienbuchs, auch redigierte er Our Church Paper und schrieb eine Geschichte der Tennessee-Synode. Der sechste Sohn Baul Benkels, Karl, war Bajtor in Chio. (Luth. Cycl., p. 219.) D. Horn schreibt: "The ministers of the Tennessee Synod, trained as they have been for the most part in the homes and companionship of older ministers, have not a wide and varied culture, but possess a profound acquaintance with the writings of Luther and a ready and genial knowledge of the Holy Scriptures." (Dist. Doctr., 1893, p. 178.)

Lehrstellung der Vereinigten Snnobe im Suben. - Dak ber 1863. erfolgte Austritt ber vier fühlichen Synoben aus ber Generalfpnobe zuerst keinerlei Bebeutung für die Lehrstellung berfelben hatte, zeigt die Lehrbasis, welche die südliche Generalspnode 1863 unter Bachmanns Borfit nach lebhafter Erörterung einmütig und feierlich annahm. derfelben bekannte nämlich die neue Generalspnode: 1. daß die Seilige-Schrift die alleinige unfchlbare Regel des Glaubens und der Praxis fei; 2. daß das Apostolitum, Nizänum und die Augustana "die Kunda» mentallehren der Beiligen Schrift enthalten"; 3. daß, wie je und je, so immer noch unter ihren Gliedern eine berschiedene Auffassung etlicher Lehren der Augsburgischen Konfession vorhanden sei, und daß die Synode "ben vollen und freien Gebrauch des eigenen Urteils mit Bezug. auf diese Artikel" erlaube. (Dist. Doctr., 1893, p. 171.) Gemeint sindhier die Lehren vom Abendmahl, von der Absolution, von der Tauf= wiedergeburt, vom Sonntag usw., wie sie 3. B. von Schmuder und Kurt. bertreten murben.

Die Berührung mit der Tennessee-Synode und das Interesse, diese in die Generalsynode zu ziehen, führte jedoch bald zu einem Fortschritt in konfessioneller Richtung. Nach D. Horn wurde schon in der dem Book of Worship von 1864 beigegebenen revidierten Konstitution derbritte Punkt der Lehrbasis von 1863 nicht mit abgedruckt. Ein Fortschritt war es, als 1867 beschlossen wurde: 1. daß die Synode ihrimprimatur Publikationen verweigern solle, die Prinzipien vertreten, welche der Lehre der Augustana zuwider sind; 2. daß die Synode keinetheologischen Prosessionen anstellen solle, die Lehren vertreten, welche der Augustana zuwider sind. (L. c., p. 172.) Fünf Jahre später nahm die Synode ein Reserat von D. Dosch an, in welchem dieser erklärt, daß, die Synode sich in unzweideutiger Weise zur Augustana "in ihrem wahren, eigentlichen und ursprünglichen Sinne" bekenne.

Die Konstitution des theologischen Seminars von 1873 fordert von ben Professoren Anerkennung "ber Augsburgischen Konfession, als in allen ihren Teilen in Harmonie mit der Regel des Glaubens und als eine richtige Darlegung der Lehren des Wortes Gottes: the Augsburg-Confession, as in all its parts in harmony with the Rule of Faithand a correct exhibition of the doctrines of the Word of God". Das. Book of Worship von 1868 läßt den zu ordinierenden Kandidaten "dem-Borte Gottes und den darauf gegründeten lutherischen Bekenntniffen Treue schwören" und verlangt in der Konfirmation ein "Bersprechen. lebenslänglicher Treue mit Bezug auf die lutherischen Symbole: a pleckeof lifelong fidelity to the Confessions of the Evangelical Lutheran. Church". So stieg bon Jahr zu Jahr in der füdlichen Generalsnnobe das Ansehen der lutherischen Symbole, und von Raftoren und vielfach. selbst von Laien wurden sie eifrig studiert. (L. c., 173.) Die Folge mar. daß 1880 die Generalspnode der Tennessee= und Holfton=Spnode mit Bezug auf die übrigen lutherischen Symbole erklärte, daß fie diefelben anerkenne als richtige Entfaltungen der Lehren der U. A. K.: "as in accord with and an unfolding of the teachings of the U. A. C." (L. c., 174.) Und 1882 beschloß die Shnode, daß sie bereit sei, sich mit andern lutherischen Körpern organisch zu bereinigen "auf Grundeiner unzweideutigen lutherischen Basis".

Die Generalspnode im Guden hatte somit bon 1863 bis 1882 bedeutende Fortschritte gemacht. Und zwei Jahre später mundete biese tonfessionelle Bewegung auch in ein in jeder Sinsicht formell und offiziell gefund lutherisches Bekenntnis, das darum auch die Basis zur Bereinigung mit der Tennessee= und Holfton=Synode abgab. Diese Befenntnisbasis von 1884 besagt: 1. Die Beilige Schrift sei die einzige Norm der Lehre und Rirchendisziplin; 2. die drei öfumenischen Symbole und die Ungeänderte Augsburgische Konfession seien eine wahre und treue Darlegung der Lehren der Beiligen Schrift, und die übrigen Symbole der lutherischen Kirche, wie sie sich in der Konfordia von 1580 finden, seien wahre und schriftgemäße Entfaltungen der Lehren der Augustana und in vollkommener übereinstimmung mit dem einen und demselben reinen schriftgemäßen Glauben. (L. c., 180.) Es war dies ein Triumph der Bekenntnistreue der Tennesse-Shnode. idireibt: "The 'Confessional Basis,' as finally adopted, is that of the Tennessee Synod." Aber auch bas Zeugnis Balthers und ber Missouri= spnode hatte zu diesem Resultate mit beigetragen. D. A. G. Boigt idrcibt: "Lutherans in the South could not remain untouched by the influences that were at work in other parts of the country. The increasing appreciation of confessional Lutheranism, which in the middle half of the nineteenth century passed over from Germany into and through this country, also gradually permeated the South. It served to deepen the devotion of the Tennessee Synod to the historic Lutheran Confessions, and to awaken in the other Synods a growing esteem and affection for the same Confessions." (Dist. Doctr., 1914, p. 181.) - Barum erfolgt dann aber nicht unsererseits die brüderliche Anerkennung und Gemeinschaft mit der Bereinigten Snnobe im Guben?

Bas steht der brüderlichen Gemeinschaft noch im Bege? — Das 1884 von der Vereinigten Synode angenommene Bekenntnis ist forsmell durchaus befriedigend. Dies verdürgt aber nicht, daß nun auch tatsächlich alles seine Richtigkeit hat. Bie die Sekten zwar die Bibel sormell annehmen und dennoch viele Lehren der Bibel verwerfen, sokann auch eine Synode die lutherischen Symbole optima forma anserkennen und dabei doch wichtige Lehren derselben verleugnen, wie das Beispiel der deutschen Landeskirchen, der Allgemeinen Lutherischen Konsserenz und der hiesigen Generalspnode zeigt. Bas die reformierten Lehren betrifft, die 1863 noch in Schutz genommen wurden, so ist die jest wenigstens die puritanische Sonntagslehre weder aus den Ges

meinden noch aus dem Lutheran Church Visitor verschwunden. (Bgl. 13. Juli 1911.) Auch hat die Bereinigte Synode, obgleich von der TennesseesSynode wiederholt dazu aufgefordert, sich nicht losgesagt vom Chiliasmus. (Dist. Doctr., 1893, p. 190.) Und wie steht es mit Bezug auf die Jerlehren, die vielsach innerhalb der lutherischen Kirche Amerikas noch heute vertreten werden? In der Lehre von Kirche und Amt, von Beschrung und Gnadenwahl usw. — hält es da die Bereinigte Synode mit uns oder mit unsern Gegnern? Auch hier muß es zur Klarheit kommen, ehe wir mit gutem Gewissen der Bereinigten Synode die Bruderhand darreichen können.

Bislang ist es aber in diesen Fragen noch nicht zu einer Stellungsnahme seitens der Bereinigten Synode gesommen. D. Horn schreibt: "It can be said of the doctrinal basis of the Southern Synods that it is the sincere and intelligent Consession of the Churches. By this I do not mean that the Lutheran Churches in the South have pondered all the controversies in which the Symbols originated, and to which they gave the answer; nor that they have accepted all the inferences which sincere Lutherans now draw from the Consessions, and even may be justified in urging." (Dist. Doctr., 1893, p. 183.) Deutsicher noch spricht sich Boigt aus. Er schreibt: "The United Synod has no distinctive doctrines apart from the distinctive doctrines of common consessional Lutheranism." (Dist. Doctr., 1914, p. 179.) Das heißt in andern Borten: Die Bereinigte Synode nimmt nur die Lehren an, in welchen alle, die sonsessionale Lutheraner sein wollen, übereinstimmen.

Es liegt darum auf der hand, daß hier ein Bandel eintreten muß, wenn anders die Bereinigte Synode der briiderlichen Gemeinschaft mit uns nicht Sinderniffe in den Beg legen will. llnd warum sollte ihnen das nicht möglich sein? D. Boigt versichert: "Almost a generation has passed since the formation of the United Synod. questionings and searchings of the period preceding that consummation to find the true Lutheran doctrine the present generation has inherited the tendency towards strict, uncompromising, undiluted Lutheranism in faith and usages. If any doctrine or usage can be proved historically Lutheran, that will secure its acceptance in any Southern Lutheran Synod. The adjective Lutheran is very much in use to characterize and to test things. But the standard by which matters are judged to be Lutheran is the historic standard of what prevailed in the sixteenth and seventeenth centuries." (Dist. Doctr. 1914, p. 191.) Dasselbe Zeugnis gibt D. Born der Bereinigten Synode. (Dist. Doctr., 1893, p. 184.) Ist aber die Bereinigte Synode wirklich bereit, die Lehren Luthers und der Symbole anzunehmen, fo follte auch eine Einigung in den fraglichen Bunkten keine sonderlichen Schwierig= feiten bieten. Braucht doch nach Annahme ihrer Bekenntnisbasis bon 1884 die Bereinigte Synode nur tonfequent zu fein, um in den realen Bollbesit aller lutherischen Bahrheiten zu gelangen. Nötig ist hier bloß ein ernster Bille und die Erkenntnis klärende schriftliche und mündliche Lehrverhandlungen.

Dieser feste Bille zur Alarheit und Stellungnahme aber - ist er wirklich in der Bereinigten Synode vorhanden? Steht es nicht vielmehr fo, daß man in der Vereinigten Spnode an den Lebren, die uns Miffourier von andern Synoden trennen, absichtlich vorbeigeht? ift aber Indifferentismus, ein aus der Generalfnnode berübergenom= mener Sauerteig des "amerikanischen Luthertums", der folgerichtig zum Untergang der lutherischen Kirche führt. D. Horn (1893) und D. Boigt (1914) haben die Lehrstellung der Vereinigten Synode dargelegt; was fie aber 3. B. von unferer Lehre von der Bekehrung und Enadenwahl ufw. halten, davon verlautet fein Wort. D. Boigt betont vielmehr, daß bie füdlichen Lutheraner allgemein keine Borliebe für Erörterungen und Lehrfontroversen hätten, obwohl fie die reine Lehre zu schäben wüßten. (Dist. Doctr., 1914, 187.) Bic fann aber die Bereinigte Spnobe die reine Lehre schäßen, wenn sie gründlichen Lehrverhandlungen abhold ist? Bon diefer Abneigung gegen Lehrerörterungen zeugt auch der Charakter des Lutheran Church Visitor. Es fehlt am Billen! Bei absichtlicher Umgehung von Lehrfragen aber und Abneigung gegen Lehrverhandlungen tann von einer wirklichen Ginigkeit im Geift nicht die Rede fein. Eine Rücklehr zum Luthertum Luthers bedeutet somit der Fortschritt in der Bereinigten Synode nicht. Sie vertritt vielmehr immer noch ein durch Buritanismus, Pietismus und Indifferentismus modifiziertes Luthertum.

Daß der alte indifferentistische Geist der Generalfnnode immer noch in der Bereinigten Synode nicht gang ausgestorben ist, zeigt z. B. auch folgender Erguß eines Laien, den der Lutheran Church Visitor vor etlichen Jahren ohne Kritif der Kirche zum besten gab: "The spirit that developed this country, and that which has animated the clergy of the Lutheran Church, are antipodal. This unprogressive spirit, together with their aversion to innovations of all kinds, their refusal to deal with present-day problems, their mania for ramming doctrine wholesale down the throats of their communicants, their spirit of aloofness from ministers of other denominations, and their refusal to cooperate with them, has been the chief cause of this lack of progress in our Church. They have, in their strict and even painful adherence to dogma and form, taken the spirit and life out of the Church and its worship. The enthusiasm and warmth of natural religion have given way to a religion of form and ceremony. have taken the life and beauty out of the Bible, and made it a code of dry and inspired theology. Instead of preaching, they have almost invariably taught theology, and theology alone. Our Church has never been in need of would-be theologians, but we have been and are now sorely in need of pastors and preachers. They have discouraged honest investigation, if that investigation has the least taint of rationalism. In their supreme disgust for innovations, they have made our Church as inflexible and unfit for the varying conditions of modern life as the customs and practises of the middle ages would be out of place now. They have been completely oblivious of the fact that there are necessarily change and progress in theology and religion as well as in everything else. True, there are certain fundamentals that never grow old; equally true is it that there are some non-essentials that change with the varying hour. The non-essential has been made essential, and so strongly insisted upon that it is almost a sacrilege even to insinuate against its authority."

Hr schönes offizielles Bekenntnis verleugnet die Bereinigte Synode auch durch ihre Prazis. Kanzels, Altars und Arbeitsgemeinschaft mit den Sekten sowie auch das Logenwesen (selbst Pastoren gehören zu Logen) gehen immer noch im Schwange. Selbst D. Boigt schreibt von seiner Synode: "As a matter of fact and actual practise, Lutheran ministers in the United Synod do not [?] invite others to occupy their pulpits indiscriminately; and, although in some churches the custom of extending a general invitation at communion still continues from earlier times, the practise is diminishing, and in most churches it has passed away with the introduction of the Common Service. As to secret societies, there is not much agitation against them except in the Tennessee Synod, and a number of United Synod ministers are known to be members of such orders; but the sentiment of most ministers is unfavorable to them." (Dist. Doctr., 1914, p. 188.)

Auch wir Missourier find keine Donatisten und können mancherlei Schwächen tragen. Aber sunt denique fines, alles hat seine Grenzen! Und an der Grenze find wir hier angelangt, wenn eine Synode prinzipiell in der Frage nach der Logen=, Kanzel= und Altargemeinschaft keine Stellung einnehmen will. Und fo fteht es eben in der Bereinigten Boigt schreibt: "Discussions in regard to stricter or more lax practises have never led to divisions nor issued in official pronouncements of distinctive developments of confessional position." (Dist. Doctr., 1914, p. 180; 1893, p. 182.) "Firm as they are in their convictions, Southern Lutherans are generally averse to controversy. This is probably the true explanation of the conservative attitude of the United Synod towards the questions connected with pulpit and altar fellowship and secret societies. There are differences of view on these questions existing in the United Synod. But the disposition has always been not to fight the differences out, but to wait for time to bring about unanimity in regard to them. In the formation of the United Synod peculiar circumstances thrust these questions upon the notice of the body; but it declined to legislate in regard to them because it was unwilling to go through the throes of controversy which a decision upon them involved. Combined with this aversion to controversy there exists an evangelical [?] impatience of legal constraint, which impels men to act upon principle rather than by rule." (L. c., 187.) "It has already been stated that the Tennessee Synod is unique among the synods constituting the United Synod in having rules against pulpit and altar fellowship and secret societies; and the United Synod has pledged itself not to employ in its general work, in its theological seminary, in its mission operations, in the editing of its official organ, any person who would foster secretism or unionistic fellowship." (Dist. Doctr., 1914, p. 188.)

Die Tennessee=Synode hat sich bemüht, die Bereinigte Synode zu einer Stellungnahme gegen diese bekenntniswidrige Braris zu bewegen. (L.c., 184.) In der 1884 querit vorgelegten Konstitution fand sich auch ein Varagraph gegen Kanzel= und Altargemeinschaft, Logengliedschaft Als derfelbe aber von der Berfammlung abgelehnt und Chiliasmus. wurde, berweigerte Polykarp Henkel seine Zustimmung gur Konstitution. (Diet. Doctr., 1893, p. 182.) Die Tennessee=Spnobe nahm 1886 bie Lehrbafis von 1884 an, aber mit der Erklärung, dan fie jede firchliche Union und Mitarbeit, die nicht auf die reine lutherische Lehre gegründet ici (wie Kanzel= und Altaracmeinschaft, der Logen Gottesdienst und Chiliasmus), verwerfe und in den Rebengeseten eine Bestimmung empfehle, nach der alle theologischen Professoren sich verpflichten sollten, nichts zu lehren, was diesen Prinzipien oder den Lehren der Kirche zuwider sei. (L. c., 190.) Auf der Versammlung in Savannah 1887 legte auch Sofrates Henkel ein entsprechendes Nebengeset vor, das aber auf die nächste Versammlung verschoben wurde. Die Tennessee-Synode wiederholte ihren Beschluß mit der Drohung, daß sie nicht eher mit der Shnode zusammenarbeiten werde, bis das Nebengeset die vier Bunkte betreffend angenommen fei. Die North Carolina=Synode nahm aber ebenjo entschieden die entgegengesette Stellung ein. Leider erlag aber folieglich die Tennessee=Synode der Inkonsequeng, indem sie fich qu= frieden gab mit dem 1900 gefaßten Beschluß, in welchem die Bereinigte Spnode der Tennessee-Spnode versicherte, daß fie fich ernstlich bemühen werde, daß in der gemeinsamen Arbeit nichts geschehe, was danach angetan sei, die Gewissen der Brüder in irgendeiner ihrer Synoden zu beschweren, und daß alle Shnoden gleicherweise verpflichtet feien, ihre Pragis zu richten und ihre Pflicht zu erfüllen nach ber aufrichtigen und gewissenhaften überzeugung von dem mahren und eigentlichen Sinn des Bortes und der Befenntnisse. Damit hatte die Tennessee=Synode nicht bloß verzichtet auf die Forderung einer rechten Stellungnahme feitens der Bereinigten Synode zu den vier Bunkten, sondern auch überseben, daß sie selber nicht bloß verantwortlich ist für das, was sie in Gemeinschaft mit den übrigen Synoden in der Vereinigten Synode tut, sondern auch für die tirchliche Praxis diefer Synoden als folcher. Der Unionismus hatte gesiegt.

Mit der Generalspnode und dem Generalkonzil pflegt die Vereinigte Spnode im Guden einen berglichen Deleggtenwechsel, aber als folche nicht mit den Setten. Bei ihren Spnodalberfammlungen fclägt sie Einladungen, auf den Kanzeln anderer Denominationen zu predigen, nicht aus. Als folche beteiligt fich die Vereinigte Spnode auch nicht an Sie balt es aber für feine interdenominationellen Craanisationen. Berleugnung der Bahrheit, wenn Baftoren oder Laien dies tun, oder wenn Bastoren an lokalen Bredigervereinigungen sich in ungescheuter und herzlicher Beise beteiligen. Gelegentlich beteiligen fich ihre Gemeinden auch an einem union revival. (Lutheran Visitor, Nov. 17, Auch ermuntert der Visitor, das offizielle Organ der Bereinigten Spnode, zur Teilnabme an interdenominationellen Berfamm= lungen, wie z. B. Men's National Missionary Congress in Washington 1916. (Visitor, April 6, 1916.) An der Konferenz in Edinburgh 1910 beteiligten sich Born und Drach, wie der Visitor seinerzeit berichtete. "Rigid exclusiveness" — rühmt Boigt von der Bereinigten Synode — "is quite foreign to its spirit."

Es liegt somit auf der Hand, daß die Vereinigte Spnode im Süden noch vieles aus dem Wege zu räumen hat, ehe Lutheraner, denen es in Lehre und Praxis mit dem Luthertum ein wirklicher Ernst ist, ihnen freudig die Bruderhand reichen können.

### Der biblifche Begriff "glauben".

(Fortfegung.)

Bir haben bereits gefehen, daß ron. Shnonhma bon האמין. resp. אמתה, durch שמו במח und ידע vom Heiligen Geist durch Parallel = ftellung biefer Borter naber beftimmt und ertlart wird. zeichnet nus das forglofe, fichere Bertrauen auf eine Berfon oder Sache, wie es darum auch meistens mit I konstruiert wird, den Grund anauzeigen, auf welchem das Vertrauen beruht. Da mit nod auch bas-Bertrauen der Beiden auf ihre Göben bezeichnet wird, "die nicht reden", wobei pron nie verwandt wird, so zeigt sich hier der Unterschied, daß bei nicht wie bei ponn eine Verheißung, Zusage ober Wort das notwendige Korrelat ift. Es bezeichnet das Bertrauen schlechthin. Worauf aber das Berg sicher und sorglos vertraut, das macht es zu feinem festen Salt, zu feinem endornua; ef. Sebr. 11, 1. das hervortretende Moment im religiösen Sprachgebrauch das "liebe= volle Erkennen", cognoscere cum affectu. Das zeigt Jef. 43, 10 und Hof. 2, 22. In foldem Sinn wird auch das Nomen העה gebraucht: 3cf. 11, 9: "Die Erde ift erfüllt mit Erfenntnis bes BErrn, wie Bewässer des Meeres [alles] bededen." Da wird "Erkenntnis" mit "Glauben" zu erklären fein; benn es ift bom Reiche des Deffias bie

Rede. "Erkennen mit Reigung" zeigt das "In-fich-Aufnehmen" durch den Intellekt; die Aufhebung des natürlichen Biderstrebens (Rom. 8, 7; 1 Ror. 2, 14), die Sinnesänderung burch Gabe der Reigung zu Gott in seinem Heil, also das Begehren (Affekt) desselben, welchem der Bille zustimmt: dieses erkannte und begehrenswerte Beil macht er zu seinem festen Balt. - Der sich mehr auf das zufünftige Beil richtende Glaube wird oft mit num gum Ausbruck gebracht. Luther überset es mit "barren, marten". Gefenius gibt es als "sehnsuchtsvoll und vertrauensvoll auf den BErrn harren". Als Bezeichnung für den ge= bulbigen und beharrlichen Glauben ftebt es Bf. 33, 20: "Unfere Scele barret auf den GErrn; unsere Silfe und unser Schild ist er." bei diefem Borte liegt die Idee der "Festigkeit" zugrunde. Delitich fagt: -737 gewinnt von der Grundbedeutung des Festmachens aus die Bedeutung des Festrichtens, des Spannens des Geistes auf etwas Butunftiges, so wie auch am ursprünglich gespannt, fest, start sein, und mp also gespannte Erwartung, zuversichtliche Hoffnung bedeutet." (Kom. a. Jef. 1889, 159.) Nahe verwandter Bedeutung mit non ist, wie schon Delitsch andeutet, mp, wie auch ber Barallelismus Jef. 8, 17 beweift. Im religiofen Sinn bezeichnet es ben Glauben ebenfalls als Boffnung auf bas zukunftige Beil: "BErr, ich warte auf bein Beil", Gen. 49, 18.2) Beibe Borte zeigen also wesentliche, bas beißt, gum Befen gebörige, Außerungen oder Tätigkeiten bes Glaubens; benn ber Glaube hat es nicht nur mit der Gegenwart zu tun, er umfaßt sowohl gegenwärtiges wie zufünftiges Beil; Bebr. 11, 1: "bes, bas man hoffet". - Auch in und in als hoffen und harren tommen als Shnonyma bon "glauben" in Betracht. Benn man bei and das "Gespannte" der Hoffnung ausschaltet, so ist zwischen ihm und ber wohl kein Unterfchied au entbeden. Es bezeichnet ben Glauben als Soffen. Bie bies Soffen auch die Berheißung sich zum festen Salt macht, zeigt Bf. 119, 49: "Gebenke an das Bort beinem Anechte [geredet], auf welches du mich läffest hoffen." Benn wir die verschiedenen Bedeutungen von in Betracht ziehen, fo erkennen wir barin ben Ausbruck für bas fehnliche boffen, bas mit Geduld und Ergebung an dem Berrn und feinem Borte feftbält; Bf. 37, 7: "Sei ftille bem BErrn und harre auf ibn! gurne bich nicht über ben, dem fein Beg glücklich fortgehet, über einen Mann, der lijtige Anschläge ausführt." Auch ergebungsvolles, gebuldiges und fehnliches harren ift eine Tätigkeit mahren Glaubens; ein folder macht das Wort zu feinem festen Salt und halt auch in bofen Erfahrungen fest daran in Geduld.

Festigkeit und Stärke des Glaubens wird auch in den Umschreis bungen desselben durch pin und par angezeigt. Als Shnonhm von

<sup>2)</sup> Cf. 3ef. 60, 9, wo von ber Betehrung ber heiben — alfo vom Glauben — geweisfagt wirb.

"glauben" erkennen wir pin. 1 Sam. 30, 6: "David stärkte sich [machte sich seit] in dem Herrn, seinem Gott"; Gott machte er zu seinem sesten Halt, und dadurch gewann er selbst Stärke; er "klamsmerte sich sest an seinen Gott". Bon pon (stark sein) gilt dasselbe wie von pin; beide werden öfter nebeneinander gebraucht; Ps. 27, 14: "Hosse auf den Herrn; sei sest, und dein Herz sei stark, und hoffe auf den Herrn!" Das ist Ermahnung zur Beständigkeit, zum Anhalten im Glauben; wo diese wesentliche Aktivität des Glaubens aushört, hört damit eo ipso der Glaube auf, der ja in solcher Tätigkeit besteht.

Die Zuversicht des Glaubens wird häufig durch non = "sich bergen, Zuflucht suchen" ausgedrückt. and bezeichnet ben Zufluchtsort bei brobender Gefahr; so wird Gott "unser Aufluchtsort in großen Bebrangnissen" Bi. 46, 2 genannt. Rum Gebrauch bes Berbums bergleiche man Bf. 31, 20. 21; 5, 12 und besonders Pf. 2, 12. In diesem Pfalm wird der Meffias als Sohn Gottes und von Gott gefetter König bargestellt, vor beffen gorn wir uns fürchten sollen, den wir vielmehr füssen, und auf den wir "trauen", in dem wir unsere "Zuflucht fuchen" follen, B. 12. Dazu fagt D. Stödhardt: "Rüffet ben Sohn, das beift: hulbigt ihm als eurem Gott und König! Der Rug ift Zeichen der Bulbigung, 1 Sam. 10, 1; 1 Kon. 19, 18." (Pfalmen, S. 38.) Rur wer den Sohn füßt, wird von dem zufünftigen gorn errettet. ben" in seiner ursprünglich eigensten Bedeutung wird auch durch priz. Jef. 10, 20, als "fich stüten auf ben HErrn", beschrieben; ebenso durch "fich ftüten", Jef. 48, 2. Bu diesem letteren Worte ift Pf. 51, 14 au vergleichen: "Der Geift der Soheit [oder Willigkeit] unterftübe mich", wo der Heilige Geift, der une unfere Hoheit bezeugt (cf. Gef. zu נְרַבַה und Rom. 8, 15: "nicht ein Geift ber Anechtschaft" ufm.), als Erhalter des Glaubens (cf. Pf. 51, 12) genannt wird. Roch eine mertwürdige Umschreibung des Glaubens finden wir Bf. 52, 9: "Siebe. das ift ber Mann, der Gott nicht zu feinem festen Salt machte, fondern verließ fich auf die Größe seines Reichtums" usw. fin ift "ein fester, fcupgewährender Halt", J. B. eine Festung (Jef. 23, 11), ein Fels (Bf. 31, 3) usw. Bie die Parallelstellung mit no beweift, welches wiederum zur Erklärung von האמץ benutt wird, ift damit ohne Zweifel der Glaube an Gott genau beschrieben; cf. Pf. 27, 1; — Jer. 17, 5; \$\,\begin{aligned}
\partial \text{73, 26} \lefta \text{28; 59, 18: "עור \text{73, 26} \righta \text{262, 3. 7-9} \\
\partial \text{73, 26} \righta \text{28; 59, 18: "עור \text{73, 26} \righta \text{73, 26} \\
\partial \text{73, 26} \righta \text{73, 26} \\
\partial \text{73, 26} \righta \text{73, 26} \\
\text{73, 26} \righta \text{73, 26} \\
\text{73, 26} \righta \text{73, 26} \\
\text{73, 26} et al. Wir fügen hier noch an, was D. Stödhardt (l. c., S. 75) fagt: "Auch schon nach alttestamentlicher Anschauung ist der Glaube das charakteristische Verhalten der Israeliten rechter Art. Die hebräische Sprache hat zahlreiche Bezeichnungen für den Glauben, wie z. B. חבשה. דרש ,חסה , יחל "fuchen"; Gef.: "Musdrud ber reinen Religion, die nur nach Jahves Billen fragt und bei ihm Silfe fucht, Deut. 4, 29; Jef. 9, 12" usw., also im Sinne von הסה; "suchen" im Sinne von "beten, flehen", Matth. 7, 7; Jef. 55, 6 et al.; — öfter als "fich befehren, jum Glauben tommen"], poin ["Luft haben zu, begehren, an

jemand hangen", Pf. 91, 14], react." Auch der Ausdruck "Gott fürchsten" (cf. Pf. 111, 10) muß als Bezeichnung des Glaubens an Gott anserkannt werden (Pf. 31, 20). Gott als fester Hall des Herzens ist zugleich und dadurch Objekt der Shrfurcht.

Ein überblid über diese bei weitem nicht vollständige Rusammenpellung lehrt uns: 1. Alle Synonyma bestätigen die wesentliche Tätigfeit des Glaubens als Erkennen (cum affectu), Bollen (Richtwiderftreben, sondern Annehmen) und Vertrauen. Alle Rrafte ber Seele. Berftand, Affekt und Wille, find dabei in Tätigkeit. (Cf. Bf. 73. 2. Sie zeigen, daß ber Glaube sich nicht allein auf bas gegenwärtige, sondern als Soffen und Sarren auch auf das zufünftige Beil richtet. (Cf. auch Abrahams Glauben.) 3. Der zum Befen bes Glaubens notwendig gehörende Affekt wird als Begehren, Verlangen nach feinem Objekt (Pf. 143, 8; 119, 81; 25, 1. 2), als Suchen bes Berrn befdrieben. Doch ift bier zu beachten, bak folche und abnliche Begriffe auch im Sinne von Beten, Flehen usw. gebraucht werden. Affett des Glaubens (und also das Glauben selbst) oder ob eine Frucht des Blaubens, a. B. das eigentliche Gebet, gemeint fei, muß jedesmal der Kontext entscheiden. 4. Wie als Tätigkeit, so wird der Glaube auch als eine beständig wirkende Kraft beschrieben. (Cf. Pf. 27, 13. 14.) Die Babe, Schaffung und Mitteilung dieser Kraft von feiten Gottes ift die Entstehung des Glaubens. (Cf. Hof. 2, 22.) Seit und folange diese Kraft vorhanden ist, ist sie nicht müßig, sondern aktiv. und Restigkeit im Salten an Gott und feinem Bort überwindet ber Glaube (Bf. 37, 7; 1 Betr. 5, 8; 1 Joh. 5, 4) Brüfungen, Bersuchungen und Anfechtungen (Gen. 39, 6; Pf. 27, 1. 2. 13. 14 und unzählige andere Belege). 6. Da der Grund des Vertrauens etwas unendlich Höheres, Festeres, Erhabeneres ist als der Vertrauende (Glaubende) felbst, so schließt folches Bertrauen Chrfurcht, Unterwerfung und Gehorfam ein (cf. areideit als Bezeichnung des Unglaubens). Auch hier ist zwischen der zum Glauben gehörenden Ehrfurcht an sich und deren gelegentlichen (hinzukommenden) Früchten zu unterscheiden. 7. Durch die Parallele mit "sich bekehren" (312) wird die Kinderung des Sinnes und Bergens und das hinwenden zu Gott bei der Entstehung des Glaubens angezeigt. Bei diesem Aft ist Gott natürlich der allein Tätige (cf. Hof. 2, 22; Phil. 2, 13; 1, 29; Act. 2, 47). Dies hinwenden zu Gott wird auch ein "Kommen zu dem Herrn", ein "Laufen zu ihm" genannt (cf. Matth. 11, 28; Joh. 6, 44, 65; Jef. 2, 2). "Das himmelreich an sich reißen" (Luk. 16, 16) heißt nichts anderes, als "das meffianische Heil ergreifen, zu seinem Halt machen", was doch Glauben im eigentlichsten Sinn ist. 8. Der Geist des Glaubens durchweht das ganze Alte Testament. Wenn run auch verhältnismäßig felten gebraucht wird, so ersetzen und erklären doch die Synonyma diesen scheinbaren Mangel reichlich. Man vergleiche 3. B. nur die Psalmen und andere Gebete.

Unterichied awischen riner und seinen Spnonyma. Die bejon= dere charakteristische Bedeutung des poun, durch welche es sich von feinen Spnonyma und Umschreibungen unterscheidet, ift (beim reli= gibsen Sprachgebrauch) folgende: 1. Es bezeichnet ben eigentlichen Aft. das innerfte Befen des Glaubens als "etwas zu feinem festen Salt machen". Diefer feste Salt ist Gott, wie er sich in der Berheißung geoffenbart bat. Die Spnonpma bingegen bringen einzelne, zum Glauben gehörige und dabon untrennbare Begleiterscheinungen zum Ausdruck. Gott fürchten, hochachten, fich ihm unterwerfen mit gehorfamem Berzen. ihn erkennen, ihm bertrauen, auf ihn hoffen, nach ihm berlangen, ihn fuchen, nach ihm fragen, sich an ihn halten, sich zu ihm bekehren ufw. haben alle ihre spezielle Bedeutung; doch da diese Ausdrücke teils mit "glauben" parallel gefett find, teils die Relation des "glauben" anzeigen (z. B. das zufünftige Beil), fo haben fie eine weniger umfassende Bedeutung. ist gleichsam das genus, welches alle diese species 2. Es hat notwendigerweise als sein Korrelat ein Bort, eine Berheifzung Gottes, in welchem Gott fich als festen Salt (in feiner un= erschütterlichen Treue und Wahrheit, now) darbietet; dieses Wort, diesen Salt macht der Mensch zu seinem eigenen festen Salt; darin und da= durch ist Gott felbst aum festen Salt des Bergens geworden. Ohne ein foldes Bort göttlicher Berheikung, welches notwendige Borausfebung des roun ift, könnte wohl ein Synonym gebraucht werden, aber niemals Das beweist vor allem der religiöse Sprachgebrauch, wenn auch im Bürgerlichen bas Wort scheinbar (aber nur scheinbar!) eine etwas allgemeinere Berwendung erfährt. Auch wird dies durch den nicht zu übersehenden Umstand bestätigt, daß durch ponn niemals das Glauben ber Seiden an ihre "ftummen" Göben bezeichnet wird (wohl aber a. B. durch nur, amp usw.). 3. Es zeigt die Unterordnung bes eigenen Billens unter einen andern Billen. Das Bort Gottes tritt ihm als Ausbruck eines fremben Billens entgegen. Dieses Wort macht es zu seinem regierenden Pringip, indem es dasfelbe zu feinem festen Salt macht und sich danach richtet. Das beweift nicht nur die Gleichstellung mit wie fondern auch die Beschreibung des Unglaubens als arm usw. nun auch die meisten Synonyma diefen Billensatt der eigenen Unterordnung mit einschließen, so ist dieses doch nicht bei allen der Fall. 4. Durch mird auch die überwindung eines Gegensates oder Biderstandes ausgedrückt. Diefer Gegensat kann Furcht, Sünde, Bersuchung, Erfahrung, Schein usw. sein. Es bezeichnet als Wille zu Gott einen inneren Rampf und Sieg (cf. 1 30h. 5, 4). Trot aller Bersuchung zum Gegenteil macht das Berg Gott zu seinem festen Balt. Diese charafteriftische Bedeutung bermiffen wir bei fast allen Synonyma (cf. Cremer, Bibl. =theol. Wtbch., sub πίστις). 2. A. Beerboth.

(Fortfegung folgt.)

#### Bermifchtes.

Bange Lutheraner! In einer deutschländischen Beitung lefen wir: "Bir werden auf allen Gebieten bor fast unerhört großen und schwies rigen Aufgaben stehen, die uns von der Geschichte unabweisbar und sehr dringlich gestellt sind. Davor erschreden wir nicht im geringsten: im Begenteil, wir freuen uns darauf, fie in Tatendrang und Schaffensluft Aber freilich, dazu können wir nur gange Menschen Für die Salben, fich bequem Schonenden und vorsichtig Rurüdhaltenden wird die Zeit auch nach dem Kriege viel zu groß und Bir fonnen uns den Luxus nicht leisten, von dieser Art gewaltia fein. Menichen allzuviele mit durchzuschleppen. Alle großen Zeiten haben einen Biderwillen bor halben Menschen gehabt. In der Bibel steht das Bort: Ach, daß du falt oder warm mareit!' Richt falter Haß, nicht beiße Feindschaft, nicht einmal Spott und Sohn haben jemals den Gang der Religion durch die Geschichte der Bolter ernstlich gefährdet. Immer war es die Lauheit der Halben, die ihren Lauf ins Stocken brachte. Aber nicht nur die Religion bat unter den Salben gelitten, sondern alle Zweige der menschlichen Gesittung und Kultur waren wie gelähmt. wenn Menfchen mit geteilter Seele ober mit Nebenabsichten fich ihrer bemächtigten, ftatt sich gang in ihren Dienst zu stellen, ober wenn charaftervolle Bertreter einer guten Sache auf die blode Teilnahmlofig= feit derer friegen, denen fie mit ihrem Berke zu dienen bestimmt waren. Billst du daber, daß die deutsche Zufunft nicht stode, sondern schöpferisch gelinge, fo habe den Chrgeiz, ein ganzer Mensch zu werden." - Dies wenden wir auf unsere lutherische Kirche an und schließen a minori ad majus: Benn ichon ein Staat ganger Menschen bedarf, um recht zu gedeihen, so bedarf noch viel mehr unser geliebtes lutherisches Zion ganzer Lutheraner, wenn es anders feinem boben Berufe in unferm Lande acrecht werden foll. Richt halbe, sondern ganze Lutheraner hat unsere Gange Lutheraner auf den Rangeln und Banten unferer Mirche nötia Rirchen! Gange Lutheraner auf den Lehrstühlen und in den Lehrfälen aller unferer Schulen, der niederen jowohl wie der höberen. Lutheraner in den Bräfidien, Redaktionen, Berlagsgeschäften, Miffionen und allen andern kimtern der Spnode. Ganze Lutheraner, die ohne alle Liebäugelei mit den Sekten in unfraglicher und ungeteilter Treue der Rirche des reinen Bortes und unverfälschten Saframentes ergeben find. Ganze Lutheraner, die in der Predigt von der Seligkeit allein aus purlauterer Gnade, von dem unvertlaufulierten, unbedingten Evangelium, ihre Lebensaufgabe erblicken. Ganze Lutheraner, die bon irgendeinem Richter über die Lehre neben der Beiligen Schrift rein gar nichts wissen wollen. Ganze Lutheraner, die ihr königlichspriesterliches Amt nicht bloß erkennen und schätzen, sondern auch ausüben. Lutheraner, die fich felbst mit allem, was sie sind und haben, in den Dienst ihres Gottes zur Ausbreitung seines Reiches stellen.

Lutheraner, die den Frieden juchen von ganzem Serzen, aber den Frieden in der Bahrheit, der dem Jrrtum auch keinen Fingerbreit ein= Gange Lutheraner, die von Bergen die Bahrheit, die allein rettende und feligmachende, lieben und jedem grrtum, dem verführenden, verderblichen, mit Lutherschem Ernfte feind find. Ganze Lutheraner. die nicht blog willens sind, die erkannte lutherische Wahrheit positiv vorzutragen, sondern auch den Bölfen zu wehren und die Frelehrer zu Ganze Lutheraner, denen es mit ihrem Luthertum und allen Lehren desfelben ein großer Ernft ift. Ganze Lutheraner, die in allen Fragen des Glaubens und Gemiffens mit Luther fprechen: "Ich fann nicht anders" und nicht mit Bucer und den Indifferentisten: "Benn es freilich sein muß, so können wir auch anders." Ganze Lutheraner hätten wir fie in allen lutherischen Rirchen, Schulen, Miffionen und Redaktionen unfers Landes, welche Segensströme würden von bem Leibe unserer Kirche auf unser Land fließen! Uns Lutheraner hat Gott gesegnet wie keine andere Kirchengemeinschaft, gesegnet nicht mit einem lauen, halben, sondern mit feinem gangen, großen, vollen Segen. waltig erinnert uns daran dies Jubeljahr 1917. Diesem Segen aber entspricht es nun, daß auch wir uns erweisen nicht als halbe, schwankende, lavierende, lauc und flug berechnende, sondern als ganze, entschiedene, zielbewußte und entschlossene Lutheraner.

"Die Miffourisynobe übertrifft bie Generalsynobe", fo urteilt im Lutheran Church Work and Observer ein Schreiber auf Grund der Statistif einer bestimmten Stadt, "um 9.3 für die verflossenen fünf Jahre, tropdem die Stadt es mehr mit der Generalspnode hält. Generalinnode blieb in dem Make gurud, nicht weil ihre Jungen bos= artige wären, oder auch weil die Bevölkerung im ganzen gegen sie bor= eingenommen wäre, fondern infolge von Untreue und Gleichgültigkeit in der Lehre. Es fommt doch etwas darauf an, ob man streng lutherisch ist ober nicht, und die Arbeit unserer vier Kirchen in dieser Stadt be= weist es. Diese Gemeinden sind sehr verschiedenartig, und zwar gerade in bem Berhältnis, in welchem fie mit bem Bekenntnis Ernft machen. Hier ist also ein Knabenbroblem, und doch ist es schlieklich eine Frage ber Treue dem lutherischen Bekenntnis gegenüber. Es mag fein, daß wir das nicht gerne hören und auch nicht glauben mögen, aber wir können gang gewiß die eben ausgesprochene Bahrheit nicht leugnen, die Tatsache nämlich, daß wir nicht erfolgreich find in der Arbeit an unsern Anaben und jungen Männern in derfelben Stadt, wo wir noch obendrein den Borteil haben, daß man uns im allgemeinen mehr geneigt ift, und dabei dieselben Mittel und Bege in Anwendung bringen, mit benen unser missourischer Bruder uns dermaßen überflügelt." Auf dem Wege der quantitativen Induktion gelangt das genannte Blatt der Generalsynode, dem auch der Lutheran aus dem Konzil zustimmt, zu ben beiden Säten: 1. Die lutherische Kirche, welche viel auf rechte Lehre hält, zieht mehr Männer an als irgendeine andere kirchliche Ge=

meinschaft. 2. Je ernster Lutheraner (wie die Missourier) es mit der Lehre nehmen, desto größer ist ihr Erfolg. — Bas uns Missourier bestrifft, so glauben wir selbstwerständlich auch an den Erfolg unserer Stellung, aber auch Misersolg würde uns an der Richtigkeit derselben nicht im geringsten irremachen. Bir sind keine Pragmatisten wie weiland Prof. James von Harvard, die etwas für wahr halten, nur weil und insofern es erfolgreich ist. Bir leben vielmehr der fröhlichen, christlichen Hoffnung, daß wir Erfolg haben werden, eben weil es die göttliche Bahrheit ist, die wir vertreten.

Den Gebrauch ber englischen Sprache betreffend betont ber fcmebiiche P. Nothstein in seiner Schrift My Church (S. 17), daß es die Aufgabe der Augustangspnode sei, ihre Kinder bei der lutherischen Lehre zu erhalten, und daß Bastoren darum auch nicht zögern dürften, sich des Englischen zu bedienen, wenn die Jugend nicht mehr durch bas Medium des Schwedischen erreicht und der Kirche erhalten werden "This can be done only in this way", schreibt er, "that our pastors immediately begin to preach in the English language wherever this is needed for the sake of the youth. Of course, we do not need to try to uproot the mother-tongue; but we must, on the other hand, be careful of not making the mistake of the old German Lutherans, who, through their obstinate adherence to the German, have lost hosts of their members, who, for the sake of the language, were obliged to look for other church homes. Our Synod, therefore, wisely requires that, as a rule, our candidates for the ministry shall be able to preach in both languages. May this rule be carried out still more strictly!" - Ben P. Nothstein meint mit den "alten deutschen Luthe= ranern", die er den Schweden als warnendes Beispiel bor die Augen hält, sagt er nicht. Wir glauben aber sagen zu können, daß im Durchschnitt unsere deutschen Gemeinden nicht mehr Alieder an die Sekten oder an die Welt verloren haben als die schwedischen, norwegischen und selbst die englischen Kirchen. Und was die Vflege des Englischen betrifft, jo können ichon seit Jahren die Studenten unserer beiden Bredigerseminare mit gang wenig Ausnahmen nicht bloß deutsch, sondern auch englisch predigen. Bir erinnern uns keines einzigen Kalles, ba wir eine Gemeinde, in der der Gebrauch beider Sprachen verlangt wurde, nicht hatten entsprechend besethen können. Und was unsere Stellung zur Sprachenfrage betrifft, so sind wir, woimmer die Umfrande es erfordern, entschieden für die Aufnahme der englischen Arbeit; andererfeits glauben wir aber nicht, daß durch fünstlich beschleunigte Berenglischung unserer Gemeinden der Kirche ein Dienst erwiesen wird. Die Berenglischung unserer Gemeinden wird eben unsere Gemeindeschulen in Gefahr bringen, deren unberechenbaren Segen für unfere Ricche selbst ein Blinder mit Sanden greifen kann, und auch dem Buritanertum den Eingang erleichtern. Aber si vis pacem, para bellum. Preparedness muß auch hier die Losung sein. Bereit sollen und wollen

wir auf alle Fälle sein und es auf unsern Anstalten barum auch an der Pflege des Englischen in nichts fehlen lassen. F. B.

Beränderte Lutherbibel bes iowaschen Berlagshauses. 3m "Lutheraner" (1916, S. 455) lesen wir: Rürzlich tam und eine neue Bibel zu Gesicht, die das Verlagsbaus der Jowaspnode, das Wartburg Publishing House in Chicago, herausgegeben hat. Im "Kirchenblatt" der Rowasunode wird diese Ausgabe mit folgenden Worten angezeigt und empfohlen: "Wartburg-Bibeln mit unverändertem Luthertert." "Theologischen Zeitblätter" der Chiospnode empfehlen diese Ausgabe allen denjenigen, die noch den alten, ungeänderten Luthertext in ihrer deut= schen Bibel haben möchten'. Und doch ist diese Angabe nicht richtig. Die Bartburg-Bibeln' haben zwar nicht im Alten, aber merkwürdiger= weise im Neuen Testainent die Beränderungen der ,revidierten Bibel'. Bir wollen nur drei befannte Spruche anführen. Das Bort der Sonntagsepistel: "welcher [Christus] unsere Sünden selbst geopfert hat an feinem Leibe auf dem Holg', 1 Betr. 2, 24 ift hier fo verändert und verschlechtert: "welcher unfere Gunden selbst hinaufgetragen bat. In dem Rernspruch: . So halten wir es nun, daß der Mensch gerecht werde ohne des Gefetes Berte, allein durch den Glauben', Rom. 3, 28, beißt es viel matter: "So halten wir nun dafür' usw. Der Katechismusspruch: "Gott ist ein Geist", Joh. 4, 24, wird so wiedergegeben: "Gott ist Geist." Bir könnten noch mehr Beispiele auführen, wie bekannte Schriftworte verändert find, und auch zeigen, daß dies in der gebidierten Bibel' obne Aweifel öfters in einer besonderen Absicht geschieht. Wenn nun bei der "Bartburg-Bibel" felbst Theologen nicht die wirkliche Sachlage erkannt haben, wie leicht werden andere getäuscht werden und statt des echten Luthertertes einen veränderten sich verkaufen lassen. Bir möchten bes= halb allen, die eine deutsche Bibel taufen wollen, den bestimmten Rat geben, darauf zu bestehen, daß die Bibel von unferm Berlagshause be= zogen werde, und keine Bibel zu nehmen, auf deren Titelblatt nicht steht: Concordia Publishing House, St. Louis, Mo." Es ware gang ange= bracht, wenn unsere Paftoren von Zeit zu Zeit ihre Gemeindeglieder darauf aufmerkfam machten, daß fie ihre Augen offen behalten müffen. wenn sie beim Rauf ihrer Bibeln nicht ein quid pro quo erhalten wollen, denn die alte, unrevidierte Lutherbibel wird, St. Louis ausgenommen, fo gut wie nirgends mehr verlegt, und das gefällige Hugere und der etwaige geringere Preis der "revidierten Bibel" wirft verlodend.

Der Gott bes Rabbi, des Priefters und des Geistlichen. J. Balber, der Präses der Evangelischen Synode von Nordamerika, ließ in der hiesigen "Bestlichen Post" eine Aufforderung an die Angehörigen seis ner Synode dur "kirchlichen Demonstration zugunsten der Friedenss bestrebungen" erscheinen, die also schließt: "Die von den Schützensgräben, Gesangenenlagern und Lazaretten aufsteigenden Gebete um Frieden vereinigen sich in diesen Tagen mit den großen Heimatssgemeinden der kriegenden Bölker. Das Volk lechzt nach Frieden. Des

Bolles Stimme ift in diesem Falle gewiß Gottes Stimme. unserer Bruft eine andere Schnsucht herrschen als bei jenen tiefbetroffenen Böltern? In New York, Chicago, Denver und San Francisco werden großartige Friedensdemonitrationen durch große Volksversammlungen veranstaltet. Können die St. Louiser nicht eine ebenbürtige und ernste Demonstration veranstalten, wenn am 31. Dezember 1916 alle fich in ihren refp. Gottesbäufern um ihre hirten icharen und um einen Beltfrieden bitten? Die Quelle diefes Friedens ift für ben Rabbi, den Briefter und den Geiftlichen immer derfelbe Gott des Friedens. Er erhört das Gebet feiner Rinder." Bon diefer Aufforderung zum Gebet um Frieden, bas ja auch in unsern Kirchen regelmäßig zu Bott emporfteigt, nehmen wir an dieser Stelle Notiz nur der letten Borte wegen. Diefe haben wir fo verstanden, daß nach Brafes 3. Balber Auden wie Chriften (Rabbi, Briefter und Geiftlicher) denfelben Gott haben und anrufen und auch gleicherweise Kinder dieses Gottes Bie verträgt fich das aber mit dem Borte: "Ber den Sohn seugnet, der hat auch den Bater nicht" (1 30h. 2, 23) oder: "Wer den Sohn nicht ehret, der ehret den Bater nicht" (Joh. 5, 23)? und wie mit der christlichen Lehre, daß das mahre Gebet nur als Frucht des rechtfertigenden Glaubens vorhanden sein fann?

Die weltlichen Anmagungen bes Babftes betreffend lefen wir in bem Berichte der Synodaltonfereng, S. 19 ff.: "Die Bapfte, gerade auch die Bapite der letten Zeit, haben es wiederholt ausgesprochen, wie fie über bas Berhaltnis ber Rirche jum Staate benten, wie fie biefes Berhältnis ansehen, was sie von Religions, und Gewissensfreiheit halten. So hat 3. B. Papit Alexander VIII. in feiner Engyflifa ,Inter multiplices' bom 4. August 1690 diefen Sat berbamint: "Dag dem jeligen Betrus und seinen Nachfolgern, den Statthaltern Christi, und der Kirche selbst die Macht über geiftliche Dinge, die zum ewigen Beil gehören, von Gott gegeben fei, nicht aber über die bürgerlichen und zeitlichen, nach dem Bort des BErrn: "Wein Reich ift nicht von diefer Belt" (Joh. 18, 36); und wiederum: "Gebt daber dem Raifer, was des Raifers ist, und Gotte, was Gottes ist"; und daß daber das apostolifche Bort festitche: "Nedermann sei untertan der Obrigicit, die Gewalt über ihn hat. Denn es ift keine Obrigkeit ohne von Gott; wo aber Obrigfeit ist, die ist von Gott verordnet. Wer sich nun wider die Obrigfeit fest, der widerftrebt Gottes Ordnung" (Rom. 13, 1. 2), daß daber die Könige und Fürsten in weltlichen Dingen feiner firchlichen Macht unterworfen find nach Gottes Ordnung, noch durch die Schlüsselgewalt der Kirche direkt oder indirekt abgesett, noch ihre Untertanen von Treue und Gehorsam enthoben und von dem geleisteten Treueid entbunden werden könnten; und daß diese Lehre festzuhalten sei als eine, die der öffentlichen Rube notwendig, nicht weniger der Kirche als dem Staat nüblich und dem Worte Gottes, der Tradition der Bäter und den Erem= peln der Beiligen gemäß fei.' Gregor XVI. erklärt die Lehre, daß

einem jeden Menschen Gemissensfreiheit zu gemähren sei, für eine ,abfurde und irrtumliche Meinung ober vielmehr für Bahnfinn' (absurda ac erronea sententia seu potius deliramentum). (Enapflifa Mirari vos arbitramur', 1832.) Bius IX. verwirft diesen Sat als einen gott= losen (impium): ,daß das höchste Bohl der menschlichen Gesellschaft und der bürgerliche Kortschritt allerdings erfordere, daß die menschliche Gefellschaft konstituiert und regiert werde ohne Rücksicht auf die Religion, als ob fie gar nicht existiere, oder wenigstens ohne einen Unterschied zu machen zwischen wahren und falschen Religionen'; ebensodiesen Sat: .das sei der beite Auftand der Gesellschaft, wenn durch das weltliche Regiment (imperium) kein Amt anerkannt wird, durch feier= lich festgesette Strafen (sancitis poenis) die übertreter der römischen Religion zu zwingen, es sei denn, daß der öffentliche Friede das erfordere'. Bius X., nachdem er zustimmend den eben gehörten Ausspruch seines Borgangers, Gregors XVI., angeführt hat, eifert dann weiter gegen den Sat: ,daß die Freiheit des Gemissens und des Gottesbienstes sei eines jeden Menschen eigentumliches Recht, das in einer jeden recht konstituierten Gesellschaft durch das Geset proklamiert und bestätigt fein follte, und daß rechtmäßigerweise den Bürgern jede Freiheit aufteben muffe, ihre Gedanken, wie sie auch immer beschaffen seien, durch Bort ober Drud ober auf irgendeine andere Beise öffentlich darzulegen, und daß sie daran durch keinerlei kirchliche oder bürgerliche Autorität bc= schränkt werden sollten'. (Enzyklika Quanta cura', 1864.) In seinem berüchtigten ,Syllabus' bom Jahre 1864 verwirft derfelbe Papft folgende Sate als falfch: ,24. Die Kirche hat keine Macht, Gewalt anzuwenden, noch irgendwelche weltliche Macht, direkt oder indirekt. ,27. Die heiligen Diener ber Rirche und der römische Bontifer sindvon jeder Macht und Herrschaft in bezug auf weltliche Dinge auszuschließen.' ,47. Die öffentlichen, vom Staat errichteten Schulen follen der Autorität der Kirche entnommen sein.' ,55. Die Kirche ist bom Staat und der Staat von der Kirche zu trennen.' ,77. In der gegen= wärtigen Zeit geht es nicht an, daß die katholische Religion die einzige-Religion des Staates sein soll mit Ausschluß anderer Formen der An= betung.' Besonders hat auch der Nachfolger dieses Bapites, Leo. XIII. sich über das Berhältnis zwischen Kirche und Staat ausgesprochen. einige seiner zahlreichen Auslassungen seien bier angeführt: Aber nicht blok der Wille Gottes felbit, sondern auch das Gesamtwohl der mensch= lichen Gesellschaft fordern schlechterdings, daß sich die weltliche Gewalt bei ihren Regierungsmagregeln in vollen Ginklang fete mit ber firchlichen', das heißt natürlich, mit der römischen Rirche. (Enghklika ,Praeclara gratulationis'.) "Ift nun aber in folder Beise ber Staat geordnet, fo liegt es am Tage, dag er durch öffentliche Religion gubung seine so vielen und wichtigen Pflichten Gott gegenüber zu erfüllen hat.' (Enzyklika "Immortale Dei".) "Da daber ber Staat notwendig Einheit bes religiöfen Bekenntniffes fordert, fo

١

hat er sich zu der allein wahren, der katholischen nämlich, zu befennen.' (Engyflita ,Libertas'.) Man vergleiche hier befonders die vorzügliche kleine Schrift: "Protestantischer Nachruf zum Gebächtnis Rapit Leos XIII. von A. L. Gräbner. Concordia Publishing House, St. Louis, Mo., 1903. Werfen wir noch einen Blid auf den lett= verstorbenen Papst Bius X., so sehen wir, daß auch bei ihm sich wieder dieselbe Lehre findet in bezug auf Rirche und Staat. Er fagt a. B. in seinem Rundschreiben bom 11. Februar 1906, gerichtet an die Erg= bischöfe, Bischöfe, den gesamten Klerus und das Bolt Frankreichs über die von der Regierung eingeführte Trennung von Staat und Kirche in jenem Lande, unter vielem andern diefes: "Der Grundfat, daß Staat und Kirche getrennt werden müßten, ist fürwahr ein gang falfcher und im böchiten Grade verderblicher Grundfat. Wer dem das Wort reden fann, bei dem liegt Leugnung des übernatürlichen zugrunde.' (Lehre und Behre, Bd. 61, 1915, S. 19.)" - So weit ber Bericht, aus bem flar hervorgeht, daß die Jefuiten unserm Bolte und auch Männern wie Laft und Roofevelt Sand in die Augen gestreut haben, wenn fie, wie 3. B. Kardinal Gibbons, feierlich versicherten, "daß die katholische Kirche immer die eifrige Beschützerin der religiofen und bürgerlichen Freiheit gewesen sei, und daß, woimmer Gingriffe in diese heiligen Menschens rechte von gläubigen Katholiken begangen worden sind, folde Ungerechtigkeiten, weit entfernt, von der Rirche fanktioniert worden zu fein. mit handgreiflicher Berletung ihrer Autorität begangen worden find".

Der Batifan neigt fich ben Allierten gu. Das ift Die Befürchtung des "Täglichen Buffalo-Boltsfreundes". Dies tatholische Blatt schreibt: "Tatsache ist, daß gerade in den Ländern der Alliierten nicht nur bor, sondern auch während des Krieges die katholische Religion sowohl wie das Bapittum die ärgite Reindichaft erfahren hat. Der franzölische Kulturkampf 3. B. spielt bis heute und zeigt sich in dem Militärzwange gegen katholische Briefter und Bischöfe, in der Berhöhnung aller reli= giöfen Betätigung in fraffer Beife. Bon Rufland, wo die tatholifche Religion schon bon jeher sustematisch unterdrudt und verfolgt worden ist, brauchen wir gar nicht zu reden. Englands Katholikenfreundlichkeit aber kommt in draftischer Beise jum Ausdruck in der planmäßigen Unterdrückung des katholischen Irland. Trop alledem will es den Anicein gewinnen, als ob die sich oft widersprechenden und oft widerlegten Berichte über die Hinneigung des Papstes auf die Seite der Alliierten doch nicht so gang einer Grundlage entbehren. Tatsache ist, daß bor einiger Zeit ein geheimes Konfistorium unter Leitung Benedikts XV. gehalten wurde, wobei Kardinale aller Länder, mit Ausnahme der Bentralmächte, zugegen waren. In diesem Konfistorium wurden 11 Alliierten=Kardinäle ernannt. Nicht nur jeder Unparteiische, son= bern insbesondere jeder deutsche, österreichische oder ungarische Ratholik muß, gelinde gefagt, darüber Erstaunen empfinden. Wir find ficher, daß nicht allein der Krieg die Urfache war, daß kein Kardinal der

Bentralländer an dem Konfistorium teilnahm. Der Ginflug des Batifans batte ihnen unzweifelhaft auch diesmal freies Geleit zu verschaffen vermocht, wie es schon zuvor der Kall war. Sodann aber bildet die weit überlegene Rahl der neuernannten Alliierten-Kardinäle geradezu eine Zurüdsetzung der Katholiken der Zentralländer. Möglich, daß dieses durch eine spätere Aftion des Batifans ausgeglichen wird. schlimme Eindruck aber ist da und wird sich schwer verwischen lassen. Bur die deutschen Ratholiken speziell ift bies ein schwerer Schlag. den schlimmiten Zeiten, unter den hählichsten Anfeindungen, unter den schwierigiten Berhältniffen haben fie treu zu ihrem geistigen Oberhaupt Das katholische Zentrum ist in diesem Kampf zu einem Schupturm bes Papittums emporgewachsen, wie ihn die Geschichte des Ratholizismus taum zuvor gefannt hat. Und nun diefer fcwere Schlag, diese Burudsebung der deutschen Ratholiken! Muk dies nicht als eine Entmutigung der Katholiken, als ein Triumph der Katholikenfeinde in Deutschland bedenkliche Folgen nach fich ziehen? Diese offensichtliche einseitige Stellungnahme Roms findet scheinbar ihre Erklärung in ber von Bashington tommenden Nachricht, daß Papit Beneditt XV. eine Unnäherung, eine Wiedervereinigung der anglikanischen mit der katholischen Kirche bezwede, und es heißt, daß dasselbe bezüglich der ruffischen Rirche beabsichtigt sei. Run mag man in Rom sich wohl von dem Bibel= wort leiten laffen, daß ,im himmel mehr Freude herrscht über einen Sünder, der Bufe tut, ale über neunundneunzig Gerechte, die der Bufe nicht bedürfen'. Man mag die Rudtehr der verlornen Schäflein mohl begrüßen; ob aber gerade jest die Zeit zu derartigen Manipulationen ift, das dürfte freilich bezweifelt werden. Denn wenn je zuvor, so trifft in diesem Falle das Sprichwort zu: "Benn der Tenfel frant ift, fo möchte er ein Beiliger sein.' Die Alliierten brauchen die Unterftützung des Papftes in moralischem Sinne, daber die Annäherung an Rom, daher die Ernennung eines neuen, aus gut fatholischer Familie ftam= menden englischen Gefandten beim Batikan, daber die Bersprechung einer Berfchmelzung der anglikanischen und russischen Kirche mit der römisch= Das ist echt englische Diplomatie, und zur Erreichung ihres Zieles ift den Engländern fein Mittel zu beilig. Eine andere Sache aber ist es, ob dem Papst unter diesen Umständen tatfächlich ein Einfluß bei den Friedensverhandlungen eingeräumt werden tann. Durch die bezeichneten Borgange waren ihm von vornherein die Bande ge-Schon jest aber ift ihm ber für einen Friedensvermittler absolut notwendige Schein strifter Neutralität genommen, da fein großer moralischer Einfluß auf die Seite der Alliierten sich geneigt hat." fatholische "Bolksfreund" hält offenbar auch den Papst für einen Fuchs. dem nicht recht zu trauen sei, und der selbst davor nicht werde zurückscheuen, sich aus der Saut seiner treuen Söhne in Biterreich und Deutschland Riemen und Borteile gu fcneiben. Gin guter Sirte opfert fein Leben für die Schafe; der Papit aber hat je und je die Schafe feinen eigenen herrschsüchtigen, weltlichen Interessen geopsert. Wer weiß, wie teuer den Deutschen ihre bisherige Devotion gegen den Papst noch wird zu siehen kommen! Der Papst gehört zu den Politisern, die ihren Preis haben. Wer ihm das meiste bietet, der ist sein Mann. Wie der Papst sömlich darauf brennt, seine Hände in die Friedensverhandlungen zu triegen, davon zeugt auch das schlaue Dementi des Batisans vom 8. Jasuar: der Papst werde Wissons Friedensnote nicht, wie von der Presse gemeldet, beantworten, da ihm die Note Wissons nicht amtlich übersmittelt worden sei, er sie also auch nicht beantworten könne, obwohl er der Absicht und dem Ziel des Präsidenten sehr shmpathisch gegensüberstebe.

Der Bapit beutet ben pfychologifchen Angenblid and. Gegen Ende vorigen Jahres wurde aus Bashington gemeldet: "Dr. A. Palmieri von der Kongrefbibliothet hat Brivatbriefe vom Batifan erhalten, nach denen Bapit Benedikt demnächit eine aus vier Rardinalen bestebende Rommiffion ernennen wird, um eine von Papft Leo XIII. begonnene Bewegung zu erneuern, die eine Reunion der Christenheit und die Rultivierung freundlicher Beziehungen mit der anglikanischen Kirche auftrebt. öffentliche Bekanntmachung über diese Angelegenheit wird in kurzer Reit aus Rom erwartet. Der fürzlich ernannte Kardinal Nicola Marini soll, wie Dr. Palmieri fagte, der Borfiter ber Kommission werden. Die bon Leo XIII. angebahnte Bewegung wurde von Bapft Bins X., der seine ganze Energie gegen den Modernismus richtete, fallen gelaffen und foll jest unter Bapft Benedikt neu aufleben." — Der Papft ist offenbar der Ansicht, daß in dieser trüben Kricaszeit für ibn aut fischen ift. winnt er auch nicht gleich die ganze Christenheit, so werden doch etliche hochfirchliche Anglikaner in feinen Schok zu loden fein. Mit Liebens= würdigkeiten fucht er zu betoren; denn mit Bonig fängt man Fliegen. Aber je liebenswürdiger ber Papst sich stellt, desto gefährlicher ist er. Die Aufgabe der Lutheraner bleibt co darum, dem Papft überall die Maste bom Gesicht zu ziehen. F. B.

Seftenbrediger als Rriegsbeber. Campbell Morgan von London, ber sich vor Jahren auch in St. Louis als Erwedungsprediger boren ließ, sagte in seiner Beihnachtspredigt in der Bestminster-Rapelle: "Bir leben in der gefährlichsten Stunde, die wir in diesem Kriege durchzumachen haben. Die größten Gefahren bedrohen uns jest, und zwar find fie durch die Arglift Deutschlands und die guten Absichten nicht etwa Amerikas, sondern des Bräsidenten der amerikanischen Republik Die Friedensfrage, die von Deutschland tam, ift eine Frage einer listigen und geschickten Diplomatie, die sich bemüht, die Schuld an diesem Krieg auf diejenigen abzuwälzen, welche sich weigern, die Verantwortung zu übernehmen. Die guten Absichten des Präfidenten Bilson werden durch den hochtragischen Irrtum in Mitleidenschaft gezogen, daß er sich geweigert hat, seine Ansicht über die moralischen Fragen auszudrücken." — Zu den eifrigsten Kriegshehern und Ver-

leumdern der Deutschen gehörten in der ganzen englischen Belt bon Anfang an gerade auch zahlreiche Sektenprediger. Es bangt dies damit aufammen, daß die Settenkirchen den Amed ihrer Arbeit vornehmlich in ber sozialen Betätigung und Beltverbefferung erbliden und England als den eigentlichen Hort und den Puritanismus als das Ideal dieser Bestrebungen betrachten. Bas fie sich unter Christentum borftellen, schließt wesentlich immer auch die äußerliche, gesehliche Zwangsfrömmigkeit in sich, wie fie in den englischen Sektenkirchen gepflegt wird. Schwächung Englands ist ihnen barum auch gleichbedeutend mit einer Niederlage des "Christentums". So geschieht es, daß selbst angesichts ber Millionenopfer, die der Moloch des Beltkrieges bereits verschlungen hat, Männer wie Campbell Morgan die Friedensbemühungen unfers Bräfidenten zu vereiteln und das Morden und Schlachten zu verlängern Die puritanische Vermischung von Geiftlichem und Beltlichem, von Kirche und Staat, von Reich Gottes und Beltreich fpielt im Beltfriege eine gewaltige Rolle. — Bie Campbell Morgan so stehen auch viele Settenprediger in Amerita. Offen befämpfen fie die Friedensbemühungen Deutschlands und unfers Bräfidenten. Ende Dezember v. J. ließen fünfzig Pastoren und Laien eine Erklärung ausgehen gegen "borzeitigen Frieden". Bubor mußten die Alliierten ihren 3med erreicht haben, damit der Friede ein "Triumph der Gerechtigkeit" werde. Bu den Männern, die gur Fortfebung des Blutbergießens aufheben, gehören Lyman Abbott, Präsident Hibben von Princeton, Präsident King vom Oberlin College, Billy Sunday, Rev. William, James M. Speer, Borfiper der Laien=Miffionsbewegung, Rev. C. A. Relfon, Epiftopal= bifchof von Atlanta, Rev. Joseph &. Berry, methodiftifcher Epiftopal= bischof von Philadelphia, Rev. Philip M. Rhinelander, Epistopalbischof von Pennsylvania, Rev. William Lawrence, Spiffopalbifchof von Maffa= chusetts, Rev. Harry E. Fosdick vom Union Theological Seminary, Rev. Charles P. Anderson, Epistopalbischof von Chicago und Rev. William T. Manning, Rektor der Trinitykirche in New York.

Siftorifer proftituieren ihre Biffenichaft. Die im Dezember v. 3. in Cincinnati versammelte "Amerikanische Sistorische Gefellschaft" kam zu dem Resultat, daß "die weltverschlingende Volitik Deutschlands" die Urfache des Weltkrieges sei. Die Entente sei ganz unschuldig an irgend= einem Bersuch, vor dem Ariege Deutschland einzukreisen. Die deutsche Politik sei das aggressive Element in Europa gewesen. Prof. Usber erflärte: "May the United States decide to intervene in the cause of democracy before the fateful words of Lloyd George must again be uttered, 'Too late, too late!'" Richt etwa historische Tatsachen, sondern diese blinde Liebe zu England, selbst auf Rosten unsers eigenen Landes, mar es offenbar, die die Vertreter der historischen Biffenschaft in Cincinnati die Urfache des Beltfrieges in der "weltverschlingenden Politik Deutschlands" finden lieg. Bir führen dies hier an als ein Beifriel dafür, welcher Bert den sogenannten Resultaten der meisten Siftoriter beizumeffen ift. Geblendet von ihrer Leidenschaft und ihren faliden Grundanschauungen, laffen fie fich leiten von ihren Bunfchen und jalichen Intereffen. Gie entstellen, verftummeln, verbreben, fälfchen, erfinden, vertuschen, itellen und umstellen die Tatsachen so, wie es ihnen in den Kram pakt. Und die also gewonnenen Resultate gehen bann über in die Geschichtswerte, die Lehrbücher und Engyflopadien als Benandteile des allgemeinen menschlichen Biffens. Bie Geschichte fabriziert wird, davon weiß auch die christliche Kirche zu erzählen, und keine mehr als die lutherische. Bas haben die Jefuiten nicht alles aus Luther und der Reformation zu machen gewußt! Und felbst in luthe= rischen Kreisen, wieviel Geschichte ist da nicht gemacht worden, statt die Latfachen, und diese in ihrer wirklichen Berbindung, zu Worte kommen zu laffen! Bie oft hat auch bier der Frrtum und das falfche Interesse die Feder geführt, die Tatsachen konstruiert und kombiniert und die Birtlichteit auf den Ropf gestellt! Ber felber eine falfche Stellung einnimmt, fann die objektiven Borgange nicht richtig darftellen und beurteilen. Der Arrtum frümmt den Geift und macht ibn ben bistorischen Latsachen gegenüber zu einem konkab oder konver entstellenden Begier= spiegel. Rur ein Lutheraner, der seinen Prinzipien treu bleibt, ber= mag eine wesentlich richtige Belt= und Kirchengeschichte zu schreiben.

"Ohne jebe Schuld." Begen Ende borigen Jahres fagte Genator Stone in einer in St. Louis gehaltenen Rede: "Seit bem Beginn des europäischen Arieges find die Rechte der Vereinigten Staaten angegriffen worden, und haben wir uns aus Freundschaft für die friegführenden Nationen mit Geduld in viel Unrecht gefügt. aber, daß es jest an der Beit wäre, in unserm eigenen Interesse und gur Sicherung amerikanischen Eigentums ben kampfenben Rationen einen Beg zu zeigen, auf dem fie fich einander nähern können. Ameritas Interessen sind durch den Krieg derartig in Mitleidenschaft gezogen worden, daß wir zweifellos ein Recht haben, gegen eine Fortsettung der Greuel und des Unrechtes zu protestieren. Wir brauchten nicht als Zwischenhandler aufzutreten, sondern wir könnten uns mit der Rolle des beratenden und menschlich denkenden Freundes begnügen, der ohne jede Schuld unter den Schrecken des gegenwärtigen Krieges gelitten hat und nicht mehr leiden will." "Chne jede Schuld!" — hat Stone, der doch sonst in den letten Jahren weniger am Star zu leiden ichien als die meisten seiner Kollegen, bei diesen Worten auch an die mehr als zwei Billionen Dollars Kriegshilfe gedacht, mit der wir das europäische Schlachten im Gang und Schwung erhalten haben? ware es, von der moralischen Schuld gang abgesehen, nicht im Interesse unsers eigenen Landes und Voltes, im Interesse alles dessen, was amerikanisch ist und heißt, im Interesse aller kriegführenden Nationen und im Interesse auch der Menschheit und der Menschlichkeit gewesen, wenn wir diese ruhmlose Kriegshilfe verfagt und so dem Bürgen ein baldiges Ende bereitet hätten? Bas Amerika zu Anfang des Arieges gar

wohl bermochte, aber nicht wollte, wird es das jest noch können, da maw es gerne möchte und wollte? Alles hat feine Zeit, auch das Können und Bermögen. If sie verpaßt: Too late! F. B.

"Die Liga ber Menschenrechte", die der Drenfushandel in Frantreich ins Leben gerufen, hat beschlossen, daß aus dem Sieg der Ententeeine neue internationale Ordnung herborgeben muffe, die auf Gerechtigfeit beruhe und zu dem Ende folgenden Bestimmungen entspreche: Serstellung einer Gescllschaft der Nationen, die gleiche Regierungsgrundsätze befolgen; Regelung der Streitfragen durch Recht, nicht Gewalt; obliga= torisches Schiedsgericht für alle internationalen Streitfälle; Organisation zur Unterdrückung aller Auflehnungsversuche; Sicheruna des Friedens durch Erzichung zur Demokratie, die jede Herausforderung zum Kriege und die Geheimdiplomatie unmöglich mache; ein Friedensschluß ohne den Keim eines Rachetrieges; Selbstverfügungsrecht der Bölter; teine Annexion gegen den Billen der Bevölferung; Aufhebung von Annexionen wie die Elfah-Lothringens; Erlöfung unterdrückter Bölkerschaften; Kestsehung eines Birtschaftssystems zur Gewähr für die berechtigte Tätigkeit eines jeden Volkes; Bestrafung der Urheber des jetigen Krieges und ihre Berangiehung jum Schadenersat; fein Friede vor Sicherung dieser Grundlagen, da er sonft eine Demütigung des Rechtes vor der Gewalt bedeuten und zu einer neuen Katastrophe führen würde. — Die Menschenrechte, für welche die französische Liga eintritt, bestehen also barin, daß man ben Deutschen alle Rechte nimmt, ihre Regierungsform abschafft, ihre Obrigkeit absett, das Deutsche Reich auflöst, die Elfässer wieder unter die frangösische Berrschaft zwingt, den Handel der Deutschen lahmlegt, alles unter die Herrschaft der Entente bringt und jeden, der sich dawider auflehnt, niederschlägt. Diese Belt= unterjochung und Beltstagnation soll der "Liga der Menschenrechte" zufolge das ersehnte Millennium des Weltfriedens bringen! bem Ende, besto verlogener und wahnsinniger scheint auch die Welt zu werden. F. B.

Die englische Kirche in Berlin. Der anglikanische Bischof für Nordsund Zentralseuropa schreibt im Londoner Evening Standard: "Jekt sind, Berlin ausgenommen, überall in Deutschland unsere Kirchen gesichlossen, und unsere Kapläne sind heimgereist. Aber wir sind dankbardsür, daß unser Priester in Berlin auf seinem Posten verbleiben durste. Er kann jeden Sonntag ungestört seine drei Messen abhalten, und er darf die englischen Gefangenen in Döberitz und Ruhleben besuchen. Außerdem hat er 30 andere Gefangenenlager besichtigt. Es ist nur anständig und gerecht, kestzustellen, daß unsere aus Deutschland zurücksgeschrte Geistlichkeit sich mit der größten Dankbarkeit über die Liebensswürdigkeit und das Entgegensommen äußerte, das ihr in Deutschland von allen Klassen gezollt wurde. Sie erhielten sogar Geld und wurden bis zum lesten Augenblick in der besten Beise behandelt."

Stellung ber Auben im neuen Königreich Bolen. General von Beseler hat in Barschau eine Berordnung erlassen, nach welcher in Zukunft die Juden in Bolen als religiöse Körperschaft mit öffentlichen Rechten anerkannt werden. Im November 1916 wurde hierüber draht= los nach Sapville u. a. berichtet: Die örtlichen judischen Gemeinden werden nach der neuen Verordnung zu Bezirksbereinigungen zusammengejchloffen. Die Führer der Bezirksvereinigungen bilden Berwaltungs= fonzile, die aus den Vorständen der kleineren Gemeinden nach den Grundiaben einer proportionellen Vertretung ausgewählt werden. der Spite der judischen Religionsvereinigung steht ein judisches Oberkonzil, dem 21 Mitglieder angehören, 14 Laien und 7 Rabbiner. Bahl ber Gemeindedelegaten erfolgt nach einem proportionellen System und in awei Abteilungen. Rede Abteilung erwählt die gleiche Rahl von Delegaten. Leute mit Schulbildung, folche, die eine Handels= oder Aderbauschule besuchten und judische Bürger, die den Titel Rabbiner erhalten baben, werden in der ersten Abteilung stimmen, alle andern in der zweiten. Die Gründung von Bereinigungen für den Gottesbienft wird in jeder Gemeinde erlaubt sein. So wird die Garantie geschaffen, daß keine religiöse Tendens durch die Mehrheit unterdrückt werden kann. Der Gemeinde wird auch das religiöfe Leben und die Erziehung der Jugend anvertraut sein, ebenso die Wohltätigkeitspflege und das soziale Bert. Ortsgemeinden, Bezirksgemeinden und die allgemeine Religionsförperichaft, wie sie durch das Oberste Konzil vertreten wird, werden das Recht haben, Steuern zu erheben, und die Privilegien eingetragener Genoffenschaften genießen. Die Juden Volens haben durch diese Verordnung eine Verfassung erhalten, die der Mehrzahl der veralteten Verfaffungen anderer europäischer Länder überlegen ist. Sie verfucht die Schaffung religiöfen Lebens auf der Grundlage der Gewiffensfreiheit. Die Aufgabe des Oberften Konzils wird es fein, vor allem die Infti= tution des Rabbiners durch Schaffung auter Verhältnisse zu reformieren und ein jüdisches Schulspftem mit Spezialschulen zu gründen. ruffische plutofratische Wahlinstem ist beseitigt, und die Bahlrechte ber großen Gemeinden find anerkannt. In den judischen Kreisen Polens ift man begeistert für die neue Verordnung. Alle Parteien unter den Juden erachten es als äußerst wichtig, daß die jüdische Gemeinde nunmehr als eine religiöse Rörperschaft anerkannt ift, wie es im Ginklang mit dem öffentlichen Recht fteht. - So weit der Bericht. Trennung von Staat und Kirche hat man sich also auch bei der Gründung des neuen Königreichs Polen nicht zu verstehen und zu erheben bermocht. F. B.

Die Preffe in ber Ariegszeit. Bon der deutschländischen Presse in der Kriegszeit schreibt der Leipziger historiker Prof. B. Göt: "Ojekstive Bissenschaft kann die Presse von Haus aus nicht fein, und ein Ereignis wie dieser Krieg stellt an sie die schwersten Anforderungen. Die deutsche Presse ist, da sie den Strafenverkauf in Friedenszeiten nur

in gang beschränktem Make kennt, ber Sensation viel weniger augänge lich als die französische oder italienische; der Krieg hat dem Stragenverkauf auch in Deutschland stärkere Bedeutung gegeben, aber die meisten und die besten unserer Reitungen haben sich von der Ausnutung billiger Senfationen ferngehalten. In der Aurudweifung feindlicher Lugen bat man sich auf eine sachliche Saltung beschränkt. Die Kulturleistungen unserer Gegner fanden wie in Friedenszeiten eine unparteiische Er-Rund 800 Zeitungen und Zeitschriften, darunter 150 poli= tische, mußten bald nach Ausbruch des Krieges ihr Erscheinen einstellen, und bis zum Frühighr 1916 stieg die Rahl der eingegangenen Blätter auf etwa 3900. Beit stärker als in Friedenszeiten ist die Presse durch die Mitarbeit wissenschaftlicher und politischer Renner befruchtet worden. Daß die gesamte deutsche Presse die Ginigkeit und Entschlossenheit der Nation, das felsenfeste Bertrauen zur oberften Beeresleitung und zur Regierung ohne Schwanken zum Ausdruck gebracht hat, ist sicherlich des höchsten Dankes wert. In die einheitliche Gesinnung und an die Selbst= zucht der Presse sind große Anforderungen gestellt worden; aber sie hat sowohl den inneren Burgfrieden musterhaft gewahrt, als sich auch den hüheren nationalpolitischen Gesichtspunkten rückaltlos untergeordnet." - Der amerikanischen Breise, der republikanischen sowohl wie der demofratischen und vielfach selbst der firchlichen sowohl wie der politischen, vermag man diefes Lob nicht zu fpenden. Ihr Berhalten feit Ausbruch des Weltkrieges kann man weder bezeichnen als ein objektives noch als ein gerechtes noch als ein neutrales noch als ein wahrheitsliebendes noch als ein sensationsfreies noch als ein vernunftgemäßes noch als ein wirklich amerikanisches noch als ein patriotisches noch als ein rucksichts= und achtungsvolles gegen die eigenen Mitburger. F. B.

Die jungften Siege ber Brobibitioniften betreffend ichreibt die biesige "Bestliche Post": "Die bundesobergerichtliche Verfassungsmäßig= feitserklärung des Bebb-Rennon-Gefetes, das die Berfendung geiftiger Getrante aus naffen in trodene Staaten verbietet, sowie des Probibitionszusabes des Staates Best Birginia, das den Bewohnern den Empfang folder Betränke zum eigenen Gebrauch im zwischenstaatlichen Sandel unterfagt, hat man für einen folgenschweren Sieg der Brobibition erklärt. Nach diefer Entscheidung können die einzelnen Staaten ihren Bewohnern den Empfang, Verfauf und Gebrauch geistiger Ge= trante verbieten, ohne fich durch Berufung auf die Rechte des zwischen= staatlichen Handels hindern zu lassen. Allen hintertürchen zur 11m= gehung folder Prohibitionsgesetze ist damit ein Riegel borgeschoben. Die stillen Hoffnungen, mit denen sich vielerorten so manche Gegner ber Prohibition getröftet haben, daß nichts so heiß gegessen wie gekocht würde, und daß man ichon feine Getrante auch bei staatlicher Probibition würde bekommen können, find damit zu Baffer geworben. haben wir in Missouri die Staatsprohibition nicht, aber die Gefahr wird immer drobender. Bei der letten Bahl haben wir sie noch einmal abgewiesen, und auch in der Legislatur haben die Prohibitionisten zunächst einen Reblichlag zu verzeichnen gehabt. Das bat aber nichts zu fagen: eine Riederlage spornt diese Leute nur zu erhöhter Tätigkeit an. Berfaffungezufat bes Staates Beft Birginia bestimmt ausbrudlich, daß ben Bewohnern des Staates ber Empfang geistiger Getränke zum eige= nen Gebrauche im amischenstaatlichen Sandel untersaat wird. und kann also niemand mehr von aukerhalb des Staates ber das betommen, was im inneren Bertehr bes Staates nach Ginführung ber Prohibition nicht mehr zu haben ist; und wenn er es sich durch List beridafft, so kann es ihm weggenommen und er bestraft werden. Und was gescheben tann, das wird auch geschehen, ober wir tennen unsere Brobis bitionisten schlecht. Damit ist also jeder Aweifel baran geschwunden, daß es den Brobibitionisten letten Endes darauf ankommt, den häuslichen Gebrauch geistiger Getränke zu verhindern, nicht bloß Berstellung und handel. Das geht also aufs Blut, und bis aufs Blut muffen wir uns gegen eine folche allen Grundfaten diefes Landes Sohn fprechende Bergewaltigung webren. Benn ce diesen letten Entscheidungen gelingen follte, das Bolf zu einer folden Berteidigung aufzuftacheln, dann mag diefer Sieg der Prohibitionisten den Anfang ihrer endlichen Riederlage Aber auch nur dann!" - Bas die Zwede der Rirche betrifft, so gehört zu denselben weder die nationale noch die bürgerliche noch auch die perfonliche Freiheit. Nur die religiofe Freiheit kann man auch als ein von der Kirche als solcher anzustrebendes Ziel bezeichnen. darum verkehrt ift, wenn die Sektenkirchen sich mit Keuer und Flamme für die Brobibition ins Geschirr werfen, so wäre es auch unrecht, wenn die lutherische Kirche als solche sich gegen eine bürgerliche Probibitions= bewegung auflehnen wollte. Mit Recht protestiert aber auch die Kirche ale folde gegen drei Momente, die fich bei ben Probibitionsbewegungen bald mehr, bald weniger geltend machen: 1. daß auch in der Abend= mahlsfeier der Genuß gegorenen Beines verboten sein foll; 2. daß man argumentiert, ber Genuß von Spirituofen sei an sich Sünde und in der Schrift verboten: 3. daß die Sektenkirchen in ihrer fanatischen Prohibitionspropaganda in das Gebiet des Staates übergreifen, Staat und Kirche vermischen und durch Staatsgesche ihre obendrein falschen religiö= sen Anschauungen andern aufzuhalsen suchen. Sind die Sekten berechtigt, ihre Mitbürger in einem Bunkte zu thrannisieren, so ist nicht abzusehen, warum sie folgerichtig später nicht auch auf Staatsgeschen bestehen follten, die die Bürger dieses freien Landes durch den Büttel in ihre puritanischen Kirchen treiben. Wer in der rechten Weise für oder gegen Probibition eintreten will, der muß dies tun nicht als Christ und Kirchenmann, sondern als amerikanischer Bürger. Das amerikanische Bürgertum, nicht das Christentum oder Kirchentum, muß hier wie in allen rein sozialen und politischen Fragen die Grundlage für die Agitation pro oder contra abgeben. Diese follte sich bann vollziehen nach den beiden Grundfäßen: 1. Das Wohl des Volkes ist das höchste Gefet.

2. Jede unnötige Beschränkung der Freiheit, auch der persönlichen, widerspricht dem Geiste des rechten Amerikanertums. Die Waffen in solchem Kampf sind selbstverständlich nicht Gewalt und Tück, sondern die Macht der freien Rede und des Stimmzettels. F. B.

Charter religiöfer Organisationen in Miffouri. 3m St. Louiser Areisgericht hat der hiefigen Tagespresse zufolge Rechtsanwalt Loebn ben Antrag gestellt, daß das Gesuch der Zweiten Unierten Bresbyteris schen Kirche um Ausstellung eines Charters, als ben Bestimmungen ber Staatsverfassung widersprechend, zurückgewiesen werde. anwalt führt aus, daß die Staatsverfassung ausdrücklich die Intorporierung irgendwelcher Organisation zu rein firchlichen Zweden verbiete. In dem Gefuch wird erklärt, der Zweck der Kirche fei, "das Evangelium den Ansichten der Unierten Presbyterianer entsprechend auszubreiten und das Studium der Bibel zu fördern". Loebh gibt in feinem Antrage einen Rudblid über die Geschichte ber in der Staatsverfassung enthaltenen Bestimmung, daß religiöse Rörperschaften nicht inkorporiert Nach seinen Ausführungen war dieses Verbot bereits werden dürfen. in den alten englischen Gesetzen vor siebenhundert Jahren enthalten. Bon der englischen Regierung war es aufgestellt worden, um die immer größer werdende Macht der Kirche und ihren unheilvollen Ginfluß auf die Angelegenheiten der Regierung zu brechen. Dies Berbot ift in die Berfassung des Staates Missouri mit aufgenommen worden. Legislatur hat aber, anftatt ein Gefet zu ichaffen, bas mit ber Staatsverfassung im Ginklang steht, bestimmt, daß religiöse Rörperschaften organisiert werden fonnen, dabei aber unterlassen, den Organisationen bezüglich des Erwerbes von Grundeigentum gewiffe Beschränkungen aufzulegen, die sich im Laufe der Zeit als unbedingt nötig erwiesen Die Legislatur hat damit allen religiöfen Körperschaften die Möglichkeit geboten, ungeheure Landkomplere zu erwerben, ohne auch nur einen Cent Steuern zu bezahlen, ein Umftand, ber, wie Loeby behauptet, in hohem Mage ausgenutt wird. Loevy ist der Ansicht, daß. tropdem die gesetliche Möglichkeit besteht, den bereits bestehenden und inforporierten religiösen Körperschaften die schon früher ausgestellten Charter durch ein Verfahren des Generalanwaltes zu entziehen, ein folder Schritt taum ergriffen werden würde. Rolan, der Bertreter der Presbyterischen Kirche, stütt sich lediglich auf die Tatsache, daß die Kirche nicht allein religiöfe Zwede verfolgt, fondern auch Bohltätigkeit ausübt, und daß das Befuch genau so abgefaßt worden sei, wie es von feiten aller ähnlichen Körperschaften geschehen sei. F. B.

Radame de Thebes, die Parifer Aftrologin und Hellscherin, ift, 72 Jahre alt, auf ihrem Landsith an der Loire gestorben. Die Pariser Gesellschaft ist darüber nicht wenig enttäuscht und niedergeschlagen. Der Cri de Paris schreibt: "Wit größerer Ungeduld als sonst hat die Pariser Gesellschaft den Almanach erwartet, den die bekannte Astrologin und Wahrsagerin alljährlich herausgibt, und in dem sie die wichtigsten Ers

cignisse des kommenden Jahres prophezeit. Bor allem erwartete man von ihr Ankündigungen des Kriegsendes und die Versicherung, daß Frankreich siegreich aus dem Kriege hervorgehen werde." — Welch eine Schmach, welch ein Hohn und Spott auf unser vielgerühmtes erleuchtetes zwanzigites Jahrhundert, daß diese Pariser Here mit ihren Propheszeiungen von vielen Franzosen, Engländern und Amerikanern ernst gesnommen und ihr von den Zeitungen so viel Aufmerksämkeit gewidmet wurde! Madame Thebes hat sich durch ihre Wahrsagekunst einen großen Reichtum erworden. Und in der gauzen Welt, auch in Deutschsland, gibt es wohl keine einzige größere Stadt, in der nicht allerlei Aitrologen, Wahrsager, Hellseher und Heren ihre abergläubischen Opfer sinden.

Reiche Buftlinge in Rem Port. Wie es viele Millionare in Netv yorf treiben, darüber berichtet District Attorney, Judge Swann: "The white slave traffic as carried on in New York is commercialized vice. The man or woman who procures girls for a price is a criminal, and it is my duty to discover him, and to get him punished, and to stop his traffic. His partner, the woman or the man who keeps a disorderly house, it is also my business to discover and to have punished, but it is not my business to pursue the rich man, who is simply willing to pay for his debaucheries. There is, for example, a Millionaires' Club in New York City, a building erected evidently by the millionaires themselves for their illicit pleasure. There are fourteen of them, and if I told you their names, you would be astonished beyond measure. There are fourteen suites of rooms in the club: that is. fourteen bedrooms with bathrooms fitted up luxuriously. millionaire furnishes his bedroom with clothes or books, or whatever he requires, and he can use the other rooms of the club as he pleases. He really only comes to it for one purpose. It is in essence a disorderly house, but it does not come within the law: I cannot close it up. I could dishonor them, and thereby punish them dreadfully by accusing them, but it is difficult to get evidence enough to convict them. To tell you the truth, I do not think it is the business of my office to try. I am not appointed to nose out scandals. I am appointed to suppress vice. All sorts of persons procure girls for this club. Two or three men among them are of some position in the theatrical world, those who deal with chorus girls and dancers. about them. We have received dozens of communications implicating them. In my opinion they are certainly guilty of procuring on a large scale. But sufficient evidence is difficult to obtain. I must hold my hand, for the moment, and first of all deal with the procurers whose guilt can easily be proved, and who are the most prominent." Audi hier geht es also nach der alten Regel: "Die kleinen Diebe hängt man, bie großen läft man laufen." In der Belt bededt Gelb bie Menge Der Gunben. F. B.

### Literatur.

Borträge von D. F. Pieper. "Die lutherische Lehre von der Recht= fertigung" in zwanzig Borträgen. 97 Seiten. Dreiund= zwanzig Vorträge über "Die evangelisch-lutherische Kirche die wahre sichtbare Kirche Gottes auf Erden". 191 Seiten. Concordia Seminary Press, St. Louis, Mo. \$1.50 portofrei.

In dem herrlichen Jubilaumsjahr, in das wir jest eingetreten find, und das uns unfere große Aufgabe im verftarften Dage ju Gemute führt, werben wir uns nur bann als rechte Lutheraner bewähren, wenn wir voll und gang erfüllt find von dem Bewußtsein, daß gerade wir Lutheraner an die Welt und auch an die gegenwärtige verkommene, verschwommene Christenheit eine Botschaft, eine wirkliche, große Botschaft, haben. Diese Botschaft ift aber, im Grunde genoms men, nichts anderes als das Ebangelium von der vollen, freien, unbedingten und in jeder hinficht unverklausulierten Gnade Gottes in Chrifto 3Gju, wie uns dasfelbe bon Gott felber in ber untruglichen Beiligen Schrift vorgelegt ift. Und ber eigentliche Rern Diefer Gbangeliumsbotschaft ift wieber nichts anderes als Die felige Lehre von der Rechtfertigung allein durch den Glauben. Diefe frohe Bot= schaft ber Welt zu verfündigen, darin besteht die Aufgabe der Christen, der christelichen Kirche. Und von der lutherischen Kirche tann man sagen, daß sie diese ihre Mufgabe wirtlich ertannt hat und auch bisher ju erfüllen bemüht gewefen ift. Sie hat und verfündigt bas lautere, reine Evangelium. Und indem fie bies tut, wird fie zu einer Stadt auf bem Berge, ju einem Licht in ber Finfternis Diefer Ja, wir Lutheraner haben allerdings ber Welt etwas ju fagen, mas fie nicht weiß, und wovon boch ihr ewiges Wohl ober Weh abhängig ift. Bon andern tirchlichen Gemeinicaften tann bies leiber nicht ohne allerlei Ginichrantungen gefagt werben. Sie haben vielfach bas Evangelium verfälfcht und ju einem neuen Befet gemacht. Um fo mehr muffen wir Lutheraner uns bes Ebangeliums an= nehmen, um es in aller Welt wieder in ben rechten Schwung gu bringen. Die Belegenheiten, die uns bagu biefes Jubelfahr bietet, follten wir barum auch gu Diefem Zwede recht austaufen. Das gilt insonderheit auch von den geplanten Lutherfeiern. Alles Reden und Rühmen von Luther hat geringen Wert, wenn Dabei nicht bas Evangelium von der Rechtfertigung aus Gnaden ber Grundton bleibt. Und um biefe Reformationsstimmung zu vertiefen, wüßten wir unsern Bastoren nichts Besseres zu empfehlen als die Letture der uns vorliegenden Bortrage D. F. Bicpers. Uns Diffouriern hat man es vielerfeits fehr verbacht, bag wir behaupten, im Befige bes rechten, vollen Luthertums ober, was basselbe ift, bes reinen Christentums ober, was ebenfalls basselbe ift, bes lauteren unb uns gefälschten Evangeliums zu sein. Wem aber wirflich baran gelegen ift, fich von dem Bert dieser Behauptung zu überzeugen, wem es ein Ernft ift, die miffourische Stellung tennen zu lernen und den vielgeschmähten Geift Miffouris zu prüfen, dem wüßten wir ebenfalls tein paffenderes Buch zu nennen als eben diese Borsträge D. Piepers, die mit zum Besten und Klarsten gehören, was über das Evan= gelium, Die Rechtfertigung, Die lutherifche Rirche und Die Diffourifpnobe gefagt worden ift. Diefe Bortrage Bicpers tann niemand ftudieren, ohne daß ihm Berftanb, Berg und Bemut angefüllt und burchtrantt werben von ber foftlichften, feligften aller Wahrheiten, daß wir armen Gunder wirklich gerecht und felig mer= ben allein aus ber purlauteren Gnabe, mit ber wir überschüttet werben in bem Gvangelium, wie es Gott burch feinen Anecht Martin Luther ber lutherifchen Rirche in unverfälschter Lauterfeit wieder geschenft und anvertraut hat. R. B.

OLD TESTAMENT INTRODUCTION. By John Howard Raven, D. D. Fleming H. Revell Co., New York and Chicago. 363 Seiten, in Leinwand mit Golbtitel gebunden. Preis: \$2.00.

D. Raven ift Arofessor ber alttestamentlichen Theologie am Seminar ber reformierten Rirche in New Brunswid, N. 3., und das vorliegende Wert hat innerhalb zehn Jahren die dritte Auflage erledt, wird auch in einer Anzahl theoslogischer Seminare unsers Landes als Lehrbuch gebraucht. Es verdient diese Werbreitung, und wir wüsten in der englischen Sprache tein Wert zu nennen, das in diesem beschrätten Umsang so allseitig und vom positiven Standpunkt aus über die vielverhandelten Fragen der alttestamentlichen Finleitung oriens

tiert. Die trefflichen Werte B. S. Greens, Die ber Berfaffer vielfach verwertet, find eben viel ausführlicher und behandeln auch nicht das gange Gebiet. D. Raben ift reformierter Theolog, aber biefer Standpuntt tritt felten hervor. Er befaßt fich hier mit bem Rachweis ber Gottlichfeit und Glaubwürdigteit ber Seiligen Schrift Alten Teftaments, und er tut es in einer ansprechenden Beife, indem er Die Argumente ber freifinnigen Rrititer anführt, oft mit ihren eigenen Worten, und dann in ruhiger, sachgemäßer Beise wiberlegt. Er bemerkt in seiner Borrede: "The orthodox theologian weakens his position by undervaluing the force of the radical arguments. He does not commend himself to fairminded people by ignoring or ridiculing his opponents. The traditional view of the Old Testament has nothing to fear except from the ignorance and the prejudice of its adherents.... The writer is firmly convinced that this battle must be fought in the open. . . . There is no middle ground between a thoroughly naturalistic conception of the origin of the Hebrew Scriptures and that view of them which is found in the Scriptures themselves" (S. 5. 6). Wir können hier nicht auf Einzelheiten eingehen, sonst würsben wir herborheben, wie gut und übersichtlich D. Raven die Einheit des Jesaias buchs erweist (S. 190—192), und wie gründlich er den Pentateuch (S. 85—148) behandelt. Bir tonnen ihm nicht in allem beiftimmen, j. B. in feiner typischen Auffaffung bes hohenliedes (S. 289 f.), aber unfere Buftimmung ift weit über-wiegend. Das Buch ift nach bem gewöhnlichen Schema ber Ginleitungswerte eingerichtet, behandelt zuerft die allgemeine Ginleitung (Ranon und Text, S. 17-81) und dann die einzelnen Bucher nach ber Reihenfolge ber hebraifchen Bibel (G. 85 bis 347). Ein turges Anfangstapitel (S. 11—14) ertlart ben Begriff und bietet bie Gefchichte ber Einleitung, und eine Literaturübersicht (S. 349—363) bilbet ben Schlug bes namentlich für Stubenten empfehlenswerten Wertes.

THE REFERENCE PASSAGE BIBLE. New Testament. Compiled by I. U. Johns. The Alpha Publishing Co., Lincoln, Nebr. 1450 Seiten 5½×8½.

Auf dem Titelblatt Diefer Bibelausgabe beißt es noch: "Comprising all of the Books of the New Testament complete, arranged in topics, with the reference passages given in full text upon the same page to facilitate their use, without comment. The Gospels are arranged in parallel columns, in chronological order, giving time and place; the Acts, Epistles, and Revelation are arranged in consecutive order. With instructions, maps, and indices." Diefer bolle Titel bezeichnet genau ben Inhalt und die Anordnung biefer nüglichen und iconen Ausgabe bes englischen Reuen Testaments, die namentlich fleißigen Bibellefern, Sonntagsschullehrern und Pastoren gute Dienste leiften tann. Sie will eben bem Bibel ft u b i u m bienen und verfährt darum nach dem oberften Grundsat aller Bibelauslegung: Scriptura Scripturam interpretatur. "Scripture is its own best interpreter." Der "Authorized Text" ber Bibel ift in ichonem, großem Drud gegeben; neben und unter ihm fteben bann gabl= reiche Parallelftellen in fleinerem, aber ebenfalls gut lesbarem Drud, Die bem Bort: und Sachverftandnis bienen. Die Parallelen in den Gvangelien ftehen in gleichem Drud nebeneinander und bieten fo auf einen Blid den vollständigen un gleichem Trua nebeneinander und dieten so auf einen Blid den vollständigen Bericht einer Geschichte oder einer Rebe ohne Hinz und Herblättern. Und wies viel Zeit und Mühe, die sonst das Kachschlagen und Bergleichen von Parallels stellen ersorbert, wird durch diese ganze Trudanordnung gespart! Ein Beispiel mag das Gesagte veranschaulichen. Röm. 5, 1: "so haben wir Frieden mit Gott" hat folgende Parallelen ausgedruckt: Jes. 32, 17; Joh. 16, 33; Eph. 2, 14; Rol. 1, 20; V. 2: "durch welchen wir auch einen Zugang haben" diese Stellen: Joh. 10, 9; 14, 6; Eph. 2, 18; 3, 12; Hebr. 10, 19; V. 8: «Wir rühmen uns auch der Trübsale" diese Stellen: Matth. 5, 11. 12; Act. 5, 41: 2 Kor. 12, 10; Phil. 2, 17; 3al. 1, 2: 1 Ketr. 3, 14. und in dieser Meise mird das ganze Kanitel aus der Schrift illuftriert und ertfart. Außer den Bibelworten finden fich nur folgende Zutaten: Die "marginal readings" der englischen Bibel werben dargeboten; das ganze Reue Teftament ift in 604 Abschnitte oder "topics" zerlegt, Die burch eine Aberschrift tenntlich gemacht werben; in Diesen überschriften findet fich bei ben Gvangelien Die nukliche Angabe ber Zeit und bes Ortes ber Rebe ober bes Greigniffes; um nicht biefelben Barallelftellen breis, viermal abgus bruden, werben hinweise gegeben; am Unfang finden fich Unweisungen gum

Bibelstudium und am Schlusse gute Register und Karten. Namentlich das Leben ISsu läßt sich trefslich nach dieser Ausgabe studieren, wosür noch besondere Answeisungen gegeben werden. Endlich ist auch die äußere Ausstattung sehr gut. Das Wert wird in fünf berschiedenen Einbänden dargeboten: für \$4.75, \$5.75, \$7.50, \$8.50 und \$9.75; von einer Ausgabe in einfachem Leinwandband kann man aufsteigen zu einer Prachtausgabe in seinstem Lederband mit Goldschitt, und will man keinen "patent thumb index" haben, so kostet jede Ausgabe 50 Cents weniger.

Religious Education and the Public School. An American Problem. By G. U. Wenner. American Tract Society, New York.

Dr. Wenner ist der Urheber des Planes, daß seitens der Staatsschulen den Kirchen gestattet werde, an einem oder mehreren Nachmittagen ihren Kindern resigiösen Unterricht zu erteisen. Den Gedansen selber und auch Wenners Schrift haben wir schon früher besprochen. Her sei nur demerkt, daß das Buch setzt nevoldierter und vergrößerter Ausgabe vorliegt und auch den Beschluß des Federal Council von 1912 zu dieser Frage bringt. — Von demselben Versasser sind uns auch zwei Pamphlete zugegangen: 1. "A Minority Report on the Subject of the Revision of the Order of Public Worship Presented to the General Synod at Akron. Ohio, in June, 1915." 2. "Holiday or Holy Day?" — Was diese letzter Schrift betrifft, so hat sich Wenner von reformierten Anschaungen nicht ganz freizumachen vermocht:

## Rirdlich = Zeitgeschichtliches.

### I. Amerika.

Auf eine Rritit ber St. Bauler Leitfate, Die in den (obiofden) "Theologischen Beitblättern" erschienen war, und die besonders an der Breisgebung des intuitu fidei als Erklärungsgrund der Bahl Anftog genommen hatte, antwortet P. E. Schipmann ("Theol. Zeitblätter", Dez. 1916), wie folgt: "Bas wir Ohioer unterschrieben haben, bezieht fich nur auf bie St. Pauler Leitfäte, nicht auf das, was andere interspnodale Konferenzen seitbem an Säten aufgestellt haben. Die sogenannte revidierte' Ausgabe der "Leitfähe' bon der Nordöstlichen Spezialkonferenz von Jowa, in der ce u. a. heift: Die Redeweise, Gott habe in Ansehung des Glaubens erwählt, ist schriftund bekenntniswidrig, ba fie den zeitlichen Gnadenstand vor die Erwählung ftellt', verwerfe ich persönlich und, ich hoffe, auch alle übrigen obioschen Unterschreiber ber St. Pauler Leitfate." Die St. Bauler Sate erklären 4 b: die Redeweise, Gott habe in Ansehung des Glaubens ermählt. finde sich nicht in Schrift und Bekenntnis und führe ihrem Wortlaut nach "leicht zu der irrigen Borftellung, daß der vorhergesehene Glaube eine Urfache der gnädigen Erwählung fei. Darum follte man diese Redeweise meiben". Daß D. Stellhorn von seinem Standpunkt aus diesen Sat verwerfen muß, ift flar. Daß der ohiosche Paftor aber fich gegen D. Stell= horns Mritik wehren will, indem er fagt, diefer Sat fei unanfechtbar. dagegen derjenige in der Jowa-Revision sei zu verwerfen, ist nicht zu verstehen, wenn er 4b in demselben Sinne verstanden hat wie die missourischen Unterschreiber. Bas ist denn der Unterschied zwischen der Fassung: "der Inadenstand vor die Erwählung gestellt" und dieser: "der vorhergesehene Glaube eine Urfache ber Bahl"? Dug nicht aus beiden Aussagen, ihrem einfachen Bortlaut nach verstanden, genau dasselbe Urteil über die Rus läffigkeit des Ausdrucks "Bahl in Ansehung des Glaubens" folgen?

Die Reformierten forgen bafür, daß bei ihrer Reformationsfeier Awingli und Calvin nicht zu kurz kommen. Die "Reformierte Kirchenzeitung" vom 19. September letten Jahres macht auf eine Reihe von Daten aufmerkfam, die in diefem "Jubeljahr" schidlich begangen werden möchten: der 1. Nanuar als Tag der Geburt Aminglis (1484) sowie als Anfang seiner Wirksamkeit in Bürich (1519); der 19. Januar, der von unserer Generalspnode festgesetzte Reformationstag; Bfingsten (1518), als Awingli in Ginfiedeln über Lutas 5, 18-26 predigte; der 14. Mai (1566), als Kurfürft Friedrich III. in Augsburg seine große Verteidigungsrede für unfern Ratechismus hielt; ber 10. Juli (1509) als ber Beburts = rag Calvins oder der lette Teil des Monats Juli, als Karel Calvin aufforderte, als Reformator in Genf zu bleiben (1536); ber 11. Oktober als der Todestag Zwinglis (1531); der 31. Oftober, an dem Luther seine Thesen anschlug (1517). -- Rev. David Ban Horne macht darauf aufmerkfam, daß auch die Arbeit des John Anor in Schottland nicht bergeffen werben follte noch bas Werk Friedrichs III. von der Pfalz, der den Beidelberger Ratechismus verfassen und veröffentlichen ließ. Ban Borne gibt auch der hoffnung Ausdruck, daß die Reier ein weiterer Schritt fein werde gur Bereinigung der reformierten Kirche mit ben Presbyterianern. Die "Reformierte Kirchenzeitung" vom 1. August letten Jahres gieht einen Bergleich zwischen Zwingli und Luther. Der Strahl der Bahrheit habe iich "in ben Seelen beiber Manner Gottes in verschiebenem Glange abgespiegelt". "Luther zeigt der Schrift gegenüber Freiheit, Zwingli bagegen unterwirft sein Glaubensleben stets der Schrift als objektiver Macht der Bahrheit. . . . Bahrend Luther manches Reremonielle bestehen ließ und hierin mit Rom nicht völlig brach, fo daß das Wort Gottes nicht zu seinem vollen Rechte kam. . . . Bekanntlich waren Luther und Awingli bezüglich ber Abendmablslehre verschiedener Ansicht. Dem Geifte Luthers flebte bie römischefatholische Anschauung noch mehr oder weniger an." Schluß: "Gine Ginigung ber zwei Reformationskirchen ift erstrebt worden. Es konnte nicht geschehen, weil die eine Seite manches von den überreften des Babfitums bat steben lassen und hartnädig dabei verblich. Gottes Bort und Zwinglis Lehr', Das vergehet nimmermehr." Am 17. Ottober schrieb dasselbe Blatt: "Unsere Rirche hat den großen Reformatoren Awingli und Calvin viel zu verdanken. Aber es gibt auch andere Männer, welche sich um die gange protestantische Christenheit dieses Landes große Berdienste erworben haben. Ru diesen rechnen wir besonders D. Phil. Schaff." Die Sammlung des Jubeljahrs soll daber zu einem Fonds für ein Schaff Memorial-Gebäude zu Philadelphia verwandt werden. - Das ift alles verftändlich. Die großen Reformatoren waren eigentlich Zwingli und Calbin; ihr Gedächtnis, und nicht so fehr Luthers -- ber noch in römischen Frrtumern festhing -, foll im Jahre 1917 gefeiert werden. Unverständlich ift nur, daß manche Lutheraner meinen, sie könnten gemeinschaftlich mit den Reformierten das Jubeljahr feiern.

Auch die Evangelischen (Unierten) wollen 1917 feiern. Richt eigentlich bas Gebächtnis des Jahres 1517 gibt aber den Anlaß zu der Feier, "die Zahl 1917 soll uns vielmehr an 1817 und 1517 erinnern", schreibt Prof. B. Bauer vom Eden=Seminar im "Friedensboten" vom 7. Januar. "Wir tvollen, so Gott Enade gibt, im neuen Jahre das vierhundertjährige Jubis

läum der Reformation und das hundertjährige der Union begehen." Das Erbe der Bäter soll ins Gedächtnis zurückgerusen werden. "Und was haben wir von den Bätern ererbt? Von Luther die kirchliche Freiheit, von den Gründern der Synode die kirchliche Einheit." "Beides, Freiheit und Einheit, hängt eng zusammen: man nehme uns unsere Freiheit und binde unsam irgendein lutherisches oder resormiertes Symbol, gleich wird unsere Einheit in Stücke gehen." Das ist ja der unierte Standpunkt. Man wirdes uns aber nicht übelnehmen, wenn wir daran zweiseln, daß man von solchen Grundsähen aus Luthern und seinem Werke gerecht werden kann. Luther zu Marburg und Luther auf der Koburg war doch gewiß nicht ein Repräsentant der "Freiheit", auf der die Einheit der unierten Kirche beruht.

Das Federal Council of Churches war vom 6. bis jum 11. Dezember v. J. in St. Louis versammelt. Das Federal Council ist die Frucht einer Kirchenföderation, die im Dezember 1905 bei Gelegenheit eines Kongreffes protestantischer Kirchen in ber Stadt New Port zustande tam. Den 33 Denominationen, die an jenem Kongreß beteiligt waren, wurde ein "plan of federation" vorgelegt und im Jahr 1908 wurde er auf einer vertretenden Bersammlung in Philadelphia angenommen. Mit einigen Anderungen, die auf ber Sikung in Chicago 1912 angenommen wurden, bilbet biefer Blan bie Ronftitution des Federal Council. Die Grundfate des Kongils werden in bieser Konstitution, wie folgt, niedergelegt: "Der Zwed bes Federal Council ift: 1. die Gemeinschaft und Einheit der driftlichen Rirchen gum Ausdruck au bringen; 2. Arbeitsgemeinschaft der driftlichen Denominationen; 3. gegenseitige Beratung über das innere geistliche Leben und die religiösen Tätigkeiten ber Kirchen; 4. Einwirkung auf die moralischen und sozialen Ruftande des Bolts zu bem 3wede, daß das Gefet Chrifti auf alle Lebensverhältniffe angewendet werden möge" ("so as to promote the application of the law of Christ in every relation of human life"). Die Leitung des Federal Council liegt in den Sänden eines Bräfidenten, eines Sefretars, eines Schatmeifters und eines Erekutivkomitees. Letteres ift aufammengesett aus zwei Reprafentanten (einem Prediger und einem Laien) aus jedem der vertretenen Kirchenkörper mit einem weiteren Bertreter für je 500,000 Kommunigierende. Diefes Komitee beforgt alle Angelegenheiten bes Konzils zwischen ben vierjährlich abgehaltenen Sitzungen. Die einzelnen Tätigkeiten des Konzils werden wiederum durch zwölf Kommissionen beforgt, die sich folgenden Aufgaben widmen: Evangelisation, auswärtiger Mission, einheimischer Mission, driftlicher Erziehung, internationalem Frieden, Kirche und Social Service, Temperanz, Sonntagsheiligung, Familienleben, der Kirche auf dem Lande, den Negerkirchen. Das Berhältnis der Repräsentation auf den Quadriennialsitzungen ift: vier Delegaten für jede Denomination und ein weiterer Delegat für je 50,000 Kommunizierende. In St. Louis hatte die Methodist Episcopal Church mit 77 Delegaten die stärkste Vertretung. übrigen Delegaten verteilten fich, wie folgt: die Gudliche Methodiftenfirche 34; Methodist Protestant 8; Evangelische Gemeinschaft 6; Vereinigte Evangelische Kirche 6; die Vereinigten Brüder 13; die Afrikanische Bischöf= liche Methodistenkirche 14; die Afrikanische Bischöfliche Methodisten-Zionskirche 13; die Farbige Bischöfliche Methodistenkirche 6; die Nördliche Bap= tistenkonvention 22; die Nationale Baptistenkonvention 43; die Freier

١

Baptisten 4; die Disciples of Christ 24; die Christian Church 6; Kongregationalisten 29; die Epistopalfirche 29; die Reformierte Epistopal= firche 2; die Bresbyterianerkirche U. S. A. (im Norden) 36; die Presbyte= rianerfirche U. S. (im Guben) 7; die Reformierte Presbnterianerfirche 1: die Bereinigte Bresbyterianerfirche 7; die Welsh Presbyterian Church 3; die Reformierte Rirche in Amerika 7; die Reformierte Rirche in den Bereinigten Staaten 10; die Evangelische Synode von Nordamerika 9; die Butheraner (Generalspnode) 3; die Mennonitenfirche von Nordamerika 6; die Seventh Day-Baptisten 4; die "Freunde" (Quaters) 6. Etwa 50 fcmarze Delegaten waren anwesend. Das Brogramm follof in fich die Berichterstattung der verschiedenen Kommissionen. Besonderes Interesse murde den Berhandlungen über Evangelisation entgegengebracht. Die betreffende Rom= mission redet in ihrer Eingabe einer Rudfehr zu den Grundmahrheiten des Chriftentums das Bort. Es beift da unter anderm: "Bas foll ein ebangelifcher Brediger auf einer religiöfen Blattform, welche die Gottheit Christi leugnet? Benn Jesus Chriftus nicht Gottes Sohn war in einem Sinne, wie fein anderer Mensch es je gewesen ist oder fein tann, wie tann er der Welt Beiland fein und die Gunde der Belt fühnen, da er felbit der Gubne bedarf? Benn evangelische Brediger mit Unitarierpredigern Kangeln wechseln und vereinigte religiöse Versammlungen mit ihnen halten, kann es nicht ausbleis ben, daß der Eindruck unter dem Bublikum und auch unter Kirchengliedern gemacht werden wird, daß fein wesentlicher Unterschied zwischen diesen Brebigern oder deren respektiven Rirchen besteht." Dem einbrechenden Unglaus ben will man einen Damm entgegenstellen, indem jede vertretene Denomis nation unter der allgemeinen Leitung der Kommission für Evangelisation an einer großen "evangelischen Borwärtsbewegung" sich beteilige. Biel diefer Bewegung foll fein: eine erneute Betonung der Grundwahrbeiten des Evangeliums (welches diese find, wird leider nicht angedeutet); Rotwendigkeit der Evangelisation durch die Bastoren; Teilnahme der Rirdenglieder an der Missionsarbeit; Evangelisation der studierenden Jugend; Begeisterung der Jugend für Bredigtamt und Diffion; Belebrung der Chriften über ihre Bflicht als Saushalter Gottes. Den professionellen Evangelisten wurde nahegelegt, daß jie sich unter Montrolle der verschiedenen Denominationen stellen sollten, besonders aber bei ihren evangelischen Reldzügen fich ber Aufficht ber Seelforger unterstellen möchten. Bobl am meiften Reit und Intereffe wurde bem Berhalten ber Rirche ben sozialen und industriellen Zuständen gegenüber gewidmet. Die bekannten Gedanken, welche der Social Service-Bewegung zugrunde liegen, wurden in verschiedener Form und Anwendung vorgetragen. Der Bericht der betreffenden Rommiffionen befagt fich mit Fragen wie Arbeitelofigfeit, Bohnungen, Erholung, Gefängnisreform, Frauen im Industrieleben, Kinberarbeit, Kindersterblichkeit, Löhnung, gefährlichen Handwerken, der Getrankefrage, zu überwindenden Arankheiten ufw.

Das Zusammenarbeiten ber protestantischen Gemeinschaften im Federal Council ist nicht nur sehr verständlich, sondern das muß als das zunächst einzig Vernünftige erscheinen, wenn man auf den Stand der Dinge im heutigen Protestantismus etwas achtet. Zu einem eigentlich kirchlichen Bestenntnis haben es manche der größten Denominationen, z. B. die Methosdisten und die Baptisten, nie gebracht, und die ein kirchliches Symbol haben, versuchen zetz, sich seiner als eines lästigen Ballastes zu entledigen. Bollen

Ernst macht auch der konservative Teil der Presbyterianerkirche nicht mit seinem Bekenntnis. Die trennenden Schranken find tatfachlich gefallen. Wo die Sachen so liegen, ist Föderation, als Vorstufe organischer Vereinigung, das einzig Gescheite. Im Christian Union Quarterly schrieb vor awei Jahren ein Epistopale, die Kirche sei ja tatsächlich schon eine. habe im Verlauf eines Jahres Einladungen erhalten, vor der Epworth League, por der Christian Endeavor Association, por einer Babtistenfonferenz und vor einer Sunday-school Association Ansprachen zu halten, in einer Presbyterianerfirche habe er eine Beichtrebe (etwa fo) gehalten und in einem Methodiftencollege eine Bibelflaffe unterrichtet. An einem Tage hätten ein Baptist, ein Lutheraner, ein Bresbyterianer, ein Methodist und ein Disciple auf seiner Kanzel gepredigt. Bas der Epistopale hier berichtet, könnte durch schier endlose Belege bestätigt werden. Den reformierten Sekten ist im allgemeinen das Wort Dogma berhaft; von Creed wird mit einer gewiffen Beschämung gerebet, wenn man nicht gar alle firchlichen Symbole als Menschenfundlein und Sinderniffe der Cinigfeit, um die Chriftus 30h. 17 bete, verurteilt. Bas B. J. Phamon vor einigen Jahren schrieb: "Dogma demands submissive following rather than intelligent acceptance. . . . Let Athanasius and Arius, Augustine and Pelagius, Calvin and Zwingle, and Luther and Arminius, think; but let them think each as a brother. . . . There was not one of these great men who did not affirm his faith in the Christ of Matthew. Mark, Luke, and John. Why, then, could they not hold their differences in secondary place and bury them in friendliness?" bringt ungefähr jum Ausdruck, was man in den reformierten Setten von Lebruntericbieben balt. Die Spiftopalen haben icon anstatt ihrer neununddreifig Artikel ein Symbolum von vier Artikeln in Vorfchlag gebracht: die Seilige Schrift einzige Regel des Glaubens; das Apostolikum, Taufbekenntnis und das Niganum hinreichendes Glaubensbekenntnis; Sakramente; der historische Episkopat. Dazu sagt Lhamon: "Might not the four be reduced to one?" Das Bekenninis des Betrus Matth. 16 follte genügen. Man habe ja schon die Lehre von der Erbfünde, von der Rechtfertigung durch den Glauben, von guten Berken usw. gestrichen, warum nicht auch die vier Gate ftreichen, die man an Stelle ber neunundbreikia seben will? Statt bes Dogmas hat man den Social Service. Not creeds, but deeds, ift bie Devise. Ein Bericht des Chicago Church Federation Council vom Jahre 1914 betont, daß die Lehrdifferenzen in der Christenbeit längst nicht mehr eine Stüte unter ben Laien hatten, "they profess their entire indifference". Das ftimmt. Auch barin find fich alle Setten, und zwar ohne Ausnahme, einig, daß sie aus dem Evangelium ein neutestas mentliches Gefet, aus Chrifto einen Gesetgeber machen. Nach biefer Auffassung ift es die Aufgabe der Chriftenheit, in allen Beziehungen des öffentlichen Lebens das Gesets Chrifti, bor allem die Marimen der Bergbredigt, zur Geltung zu bringen. Charafteriftisch für diese Bermischung von Gefes und Evangelium ist folgender Sat aus einem Airfular des Konzils: "The great need is . . . for prompt and constant obedience to the command implied in the words of Christ: 'I am come to seek and to save that which is lost." Richt Ungläubige au bekehren, sondern die Belt zu "evangelisieren". das beißt, nach dem christlichen Ideal umzugestalten — "transform" ift das beliebte Bort —, ift das Ziel firchlicher Arbeit. Bie geht man da zu Berke? Das Chicagoer Council of Churches berichtet, seinem Ginflusse sei es que

zuichreiben, daß der Mayor die Tingeltangel am Neujahrsabend geschlossen habe und die Tagesblätter keine Branntweinanzeigen mehr aufnähmen. Zerner sei durch ein Komitee der Federation auf das Datum der Primär= wahlen aufmerksam gemacht worden, damit sich die guten Christen an der Borwahl beteiligten; auch sei eine Föderation von Frauenvereinen zu gemeinschaftlicher Arbeit "auf dem Gebiete philanthropischer, moralischer und jogialer Reform" gegründet worden. Bo man in diese Tätigkeit hineinicaut, ift das Evangelium zu einem Programm sozialer Reform umgestem= Ob einer untergetaucht ist, ob er Zwinglis Lehre von der Berfon Chrifti annimmt, ob er in der Lehre von der Berfohnung es mit der "baulinischen Theorie" oder dem Arminianismus balt, bleibt fich gleich, wenn er nur an den Bestrebungen (movements) teilnimmt, die das soziale Gefüge im Sinne der Bergpredigt umgestalten sollen. In einem Flügel der Bresbyterianerfirche regte fich vor zwei Jahren das fonfessionelle Gewissen und fam in einem geharnischten Protest bedeutender Laien und Pastoren gegen die Union Seminary-Theologie aum Ausdruck. Doch ist das eine Oase in der sunkretistischen Bufte. Aufs Gange gesehen, ist das Urteil berechtigt, daß, nicht Köderation getrennt stehender Organisationen, sondern das Aufgeben in einen protestantischen Gesamtkörper, unter Preisgebung bes Bekenntnispringips überhaupt, auf der Linie heutiger firchlicher Entwicklung liegt. über das Berbältnis zur römischen Lirche schweigt die vorliegende Literatur des Köderationstonzils. Die Lehrbaiis der föderierten Kirchen lautet: "The Churches of Christ in this Federal Council accept without reserve and assert without apology the supreme authority of Jesus Christ." Gingeine Aundgebungen des Konzils gehen über dieses bei aller Emphase recht lahme Bekenntnis hinaus und treten für die Lehre von der Gottheit Chrifti ein, wie das in dem schon angeführten Bericht der Kommission für Evangelisation geschieht. Alle andern Glaubenslehren find untvefentlich. Nur der unitarische Brrtum wird abgewiesen. Gin Lutheraner muß bedauern, daß auch eine lutherische Körperschaft, die Generalspnode, in der Federation of Churches D. Delf, der auch neulich in St. Louis ein Vertreter der vertreten ift. Generalspnode war, schrieb schon 1912, diese Ausammenkunfte der Federation seien das "Twentieth Century Ecumenical Council", und die Mirchenforper, die sich davon fernhielten, seien Vertreter einer "particularistictheology", die ihre Zeremonien und ihre Organisation dem driftlichen Leben und Dienst am Gemeinwesen unterordnen, die aber nach dem Ableben der paar führenden Leute, welche fich hartnädig dem Lichte abkehrten, der Federation beitreten wurden. In feinem Bericht über die lette Bersammlung der Federation hat D. Delt es unterlassen, solchen Erwartungen Ausdruck zu verleihen. Bielleicht, daß ihn der Entwidlungsgang innerhalb feiner eigenen Gemeinschaft überzeugt hat, daß die lutherische Kirche keineswegs bereit ist. im Abfall vom Bekenntnis die Löfung ihrer Probleme zu erkennen. Tat= fächlich steht es so, daß die lutherischen Kirchenkörper unsers Landes -wiederum aufs Bange geseben - in einer Entwidlung auf entschiedenes Bekenntnis zur Schriftmahrheit bin begriffen find. Darin erkennen wir (und auch andere Lutheraner) nicht etwa die beklagenswerte Auswirkung einer "particularistic theology", sondern preisen darin eine besondere Gnade Gottes, die er der amerikanisch-lutherischen Kirche des zwanzigsten Jahrhunderis erweift.

#### II. Ausland.

über bie Erfahrungen ber beutschen Diffionare in Indien erfolgt bie erfte zensurfreie Berichterstattung in der "Eb.-Luth. Freifirche" letten Sommers, von der uns jett auf Umwegen einige Nummern augegangen find. In der Rummer bom 30. Juli beginnt Missionar A. Sübener, der jest in Rröpelin, Deutschland, weilt, eine Beschreibung der Zustände in den indischen Gefangenenlagern. Bir geben erft im Auszug wieder, was P. Sübener über seine Gefangennehmung schreibt. "Die Regierung hat fast alle beutschen Missionare in dem großen Gefangenenlager zu Ahmednagar interniert. Das einzelne ift in fehr verschiedener Beise bor sich gegangen. Distrikte war es anders. Es gab milbe und strenge Beamte, die nach Laune und Willfür verfuhren. Das einzige, was flar und offen zutage trat, waren die gifterfüllten Korrespondenzen in den Zeitungen gegen alles, was deutsch war: Sunnenmänner, Sunnenfrauen und Sunnenfinder (infant Huns). Alles einsperren oder aus dem Lande weisen!' "Sie find ja eigentlich gar keine Europäer, nur im geographischen Sinnel' ,Bon jeber' (also feit mehr als 200 Jahren) sind die deutschen Missionare Spione gewesen! muß wieder [1] ein reines Land werden, darum fort mit ihnen!' Gegen Ende des Jahres 1914 traf auch Bruder Billiems und mich — ohne jegliche Erklärung - bas Los der Gefangenichaft. Man ließ mir nur zwei Stunden gum Baden. Meine Bitte, mir für den Abschluß meiner Rechnungen eine Nacht zuzulegen, wurde nicht gewährt. Der Polizeiinspektor war perfonlich liebenswürdig und würde es gern gewährt haben, aber da war ja das -'Government'. über die ersten etwa zehn Tage, die ich im Fort St. George in Madras zubrachte, kann ich schnell hinweggeben. Ich traf hier einige mir bekannte Missionare, Kaufleute und römische Priefter. Bir waren einem Captain ber Madras Volunteers (Hauptmann ber Reserve) unterstellt, ber uns in gehäffiger Beise behandelte. Man sah ihm auf den ersten Blid an, daß er kein reiner Europäer war, und merkte gleich, daß er nun das Gefühl seiner Machtstellung über uns mit Behagen genoß. Ich erinnere mich der entsetlich schmutigen Rüche im Fort, des ganz engen, stachelumzäunten Hofes, ber Notwendigkeit, viele fürs Lagerleben nötige Dinge (Efgeräte, Decke, Stuhl, Moskitonet usw.), die man zu hause boch in Fülle besaß, zu hobem Breise neu einkaufen zu muffen. Als die vor mir eingelieferten Gefangenen im ersten Schub nach Ahmednagar befördert wurden, saben wir sie wie Berbrecher fortgeholt werden. Ein Offizier ließ fie antreten, erklärte, daß auf jeden, der einen Fluchtversuch machen würde, geschoffen werden würde, und bann ging es unter glangender militarischer Machtentfaltung - neben je drei Gefangenen saß ein halbschwarzer Gerl mit aufgepflanztem Bajonett und außerdem noch blanke Baffen hinten und vorne - dem Bahnhofe zu. Dabei hatten alle schriftlich ihr Ehrenwort gegeben, keinen Fluchtversuch oder ähnliches zu machen. Als wir übrigen einige Tage später an die Reibe famen und die gleiche Parole unterzeichnen follten, fragten wir natürlich: Man hatte erwartet, etwa von einem Polizisten in Zivil nach der Bahn begleitet zu werden. Die Antwort war, daß solche, welche jenen Eid nicht leisten wollten, mit Sandschellen transportiert werden würden. Bir ließen es nicht darauf ankommen und unterzeichneten die Parolc." der "Freikirche" vom 13. August fährt dann der Bericht fort: "Rach etwa dreifigftundiger Bahnfahrt tamen wir in Ahmednagar an. Bier englische Reilen von der Bahnstation entfernt liegen die beiden Gefangenenlager (jest lind es drei), in welchen jest etwa 1500 Deutsche untergebracht find. Diese nahe beieinander liegenden Lager sind immer militärischen Kommandos Einige Meilen weiter ab befindet sich auch noch ein von der In biefem Rivillager, Rivilbehörde verwaltetes Lager für ältere Deutsche. deffen Infaffen größere Freiheit und beffere Befoftigung genoffen, murben außerdem auch — mit wenigen Ausnahmen — die vielen römischen Briefter icdes Alters interniert. Die baben überall in der Belt ihre Borrechte. Das gröfte Lager ift das A-Lager. Es beherbergt 1000 Gefangene, eber Bier langgestredte einstödige Infanterielafernen find mehr als weniger. von einem doppelten Stacheldrabtgehege umgeben. Awischen den beiden Gebegen laufen die Boften auf und ab. Im Innern bes Lagers ift febr, sebr wenig Blat zum Umbergeben und für die turnerischen Spiele der In-Diefer geringe Raum wurde jum größten Teil noch von Sunderten von Zelten in Anspruch genommen, in denen ein großer Teil der Gefangenen bis Ende 1915 zu wohnen hatte. Das Leben in den alten, baufälligen Baraden, die ichon längit von den englischen Erzten als ungeeignet für europäische Soldaten verurteilt (medically condemned) waren, war nicht icon, aber in den Zelten war es schaurig. Acht Mann wohnten in jedem Belte, so viele Betten gingen genau binein. Unten der staubige Aufboden, der sich bei Regenwetter durch das einströmende Baffer stellenweise in Rot vertpandelt, oben die Sonnenalut. Schon in den Mittaas und Nachmittagsftunden der sogenannten fühlen Jahreszeit war die Site hier kaum au ertragen, wie follte es erft in der heiken Reit werden? Freundlichkeit einiger vor mir internierter Missionare tam ich gleich in eine Rafernenftube. Mehrere Sundert waren aber schlimmer daran. Die Militärbehörde hätte dem übelstande schnell und leicht abhelfen können. in der Rähe befinden sich prächtige zweistödige Artilleriekasernen, aus Granit erbaut, hoch und luftig, gar nicht zu vergleichen mit den baufälligen Safernen im A-Lager. Die Artilleriekafernen waren gang leer und blieben ce, bis fie im Dezember 1915 teilweise ben Gefangenen des neuen Barolelagers que gewiesen murben. Also die Willitärbehörde wollte die Artilleriekasernen nicht bergeben, augleich wollte fie aber die teuren Belte schonen, und bas führte Anfang April 1915, einen Monat nach Beginn ber heißen Jahreszeit, zu folgender Abhilfe': Im engen Raum des A-Lagers wurden gang lange, gang schmale und niedrige Bellblechbaraden errichtet für die bisher in den Belten Untergebrachten. Die Dede, etwa zehn Fuß über dem Boden, beitand auch aus Wellblech. Selbst der an die Sonnenstrahlen gewöhnte Eingeborne will etwas anderes als Wellblech über dem Ropfe haben. mit einer engen, niedrigen Lehmhütte zufrieden, aber über sich hat er ein Dides Dach aus Palmblättern oder Dachziegeln. Gin Besuch in den Blechbaraden zur Mittagestunde bietet uns folgendes Bild: Die Bewohner sieen oder liegen auf ihren Betten mit dem Sonnenhute auf dem Ropfe oder unter aufgespanntem Schirme. Der Augboden ift eine unebene Daffe von Staub, Erdkumpen und Steinen. Ein Fegen auf diesem Schutt ist überhaupt unmöglich; man müßte den ganzen Fußboden hinausschleppen, und darunter ift allemal derfelbe Schutt. Bir berühren die eiferne Band; fie ift heiß, heißer aber noch ist das der Sonne zugewandte Blechdach.

über die Bohnungsverhältnisse war felbst der — amerikanische Konful. Er . . . berlor beim Anblid ber Blechbaraden einen Augenblid feine Faffung und stammelte gang verwirrt: "Fattisch, hier wohnen Menschen?" Das Leben im Lager wird zur Qual durch den Staub. Biele Monate lang regnet es ja überhaupt nicht. Run stelle man sich vor, daß tausend Menschen wochenund monatelang auf demfelben Fledchen im Freien umberlaufen. in den erften Bochen ift bas vertrodnete Gras zerftampft, bald find auch die Graswurzeln zertrampelt, und man wandert knöcheltief in einem feinen weißen Staub. Der zuzeiten sehr beftige Wind trägt ganze Staubwolken in die Nasernen und Blechhütten, jeder Gegenstand ist von einer diden Staubschicht bededt, Staub auf den Efgeräten, Staub im Effen, der einem im Munde knirscht. Nur einmal tief atmen können, nur einmal im Freien spazieren geben, das ift der sehnliche Bunfch der im Staub schmachtenden Sträflinge? Jawohl: Sträflinge! A-Lager=Sträflinge. Nicht nur die Gefangenen, auch der Rommandant, sein Abjutant und die Sergeanten seben das A-Lager als Straflager an. Wer fich in den andern Lagern etwas zuschulben kommen läßt, wird gur Strafe gang offiziell ins A-Lager gestedt. Und wer im A-Lager Strafe verdient, kommt in die Blechbarade. alledem ging's zu meiner Zeit im A-Lager ziemlich luftig zu. Allerband Ballspiele und Sportübungen (wenn nur der Staub nicht wärel) wurden vorgenommen. Es gab viel Mufit, Bortrage wurden gehalten, allerlei nütliche Kurfe wurden regelmäßig burchgenommen, mannigfacher Sprachunter= richt, sogar im Spanischen und Chinesischen, wurde erteilt. 3ch nahm, jolange ich bort war, an den Sanskritftunden des herrn Dr. Schrader teil. bem ich mit andern Miffionaren dafür zu großem Danke verpflichtet bin. Die Y. M. C. A. forgt wöchentlich ein- oder zweimal für eine Kinovorstellung im Lager. Natürlich wurden von den Miffionaren fonntäglich Gottesbienfte abgehalten. Der hierfür zur Berfügung ftebende Raum, zu meiner Zeit ein langes Belt, das aus lauter kleinen Zelten gusammengeset war, war fehr wenig einladend. Jeder mußte sich Sitgelegenheit selber mitbringen. Der Gottesdienstbesuch war sehr, sehr gering. Außer dem etwa 120 Miffionaren tamen nur fehr wenige, um Gottes Bort zu hören. Und diejenigen, welche kamen, bekamen oft etwas ganz anderes als Gottes Bort zu hören. Es fehlt ja auch unter den Miffionaren nicht an ,modernen Brüdern'. Es ist ein großer Jammer!" Im Januar 1915 erhielt Dij= sionar Hübener Erlaubnis, nach dem B-Lager zu ziehen. Hier waren die Verhältnisse weit erträglicher. Schließlich, als sowohl das A- wie das B-Lager überfüllt wurden, richtete man die schon erwähnten Artilleric= baraden für einen Teil der internierten Deutschen ber. Es waren das prächtige zweistödige Granitgebäude, mit hohen, luftigen Räumen und breiten Beranden, die bald von den Insassen wohnlich eingerichtet waren. Die hier untergebrachten Missionare erhielten sogar Offiziersquartiere. die Gottesdienste stand ein schöner großer Raum in einem besonderen Rebengebäude gur Berfügung. Ins bem Berichte Miffionar Subeners ift nicht gu erkennen, daß die Internierten zu irgendeiner Zeit forperliche Mighandlung erfahren haben. Die Miffionare icheinen fogar einer ben Umftanden nach recht humanen Behandlung gewürdigt worden zu sein.

# Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

Rebruar 1917.

Mr. 2.

# 3ft Pf. 2, 7 die ewige Zeugung des Sohnes Gottes ausgesagt?

Benn die Beimarsche Bibel Bf. 2, 7 so paraphrasiert: "daß ber Berr, Gott, ber emige Bater, zu mir gefagt hat und diefes Bort ber Belt zu verkündigen mir gegeben, ja auch öffentlich mit eigener Stimme ausgeredet: Du bift mein Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe, mein eingeborner Sohn, mein eigener Sohn; heute, bon aller Ewigkeit her, in welcher kein Bergangenes, kein Rukünftiges, sondern ein purlauteres und immerwährendes Nun, Jest und Heute ift, habe ich dich für aller Menschen Vernunft verborgeners, aber doch mahrhaftigers und götts licerweise aus meiner Substanz und Wesen gezeugt", so gibt sie damit die altfirchliche und altlutherische Auffassung dieser Stelle wieder. Diese Stelle ift je und je für eine der wichtigsten, gewaltigsten und Karften Stellen des Alten Testaments gehalten worden, für eine berjenigen Stellen, die feiner Erklärung bedürfen, die man nur hören und glauben muß, wie sie auch im Neuen Testament sich nicht kürzer, bestimmter und flarer finden. Luther fagt: "Du bist mein Sohn, heute habe ich bich gezeuget.' Da wird Christo klar die Ehre gegeben, daß er wahrer Gott [ift] und bem Bater gleich." (XII, 1608.) Er fagt: "Man muß auch wissen, daß er Gottes Sohn ist, von Ewigkeit geboren. Dies konnte man mit den Augen nicht sehen, darum lehrt es dieser König, und man muß es glauben. Die Worte: "Du bift mein Sohn, heute habe ich bich gezeuget' muß man fleißig bewegen. Gott ift außerhalb ber Zeit und ein geiftlich Wefen; darum tann er nichts Zeitliches und Leibliches zeugen, sondern zeugt seinesgleichen, das ift, das auch ewig und geifts Beil er aber diese Borte sagt zu der Person, welche zum Könige gesetzt ist auf Zion, so folgt, daß dieser Mensch, so in der Zeit bon Maria geboren, ehe er empfangen ward, gewesen ist, und zwar von Ewigleit; denn bei Gott hat das Wort ,heute' weder Anfang noch Ende. Also sept dieser Text in dieser Person beide zusammen, die Gottheit und Renschheit, daß sie eines ober ein Ding und Kuchen sind, also daß

Digitized by Google

man recht fagt: Diefer Mensch ift Gott. Paulus fagt Gal. 2, 8, bak wir aus Inaden zu Gottes Kindern angenommen find; aber diefer ift von Natur Gottes Sohn, darum heißt er ihn ein Konterfei bes unfichtbaren Gottes, Kol. 1, 15. Zum andern, wie fein meifterlich braucht Bebr. 1, 13 diefen Pfalm gum Zeugnis; benn fie hebt und fest biefen König auch über die englische Natur, die doch unter allen Kreaturen die vornehmfte und herrlichste ist. Und dieses billig; denn durch den Sohn Gottes find die Engel und Erzengel geschaffen, und Paulus nennt ihn Rol. 1, 15 den Erstgebornen, auf daß er ihn außer und über alle Engel fete." (Eberle, I, 43.) "Da kann ein jeglicher für fich felbst seben, daß die Worte des Vaters den eingebornen Sohn bezeichnen." (XII, 275.) Benn die Dogmatiker Chrifti ewige Gottheit und Gottesfohnschaft beweisen wollen, bann fängt ein Gerhard bamit an: "1) quia ipsum ab aeterno esse genitum expressis verbis Scriptura testatur, Ps. 2, 7; Ebr. 1, 5." Das steht ihm fest: "Ps. 2, 7 proprie dictam et aeternam generationem describi." (I, 473.) Den papistischen Faseleien und Spöttereien gegenüber, daß die Schrift dunkel fei, daß eine Schriftftelle mehrere sonsus literales haben könne, und insbesondere gar: "Verba Ps. 2, 7: Ego hodie genui te, triplicem habent sensum: explicantur enim de aeterna Filii Dei generatione Hebr. 1, 5, de resurrectione Christi Act. 13, 33, de sacerdotio ipsius Hebr. 5, 5" antwortet ein Sollaz: "Respondeo: Verba Ps. 2, 7 citata recte exponuntur de Filii Dei generatione." Und nach gehöriger Erklärung der angeführten Stellen: "Ex quibus elucet, quod verba Ps. 2: Ego hodie genui te. nonnisi unam habeant significationem, eamque ubique retineant", nämlich ben einen Sinn, daß sie die etwige Zeugung des Sohnes Gottes aussagen. (Examen, p. 100 sq.) Und wenn er die Frage behandelt: "Qualis est generatio Filii Dei?" und es gilt, dafür die Schriftaussagen herbeizubringen, dann fängt er damit an: "Generationem Filii Dei non metaphoricam aut accidentalem, qualis est hominum peccatorum regeneratio, sed propriam et substantialem esse, discimus ex Ps. 2, 7, ubi Deus Pater Filium suum verbis compellat dulcissimis: Filius meus es tu; ego hodie genui te." (S. 333.) So find wir es auch in unsern Katechismen gewohnt. Wenn da die persönlichen Eigenschaften der drei Personen der heiligen Dreieinigkeit namhaft aemacht werben, und bann gefagt wird: Die perfonliche Eigenschaft bes Sohnes ift, daß er vom Bater geboren wird, und ebenso, wenn daraus, daß Christus Gottes Sohn genannt wird, bewiesen werden soll, daß er wahrer Gott ift, dann steht gewiß auch darunter Pf. 2, 7: "Du bift mein Sohn; heute habe ich dich gezeuget" und Hebr. 1, 5: "Zu welchem Engel hat er jemals gesagt: Du bift mein Sohn; heute habe ich bich gezeuget?"

Nun ist die Frage: Ist dieser Verstand und diese Verwendung des Spruches richtig? Ist das der vom Heiligen Geist an dieser Stelle intendierte Sinn? Wir werden hören, daß das nicht von allen, auch

nicht von allen driftlichen Auslegern bejaht wird. Awar steht und fällt nicht mit dieser einen Stelle die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes und bon der Gottheit Christi, auch nicht die von der ewigen Geburt des Sohnes Gottes aus dem Wesen des Vaters. Es ift auch nicht jeder, der die angegebene Deutung dieses Textes verwirft, alsbald ein Leugner der damit ausgesprochenen Lehre. Daß Christus Gottes Sohn ist, sagt ja die Schrift an vielen Stellen. Und daß er Gottes Sohn ist in einem einzigartigen Sinne, wie es von keinem andern außer ihm gesagt wird und gesagt werden kann, nämlich Gottes Sohn in der Beife, daß er selber etwiger Gott ift, eines Besens mit bem Bater, fagt die Schrift auch oft genug. Mit dem Verhältnis "Vater" und "Sohn" wird etwas ausgesprochen, was dem Sachberhalt wirklich gemäß, was dem Verbaltnis von Bater und Sohn unter Menfchen analog ift. Und biefes Berhältnis hat immer bestanden, ist ewig. Der Sohn ist präexistent, und zwar als Sohn präexistent, bor seiner Inkarnation; bon aller Ewigkeit ist er Gottes Sohn und Gott sein Vater. Er wird nicht erst Cottes Sohn, als er von Maria der Jungfrau geboren wird durch Birtung des Seiligen Geistes, der Seilige Geift ift nicht sein Bater, son= bern gerade weil ber, der bon Ewigkeit Gottes Sohn ift, in der Jungfrau Maria Fleisch annehmen will, von ihr als Mensch geboren wird, und diefer Gott und Mensch eine Person ist, darum wird das Beilige, das von Maria geboren wird, Gottes Sohn genannt werden, Luk. 1, 35. Gott sendet seinen Sohn in die Welt, nicht daß er erst Gottes Sohnwerde, sondern den Sohn als Sohn, der schon zuvor immer Sohn war. Der Sohn ist Objekt der Sendung, Joh. 3, 16; Gal. 4, 5. Der Immanuel, der in der Zeit geboren wird, das Rind, das uns geboren, der Sohn, der uns gegeben wird, heißt auch Ewigbater, Jef. 9, 6. der Reit aus dem unscheinbaren Bethlebem-Ephrata berkommt nach dem Kleisch, hat Ausgänge von Anfang und von Ewigkeit, Wicha 5, 1. da bittet: "Und nun verkläre mich du, Baterl" der kann fortfahren: "mit der Klarheit, die ich bei dir hatte, che die Welt war", Joh. 17, 5. Daß er in einem einzigartigen Sinne Gottes Sohn heißt, daß damit seine Art und sein Besen bezeichnet wird, steht Hebr. 1, 5, wo gesagt wird, daß Gott Derartiges nie zu einem Engel gefagt hat. Auch folche Stellen, an benen er nicht blok Gottes Sohn genannt wird, wie Menschen ja auch Gottes Söhne genannt werden, sondern mit einem herbor= So Röm. 8, 32: hebenden, auszeichnenden Beisatz, sagen das aus. "Gott hat feines eigenen Sohnes nicht verschonet"; der eigene Sohn Gottes, viòs 18.05, der ihm gehört, als Sohn ihm gehört, analog dem Berhältnis Faaks zu Abraham, wie ja die hier berichtete Opfertat Gottes jener Abrahams analog ist; oder Joh. 1, 18, 14: der einge= borne Sohn, der in des Baters Schoß ist, an dem man die Herrlichkeit eines solchen in den Tagen seines Fleisches sah. In porozerés liegt eben boch dies, daß er überhaupt "yeris", yerrntös, und er das ubros, allein, ift, keiner außer ihm, der Eingeborne, einzig Geborne des Baters. So

heißt Jaak der porozerýs Abrahams, Hebr. 11, 17; der Jüngling zu Nain uoroyerds vlos seiner Mutter, Luk. 7, 12. Destwegen bittet der Bater jenes besessen Anaben den Berrn mit besonderer Dringlichkeit um Beilung für denselben, öre morozerýs moi éarer, Luk. 9, 38; das beschleunigt noch die Schritte des armen Jairus, δτι θυγάτης μονογενής ήν αὐτφ, und die in den letten Rügen lag, Luf. 8, 42. So fann bas uoroverns, bon dem Sohne Gottes gebraucht, nichts anderes heißen. Da hätten wir die Geburt des Sohnes aus dem Wesen des Vaters, auch wenn Ps. 2, 7 gar nicht in der Bibel ftunde. Eben das und noch dies besonders ausgedrüdt, daß das Sohnesberhältnis des Sohnes zum Bater ein ewiges ist, steht auch Rol. 1, 15. Daß die Borte πρωτότοχος πάσης κτίσεως bas fagen und nichts anderes fagen können, gibt ber Bortlaut. Soben fagt zur Stelle: "Die Möglichkeit der B. 14 behaupteten Bermittlung des B. 12 f. den Christen zugeschriebenen neuen Lebensstandes durch Christus wird aus dessen Stellung gegenüber Gott und gegenüber der geschaffenen Welt erwiesen." "Der Erstgeborne gegenüber aller Kreatur. Der Genitiv πάσης κτίσεως ist nicht partitiv, da sonst neben dem Teil die Bezeichnung des Ganzen, alfo πάσης της κτίσεως, zu erwarten wäre, sondern komparativ, wie öfters bei πρώτος: er ist jeder Kreatur gegen= über vorher da. Christus ist also nicht selbst unter die xxiois mit= begriffen: πρωτότοχος πάσης κτίσεως wird umschrieben in και αὐτός έστιν προ πάντων." Da ist das πρώτο in πρωτότοχος richtig erklärt. heißt der Bestandteil róxos auch etwas, nämlich geboren, also der Erst= geborne vor jeglicher Kreatur. Er ist nicht πρωτόκτιστος, sondern Also die ewige Gottessohnschaft ruht nicht allein auf πρωτότοχος. dieser Stelle.

Und doch ist es uns nicht einerlei, ob die Pfalmstelle das saat, was das driftliche Altertum, was die lutherische Kirche sie hat sagen lassen, oder nicht. Die Lehre von der ewigen Gottessohnschaft steht ja nicht einzig auf dieser Stelle, wie wir gesehen haben. Und doch würden wir die Stelle höchst ungern aufgeben. Denn so klar, so kurz und bestimmt, so auf den knappen Ausdruck gebracht, wird allerdings sonst nirgends in der Schrift die ewige Reugung des Sohnes Gottes ausgesagt. wenn wir im Katechismus die Stelle lehren und von unsern Kindern lernen laffen und fie fo verwenden, daß wir die ewige Zeugung bes Sohnes Gottes damit beweisen, dann wollen wir das doch nicht tun mit der reservatio mentalis: Das steht freilich nicht da, aber an andern Stellen steht ja etwas Uhnliches, und so mag es hingehen, sondern da wollen wir wissen: Steht das wirklich da? Und wenn das der Fall ift, dann wollen wir dessen gewiß werden und es mit fröhlichem Bergen und autem Gemissen lehren. Wenn nicht, dann wollen wir den Spruch fallen laffen und uns auf Stellen befdranten, an denen bas wirklich ftebt. Da fragen wir nun: Ift das wirklich der Sinn der angeführten Stelle, fteht das da, läßt sich das auch beweisen und halten, so daß wir, ohne unwahrhaftig zu werden, die Stelle in dem angegebenen Sinn gebrauchen können? Der Nachweis wird der Sache und der Geschichte der Auslegung dieser Stelle gemäß ein Dreisaches in sich sassen müssen:

1. daß die Stelle und der Pfalm überhaupt von Christo, dem Sohne Gottes, handelt;

2. daß die Worte, wie sie dastehen und lauten, wirk- lich das aussagen, was wir darin sinden;

3. daß diese Aussagen nicht umgestoßen wird durch Erklärungen und Anwendungen, die das Neue Testament von der Stelle macht.

Also erftlich, daß die Worte und der Psalm überhaupt von Christo, dem Sohne Gottes, handelt, der Pfalm also messianisch ift. Frage zu beantworten: "Bon wem redet der Prophet solches, von ihm selber oder von jemand anders?" sollte man meinen, bedürfte es weiter nichts, als daß man fagte: Sieh dit den Pfalm an, lies ihn und überlege nur, was er fagt, und daß man dann seinen Mund auftun und von dieser Stelle anfangen und das Ebangelium bon Jesu predigen könnte, Apost. 8, 35. So gewiß der Geist, der durch die Propheten geredet hat, der Geift Chrifti ift, der da bezeugt die Chrifto verordneten Leiden und die darauffolgenden Verherrlichungen, 1 Vetr. 1, 11; so gewiß alle Schrift von Christo zeugt, Joh. 5, 39, von ihm alle Propheten zeugen, Apoft. 10, 43; 3, 24; fo gewiß "im Gefet Mosis, in den Propheten und in den Psalmen" von Christo geredet ist, und das Material reichlich ift, bgl. nárra rà yeyoauuéra, Luk. 24, 44: so gewiß tun wir recht baran, wenn wir mit einer gewissen Voreingenommenheit nicht gegen, sondern für die Meffianität einer prophetischen Stelle uns an dieselbe machen. Und nun gar ein so gewaltiger Pfalm wie der vorliegende! Er fängt damit an, daß er einen allgemeinen Aufruhr der Bölker und ihrer Könige und Obersten konstatiert. Die toben, reden, beratschlagen, seben sich zusammen, lehnen sich auf, nehmen eine trotige und herausfordernde Bositur an. Es ist ihnen die Keindschaft und der Kampf ein großer Ernft. Und zwar richtet sich ihr Anschlag "gegen den SErrn und seinen Gefalbten". Gefalbter Gottes ift Bezeichnung des israelitischen Rönigs. Auch Saul heißt als König der Gesalbte des Herrn. Aber an irgend= einen irdischen König ist hier gar nicht zu denken, sondern an den, der in ganz besonderer Beise König der Juden ist, der "je ein König ist", der der einzigartige Gefalbte Gottes, der ner, der Messias, der "Biber ben Berrn und feinen Gefalbten": ber eine Biberftand, diefelben Ratschläge und Anschläge richten sich gegen beibe Wer gegen den einen angeht, geht auch eo ipso gegen den andern an. Und awar ift des Königs Reich und Sache in dem Make Gottes, daß Gott den Widerstand als einfach gegen sich gerichtet anfieht. Deswegen wird von vornherein das Urteil gefällt: Das ist doch alles umsonst, das ist eitel und nichtig. Bilben die sich wirklich ein, die Narren, daß sie etwas ausrichten werden? Und nun wird nichts dabon gefagt, wie diefer König ein alter Kriegsmann ift, ichon manchen Sieg gewonnen hat, wie er ein mächtiges, sieggewohntes heer hat und mit Gottes Hilfe feine Reinde zu feinen Rugen legt, sondern Gott tritt

gang in den Vordergrund. "Der im himmel wohnet, lachet ihrer, und ber Herr spottet ihrer." Gegen Gott richtet sich die Reinbschaft der armen Erdenkreatur. Und der fist doch gang sicher und wohlgeborgen im Simmel; dahin reicht keine Sand und keine But der Reinde. bölliger Sicherheit kann er ihrer lachen und spotten. Es kommt aber bie Zeit, daß er andere Saiten aufziehen wird, nicht bloß lachen: "er wird mit ihnen reden in seinem Born, und mit seinem Grimm wird er fie schreden". In, bann. Da ist eine Zeit markiert, ba wird es anders, da hat seine Langmut ein Ende, da hält er Schlukabrechnung mit ihnen. So nabe fteht kein irdifcher Ronig, auch David nicht, Gotte, daß eine Auflehnung gegen ihn eo ipso Auflehnung gegen Gott ift. Und awar find es Bölfer und Nationen, Könige und große Herren, Könige ber Erde, "Erdenkönige, ohne Artikel, das ift, irdifche Rönige im Gegensat au dem himmlischen, B. 4". (Bäthgen.) Aufruhr von folden Dimensionen hat weder David noch sonst ein irdischer Rönig erlebt und konnte fie nicht erleben. Und zwar ift ihr Treiben wirklich Empörung, Aufruhr, sie wollen Fesseln zerreißen und abwerfen, die sie also tragen, und zwar von Gottes und Rechts wegen. 'Und da wird Gott dreingreifen. So einen irdischen König, der eine Beltherrschaft hat, dem Gott fie garantiert, und Gott die Sache ber Rebellen eigenhändig vereiteln will, hat es nie gegeben. "Es ist eine allgemeine Empörung der Bölkerwelt wider Jehovah und seinen כלשיח, Xoiotós, den von ihm aus mittelst beiligen Salböls geweihten und ihm innigft verbundenen Rönig." (Delitsch.) Von diesem Könige fagt Gott: "Ich habe meinen König eingesett auf meinem beiligen Berge Zion." Delitsch: "Bon einem Rönige Asraels, der auf Zion gefalbt mare, weiß die Gefchichte nichts. Der Zion ist als der Herrschersit des Gesalbten genannt; dort ift er eingeseht, um da zu thronen und von da aus zu herrschen, Bf. 110, 2. ist die Anhöhe der Davidsstadt mit Einschluß des Moria gemeint. Jener Beiligkeitsberg, das heißt, beilige Berg, welcher die Stätte der göttlichen Gegenwart ift und beshalb alle Soben ber Erde überragt, ift ihm als Wohnsit angewiesen." Und nun erhebt der Rönig selbst feine Stimme, redet, B. 7. Er will fagen bon einer Beife, einem pn, einem statutum, einer Festsetung, Landordnung, Rechtsordnung, wobei es fein ewiges Bewenden hat, woran nichts geändert wird, "eine urkundliche unberbrüchliche Festsehung, an der sich nicht andern und rütteln läßt". (Delitich.) Und das ist dies, daß der HErr, Jehovah, der ewig gleiche und treue Gott, ber Gott der Verheifung und des Beils, zu ihm gefagt bat: "Mein Sohn bist du, heute habe ich dich gezeugt." Ich stehe zu dir in dem einzigartigen Berhältnis: ich bin bein Bater, du mein Sohn. Und das wird den Feinden gefagt, die follen das wiffen und fich danach richten, follen wiffen, daß Gott zu feinem Sohne fteht. Ihm, bem Sohn, bem Rönig, wird gegeben, mas er erbittet: bie Beiben gum Erbe, ber Belt Ende zum Eigentum. Ein Reich von der Größe hat kein weltlicher König gehabt, noch weniger von Gottes wegen gehabt. Benn bie

grökten Dimensionen des Reiches Ibrael angegeben werden, dann beift es: "bom Baffer an bis an der Philister Land und bis an die Grenze Agyptens", 2 Chron. 9, 26. Auch Ahasberus' Reich mit seinen 127 Ländern geht nicht bis an "die Enden der Erde", sondern da sind Grenzen, "von Indien bis an die Mohren", Efther 1, 1. Bon diefem Könige aber wird Af. 72, 8 gefagt: "Er wird herrschen von einem Meer bis ans andere und von dem Baffer an bis zur Belt Ende." Deffen Reich hat auch zeitlich keine Grenzen: "bis daß der Mond nimmer sei", B. 7, "folange die Sonne mähret, emiglich", B. 17. Reine Ausflucht ift es, wenn Hofmann fagt: "Bas daber David, vom Geifte Nebobabs regiert, als Bermittler ber Macht zwischen Jehovah und seinem Bolt begebrt, das wird und kann ihm nicht verweigert werden. Bölker er so im Besit, wie entlegene Lande er so zum Eigentum haben will, die wird ihm Jehovah unterwerfen. Mehr als dies fagt V. 8 nicht. "Benn ihr zu diesem Berge fprecht: Birf bich ins Deer, so wird es geschehen', berhieß der SErr seinen Jüngern. Aber fie haben jenen Berg nicht versett, sondern nur immer das in der Kraft ihres Glaubens getan, was zur Ausrichtung ihres Amtes nötig war." Nein, da wird im Ernst begehrt und gegeben. "Jehovah hat seinem Sohne die Weltherrschaft bestimmt; es bedarf also von dessen Seite nur des Berlangens, das ihm Bestimmte sich anzueignen. Er braucht nur zu wollen: und daß er will, zeigt sich darin, daß er sich gegen die Empörer auf Jahres Vollmacht beruft." (Delitsch.) Die rebellischen Bölker und Könige foll er richten, unter sich zwingen, zerschlagen. Und das wird ihm so leicht werden, als ob es lauter irdene Töpfe wären. Da werden dann die Könige und Richter der Erde aufgefordert, ja verständig zu sein, dem Sohne Gottes, dem rechtmäßigen, ihnen bon Gott gesetten König, hinter dem Gott steht, sich ja zu fügen und zu unterwerfen. Sie follen ja den Sohn füffen, ihm huldigen, sonst geht es ihnen schlecht. Behe, wenn sein Zorn anbrennt! Das wird in kurzem geschehen ober kann gar leicht geschehen. Und dann werden sie umkommen des Weas. in bezug auf den Beg, ihn unter den Füßen verlieren, ins Berderben fturzen, berloren gehen; bgl. 8, 6. Dagegen: wohl allen, selig zu preisen find alle, die auf ihn vertrauen. So wird also der Menschen, auch der Könige und Großen der Erde, Leben und Tod, Seligkeit und Berdammnis dabon abhängig gemacht, wie sie sich zu dem Sohn und Das fann doch von keiner Kreatur gefagt werden. Könia stellen. Bengstenberg: "Die Schrift ermahnt ftets, bas Bertrauen allein auf den Herrn zu setzen, wofür unser Verbum gleichsam ausgesondert und geheiligt ist, und warnt vor dem Vertrauen auf irdische Könige. . . . So liegt also in dem "Seil allen, die ihm vertrauen!" eine Sindeutung auf die übermenschliche Natur und Bürde des Gesalbten." "So ift benn alfo ber Rönig Gottes, ber gum Beltherricher eingefette 13, als Gottes Statthalter und Ebenbild felber Gotte gleich, denn bei ihm fteht Seligmachen und Verbammen (Jak. 4, 12); sein Born fturzt

endlich ins Verderben." Wit Recht leitet J. B. Lange die Erklärung des Pfalms so ein: "Die folgenden Erklärungen werden zeigen, daßt weder die thpische (Hosmann) noch die historische (die späteren jüdischen Ausleger und viele Reuere) noch die poetische (Hupfeld, als Verherrslichung des theokratischen Königtums überhaupt) noch die im übergang von der thpischen zur prophetischen befindliche (Kurtz), sondern nur die prophetische oder direkt messische Erklärung (alle älteren jüdischen und christlichen Ausleger und einige noch aus allen Epochen) genügen kann."

Bon wem der Brophet solches fagt, liegt auf der Hand, drängt fich jedem mit Macht auf. Darum fagt Luther: ". . . aus dem andern Pfalm, der da ganz von Chrifto und seinem Reich gemacht ist, wie das auch die Juden zu der Zeit, da fie noch gelehrt gewesen, bekennen mußten". (XII, 509.) Der Thesaurus Novus Theologico-Philologicus hat unter andern folgende Aussprüche der älteren Juden zusammengestellt, die wir gleich deutsch geben. Aus dem Talmud: "Unsere Lehter haben gesagt: dem Messias, dem Sohne Davids, der in kurzem in unsern Tagen geoffenbart werden soll, hat der Beilige — gebenedeit sei er! - gesagt: Bitte von mir, und ich will dir geben; denn es heißt 8f. 2, 8: Bitte von mir, und ich werde dir die Beiden als bein Erbteil geben." Ebenfo legt ber Große Kommentar zur Genefis ben ganzen Pfalm vom Messias aus. Er sagt: "R. Jonathan hat gesagt: Drei sind, benen gesagt ift: Bitte! Zwei find eben diese: Salomo und Ahas, und [ber dritte ift] der König Meffias. Denn es fteht geschrieben 1 Kön. 3, 5: In Gibeon erschien der Herr dem Salomo im Traum und fagte: Fordere, was ich dir geben foll.' Dem Ahas wird gefagt Jef. 7, 2: "Erbitte dir ein Zeichen bom BErrn.' Der dritte ift der Ronig Meffias; benn ihm wird gefagt Pf. 2, 8: "Forbere von mir, und ich werde die Beiden als dein Erbteil geben." Ofters findet sich im Talmud Rede wie diese: "In drei Teile find die Heimsuchungen (afflictiones) eingeteilt: die eine ist die der Bäter, die andere die der Zeit der Verbitterung (amaritudinis), der dritte Teil der Beimsuchungen wird dem Rönig Messias zugeschrieben. R. Huna sagt im Namen R. Idis: "In drei Teile werben die Beimsuchungen eingeteilt: ein Teil wird dem König Meffias zugeteilt. Und wenn er kommt, wird der Beilige und Gebenebeite zu ihm fagen: Ich habe vor, einen ewigen Bund mit ihm aufzurichten; und so fagt er Pf. 2, 7: "Seute habe ich bich gezeugt." einem alten Kommentar zu Daniel: "Daß aber gesagt wird Dan. 7, 13: Er kam in den Bolken des himmels gleichwie eines Menschen Sohn', bamit wird ber Meffias gemeint, ber unfere Gerechtigkeit ift. steht denn nicht vom Messias Sach. 9, 9 geschrieben, daß er arm sei und einherreite auf einem Esel? Damit wird nämlich angezeigt, daß er kommen wird in Niedrigkeit, weil er nicht auf einem Rosse stolz daherreitet. Daß aber gesagt wird mit des Himmels Wolfen', fiebe, bas find die Engel der himmlischen Heerscharen. Und das ift die große Herrlichkeit, die ber Schöpfer dem Messias geben wird, wie geschrieben fteht: "mit bes Himmels Bolten". Daß er bann nämlich grok fein werde, das wird dann durch eine Metapher gesagt, daß er ja auch beschrieben wird als ber Alte ber Tage, Dan. 7, 9, daß fein Rleid weiß fei wie der Schnee und sein Haar weiß wie reine Wolle nach Art der Menschenkinder. Und fie brachten ihn zu dem Alten der Tage felbft. Demnach fagt Gott Bf. 110, 1 zu meinem Herrn: "Setze bich zu meiner Rechten!' Und ihm wurde Gewalt gegeben, daß er ihm Macht und berricaft gab, wie geschrieben fteht Bf. 2, 6: 3ch habe meinen König eingesett." R. Salomo und Jarchi sagen: "Unsere Lehrer haben dies geiftlicherweise bom König Wessigs ausgelegt." Aben Esra: "Dieser Bfalm scheint mir von einem Sänger von David gedichtet zu sein, als er zum König gesalbt wurde, baber beikt es V. 7: 3ch habe bich beute gezeugt." Dann, als ob er seiner eigenen Auslegung nicht traut, fügt er hinau: "ober bom Meffias". Und furz barauf: "Wenn man diefen Bfalm bom Meffias auslegt, ift fein Sinn klarer und berftanblicher." Roses Maimonides: "Bir erwarten und erhoffen nicht in den Tagen des Meffias doppelte Einfünfte und Reichtümer, auch nicht, daß wir auf Roffen reiten, noch daß wir Bein trinken bei allerlei Mufik, wie dieienigen meinen, die nicht richtig im Ropf sind: sondern die Bropheten und Gerechten haben die Tage des Messias herbeigesehnt, und brünftig war ihr Verlangen nach denselben, weil er dann die Gerechten versammeln wird, und sein Regiment ein gutes sein wird und der König gerecht und sein Besittum groß und seine Austeilung der Beisheit und seine nabe Stellung zu Gott, wie gesagt wird Pf. 2, 7: "Der BErr fprach zu mir: Du bift mein Sohn; beute habe ich bich gezeugt." Auch noch später fo. Manaffe Ben Asrael: "David gedenkt im atveiten Bfalm diefes Krieges [bes Gog und Magog], wenn er fagt: Alle Bölker und Nationen werden fich versammeln gegen Gott und den Messias, um dessen Joch abzuschütteln. Wenn nämlich der Messias alle Bölker in seine Ge= walt bringt, dann werden die Rebellen Aufruhr erregen und Jerufalem ergreifen und dasfelbe von allen Seiten belagern. BErr, spricht David, wird fie verlachen und wird die Aufrührer mit der Glut seines Bornes schrecken um seines Königs Messias willen. welcher ben Befdluft des BErrn ergahlen wird, durch ben er ihn felbst zu seinem Sohne erwählt und ihm alle Bölfer zum Besitz gegeben hat, damit er sie mit eiserner Rute zertrümmere. Deswegen ermabnt er die Berständigeren im Bolt, und die nicht Gitles reden, sich Gotte zu unterwerfen und ihn mit Ehrfurcht und Bittern zu verehren und seines Sohnes Davids Hände zu kuffen und ihn als ihren Schutherrn und Berteidiger anzuerkennen, damit sie nicht mit den andern umkommen."

Berhaft und abgewöhnt wurde den Juden das messianische Berständnis des Psalms durch ihre Berührung mit den Christen und ihre Polemit gegen dieselben. Da sagt es ein Raschi geradeheraus: er ziehe die Deutung auf David vor "zur Widerlegung der Reher", der dein, das ist, der Christen. Da sagt dann ein R. Lipmann: "Da kommen

viele und treiben diese Worte wider Gott, sagen, Gott habe einen Sohn. der geboren sei, und legen das von dem Razarener aus. Frrtum ift in ihrer Hand." Das war also die einzige Auffassung dieses Bfalmes, bon der die Juden bei den Chriften mußten, die meffianische. Da hieß es dann: "Die Chriften berfteben das von ihrem Glauben; der Vers aber, aus dem fie ihr Argument holen, und auf welchen als auf ein Fundament und Bebel fie sich stüten, ift diefer: "Der BErr hat zu mir gesagt: Du bist mein Sohn' usw. Da meinen sie nämlich, es werbe weniger richtig Gottes Sohn' ausgesagt von Fleisch und Blut, da ein Sohn aus dem Befen und der Substanz des Vaters fei, und man doch nicht sagen könne: Das Pferd ift ein Sohn Rubens. Beil bas nun fo fei, so muffe ber, au bem Gott fagt: Du bift mein Sohn', aus feinem Befen fein und ebenfofehr Gott fein wie jener. Außerdem ziehen sie die Worte an, wo gesagt wird: "Seute habe ich bich gezeugt', und behaupten, er sei gezeugt aus dem Besen des Baters." Da beginnt dann eine echt jüdische und türkische Argumentation gegen ber Christen Glauben. Da legt Kimchi seinen Leuten in den Mund. was fie den törichten und gottlofen Chriften fagen follen. "Sag' ihnen, man rebet nicht mit Recht bon einem Bater und einem Sohn in ber Gottheit, weil die göttliche Natur keine Teilung zuläft, da fie kein förverlich Ding ist, bas geteilt werden könnte, sondern ist in jeder Sinficht eine Einheit, welche weder vermehrt noch geteilt noch gemindert wird." "Außerdem halt ihnen vor, daß ein Bater doch der Zeit nach früher ist als der Sohn, und der Sohn aus der Kraft des Vaters hervorgeht; und wiewohl diefer ohne jenen nicht fein ober genannt werden tann (benn es tann weder einer Bater heißen, er habe benn einen Sohn, noch ein Sohn, er habe benn einen Bater), so ist boch ohne allen Aweifel der, welcher Bater genannt wird, der Zeit nach früher als der Sohn." "Benn es so steht, dann ist jener Gott, den ihr Bater. Sohn und Beiligen Geist nennt, nach dem Stud (partem), nach dem er Bater heißt, früher als das Stud, welches ihr Sohn nennt. wenn fie beibe immer gewesen find, bann find fie eher Zwillingsbrüber au nennen als Vater und Sohn, nicht Erzeuger und Erzeugter, weil der Erzeuger ohne Aweifel früher ift als der Erzeugte." — Und um nun doch auch auf den Text zu kommen, wo die Worte nun einmal stehen: "Wenn jemand sagt, es werde einer kaum mit Recht Gottes Sohn genannt, der nicht aus dem Befen des Baters erzeugt ift, bann fag' ihm: Wir können von Gott nicht anders reden als bildlich, wie wir Gott Augen, Mund, Ohren und ähnliche Dinge auschreiben, die nicht anders als bilblich zu verstehen sind." "Wenn es so steht, mas foll es denn beigen, wenn im Gefet gefchrieben fteht: unter feinen Füßen, geschrieben mit Gottes Finger, Gottes Hand, Gottes Augen und mehreres der Art? Dies alles wird von Gott ausgesagt nach Menschenweise, die nur forperliche Dinge begreifen. Und das Gefek redet die Sprache der Menschen. Das Ganze ift bilblich." "Das ift

aber eine Beise der bildlichen Rede: wenn die Schrift einen Gottes Sohn nennt, dann ift ein folcher gemeint, der Gottes Gebote tut, wie ein Sohn die Gebote seines Baters tut. Daber werden die Sterne Gottes Söhne genannt, Hiob 38, 7, ebenso der Mensch, wenn er Gottes Gebote tut, und in dem Sinn ift Bf. 2, 7 gefagt: "Du bift mein Sohn." ichlieflich: "Außerdem halt ihm vor: Ihr fagt von Gott, daß der Bater gesagt habe zu seinem Sohne: "Forbere von mir, und ich werde bir die Bolter zu beinem Besitz geben.' Bie aber tann der Sohn den Bater so bitten? Aft er denn nicht ebenso Gott wie der Bater? Sat er benn nicht aleicherweise Macht über alle Bölker und die Enden der Erde?" Das ist dann das judische Berständnis: "Nach dem buchstäbliden Sinne gehört es sich, ihn auszulegen von David felbst nach bem. da es heift: "Und die Philister hörten, daß Asrael David zum König gefalbt habe, und fie fammelten ihre Heere'; und davon heift es dann Bl. 2: Barum toben die Bölker?" Aber nebenber konnte doch noch ein R. Joseph Jabes fagen: "Die Ausleger waren doch fehr voreingenommen, daß sie diesen Psalm von David deuteten, als er anfina zu regieren, gemäß dem, was geschrieben fteht 2 Sam. 5, 17: .Und es hörten die Philister' usw. Es ist aber nicht möglich, daß wir den ganzen Bfalm nach diefer Beife auslegen follten. Denn wie fämen die Satropen der Philister dazu, daß sie Könige der Erde und Fürsten genannt werden, da fie doch nur ein unscheinbares Reich bildeten? Geradeso B. 3: "Laffet uns zerreißen ihre Bandel" da auf ihnen noch gar feine Bande lagen; benn erft danach hat ber heilige Gebenedeite fie in die Hand Davids gegeben. Ebenso V. 8: Fordere von mir' usw. Denn sieh doch, er hat ja die alle nicht in Davids Sand gegeben, wo boch die Ausfage B. 8: ,und zu beinem Besit die Enden der Erde' zeigt, daß er sich die ganze Welt unterwerfen solle!" E. B.

(Fortfegung folgt.)

# Der biblifche Begriff "glauben".

### (Fortfegung.)

Glauben im Neuen Testament. Grundbedeutung von nioreveier. Das Verbum nioreveier ist durchaus aktiver Bedeutung und Natur. Es ist ein von neidw, dessen Verbaladjektiv nioros ist, abgeleitetes Wort. Neideir aber heißt "überreden, überzeugen", und nioreveier bezeichnet nun das, was der therzeugte tut; cf. 2 Tim. 1, 12: nensoreven — néneiopal. Von dem Grundwort neidw wird das Abjektiv åneids ges bildet: "einer, der sich nicht überreden läßt, troßig, ungehorsam"; davon weiter åneideia, "der Unglaube als Widersehlichkeit gegen den Billen Gottes". Das Adjektiv nioros wird öfters im Neuen Testament im passiven Sinn verwendet, sowohl wenn es von Gott (1 Kor. 1, 9), als wenn es von Menschen (1 Tim. 1, 12) ausgesagt wird; dann heißt

es "zuberläffig, treu, fest, woran man sich halten, dem bertraut werben kann" (Cremer, Bibl.-theol. Btbd., S. 820). Redoch bei weitem häufiger wird es im aktiven Sinn, als "gläubig", verwertet; als foldes ift es Subjekt von nioreveir. Eremer fagt: "Es ergibt fich für das neutestamentliche attivische πιστός die Unterscheidung a. . . . δ έκ πίστεως (cf. Act. 14, 12); b. . . . im Sinne der Anerkennung des Evangeliums bon Chrifto (Act. 10, 45; 16, 15). . . . So ift nioros im Sinne bon .aläubia' ein durchaus neutestamentlicher Beariff." (1. c., S. 825.) Demgemäß bezeichnet Cremer die allgemeine Bedeutung von mioreveir: "sich betätigen als einer, der es mit einem niorov, nioros zu tun hat, das heift, vertrauen, glauben". Und dieser Definition der Bedeutung von morever muffen wir nach forgfältiger Brufung und Erwägung zus ftimmen. Es bezeichnet die Tätigkeit, das Berhalten eines folden, der bon der Festigkeit eines andern überzeugt ist und nun diese Tätigkeit auch ausüben will. Das Verhalten gegen etwas objektiv Reftes aber besteht darin, daß man sich selbst daran halt, darauf stütt, um felbst daran einen festen Halt zu haben. Dem entspricht auch Cremers Defis nition bon mlorig: "Der Glaube ift eine überzeugte, ihres Grundes und Rechtes wie ihrer Bflicht gewiffe Anerkennung ber göttlichen Beilsoffenbarung, resp. der Wahrheit (cf. 1 Petr. 3, 15; 5, 12; 2 Thess. 2, 11 f.; Röm. 1, 5; 16, 26; ύπακοή πίστεως); ein hierdurch geforderter und ges fetter Anfaluf des glaubenden Subjetts an das Objett feiner Anerkennung, an Gott in feiner Offenbarung, somit bie perfonliche Gemeinschaft mit bem Gott und BErrn des Beils in fich fcbliegend; und endlich ein Verhalten unbedingten, aber böllig klaren, mit allen Biderfprüchen des Diesfeits und der Gegenwart, des alde obrog, bewußt rechnenden, überzeugten Vertrauens." (l. c., S. 838.) Die einzelnen Momente, die den bollen Begriff des Glaubens tonstituieren und also aum Befen besfelben gehören, find: 1. überzeugung von der Bahrheit ber göttlichen Beilsoffenbarung; 2. Anerkennung derfelben, assensus. Zustimmung bes Willens; 3. Anschluß an den geoffenbarten Gott bes Beils; 4. festes, überwindendes Bertrauen auf seine Berbeigung. biefer Erklärung bom Befen der nions und also bon der Tätigkeit des mioreveir finden wir ungesucht die einzelnen Gedanken wieder, welche wir, als durch das האכין des Alten Testaments angezeigt, umfakt und ausgedrückt erkannt haben. Wie pronn, so schließt auch nioreveir ein die Erkenntnis des im Wort geoffenbarten Gottes und seines Beils; die überzeugung bon der ewig feststehenden Bahrheit dieses Obiekts: Neigung, Verlangen und Willen zu demfelben; den bertrauensbollen Unschluß an den in der Verheifung fich offenbarenden Gott des Beils und der Unade. Möglichst knapp und pragis heift also mioreveir: ben in der Verheißung geoffenbarten und als treu erkannten Gott zum festen halt bes herzens machen. Auch hier ift "ber Wille zu Gott in feiner Berheigung" bas innerfte Befen, das Berg des nioreveir. Willensatt involviert Ertenntnis, überzeugung und Affekt sowie Ehr-

1

furcht, Bochschäung und eigene Unterordnung (ύπακοή — ἀπείθεια), tvähe rend das überwinden ber fich diesem Aft entgegenstellenden Sinderniffe, als Unwissenheit, Blindheit, Feindschaft, Widerstreben des natürlichen Bergens, Berfuchung ufm., als durch die Umstände bedingt und gefordert zur Durchsetzung des Willens gehört, alfo Begleiterscheinung ift. bindernisse niederringend, verläkt sich das Berg auf den ihm im Beilswort sich darbietenden festen Grund und Halt — und "glaubt". bier einen möglichen zweifachen Migberstand abzuweisen, als ob der Rensch schon bei der Entstehung des Glaubens mitwirke, oder als ob das Rustandekommen des Glaubens eine längere Reit erfordere, sei nur auf Pauli und Nathanaels Bekehrung hingewiesen (cf. auch Davids Buke): solde Beispiele beweisen, daß die Wirkung des Glaubens ein in einem Augenblick sich vollziehender Schöpferakt Gottes ist; cf. auch 2 Kor. 4, 6; Eph. 2, 8-10. Gott ift es, ber ben Willen wirkt (Phil. 2, 13), ein Reues schafft, zum geiftlichen Leben erweckt (Eph. 2. 1. 5), und basselbe in einem Moment; jedoch ift es der Mensch felbft, der lebt und glaubt, wenn er auch, wie im natürlichen Leben, so auch im Glauben von seinem Schöpfer beständig erhalten und geftärft werden muß und wird.

hier ware es auch wohl am Plate, folgenden Einwurf zu erledigen: "Benn das Glauben als eine Tätigkeit, ein Bert' befiniert wird, seben wir uns bann nicht in Biderspruch mit ber Schriftlehre, daß der Mensch nicht durch Werke gerecht wird?" Darauf ist zu ant= worten: 1. Man unterscheide awischen Werken und Werken! bings ist "glauben" eine Tätigkeit, und awar eine fortgesetzte Tätigkeit, ein andauerndes "Wert". Aber es ift nicht ein "Wert des Gesetzes", au welchem der Glaube in ausschließenden Gegensatz gestellt wird, Rom. 3, 28; Gal. 2, 16; Tit. 3, 5 et al. Daß ber rechtfertigenbe Glaube kein im Gesetz gebotenes Berk ist, geht ja ichon baraus zur Benüge hervor, daß er die evangelische Verheifung von der Unade Gottes in dem Erlöser vom Fluch des Gesetzes zu seinem festen Halt macht, das Befet aber weder bon folder Verheifung noch bon Unabe und Erlofer etwas weiß. Dazu sagt auch der Apostel: "Das Geset ist nicht des Glaubens", Gal. 3, 12. Diefer Einwurf beruht auf einer fallacia in dictione. 2. Als "Bert" oder Tätigkeit an sich rechtfertiat der Glaube burdaus nicht. Nicht um seiner Tätigkeit willen (bes Rustimmens, Ergreifens, Bertrauens), sondern um seines Objekts willen rechtfertigt er. Er baut auf das in Chrifto dargebotene Beil, und um dieses Objekts willen, das er fich zueignet und daran er fich hält, erlangt der Menfc durch den Glauben die an das Objekt gebundene Berheifzung: Ref. 28, 16; Joh. 3, 36 et al. Auch wird ber Glaube öfter in ber Schrift felbst ein "Wert" genannt, Joh. 6, 28 f.; Phil. 1, 6; Jak. 1, 25, wie ja auch das Evangelium Rom. 8, 2 als "Gefet des Glaubens" dargeftellt wird.3) Ber betreffs feiner Rechtfertigung und Seligkeit etwas

<sup>3)</sup> Cf. 30h. 8, 51. 52. 55; 14, 15: τηφεῖν τὸν λόγον, τὰς ἐντολὰς τοῦ Ἰησοῦ; Αροί. 3, 8 et al.

anderes (Werke ufm.) au feinem Salt, aum Grunde feines Vertrauens, macht, der übt dieselbe Tätigkeit aus wie der an Christum Gläubige, und — das Werk an sich hilft ihm nichts, weil der Wert im Objekte liegt. Benn ein Bettler einen Riefelstein ergreift, so tut er genau dasfelbe, als wenn er einen Goldklumpen ergreift: also nicht das Ergreifen, son= bern das Ergriffene kommt in Betracht. Wer auf Sand baut, übt aenau diefelbe Tätigkeit wie ber, welcher auf den Felfen baut; alfo nicht das Tun an sich, sondern das, worauf sich das Tun richtet, gibt für Wert und Erfolg den Ausschlag. Halten wir dies fest, so wird es uns nicht befremden, wenn mit Schrift und Bekenntnis (velle accipere) bas Glauben als Aftivität beschrieben wird. Nur gedenke man des alten Axioms: Non propter, sed per fidem justificamur. — Der Unterschied zwischen Werk und Werk wird auch in unserm Bekenntnis (M. 96, 49) folgendermaßen hervorgehoben: "(Est velle et accipere oblatam promissionem.) Ac facile potest cerni discrimen inter hanc fidem et inter justitiam legis. Fides est laroela, quae accipit a Deo oblata beneficia; justitia legis est dargeia, quae offert Deo nostra merita." Der Glaube ift also "largela, velle, accipere"; all diese Ausdrücke bezeichnen aber Afte, Tätigkeiten, Werke. Man beachte, wie hier accipere und meritum offerre zueinander in Gegensatz gestellt werden, Glaube und Berke bes Gefetes.

Wollte man, um das Mittel, durch welches wir gerecht werden, nicht eine Tätigkeit nennen zu muffen, zwischen Befen und wefentlicher Tätigkeit des Glaubens einen Unterschied machen und behaupten, daß ber Mensch gerecht werde durch den Glauben an sich, nicht aber durch seine wesentliche Tätigkeit, so entstünden folgende Fehler: 1. Man würde einen Unterschied machen, den die Schrift nicht macht, der also schriftwidrig mare. Denn האמין und μιστε und πιστεύειν sind gleichbedeutende Ausdrück; cf. Gen. 15, 6; Hab. 2, 4; — Röm. 3, 22. 25. Durch das aktive Verbum wird sein Substantiv als Aktivität gekennzeichnet; beiben wird die gleiche Birkung zugeschrieben. 2. Man würde den Glauben als Kraft oder Fähigkeit, das Beil zu ergreifen, und als Tätigkeit ober tatfächliches Ergreifen bes Beils auseinander= reißen und der blogen Kraft oder Fähigkeit das Beil zusprechen. Diefer Unterschied ist wider Schrift und Logit; denn "glauben" heißt nicht nur eine "Kraft zum Glauben haben", fondern gang befonders und eigentlich: "das Seil wollen und ergreifen"; laußareir, Joh. 1, 12. Gott wirkt nicht nur die Kraft zu glauben, sondern das aktive wirkliche Glauben. Mit dem Augenblick der Schaffung dieser Kraft im Menschen tritt dieselbe auch in Tätigkeit in bezug auf ihr Objekt, das Heil in Christo. 3. Man würde das Objekt des Glaubens vom Glauben trennen und dem Glauben allein (ohne Ergreifung des Beils) das Beil qu= Dann würde der Glaube um seines Daseins willen, nicht um seines Objekts willen, rechtfertigen! Um aber dies Objekt zu er= greifen, muß er tätig, aktib, fein.

Sprachaebrauch. Selbstverftändlich soll hier nicht, wie bei pran, jede einzelne Stelle angeführt werden, in welcher nioreveir aur Berwendung kommt. Ein jeder kann felbst leicht nachbrüfen, was bier zusammenfassend über den Gebrauch des Bortes gesaat werden soll. Bei den Synoptifern (Matthäus, Martus, Lufas) finden wir nioreveir im Verhältnis zu den andern Schriften des Neuen Teftaments faft ebenso selten wie im Alten Testament. Wir erkennen barin einen Beweis für die Tatfache, daß der Begriff des Glaubens im religiöfen Sinne zur Zeit Chrifti ein wohlbekannter, von allen Borern und Lesern fofort verstandener, zum Befen der Religion selbstverständlich gehörender war, gleichsam ein Allgemeingut; er brauchte nicht immer wieder betont, gelehrt und eingeprägt zu werden. Die Juden mußten fofort, mas der BErr fagen wollte, wenn er Glauben forderte: cf. Matth. 8, 10: Nob. 10, 26, 36; 8, 24. Wenn die Setten der Pharifaer und Sabbuzäer den eigentlichen Inhalt und Begriff des Glaubens auch verflachten (Matth. 23, 13; Luf. 11, 52) ober ausschalten wollten (Matth. 22, 23; Act. 23, 8), im Gemüt der Masse der Kinder Abrahams war er noch fehr lebendig; cf. Matth. 8, 10; Joh. 1, 42, 46, 50; durch Johannes den Täufer (Act. 19.4) war er wieder im Berzen des Bolfes erneuert und zum Bewuktsein gebracht worden. Später, als die Reformation Johannis mehr und mehr verblagte (Act. 19, 1 ff.), und besonders als auch für heibendriftliche Gemeinden geschrieben werden mußte, finden wir den Gebrauch des Bortes ftark und überwiegend hervortretend. So wird das Wort bei den Synoptikern zusammen etwa 31mal, aber allein im Evangelium Johannis etwa 92mal verwandt. Den Bebräern (Rap. 11, 1) mußte seine Bedeutung wieder eingeprägt werden, und die Beiden mußten überhaupt erft lernen, mas eigentlich religiöses Glau-Bier möge man Cremers treffende Worte vergleichen, die er über Bahl und Gebrauch der griechischen Wörter nioris und nioreveir fagt, daß ber Beilige Geift diese Gefäße mit neuem Inhalt erfüllt und fie in feinen Dienft genommen habe.

Bie bei poun, so können wir auch bei neorever einen bürgerlichen und einen religiösen Sprachgebrauch unterscheiden; cf. 1 Kor. 11, 18; Matth. 24, 23. 26; 8, 13; Joh. 8, 45. Demgemäh müssen wir auch bei neorever Grade unterscheiden. Jakob glaubte seinen Söhnen nicht in dem Grade oder Mahe, wie er Gott glaubte. So sinden wir, dah neorever oft im allgemeinen, weniger intensiven Sinne von "als wahr annehmen" (1 Kor. 11, 18; Mark. 16, 13 f.), "zufallen" (Matth. 24, 23. 26; 21, 25. 32; Joh. 3, 12), "von etwas überzeugt sein" (Jak. 2, 19; Köm. 14, 2) gebraucht wird; dabei beachten wir, dah in solcher Bedeutung neorever mit dem Aksusatio, mit öre oder dem Dativ konsstruiert wird; öfters steht es auch absolut, mit zu ergänzendem Aksusatio. Demgegenüber steht der eigentlich religiöse Gebrauch. Bei diesem ist dies das Charakteristische, dah JEsus der Christus, der Sohn Gottes und der Heiland der Welt sei; dah sah neorever auf die Verson

bes Erlösers richtet und gleichsam konzentrieft (cf. Matth. 16, 16; Joh. 8, 24; 17, 3). Im Alten Teftament richtete sich bas Glauben auf den zukunftigen, im Neuen auf den erschienenen Beiland; cf. ישועה, Bf. 18, 51; owrholor, Luf. 2, 30; Matth. 1, 21. Sier konnen wir wohl die Bemerkung einfügen, daß die alttestamentlichen Schreiber, wenn fie von ישועה reden, immer auf die Person des Heilbringers, auf ben berheißenen Erlöser, in welchem allein Gottes Gnade, Hilfe und Beil beruht und beschlossen ift, reflektieren. Auch bei dem religiösen Gebrauch des niorevere bemerken wir verschiedene Konstruktion. Es wird absolut gebraucht (Matth. 8, 13; Mark. 16, 16 f.; Luk. 8, 12 f.; Joh. 1, 7; Act. 2, 44; Röm. 1, 16 et al.); es wird mit on fonstruiert (Matth. 9, 28; Joh. 6, 69); es wird mit dem Dativ gesetzt (2 Tim. 1, 12; Joh. 10, 37 f.; Act. 8, 12); es wird mit den Brapositionen elc. er und ent verbunden (Matth. 18, 6; Mark. 9, 42; Act. 10, 43: sis; Mart. 1, 15: ėv; Lut. 24, 25; Act. 9, 42; Röm. 4, 5; 1 Petr. 2, 6: ¿ni). Diese verschiedenen Konstruktionen erklären fich je nach ber Vorftellung und den Gedanken des aussagenden Subjekts (Sprechers oder Schreibers). Bo nioreveir absolut steht, bezeichnet es den reli= giösen Glauben an das Beil in Christo schlechthin (Röm. 1, 16); wo es mit dre konstruiert wird, wird es durch den damit eingeführten Sat erklärt; wo es mit dem Dativ steht, wird das einfache Vertrauen zu bem Wort ober der Berson ausgedrückt (2 Tim.-1, 12; Joh. 10, 37. 38; 12, 38; Röm. 10, 16); die Praposition ele entspricht gum Teil bem hebräischen 5, ist aber wohl stärker als dieses: es bezeichnet nicht allein bie bertrauensvolle Anlehnung, sondern auch das "Sinein", das Berfenken des gläubigen Subjekts in fein Objekt, das Berlaffen darauf; mit er ift die Borftellung der Rube verbunden: nioreveir er und. heißt: "in einem Wort oder einer Berfon bertrauensvoll beruhen"; mit ent endlich wird das Objekt des Glaubens als eine feste, gewisse Grundlage dargestellt, auf welche sich der Glaubende gründet und erbaut (cf. 1 Vetr. 2, 6). Es ist nicht zu verkennen, daß die Konstruktion mit den Prapofitionen die stärkste und intensibste ift. Durch allen und jeden Gebrauch bieses Wortes in allen Konstruktionen zieht sich aber der Grundgedanke bes האמין hindurch: "etwas zu seinem festen Halt machen".

Auch bei neoreseer ist immer als Korrelat ein Wort, Kunde ober Berheißung, gefordert. Auch wo es absolut gebraucht wird, ist dies "Wort" mitzuberstehen (2 Tim. 1, 12). Das gilt auch bei den Bersheißungen der Erhörung des Gebets und der damit zusammenhängenden Gabe, außerordentliche Werke, ja Wunder zu volldringen (Wundersglaube). Die Stellen Matth. 21, 22; 17, 20; Mark. 11, 23. 24; Luk. 17, 6; Joh. 11, 40; 1 Kor. 12, 9; 13, 2 gehören unter ein und dieselbe Rubrik, nämlich unter den Gebetsglauben. Der aber kann nur da vorhanden sein, wo eine bestimmte — allgemeine oder (wie bei den Aposteln und einzelnen Jüngern, Stephanus usw.) besondere — Bersheißung der Erhörung vorliegt. Bei solchen besonderen Verheißungen

brucht fich der Seilige Geist nicht immer des geschriebenen oder münds liden Wortes zu bedienen; er kann durch ein inneres Wort oder Zeugnis den Bunderglauben wirken und so die Gabe, Bunder zu tun, mitteilen. Auch da, wo anscheinend der eigentliche Heilsglaube gar nicht in Frage lmmt, wo bei der Frage nach dem Glauben direkt und unmittelbar das Betrauen auf die Enade und die Macht des HErrn erprobt werden soll (wie a. B. Matth. 9, 28 bei ben Blinden, Mark. 9, 23, 24 bei dem Bater bes Mondfüchtigen usw.), ift doch eigentlich der Glaube an die Verson des Heilandes, JEsus als des nun erschienenen Messias, Kern und Ziel des Glaubens und der Brüfung; cf. Luk. 18, 38: "Sohn Davids"; Ratth. 11, 5; — Jef. 35, 5. Roch eine merkwürdige Beobachtung sei Bei nioreveir kommt dem Sprachgebrauch zufolge nur der Artikel von der Erlösung in Betracht: auf den ersten Artikel (Schöpfung und Erhaltung) wird nur einmal beiläufig (Hebr. 11, 3) nioris ans gemandt. 2. A. Beerboth.

(Schluß folgt.)

# Bermifchtes.

Luther hat bas Evangelium entbedt. Nicht lange nachdem Kolumbus Amerika entdedt hatte, machte auch Luther große Entdedungen, micht freilich in der physischen, natürlichen Welt, sondern auf geistlichem Gebiet. Und die Entdedungen, welche Luther hier machte, waren nicht mur negative, sondern auch positive. Entdedt hat Luther nicht bloß, daß das Papfttum mit seinem Formelfram und seiner Thrannei und Berkerei eitel counterfeit, Beidentum und Menschenbetrug ift, sondern zugleich hat er auch die wahre Religion, das wahre Christentum, wieder Entbedt hat Luther die Bibel: ihren köftlichen Inhalt und ihre Bedeutung und göttliches Ansehen für die Christenheit. Und in der Bibel hat Luther entdeckt das füße Svangelium von der Huld und purlauteren Gnade Gottes in Christo JEsu, das seit den Tagen der Apostel so gut wie allgemein aus der Christenheit verschwunden war. Und im Evangelium hat Luther die Gerechtigkeit entdeckt, die vor Gott gilt, in der wir Sünder vor Gott, im göttlichen Gerichte bestehen können. Entdedt hat Luther die Gnadenmittel, in welchen Gott uns Vergebung und Seligkeit frei und umsonst schenkt. Entbedt hat er auch die Hand, die uns die Vergebung zu eigen macht, den Glauben, durch welchen wir allein vor Gott gerecht und selig werden. Entdeckt hat Luther die wahre, christliche, avostolische Kirche, das geiftliche Brieftertum mit allen seinen Gütern, Rechten und Vollmachten. Luther hat den Chriften entdedt mit feiner geiftlichen Burde und Freiheit und ben gottwohlgefälligen Früchten des Geistes, den wahrhaft guten Werken. Ja, den gnädigen und barmberzigen Gott selber samt seinem Gnaden= und

Himmelreich hat Luther wieder entdeckt: Gott, nicht den falschen mit bem Rornantlit von Sinai, wie ihn die Papstfirche malte, sondern den wahren Gott, wie ihn das Evangelium malt, ein lodend, lieblich Bilb, Gott in dem Angesichte SEsu Chrifti. Luther ist der geiftliche Ros Wie dieser Amerika nicht etwa erfunden und erdichtet bat, wie Thomas More seine Utopien, sondern wirklich entdedt, nur entdedt hat als ein längst vorhandenes, von Gott geschaffenes und mit tausend Schätzen reichgesegnetes Land: so hat auch Luther die geiftliche Belt, bie er uns aufgetan, nicht erfunden, nicht erdichtet, nicht sich selber eingebildet und andern eingeredet, sondern als längst borhandene nur wieder aufgefunden und Millionen geöffnet und zu erkennen und genießen gegeben. Das alte Evangelium von ber Unabe und Bahrheit, die durch Christum real geworden war, jene Kraft Gottes zur Seligkeit für alle, die daran glauben, dessen Paulus sich rühmte, das uralte Ebangelium, das bon den Aposteln freudig verkündigt wurde und in der ersten Kirche Millionen gläubig, glücklich und selig machte, nun aber schon mehr als tausend Jahre unter dem Schutt papistischer Greuel begraben lag, hat Luther wieder ans Tageslicht gefördert, wie fein Bater das Silber in den Bergen Thuringens. Wie die jahrtaufendelang mit Wüstensand bedeckten Tempel in Nippur und Babylon jest wieder bloggelegt find, so hat auch Luther das alte Evangelium, das während der langen Nacht des Mittelalters verschüttet lag, wieder ausgegraben und offenbar gemacht. Nein, den Schat ber Reformation, das Evangelium, hat Luther nicht erfunden, sondern als den uralten Schatz der Kirche nur wieder aufgefunden und in Kurs gefett. Freilich hat Luther auch gar manches erfunden und gemacht, z. B. die deutsche Schriftsprache, herrliche Lieder, großartige Melodien usw. liche Welt aber, die er uns aufgetan, hat Luther nicht erfunden, son= bern gefunden, nicht felber gemacht, sondern nur von neuem entbect und bloggelegt. Und diese Entbedung des Ebangeliums, die Gott in seiner Gnade Luther wieder machen ließ, ist die eigentliche Großtat der Reformation, für die wir Gott nicht genug rühmen und preisen können. Und wie ist Luther zu dieser Entbedung gekommen? Als fich Rolumbus auf die Reise machte, da suchte er Indien und fand, was er nicht ge= sucht, woran er nicht im Traume gedacht — fand Amerikal Sich im Aloster abquälend mit den Werken, welche die Papstkirche vorschrieb, suchte auch Luther, suchte die eigene Gerechtigkeit, die Gerechtigkeit des Gefetes und Betäubung feines Gewiffens. Und fiehe da, er fand, Gottes Enade ließ ihn finden, was er nicht gefucht, wonach er nicht getrachtet, wovon er nichts geahnt — er fand die Gerechtigkeit Gottes, die vollkommene Gerechtigkeit Chrifti, die Gott dem Sünder aus purlauterer Gnade schenkt und zu eigen macht durch den Glauben: er fand die freie, unbedingte Vergebung der Sünden und damit auch den seligen Frieden Gottes in seinem Herzen und Gemissen. Luther suchte das Gefet und fand das Ebangelium. Er suchte das eigene Berbienft und

fand die freie Gnade. Er suchte die Werke und fand den Glauben. Er suchte die Knechtschaft und fand die Kindschaft. Wonach Luther nicht getrachtet, woran er nicht von ferne gedacht, das schenkte ihm aus purlauterer Enade Gott, der sich seiner erbarmte. Das ist die groke Enadentat Gottes in der Reformation, dak er Luther die Augen öffnete und ihn das alleinseligmachende Ebangelium wieder entbeden und aller Welt verfündigen ließ. Dies erkennen rechte Lutheraner. In dem wieder aufgedeckten Evangelium erblicen fie die große Bohltat der Reformation. Buerft und bornehmlich zu dem 3wed feiern wir darum auch das vierhundertjährige Reformationsjubiläum, damit wir uns des großen Fundes, den Gott Luther auch für uns machen ließ, recht lebendig bewußt werden, ihn fleißig gebrauchen, ihn treulich bewahren, Gott brünstig dafür danken und diesen Dank auch so erweisen, daß wir den neuentbedten Schat auch andern bringen, benen er ebenso vermeint ist wie und. Wem Gott sein Evangelium gibt, dem gibt er es zugleich auch für andere, die es noch nicht haben. Und wer sich weigern wollte, das ihm von Gott geschenkte Ebangelium andern mitzuteilen und kundzutun, der wurde damit zum geiftlichen Dieb an seinen Mitmenschen werden. Bir haben das Ebangelium, und zwar in unverfälschter Lauterkeit, wie es Luther wieder ans Licht gebracht hat. Die Papstfirche hat den Schat von sich gestoßen und das Evangelium Die Settenkirchen haben bas Evangelium nie rein gehabt. dazu je länger, je mehr verschüttet und mit Werkerei vermengt. Und selbst in der lutherischen Kirche ist der Reformationsschat vielsach verschleubert worden. Und daß wir das Ebangelium noch in seiner Lauter= feit, Unbedingtheit und Unverklaufuliertheit besiten, das ift Engde, purlautere Gnade. Auch verglichen mit andern, die das Evangelium nicht mehr haben oder doch nicht in seiner Lauterkeit, können wir nicht unsere Treue, sondern nur Gottes unberdiente Gnade rühmen. Vor andern haben wir aber nun auch die heilige Aufgabe, das Evangelium nicht nur selber fleißig zu benuten und treulich zu bewahren, sondern es auch solchen zu bringen, denen es noch ein verborgener, vergrabener Schat Bas Luther uns geworden ist, das sollen wir durch im Ader ist. Gottes Enade andern werden: Prediger des Evangeliums, wie Gott es Luther wieder neu entdeden ließ.

Bischof Lonegren und die Reformationsseier der Augustanashnobe. König Gustav V. von Schweden hat Bischof Lonegren von Hernesand beauftragt, die lutherische Kirche in Schweden zu vertreten bei den dießz jährigen Reformationsseierlichseiten der Augustanashnobe. Das Berzeinigte Lutherische Komitee in Philadelphia wird den Gast "im Namen der Lutheraner Amerikas" bei seiner Ankunst begrüßen. In Gemeinzschaft mit dem Bischof sollen dann von der Augustanashnobe die Pläne für die Feier entworsen werden. Eine besondere Festkantate ist bereits geschrieben. Auch in Schweden plant man, wie berichtet wird, Reformationsseierlichseiten in großem Stile.

Biele für 1917. Das Vereinigte Lutherische Komitee für die Feier des vierbundertiährigen Aubiläums der Reformation, dessen Rentral= ftelle sich in Philadelphia befindet, hat die nachstehenden Ziele der Arbeit ber lutherischen Kirche im Jahre 1917 aufgestellt und angenommen: "1. die Mitgliederzahl der Rirche um 500,000 zu vermehren; 2. die Rahl der Konfirmanden zu verdoppeln: 3. die Rahl der Sonntagsichulbesucher um die Sälfte zu vergrößern und einen Durchschnittsbesuch bon 75 Brozent der eingetragenen Glieder herbeizuführen; 4. die Rahl ber Theologieftudierenden und der Diakonissen um 25 Prozent zu erhöben; 5. in jeder Gemeinde einen Missionsverein ins Leben zu rufen; 6. den vollen Betrag des Jubiläumsfonds von gehn Millionen Dollars für Miffion, Erziehungszwede und Benfionierung emerttierter Baftoren zu sammeln." Das klingt etwas geschäftsmäkig. Redenfalls müffen wir uns hüten, daß der Gifer um die äußerliche Mehrung unferer Rirche nicht ausartet und ausschlägt zur inneren Schädigung, Verweltlichung und Verfektierung derfelben. In dem Philadelphia-Bulletin heißt es: "Das Motto für das Jubiläumsjahr lautet: Es gilt, die Reformation bes sechzehnten Jahrhunderts zu feiern und die Transformation bes amangigften Jahrhunderts zu fördern. In andern Borten: Durch bie Feier sollen die Quellen des Protestantismus neu betont und die Grund= lagen ebangelischen Glaubens neu herborgehoben werden, fo daß fie im Lichte der Geschichte und in ihrer Anwendbarkeit auf die Brobleme der Gegenwart und die Entwicklung des Reiches Gottes ihren tiefen Gehalt und ihren hohen Wert beweisen." Bas heißt das? Birklichen Segen für unsere Kirche und das Reich Gottes wird die vierhundertjährige Reformationsfeier nur bringen in dem Make, als das Evangelium bon der purlauteren Inade Gottes verkündigt und ausgebreitet wird!

Bragebengfalle und Batertheologen. In einer Rede gugunften ber Friedensnote Wilsons sagte Senator Lewis: "Von allen Verbrechen. die in Amerika gegen Freiheit berübt worden sind, ist das Bergöttern bon Prazedenzfällen, die feinen Busammenhang mit modernen Ereig= nissen haben und den Geift der Dinge durch allzugroßes Anhangen am Buchstaben töten, bas schlimmfte. Benn der Bräfident der Vereinigten Staaten aber nach Bragebengfällen beurteilt werden foll, fo müffen wenigstens die historischen Tatsachen richtig dargestellt werden, damit man wahrhaft und gerecht urteilen tann." Es ift allerdings ein Abel. wenn ein Richter sein Urteil fällt nach dem Urteil eines andern Richters in einem ähnlichen (?) Falle ftatt nach dem Gefete felber. Uns er= innert dies an die Vätertheologen, die auch in unserer Kirche damit viel Unheil anrichten, daß sie 3. B. ihre Lehre von der Gnadenwahl richten nach den Erklärungen und Entscheidungen der Intuitustheologen aus dem fiebzehnten Jahrhundert, statt fich zu halten an das lutherische Befenntnis und fich zu richten nach den Aussagen ber Beiligen Schrift.

Wissenschaft und Gottesglaube. Dr. J. H. Leuba, Professor ber Pschoologie in Brhn Mawr, hat 500 amerikanischen Männern ber

Bissenschaft: Historikern, Physikern, Biologen, Soziologen und Phychologen, die Frage vorgelegt, ob fie noch an einen perfönlichen Gott und an die Unsterblichkeit glauben. Die Mehrzahl der eingelaufenen Antworten Die hiefige Post-Dispatch bemerkt dazu: "There beiabt die Frage. has been a popular notion for many years that science and religion were incompatible; that devotion to the study of science and to scientific research almost inevitably concentrated the mind on nature and the processes of nature to the exclusion of the intuitions and emotions which are the moving forces of religion. Yet Dr. Leuba's inquiry indicates that this is only partly true, even among the sciences most likely to be so affected. Science is not disposed [ ?] to assert belief in anything that is not proven, and every man of science who answered Dr. Leuba's questions in the affirmative must have convinced himself by scientific methods [?] that there is a God, and that life is eternal. More than that, each one of them expressed a belief not merely in a vague, shadowy abstraction, of indefinite parts and powers, but in 'a God in intellectual and affective communication with man, a God to whom one may pray in the expectation of receiving an answer.' So the query was framed, and to this orthodox conception of the Deity these scientists subscribed. Many who denied a belief in such a God as this may as strongly believe in a Deity that would not exactly conform to this subscription, and yet be considered a definite and beneficent intelligence. The results of Dr. Leuba's inquiry are, on the whole, a triumph for religion." — Duo physici, tres athei. Das wird auch heute wohl noch das Verbältnis sein. Seinen Grund hat das aber nicht etwa in der Wissenschaft, sondern in der bekannten Ginseitigkeit, Beschränktheit und Aufgeblasenheit der Bissenschaftler. Bas übrigens die wissenschaftlichen Methoden betrifft, nach welchen der Post-Dispatch aufolge die Vertreter ber Biffenschaft zu ihrem Resultat gelangt fein müßten, so gibt es immer noch taufend Dinge in der Belt, an die man mit keinem Messer und keiner Retorte, sondern nur mit dem Glauben beran kann.

Englisches Lob beutscher Objektivität. In einer Besprechung der englischen Literatur und ihrer Beachtung im Ausland fühlt die Daily News sich zu einem Lob der deutschen Intellektuellen beranlaßt, das in England einiges Aufsehen erregte: "Es ist besonders interessant für die Psychologie der Deutschen", schreibt das Londoner Blatt, "daß sie troß des Krieges ein dauernd lebhaftes Interesse für die wertvolle englische Literatur an den Tag legen. Wer die deutschen Zeitschriften und die Bücherlisten der deutschen Verleger objektiv betrachtet, muß zugeben, daß das deutsche Publikum sich in dieser Beziehung als hochdenkend erweist. Auch während des Krieges sind eine ganze Anzahl englischer Werke in guter deutscher übersehung erschienen und mit ebensoviel Verständnis wie Unparteilichkeit beurteilt worden. Besondere Ausmerksamkeit ders bienen die Werke, die anläßlich des Shakespeare-Jubiläums in Deutsch-

land herausgegeben wurden. Auf die Gefahr hin, als unpatriotisch bezeichnet zu werden, müssen wir erklären, daß diese Haltung des geistigen Deutschland einen Sieg der intellektuellen Kultur bei den Deutschen bezbeutet, die der Kunst ihres Gegners mit klarem Kopf gegenüberstehen, während der größte Teil des englischen Publikums sich meist in der gezhässigsten Beise über die deutschen Bücher auslätzt und eine Aufgabe des Krieges darin erblickt, auch die wertvollen unter diesen Berken ins Feuer zu wersen." — Daß Deutschland nicht fanatisch herfällt über alles, was französisch, russisch oder englisch ist, ja selbst den seinblichen Tagesblättern den Zugang nicht verwehrt, beweist, daß Deutschland relativ frei ist von Fanatismus, Haß und Rachgier, was ohne Zweisel zum größten Teil auf die Rechnung seines guten Gewissens in dem Weltkriege zu sehen ist.

Machiavelli über beutsche Chrlichkeit. Luther hat bekanntlich für die Schwächen und Lafter seiner lieben Deutschen ein ebenso scharfes Auge wie eine schonungslose Geißel gehabt. Aber entgangen ist ihm auch nicht, daß sich die Deutschen bor den Italienern, Franzosen und Briten auszeichnen durch ihre Offenheit, Bahrhaftigkeit und Chrlichkeit. Die Richtigkeit dieser Beobachtung Luthers mit Bezug auf das deutsche Besen bestätigt der berühmte italienische Staatsmann Machiavelli. In seinem "Kommentar" zu Titus Livius (I. Teil, Kap. 55) schreibt er: "In den Provinzen Deutschlands sieht man, wie groß auch jest noch die Zuberlässigkeit und Treue in allen dortigen Bölkern ist, so daß dort viele Staatswesen in Freiheit leben und ihre Gesetze so gut beobachten, daß keiner weder bon außen noch bon innen fich der Gewalt zu bemächtigen wagt. Und zum Zeugnis dafür, daß bei ihnen wirklich ein gutes Stud ber alten Tugend herricht, will ich ein Beifpiel anführen, ähnlich dem oben bom Senat und Bolle bon Rom berichteten. (beutschen) Staatswesen haben den Brauch, wenn sie eine bestimmte Menge Geldes zu öffentlichen Zweden auszugeben trachten, ihre Magi= ftrate ober Rate, die dazu befugt find, alle Bewohner der Stadt mit einer Abgabe von einem oder zwei hundertsteln ihres ganzen Bermögens belegen zu lassen. Und wenn bieser Beschluß nach der jeweils geltenden gesetlichen Ordnung gefaßt ift, so ftellt fich jeder bor den Gin= nehmer dieser Steuer, schwört zuerst, daß er den rechten auf ihn ent= fallenden Betrag bezahlen werde, und legt dann in eine dazu bestimmte Trube das nieder, mas er nach feinem Gewissen zu follen meint; kein anderer als berjenige, der bezahlt, ift Zeuge diefer Zahlung. fann man schließen, wiebiel Bute und Achtung vor ber Religion bei diesen Leuten noch zu finden ist." Auch die Preparedness, Vorsicht und Vorforge, durch welche sich im gegenwärtigen Beltkriege die Deutschen vor allen andern Völkern auszeichnen, rühmt schon Machiavelli. seinem "Buch vom Fürsten" (Rap. X) läßt er sich hierüber also ber= nehmen: "Die Städte Deutschlands find völlig frei . . ., weil fie fo stark befestigt sind, daß jeder sich sagen muß, ihre Eroberung würde lang und schwierig sein, weil alle treffliche Gräben und Mauern haben, Artillerie zur Genüge, und weil sie in den öffentlichen Zeughäusern und Salzhäusern immer auf ein ganzes Jahr Borräte zum Trinken, Essen und auch Brennstoffe halten. Außerdem hat die Gemeinde auch, um das Bolt ohne Verlust für die öffentlichen Kassen ernähren zu können, ausreichende Borräte, um ein ganzes Jahr lang die Arbeit in den Bestrieben aufrechtzuerhalten, die der Nerb und das Leben einer jeden Stadt sind, und in dem Gewerbe, von dem das Bolt seine Nahrung zieht; auch halten sie die militärischen übungen in Stren und haben darüber viele Bestimmungen zu ihrer Regelung." Nachiabelli starb 1527.

Rudtebr gur natürlichen Religiofitat. Der befannte Schriftfteller Urban fagte in einer von ihm in St. Louis gehaltenen Rede über ben Segen des Beltfrieges: Der schredliche Krieg werbe in vielen Beziehungen einen bochft segensreichen Einfluß auf das deutsche Boll Deutsche Männer in boben Stellungen, beren Blid burch Borurteile nicht getrübt ift, hatten offen erklart, daß die Auftande in Deutschland vor dem Rriege nicht zufriedenstellend gewesen wären, und daß sich in manchen Aweigen des öffentlichen Lebens unberkennbare Anzeichen einer immer mehr um sich greifenden Degeneration bemerkbar gemacht batten. Literatur und Runft batten zum Beisbiel in Berlin eine unheilbolle und ungefunde Tendeng zum Frivolen und Berversen gezeigt, und auch das religiöse Gefühl habe hier und dort einer atheistischen Lebensauffassung Plat gemacht. Es feien Mächte am Berke gewesen, die Monarchie, das Beer und alle Disziplin zu unter-"Diese ungesunde Atmosphäre ift aber durch den Krieg wie durch eine Sturmflut fortgeschwemmt worden. Literatur, Kunft und Religion zeigen wieder eine ernstere, sittlichere Richtung und neue Lebenstraft, febr zum Boble bes gesamten deutschen Bolles." - Für die bürgerliche Moral bedeutet ohne Aweifel der Krieg in weiten Kreisen Deutschlands eine Desinfektion. Wenn aber Urban auch von einem Gewinn für die "religiösen Gefühle" redet, so denkt er dabei wohl kaum an den lebendigen Glauben an Christum, den Gefreuzigten und Auferstandenen. Dak freilich gerade auch in dieser Sinsicht der Krieg vielen ein Anstoß zur wahren Buße geworden ist, darauf hinzuweisen hat "Lehre und Wehre" in den beiden bergangenen Jahren wiederholt Gelegenheit gehabt. Aus den Briefen aus dem Kelde scheint jedoch bervorzugehen, daß in den meisten Fällen die religiöse Umkehr nur eine Rudfehr vom Materialismus, Atheismus und Pantheismus zum Gottesglauben bedeutet, zur "Religion", wie sie auch der verderbte Mensch noch von Natur in seinem Gewissen hat. Bon der Bestfront schrieb ein Solbat: "Diese Schützengräbenkämpfe sind etwas unsagbar Gräß-In erster Linie aber: man wird verinnerlicht. erträgt biefes Dafein, biefe Schredniffe, biefes Morden nur, wenn der Geift seine Burgeln in höhere Sphären schlägt. Man wird zur Selbst-

bestimmung gezwungen, man muß sich mit dem Tode abfinden. greift - zum Sbelften und Höchsten. Man ginge feelisch zugrunde, fände man nicht den Glauben. Darum werden wir Solbaten die Apostel eines starken Gottesglaubens sein, und dieser Gottesglaube führt uns zum Glauben an unfer Bolt und biefer Glaube zu einer innigen Liebe und diese Liebe zur größten Opferbereitschaft." liche "religiöse" außerungen, in denen mit keiner Silbe der Enade Gottes in Christo JEsu gedacht wird, finden sich in Tausenden von Briefen aus der deutschen Seimat sowohl wie aus dem Kelde. tommt in diefen Aussprachen der innere Bergenszustand der Schreis ber wirklich zum adäquaten Ausdruck, so bedeutet eine derartige "religiofe" Umtehr nichts weniger als eine Bekehrung im driftlichen Sinne bes Wortes. Es handelt sich dann um ein "Erlebnis" etlicher Bahrheiten des Gewiffens. Und sofern die Umkehr fich hierauf beschränkt, kann felbstverftändlich auch von einem geistlichen Gewinn, einem kirchlichen Sieg, einem ewigen Segen dabei nicht die Rede fein. wäre es jedoch, wenn man hieraus folgern wollte, daß eine derartige Rückehr zu ben Bahrheiten der natürlichen Religion und des Gewissens auch für den Staat, die bürgerliche Ehrbarkeit, Wissenschaft, Runft und Rultur und das zeitliche Wohlergehen des deutschen Bolles wertlos sei. Es entspricht der Beiligen Schrift, wenn unser Bekennts nis schreibt: "Denn die Werk', so zu Erhaltung äußerlicher Bucht gehören, welche auch von den Ungläubigen und Unbekehrten geschehen und erfordert werden, obwohl für der Welt dieselbigen löblich, darzu auch bon Gott in diefer Belt mit zeitlichen Gutern belohnet werden: jedoch, weil fie nicht aus rechtem Glauben geben, feind fie für Gott Sünde" ufw. (Müller 626, 8.) F. B.

In einem schweizerischen Blatte schreibt Deutscher Optimismus. ein Korrespondent u. a. auch über den unberwüstlichen humor und Optimismus der deutschen Soldaten, die auch im Unglück immer "Glück" haben. "Auf vorsichtige Erfundigungen, wie es mit dem "Sattwerden" ftehe, bekam ich meistens die Antwort: "O ja, satt wird man schon, "triegssatt" jedenfalls — manchmal auch "friedenssatt"." Diesen Unterschied im Sattwerden begleitete immer ein Lächeln. "Natürlich, manchmal würde man gerne noch ein weiteres Stüdchen Brot effen; aber wenn man's nicht hat, ist man auch so zufrieden. 3ch las einmal eine scherzhafte Bemerkung darüber, daß der Deutsche, zumal der Süds beutsche, im Gegensatz zu ben meisten andern Menschen immer Glude habe, das heißt, daß er bei jedem Unglücksfall immer noch von irgend= einem "Glück dabei zu berichten wiffe, in der Beife, daß es leicht hatte auch schlimmer geben können. Fällt z. B. ein Rind und tut fich rechtschaffen weh, so wird es damit getröstet, daß es noch gut gegangen sei; verliert einer sein Auge durch irgendeinen Leichtsinn, so meint der Teilnehmende: er solle Gott danken, daß er das andere Auge behalten durfte. Stürzt ber Deutsche mit einem Glas, und es zerbricht, so wird er sagen:

"Gut, daß ich mich nicht geschnitten habe"; hat er sich aber geschnitten, 10 wird er fagen: "Gut, daß es nicht die Bulsader war", und war es die Bulsader, so wird er irgendeinem andern Umstand freudig seine Rettung banken. Etwas von diesem beutschen Glück' habe ich auch auf meiner kleinen Reise gesehen. Argendwo war von Brotmangel die Rede, darauf hörte ich sagen: "Ganz recht, jest wird man doch wieder bankbar fürs Effen; ein Glück, daß man jett wieder den Bettlern eine Freude machen kann mit einem Stück Brot, und daß jetzt keine "Krümele" [Brotreftchen] mehr auf die Gasse geworfen werden - das ist auch ein In einem Lazarett besuchte ich einen durch einen Rückenschuß an beiben Beinen auf Lebenszeit gelähmten, neunzehnjährigen Sol-Ich fand ihn eifrig damit beschäftigt, einen Ropfwarmer zu über die grauenhaften Eindrücke ber erften Schlachttage ging er in seinen Erzählungen rasch hinweg und verweilte dann lange bei allerhand freundlichen und humoristischen Spisoden aus dem Kelde. Ammer und überall war es ihm ,noch gut' gegangen, felbst bei feiner Berwundung; ,denn', fagte er, ,ich hätte ja geradesogut in die Hände der Russen fallen, oder man hätte mich nicht finden können! hab' noch immer Glück gehabt, auch jest: ich hab' ja sozusagen keine Schmerzen." - Uns erinnert dies an Luther, den auch Krankheit, Unglud und allerlei Leiden nicht um seinen humor zu bringen bermochten, wie z. B. in Schmalkalben 1537, wo er fich in entfehlichen Schmerzen frümmte und dabei doch, auf seine Qualen Bezug nehmend, zu scherzen bermochte: Gut Bier trinken, das sei keine Runft, aber sauer Bier trinken, das sei eine Kunft. Und gilt das nicht von sämtlichen trefflichen Eigenschaften, die im gegenwärtigen Weltkrieg auch der Neid am deutschen Bolke bewundert? Sie alle finden wir in ausgeprägtester Mit den Erfolgen der Deutschen im europäischen Form bei Luther. Ringen hat Luther mehr zu tun, als wir uns vielfach träumen lassen.

"Prieg muß es geben!" In einem in St. Louis gehaltenen Bortrag über die "Psychologie des Weltkrieges" erklärte Dr. H. B. Bermann u. a. auch: "Krieg und Kampf wird es immer geben und muk es geben, folange ber Mensch lebensfähig ist. Es ist eitel, zu fragen: 'Can human nature be changed?' Der fürzlich verftorbene Ballace tam zu bem Schluß, daß feit sechstausend Jahren in dieser Beziehung keine Anderung zu erkennen ift. Und wie sollte es auch? Mensch sich nicht wehrt, wird er bald ben von allen Seiten anstürmenben Anfeindungen unterliegen." — Bahr ift es: Ohne Krieg geht es in diefer Belt nicht zu; Krieg hat es immer gegeben und wird es immer Das hat der Beltkrieg bestätigt und auch, wie wohl nie zuvor, die Urfacen dafür ans Tageslicht gefördert: Haß, Reid, Selbstfucht, Geld= und Ländergier, Lüge, Verleumdung usw. Solange es Menschen in der Belt gibt, die an diesen und ähnlichen Laftern leiben, so lange werden auch die Kriege und Kämpfe in der Welt nicht auss bleiben. Darwinisch gedacht, ist aber der Sat: "Es muß immer Krieg geben" falsch. In der uns umgebenden Natur und im Besen des Mensichen als solchem liegt es nicht, daß es immer Kriege gegeben hat, geben wird und muß, sondern in der Verderbung durch die Sünde. Auch gibt es eine Religion, die den wahren Frieden, nicht bloß den Frieden mit Gott im Gewissen, sondern auch mit dem Nächsten, wiederbringt, die christliche Religion, die den Menschen wiedergebiert und erneuert zum Sbenbilde Gottes, wenngleich hier auf Erden noch nicht vollkommen. Wären alle Menschen Christen und alle Christen vollkommen, so wäre damit auch der Krieg von der Erde verschwunden.

"Rriegsaufruf wiber bie Ausländerei." Darunter berfteht man in Deutschland das Borgeben der Regierung gegen den Gebrauch bon Fremdwörtern. 3m April und Juni 1915 erließ das Generalkommando in Rassel einen Erlag, in dem es heißt: "Die Garnisonstommandos werden ersucht, in Verbindung mit den örtlichen Polizeibehörden alle die Gasthöfe, Schankstätten, Lichtspiele, Raufläden und ähnliche Betriebe der Garnison und Umgebung festzustellen, die in ihren Anhängeschilbern, Anzeigen und Bekanntmachungen immer noch an vermeidbaren frembländischen Bezeichnungen festhalten. Diesen foll durch die Volizeiverwaltungen nochmals anheimgestellt werden, bis zum 10. Juli 1915 die erwähnten fremdsprachlichen Bezeichnungen durch deutsche zu er-Der Besuch aller Betriebe, die diese bis dahin nicht bewirkten, ohne daß Billigkeitsgründe von besonderem Gewicht geltend gemacht werden können, soll für fämtliche Militärpersonen burch das ftellbertretende Generalkommando berboten werden. Sierbei ist beabsichtiat. ungerechtfertigte Barten zu vermeiben, im übrigen aber ben bater= ländischen Notwendigkeiten rudfichtslos Geltung zu verschaffen." liche Verfügungen erfolgten in Münfter, Minden, Arnsberg, Duffelborf, Detmold und Budeburg. Die Königliche Regierung in Duffelborf hat an die Kreisschulinspektionen eine Berfügung erlassen, worin sie ersucht, unausgesett und nachhaltig weit mehr als bisher dabin zu wirken, daß zunächst im Unterricht alle frembsprachlichen Ausbrücke und Redeweisen vermieden werden, für welche die Muttersprache beutsche Benbungen bietet. Anaben und Mädchen follen dazu angeleitet werden, für die Bedürfnisse des täglichen Lebens, für Speisen und Getrante, für körperliche und geistige Beschäftigungen, für Spiele und Abungen usw. im Wegensate zu den bisher so beliebten fremdländischen Bezeichnungen beutsche Benennungen zu verwenden und im häuslichen Kreise wie im täglichen Verkehr mit andern heimisch zu machen. Der Staatsfefretär des Reichspostamts hat durch einen Erlaß an die Raiserlichen Oberpost= direktionen die Angehörigen der "Reichs-Post- und Eelegraphenberwaltung" aufgefordert, nach Kräften den Kampf gegen die entbehrlichen Fremdwörter zu unterstüßen. Sodann find noch das Königlich=Baberifche Staatsministerium des Innern, das Großberzoglich Badische Ministerium bes Innern, das Babifche Minifterium bes Großherzoglichen Saufes. der Justig und des Auswärtigen, das Herzogliche Staatsministerium von Sachsen-Meiningen, das Staatsministerium in Sachsen-Koburgs Gotha zu erwähnen, die durch besondere Erlasse den Kampf gegen die Fremdwörter unterstüßen. — So weit der Bericht der "Deutschen Barte". Bas uns betrifft, so freuen wir uns, daß die Deutschen in Amerika nicht gehalten sind, sich nach diesem "Kriegsaufrus" zu richten. Bichiger und nötiger würde uns ein Erlas erscheinen, daß man sich allerseits einer natürlichen, einsachen und durchsichtigen Sprache besbienen möchte.

Die Moral verlangt, daß auch in einem gerechten Bilferrecht. Kriege jede unnötige und zwedwidrige Grausamkeit bermieden werde. Dies treibt zu allerlei Verträgen und Bestimmungen des Bölkerrechts den Krieg betreffend. Ru demfelben Refultate führen auch Erwägungen des eigenen, wohlberstandenen Interesses eines friegführenden Bolles. Dr. Mar Suber sagte hierüber in einem Bortrag bor der Schweizes rischen Bereinigung für internationales Recht: "Schon die antiken Böller, Juden, Griechen und Römer, haben neben ihrem unerhört graufamen Kriegsrecht einen gebildeten Kriegsbrauch anerkannt gegenüber Bölkern, mit welchen sie in einer gewissen Kulturgemeinschaft itanden. Dieser Tatsache liegt die richtige Erkenntnis zugrunde, daß der Kampf mit Menschen, mit denen man nachher wieder in Beziehungen treten muß, nicht mit allen Mitteln geführt werden darf. Benn der Krieg die Fortsebung der Bolitik mit veränderten Mitteln ist — ein unzweifelhaft richtiger Sat —, so steht fest, daß der Krieg letten Endes den Bringipien der Bolitik unterworfen ift. daß der militärische Erfolg, insbesondere die einzelne Kriegshandlung, nicht für fich allein, sondern nur im Ausammenhang mit der Stellung des Staates nach dem Kriege bewertet werden darf. Und da wird man sich füglich fragen dürfen, ob die durch die Bölkerrechtsbrüche beim Gegner und bei den Neutralen geweckten, schwer austilgbaren Gefühle des Haffes und der Abneigung nicht in einem kraffen Dißverhältnis au den dem Feinde momentan augefügten Schädigungen stehen, und ob man sich nicht durch eine die Grenzen des rein Militäris schen ohne Not überschreitende Kriegführung viele und vielleicht vitale politische Möglichkeiten für die Rukunft verschliekt. Die Anbeter ber Macht und die Berächter des Bölkerrechts, welche die Rudfichtslofigkeit der Kriegführung zum Brinzip, geradezu zum Idol machen oder mit dienerhafter Gesinnung jede Brutalität nachträglich juristisch zu fundieren fich beeilen, werden vielleicht, sofern fie ehrlich find, zu der für fie besonders niederdrückenden Erkenntnis kommen: "C'est plus qu'un crime, c'est une faute." Auf die Dauer erweist sich das Rechte auch als das Vorteilhafte und das Unrechte als unverzeihliche Dummheit. Ber recht tut, der ist weise, wie die Zukunft lehren wird. Und wer unrecht tut, ift ein Narr, einerlei wie klug und schlau er selbst und andere temporar fein Sandeln finden mögen. F. B.

Ihren Meffenmartt auf der Söbe zu halten und ihm gelegentlich einen Aufschwung zu geben, dafür haben die Römlinge je und je nicht blok ein reges Interesse, sondern auch eine beneidenswerte Kindigkeit an den Tag gelegt. So haben denn auf Betreiben der Priefter bereits verschiedene katholische Vereine beschlossen, statt der Blumenspenden bei Begräbnissen Mekspenden einzuführen. Und das "Rath. Familienblatt" greift sofort den Gedanken auf und schreibt: "Ein Blumenstud koftet vielfach mehrere Dollars. Aft's auch ein Ausdruck freundlicher Gesinnung von seiten des Gebers, so hat doch der Tote rein nichts dabon. Dagegen ift es ebenso ein Zeichen der Freundschaft usw., wenn man den Angehörigen eine Karte sendet mit dem Inhalt: "Statt Blumenspenden lassen wir eine (oder mehrere) heilige Messen lefen.' Diese Rarten kann man bei der Leiche auflegen. In manchen Pfarreien ift dies durchgeführt und wird vom Pfarrer gefördert. Dabei ist erstaunlich, wie viele heilige Messen oft für eine arme Seele zustande kommen. meinen, Priefter follen diefe 3bee auf jede Beife forbern, weil fie echt katholisch und praktisch ift und so fehr zu Herzen spricht, daß bei etwas Belehrung und Aneiferung das katholische Bolk leicht dafür zu gewinnen ift. Jedenfalls wünsche ich sehnlich, daß die Lefer des "Familienblattes' den Gedanken zur Ausführung bringen. Die herren Rollegen bon der katholischen Presse tun gut, diesem Gedanken in ihren Blättern ebenfalls Raum zu geben und so ein Stud praktischen Katholizismus zu fördern." — "There's money in it", nict hier überzeugungsvoll ber frater dem confrater au. F. B.

Bapftvergötterung bei ber Chriftmeffe in ber Sigtina. Dicht an ber St. Vetersfirche zu Rom liegt die Sixtinische Rapelle, in welcher ber Papst in eigener Verson die Messe lieft. Besonders feierlich und ergreifend ift sie in der Christnacht. Gin Lichtmeer flutet durch den Raum, und Michelangelos Gestalten des Jungften Gerichts, welches die gange Nische einnimmt, scheinen geisterhaft hervorzutreten. Der Altar erftrahlt im Glanze seines Goldgerätes, ein hoher, schwerer Balbachin wölbt sich darüber. Da öffnen sich die Flügeltüren: die Schweizergarde in ihrer bunten, mittelalterlichen Tracht schreitet gemessenen Schrittes voran, während die Sänger oben auf der Galerie, verstedt hinter goldenem Gitter, die Hochmesse von Valestrina intonieren. Mönche und Geistliche folgen den Schweizern, dann tommt die hobe Sänfte mit dem Bapft, deffen Tiara taufenbfältig funkelt, riefige Geftalten tragen fie auf ihren Schultern; baneben gehen zu beiben Seiten je vier Monsignori im Purpurgewande mit weißem Umhang, mächtige weiße Straugenfederwedel schwingend, dann folgen die Rardinäle mit ihren langen Schleppen, die ihnen nachgetragen werden; Schweizer bilben den Schluß. Die Sänfte senkt fich. Der Papst schreitet die Stufen bes Altars hinauf bei mächtig brausender Musik; er hebt den schweren goldenen Becher. Alles kniet nieder und betet. Leife erklingt der Gesang: "Gelobt sei Jesus Christus!" So weit der Bericht. Es fehlt nur die Bemerkung, daß nach dem ganzen Kontext unter "Jesus Chrisstus" hier verstanden sein will sein jehiger angeblicher Stellvertreter auf Erden, Papst Benedikt XV. F. B.

Brivatestapaben gelten als "weiße Stlaverei". Das Bundes= geiet gegen "weike Sklaverei" wurde am 15. Nanuar bom Oberbundesgericht dahin ausgelegt, daß es den zwischenstaatlichen Transport von Frauen für jeden unmorglischen Amed verbietet. Das Gesetz trifft ebensowohl auf Brivatestapaden zu wie auf den Transport von Frauen, um fie auszunuben. In drei Teftfällen bestätigte ber bochfte Gerichtshof des Landes die Urteile gegen F. Drew Caminetti und Maury J. Diggs von Sacramento, Cal., und von L. T. Hand von Alva, Okla. Die gegen fie verhängten Freiheits= und Gelbstrafen werden in dreißig Tagen rechtsträftig. Die Entscheidung stammt von der Majorität des Oberbundesgerichts, die aus fünf Richtern bestand. Chefrichter Bhite und die Richter McRenna und Clarke fällten eine abweichende Ents Nach ihrer Ansicht beabsichtigte der Kongreß bei der Annahme des Mann-Gefetes im Jahre 1910 nur, den "Handel" in Frauen, nicht aber perfonliche Immoralität zu treffen. Richter McRepnolds, der mabrend des Verfahrens gegen Caminetti und Digas Generalanwalt war, beteiligte fich nicht an der Entscheidung. Majoritätsentscheidung wurde von Richter Dan berlefen. darin, daß der Kongreß vielleicht nur den "Handel" in Krauen und beren finanzielle Ausbeutung habe verhindern wollen, daß aber ber Bortlaut den Transport von Frauen "zu irgendwelchen unmoralischen Zweden" verbietet. Wenn das Gesetz nicht diesen Zwed hatte, so hätte der Kongreß es amendieren sollen. Unter keinen Umständen könne diese Amendierung als eine gerichtliche Kunktion betrachtet werden. Caminetti wurde zu achtzehn Monaten Gefängnis und \$1600 Strafe berurteilt, Diggs zu zwei Sahren Gefängnis und \$2000 Strafe und hans zu zwei Jahren Gefängnis. ₹. B.

Bur Biberlegung ber Evolutionslehre. In einem Pamphlet D. Q. S. Repfers, in der er die an Wellhausen orientierte Schrift Dr. F. B. Babes (Professor am Pacific Theological Seminary in Berkelen, Cal.), The Old Testament in the Light of To-day, einer Kritik unterzieht, lefen wir: "Go back in the annals of almost all the nations of the earth — those that have any annals and have left any archaeological remains - and what do you find? Evidences of a high civilization. Note what is being found in Egypt, Babylonia, Palestine, Pyramids, palaces, aqueducts, towers, monuments, cuneiform tablets, legal codes, - all these bear testimony that nations long before the historic period began outside of the Bible were wonderfully advanced in the arts of enlightenment. Even in Turkestan recent explorations have unearthed the remains of great cities, with their telltale evidences of a marvelous ancient civilization. The same kind of discoveries have been made among the ruins of the Aztecs of Mexico, the Toltecs of Central America, and the Incas of Peru. Some of us can remember how Wendell Phillips was wont to thrill us with his lecture on 'The Lost Arts.' Some of the arts of these ancient civilizations are 'lost' even to the present day. Therefore we maintain that the story of nations, so far as it can be traced by both history and archaeology, does not point to a period of primeval savagery, but the reverse. And that fact invalidates the theory of The like is true of the history of religion. It is a wellknown fact, brought out by Max Muller, Orr, and many other writers, that the further back you trace most of the ethnic religions, the more nearly they approach to pure monotheism. The discovery of the Egyptian Book of the Dead, the most ancient bit of Egyptian literature yet found, corroborates this statement, for it shows that the most ancient ritual of that nation asserted the view of only one A similar claim can be upheld for the religions of India, China, and Persia. The evolutionists often aver that the primitive religion of mankind was fetishism or animism. This cannot be proved. There is not one example on record of a nation that has evolved by its own efforts from animism through polytheism to monotheism." "We have shown that the history of nations, their civilizations and religions, disprove the hypothesis of evolution. does human biography. In Greece most of the truly great men came too soon for the theory of evolution. Homer, who flourished about 1000 B.C., had no contemporaries or successors who were his equals in epic poetry. And there is Pericles, the greatest in statesmanship; Euripides, in tragic poetry; Phidias, in sculpture; Demosthenes, in oratory; and that triumvirate of philosophers, Socrates, Plato, and Aristotle, — all of them came prematurely, and so do not fit into the evolution hypothesis; for they were born, lived, wrought, and died without leaving successors who were their equals. The same may be said of Rome with her Cicero, Seneca, and Marcus Aurelius. Other nations gave the world its Shakespeare, Milton, Goethe, Schiller, Washington, and Lincoln long before the strategic moment had come to prove the pet theory of the day to be a verified hypothesis. Human history is a rather recalcitrant pupil in the school of evolution. interesting to note that Biblical history follows in this respect the same régime as secular history. Here and there recur conspicuous characters as beacon lights for the rest of the world, standing almost alone in the sphere of spirituality - Enoch, Abraham, Moses, David. Isaiah; then in the New Testament Christ came 'in the fulness of time' according to the divine plan, but, if evolution is true, very much out of season. In this respect Biblical and secular history coincide — they do not display a uniform progressive process, but exhibit individuals who stand head and shoulders above their 'contemporaries, and describe alternating periods of civil and religious advance and decline." — Kann man aber die Bibel mit ihren ershabenen Lehren nicht erklären durch Evolution, so bleibt als andere Alternative nur die Offenbarung. Dabei erklärt sich ganz von selbst die Degeneration der Böller und ihrer Religionen aus der Sünde, wie sie in ihren alles zersetzenden Wirkungen heute noch der ganzen Welt als Tatsache vor Augen liegt.

Lyndmorbe in 1916. R. R. Morton bom Tuskegee Institute idircibt: "I find, according to records kept by Monroe N. Work, head of the division of records and research of the Tuskegee Institute, that in 1916 there have been 54 lynchings. Of those lynched, 50 were negroes and 4 were whites. This is four less negroes and nine less whites than were put to death in 1915, when the record was 54 negroes and 13 whites. Included in the record are three women. Fourteen. or more than one-fourth of the total lynchings, occurred in the State of Georgia. Of those put to death, 42, or 77 per cent. of the total, were charged with offenses other than rape. The charges for which whites were lynched were murder, 3; suspected of cutting a woman, 1 (a Mexican). The charges for which negroes were put to death were: Attempted rape, 9; killing officers of the law, 10; murder, 7; hog stealing, and assisting another person to escape, 6; wounding officers of the law, 4; rape, 3; insult, 2. For each of the following offenses one person was put to death: Slapping boy; robbing store; brushing against girl on street; assisting his son to escape; entering a house for robbery; defending her son, who, in defense of mother, killed man; fatally wounding a man with whom he had quarreled; speaking against mob in act of putting a man to death; attacking a man and wife with club. Lynchings occurred in the following States: Alabama, 1; Arkansas, 4; Florida, 8; Georgia, 14; Kan-8as, 1; Kentucky, 2; Louisiana, 2; Mississippi, 1; Missouri, 1; North Carolina, 2: Oklahoma, 4: South Carolina, 2: Tennessee, 3: Texas, 9." — Wir Amerikaner predigen gerne andern Nationen Humanität und brüften uns mit unserer Liebe, Gerechtigkeit und andern Wo gibt es aber in der Welt ein zivilisiertes Bolt, vor dem wir nicht unser Antlit verhüllen müssen, wenn wir an die barbas rischen Lynchmorde benken, die sich Jahr für Jahr wiederholen, ohne daß unsere Regierung bagegen ernstliche Schritte getan hätte?

Ebison und die Dede Mosis. Die hiesige Post-Dispatch berichtet aus New York: "The Rev. Adams, pastor of St. Andrew's Methodist Episcopal Church, who read from his pulpit answers to the question, What are the greatest safeguards against temptation? has received the reply of Edison, which was delayed. Edison said: I cannot answer the question contained in your favor of the 5th inst., as I have never had any experience in such matters. I have never had time, not even five minutes, to be tempted to do anything against the moral law, civil law, or any law whatever. If I were to hazard

a guess as to what young people should do to avoid temptation, it would be to get a job and work at it so hard that temptation would not exist for them.'" Müßiggang ist aller Laster Anfang. Arbeiten bewahrt in der Regel bor Saufen, Stehlen und grober Unzucht. Das ift die Bahrheit in den ftolzen Borten Edisons. Zugleich verrät er aber mit seiner Behauptung, nie das Moralgeset übertreten zu haben, eine Blindheit, wie fie felbst unter Beiben und verblendeten Pharifäern felten ift. Bekannt ift, wie Edison wiederholt vor der ganzen Welt seinen Hochmut, seine Einbildung, seinen Wissensstolz, seinen groben Unglauben und sein wegwerfendes Urteil über das Christentum und die Bibel zur Schau getragen hat. Und diefer blinde und berkehrte Mensch behauptet nun, daß er nie das Moralgeset übertreten habel Edison hat die Dede Mosis vor den Augen und hält nur noch die gröbsten Laster für übertretungen des Gesetses. Und das wird auch nicht eher anders werden, bis Gott felber ihm mit der Majeftät feiner Heiligkeit und Gerechtigkeit in die Augen blist. Ein trauriges Schlag= licht fällt dabei auf den Methobistenpastor, der zur Schmach Christi, ber Bibel und ber Rirche und zur Verführung feiner eigenen Gemeinde fich Belehrung holt von einem solchen tugendstolzen Pharifäer und ausgesprochenen Feind des Christentums, wie Edison es ift.

Meffung geiftigen Gefchehens. Wohl vielfach im Interesse einer materialistischen Philosophie haben Psychologen aus der Schule Bundts fich mit großem Gifer auch damit befakt, die relative Geschwindigkeit der Gedankenabfolge festzustellen. An vielen Universitäten in der Belt befinden sich jeht ausgedehnte psychologische Laboratorien (in Harvard durch die Bemühungen des fürglich verstorbenen Münfterberg bereits 34 Zimmer) mit allerlei Vorrichtungen zu obigen und ähnlichen Zweden. Selbstverständlich ist man nicht wenig stolz auf diese moderne Errungenschaft. Gin Pfycholog ichreibt: "Im Altertum galt es als unumftögliche Wahrheit, daß der Gedanke schneller als der Blit fei. Erft in unsern Tagen hat man gewagt, die zeitliche Meffung geiftigen Geschens zu Man hat dabei festgestellt, daß auch verhältnismäßig einfache Bewuftfeinsvorgänge fich bei weitem nicht mit der Gefdwindigfeit elettrischer Bellen meffen können. Dauert boch felbst die einfachste Willenshandlung eine zehntel Sekunde. Interessant ist die Frage, wie schnell fich an einen Gebanken ein neuer anschließt. Der einfachfte Beg, bies au entscheiden, scheint ber au fein, bei einer längeren Rebe bie Gefamtzeit zu meffen, fodann die in der Rede enthaltenen Borftellungen zu gählen und zu berechnen, wiebiel Zeit auf die einzelne Borftellung entfällt. Rum Liele führt aber biefe Beife nicht, wenn man Bergleiche gieben will g. B. zwischen Rindern verschiedenen Alters, Geschlechts und Rasse. Zu diesem Awecke hat man einen Apparat konstruiert, der eingelne gedruckte Börter in der Beife darbietet, daß im Augenblick bes Erscheinens eines solchen Reizwortes ein elettrischer Strom gefchloffen wird, der die Zeiger einer Sekundenuhr in Bewegung fest. Sobald

die Versuchsverson, die natürlich vorher entsprechend instrujert ist, das ihr dabei einfallende neue Wort gegen die Scheibe eines andern Appa-· tates, eines sogenannten Schallschlüssels, spricht, wird der Strom geöffnet, und der Zeiger der Uhr bleibt stehen. Damit ist die Geschwindigkeit des Gedankenflusses gemessen, genau bis auf tausendstel Sekunden." Daß das menschliche Denken diskursiv verläuft und von Bunkt zu Punkt voranschreitet, das wußte man im Altertum ebensogut wie heute. erkennen, wie Luther faate, nacheinander, der Länge nach, während Gott ber Breite nach mit einem Blid alles überschaut. Auch ift es eine Selbsttäuschung, wenn die experimentellen Asphologen meinen, festgeftellt zu haben, wie schnell der Geist von einem Gedanken zum andern gelangen könne. Bas fie feststellen (?), ist ja nur dies, wie lange es dauert, bis ein Menich nach einem ihm gegebenen Worte ein aweites auszusprechen vermag, also wie lange es dauert, um eine Reihe von Rerben- und Mustelbewegungen auszulösen. über die Tätigkeit der Seele felbst und ihren Gedankenfluß ist damit aber, genau besehen, auch nicht der allergeringste Aufschluß gegeben.

Rinberarmut beutider Beamter. Bei der Behandlung bevölkes rungspolitischer Fragen wird neuerdings in Deutschland besonders die auffällige Kinderarmut der deutschen Beamtenschaft geltend gemacht. Ergab sich boch nach einer Statistik über ben Kamilienstand ber Boftbeamten vom Nahre 1912 eine Durchschnittskinderzahl von nur 2.4 für die unteren, 1.8 für die mittleren und 1.7 für die höheren Beamten. Die unteren Beamten stehen hiernach genau mit Frankreich auf einer Stufe. Da die Durchschnittszahl der auf jede She in Deutschland entfallenden Kinder 3.6 beträgt, gibt die Kinderarmut der Beamten ftark au denken. Der Grund liegt vor allen Dingen in der langen Borbereitungszeit. Denn erst mit 27 bis 30 Jahren gelangt heute ber Beamte frühestens zu einer festen Anstellung, und bas Mindefteinkommen der Stelle, das ihm bann auftebt, ift fo gering, daß es aur Ernährung einer Familie, wenn kein Vermögen vorhanden ift, nicht ausreicht. Die Bestrebungen der Beamten, früher fest angestellt zu werden und in der Reit, wenn die Arbeitstraft am stärksten ist, ein höheres Einkommen zu beziehen, verdienen deshalb — wie im Organ des "Berbandes Deutscher Beamtenvereine" ausgeführt wird — im allgemeinen und ftaatlichen Interesse durchaus Beachtung und Förderung.

Religion in Japan. Es gibt im Lande des Mikado keine eigentsliche Staatsreligion. Die drei verbreitetsten Religionsformen, der Schintoismus, der Buddhismus und die mehr philosophische als religiöse Lehre des Konfutse, haben volle Gleichberechtigung und greisen zudem in ihren gottesdienstlichen Außerungen vielsach ineinander über, so daß sie kaum noch auseinanderzuhalten sind. Kein Wunder, daß es für den Fremden schwierig ist, sich in dem Wirrwarr der religiösen Anschauungen und der damit zusammenhängenden Bräuche des japanischen Volkes zurechtzusinden. Früher war der Schintoismus, eine Verquickung von

Naturgeister= und Ahnenverehrung, Staatsreligion, da er der göttlichen Verehrung des Mikado Vorschub leistete. Doch wurde er mehr und mehr burch den Buddhismus beeinfluft, der um 550 n. Chr. in Japan Burzel faßte, sich rasch ausbreitete, aber auch seinerseits bon ber Schintoreligion wesentlich umgestaltet wurde, so daß von der Lehre Buddhas faft nichts mehr zu bemerken ist. Die Morallebre des dinesischen Beisen Konfutse bat ihre Anhänger nur in den gebildeten Rreisen. Rennzeichnend für den Standpunkt, den der Durchschnittsjapaner religiöfen Dingen gegenüber einnimmt, ist das japanische Sprichwort: "Man kann auch zum Ropfe einer Sardelle beten; es tommt nur auf ben Glauben an." Im Bolke felbit ift man fich über Sinn und Urfprung biefes ober jenes religiösen Brauches oft böllig im unklaren. Man übt ihn, weil es "immer so war". Dazu gehört auch die Mikoshiprozession, die man bäufig in Raban au seben bekommt. Der Mitoshi ift ein heiliger Schrein, das Modell eines Schintotempels, schimmernd von rotem und schwarzem Lad, mit hohem, geschweiftem Dach, reichlicher Metallverzierung und umgeben von einem Hofraum, durch dessen Umgäunung an den vier Seiten die carafteristischen Toreingänge der Schintotempel führen, die sogenannten Torii, aus je zwei rotbemalten Holzpfosten mit beiderseits überragenden Querbalten bestehend. Auf dem Dache thront die aus Rupfer gebildete Figur des symbolischen Vogels Greif. Für gewöhnlich befindet sich der Mikoshi im Innern seines Tempels; an gewissen festlichen Tagen aber wird er in feierlicher Brozession von jungen, stämmigen Männern, die sich baburch einen besonderen Segen von der betreffenden Gottheit zu erwirken hoffen, unter feierlichen Gefängen burch die Strafen ins Freie getragen. Das Ziel der Prozession ift das Meer, ein See oder Fluf, in deren Waffer man mit dem bermeintlichen Sit der Gottheit so weit als möglich hineingeht. Darauf wird der Mikoshi wieder zu feinem Tempel zurückgetragen. R. B.

# Literatur.

### Im Concordia Publishing House, St. Louis, Mo., ift erschienen:

1. Spnobalbericht bes Joma-Diftrifts mit einer Arbeit von P. Th. Sansfen über bas Thema: ",Mofes hat von mir gefchrieben', ober: Die Sauptweiß= fagungen von Chrifto in ben fünf Buchern Mofis." (17 Cts.)

2. Synobalbericht bes California= und Revada= Diftritts mit einem Referat über bas Thema: "Bas fteht ber Bereinigung ber lutherischen Synoben Ame= ritas im Bege?" (25 Cts.)

3. Proceedings of the Third Convention of the English District of the Missouri Synod mit einem Referat von Brof. S. B. Semmeter über "The Father-hood of God and the Brotherhood of Man". (17 Ets.)

Introduction to Lutheran Symbolics. By J. L. Neve, D. D. With Contributions by G. J. Fritschel, D. D. Heer Printing Co., Columbus, O. \$1.75.

Diefe Schrift bietet eine hiftorische, exegetische und bogmatische Bearbeitung ber ötumenischen und spezifisch lutherischen Symbole. 3m Bergleich mit ben übrigen lutherischen Symbolen wird nur die Augustana aussührlicher behandelt. Obwohl wir bei der Lettütre gar manche Fragezeichen sprachlicher, historischer und insonderheit dogmatischer Natur zu jetzen uns genötigt sahen, so zeigt doch auch diese Einseitung, wenn sie anders als repräsentativ für die Generalspnode gelten sann, daß man dort nicht geringe Fortschritte in konfessioneller Richtung gemacht hat. Wir freuen uns über Schriften wie die vorliegende, denn sie zeugen von dem zunehmenden Interesse an den lutherischen Symbolen in der lutherischen Arche Amerikas. Wie aber die beste Weise, die Schrift zu studieren, nicht etwa die ist, daß man endloß Kommentare wälzt, sondern daß man die Schrift selber ließt, ausmertsam ließt, immer wieder liest: so kommt auch beim Studium der Symbole das meiste heraus nicht durch das Lesen von allerlei Schriften über diesselben, sondern dadurch, daß man sich mit eistigem Studium über die Symbole selber hermacht. Auch von den lutherischen Betenntnissen gilt daß Wort: Richt große Gelehrsamseit und allerlei historische Detailkenntnisse sieh derselben. F. B.

SELECTED SERMONS AND ADDRESSES. By the Late S. A. Ort, D. D., LL. D. A Memorial Volume Issued by Some of His Devoted Friends and Admirers. The German Literary Board, Burlington, Iowa. \$1.50.

Reben einer Borrede von Stafford, einem Borwort von L. S. Rehser, einer Einleitung von Bauslin, einer turzen Lebensbeschreibung, ebenfalls von Bauslin, und etlichen Urteilen aus der Generalspnobe über die Bedeutung D. Orts dietet dieser mit dem Bilde D. Orts geschmüdte Band von 310 Seiten 1. Predigten mit solgenden überschriften: Jesus Only. The Name above Every Name. The Preaching of Christ Crucified. The Only Source of Life. The Church of the Living God. The Christian's Vocation. Proving Oneself. Gratitude and Courage; 2. Lehradhandlungen: Justifying Faith. What is Offered and Consessed in Grace. Destiny of the Physical. The Lutheran Church and the Augsburg Confession. Changing a Confession. The Ground and Hope of Lutheran Unity. Pietism; 3. Baktasaureafsreden: The Twentieth Century. The Problem of Human Life. Life's True Ideal. The Greatest Need; 4. Horträge: Martin Luther. Philip Melanchthon. Gustavus Adolphus; 5. Gelegenheitsreden: The Supremacy of the Moral. Why You are Here. Your Life Plan. Current Thought. Agnosko, I Don't Know. The Great Problem. — D. Ort hat in der Generalspnobe sich dem Standpuntt der Ronserbativen genähert, die sich je länger, je mehr von dem Wert der früher sogut wie allgemein von Generalspnodischen desadouierten Ronsordienformel überzeugt haben. Bauslin berichtet, wie D. Ort bei einer Gelegenheit vor etsichen Studenten erklärte: "Boys, the longer I live and study, the more assured I seel that in this book [Book of Concord] we have a system of theology so Biblical and well stated that it needs no revision." Bon allem Melandsthonianismus hat sich sieden auch D. Ort nicht steigemacht. Wir haben nicht den Eindrud gewonnen, daß er ein rechtes, volles Verkändnis sür die lutherische Knadenschafte hatte. Auch ist seine Behandlung theologischer Fragen mehr eine philosophische als schlicht biblische.

The International Standard Bible Encyclopaedia. Chicago: The Howard-Severance Co. 5 Bände, 3541 Seiten  $7\frac{1}{2}\times10\frac{1}{2}$ , in Leinwand mit Goldtitel und Decelberzierung gebunden. Preis: \$30.00.

Bor einiger Zeit schrieb ber bekannte amerikanische Gelehrte und Apologet, G. F. Bright vom Oberlin College, der Herausgeber der in ihrem 86. Jahr erschienenden konservativen theologischen Zeitschrift Bibliotheca Kacra, von diesem neuen Bibeswärterbuch: "The psychological moment has arrived for the friends of the Bible to take courage and go forward. A new generation of young scholars has arisen to defend the Bible from the attacks of the destructive critics who have been undermining the faith of the Church for the last twenty-sive years. A new Bible Encyclopedia in five volumes, edited by that staunch conservative scholar Dr. James Orr, with the aid of a host of able and trustworthy coadjutors, has just come on the market,

providing an arsenal in which all can furnish themselves with the most effective weapons with which to withstand the enemies of revealed truth." Rachdem wir biefes Bert mehr als brei Monate bei unserer täglichen Berufs= arbeit häufig ju Rate gezogen und es auch sonft in Artifeln, die nicht unmittel-bar in unsere Berufsarbeit einschlagen, geprüft haben, tönnen wir zwar Brights Empsehlung nicht uneingeschränkt zu ber unsrigen machen, muffen aber auch sagen, daß das Wert eine beachtenswerte Erscheinung auf dem theologischen Büchermartt ift und beshalb auch eine etwas eingehendere Befprechung an Diefer Stelle rechtfertigt. Es ift ja an biblifchen Borterbuchern fein Mangel. Die alteren Berte übergebend, halten wir bes verdienftvollen Gelehrten G. B. Winer "Bibli= fches Realwörterbuch" immer noch für ein im gangen treffliches Wert, bas in maßigem Umfang zu einem billigen Breife fehr viel bietet. Deutzutage, im Beit= alter ber Spezialifierung, tonnte ein folches Bert, wie G. Preufchen richtig urteilt, taum "noch bon einem einzelnen geschrieben werben". (Beitschrift fur bie neuteftamentliche Wiffenschaft 1, 14.) Die größeren theologifchen Rachichlagemerte, wie Sauds "Realengnflopabie für protestantifche Theologie und Rirche", enthalten, ebenso wie die befannte amerifanische Bearbeitung dieses Wertes, die Schaff-Herzog Encyclopedia of Religious Knowledge, naturgemäß auch alle in ein Bibelmorterbuch einschlagenden Artifel. Aber jeder weiß, daß die genannten umfaffenden Werte bon febr berichiebenen Theologen bearbeitet worden und in den biblisch-fritischen Artikeln häusig links gerichtet find. Singegen behandelt Meusels sehr reichhaltiges "Rirchliches Handleriton" diese Materien vom positiben Standpuntte aus, und wir empfehlen dieses Wert gern solchen, die ein nicht zu tostspieliges und doch allseitiges Nachschlagewert bestgen möchten. Das schön aussestattete "Handwörterbuch des Biblischen Altertums" von Riehm, das Calwer gefattere "ganoborterbug des Stolligen Altertums" den Riegin, das Caliber "Biblellexikon" und andere ähnliche Werke kennen wir nicht so genau aus eigenem Gebrauch. Auch in der englischen Sprache ist kein Mangel an solchen Werken. Die mancherlei "Bible Dictionaries" haben jedes ihre Borzüge und Mängel; als ein recht brauchbares Werk kleineren Umfangs nennen wir "A Dictionary of the Bible" von dem Princetoner Professor. D. Davis. Die größeren weitz verbreiteten Werke, die man auch in jeder größeren öffentlichen Bibliothek sieder tonnen nur mit rechter Borficht gebraucht werben. Die Encyclopedia Biblioa vertritt die extremfte Bibelfritit, die fich benten lagt, wie bas auch von bem Saupt= leiter des Unternehmens, bem berftorbenen raditalen Oxforder Profeffor Chenne, nicht anders zu erwarten mar, und haftings Dictionary of the Bible foute amar im Gegenfat ju biefem Berte pofitiver fein ober wenigftens einen bermittelnben Standpunkt vertreten, kommt aber auch häusig zu ganz negativen Resultaten. Da erscheint nun dieses große neue Wert mit dem Anspruch, besonders gegenzüber der destruktiven Bibelkritif unserer Tage bei strenger Wissenschaftlichkeit den Standpunkt "of a reasonable conservatism" (S. VIII) zu vertreten. Und das ist in der Tat der Fall, und darum bildet das Wert eine erfreuliche Erscheis nung. Es ift freilich nicht ein burch und burch orthodoges Wert - bie meiften Mitarbeiter gehören ber reformierten Kirche an —, es macht, wie wir unten zeigen werben, Zugeständniffe, die man nicht machen darf, und fordert darum in der Wahrheit gegründete theologische Leser, namentlich in den dogmatischen Ausführungen. Aber wer einen Einblid hat in den modernetheologischen Betrieb uusjuhrungen. Aber wer einen Eindlich hat in den modern theologischen vertred und in das, was heutzutage in allen Aulturländern über die Bibel in wissenschaftlichen und populären Werken und Zeitschriften gesagt wird, wird sich freuen, daß ein auf der Höbe der Zeit stehendes Wert von positiv gerichteten Gelehrten bearbeitet worden ist. Es vertritt den Standpunkt nicht des Rationalismus und Raturalismus, sondern des Offenbarungsglaubens, "which reverently accepts a true revelation of God in the history of Israel and in Christ" (S. VIII).

Das Wert ist so zustande gekommen. "General and Consulting Editor" war Professor Orr vom United Free Church College in Glasgow, einer der bekanntesten positiven schottischen Theologen ber Reuzeit, ber freilich die Bollsendung bes Werkes nicht mehr erlebt hat. Ihm zur Seite ftanden als Associate Editors Dr. Mulins, der Präsident bes baptiftischen Southern Theological Seminary in Louisville, Ry., und Dr. Rulfen, Bifchof ber Methobiftentirche, bis vor turgem in ber Schweiz ftationiert. Managing Editor mar Dr. Ebans von Cincinnati, ein tongregationalifitider Prediger. Diefe haben bas Bert geblant und die Bearbeitung ber einzelnen Artitel nabezu 200 Mitarbeitern zugewiefen, Die mabrend ber letten fechs Jahre baran gearbeitet haben. Mehr als 100 biefer

Mitarbeiter stammen aus den Bereinigten Staaten, etwa 60 aus Europa, die übrigen aus Canada, Sprien, Indien, Australien und andern Ländern. Diese Mitarbeiter gehören den verschiedensten Kirchengemeinschaften an: den Baptisten, Rethodisten, Epistopalen, Preshhterianern, Kongregationalisten, Autheranern und andern; auch einige jüdische Gelehrte sind beteiligt. In dieser Weise wollte man such einige jüdische Gelehrte sind beteiligt. In dieser Weise wollte man such eine einen internationalen Charakter gewinnen und die verschiedenen Kichengemeinschaften dasur interessieren. Eine ganze Anzahl der Mitarbeiter sind Gelehrte von internationalem Auf, viele sind Prossession an Universitäten, Seminaren und Colleges. Zeder Artikel, der 100 Worte und darüber umfaßt, ist von dem Verfasser unterzeichnet. Östers ist derselbe Gegenstand von mehreren Bersassen behandelt, um den der Kritsel über Argassen der Archenden Critician schaften entgegenzukommen, so die Artikel über Taufe, Abendmahl, Criticism of the Bible. Wir nennen einige der bekanntesten Namen: die Affyriologen Clay von Jale, Sapce von Oxford, Ungnad von Zena, den Alttestamentler Log von Erlangen, Goodspeed von der Chicago University, eine Autorität auf dem Bebiet bes biblifchen und patriftifchen Griechischen, ben befannten Dogmatiter Barfield von Brinceton, ben unermublichen Betampfer ber Wellhaufenschen Schule, Pfarrer Möller in Wittenberg, ben gelehrten Sebraiften Strad in Berlin, ben verftorbenen Exegeten v. Orelli in Basel, ben Philosophen Benley von Ann Arbor, ben scharffinnigen jubischen Juriften Wiener in London, ben Reuteftamentler Robertson in Louisville, ben berühmten Archaologen Ramfay von Glas-Bon Lutheranern bemerten wir Bauslin bon ber Generalfpnobe, Jacobs und Berberbing bom General Council, Schobbe bon ber Ohiofnnobe, Dau bon unjeter Synobe. — Und nun die Behandlung. Zuerst muß betont werden, daß des Berzeichnis der behandelten Gegenstände sehr reichhaltig ist. Der Anspruch, den daß Borwort erhebt, erscheint berechtigt: "It has been the design of the Editors that every word in the Bible and the Apocrypha having a distinct Scriptural meaning should appear in this work; and also that all the doctrines of the Bible, the principal terms of Biblical criticism and related subjects of professe history biography, geography, social life of the lated subjects of profane history, biography, geography, social life of the peoples, and the industries, sciences, literature, etc., should be included and given proper treatment. A much greater number of words and subjects are defined and treated in this Encyclopedia than in any other work of its kind, as will be seen by comparison." (S.X.) Wir haben bis jest kein Stichwort vergeblich gesucht. Ganz besonders interessant und eingehend sind alle archäologischen Gegenstände behandelt, und was die zahlreichen neueren Forschungen und Ausgrabungen in bezug auf die Bibel zutage gefördert haben, ist hier in apologetischem Interesse Verkelten. Dies ist wohl die färkste Seite des gangen Bertes. Die langeren Artitel find burch Ginteilung in Baragraphen mit fettgebrudten Stichworten fehr überfichtlich gestaltet und ermöglichen ein rafches Finden beffen, was man fucht. Bir greifen einige Artitel heraus. Der Artitel über die Apostelgeschichte ftammt von Dr. Robertson, betont nachbrudlich mobern= fritischen Zerftüdungsbersuchen gegenüber die Sinheit des Werkes, die Berfasserschaft von Lutas dem Arzt, die Entstehung in der apostolischen Zeit, den emisnenten geschichtlichen Wert und schließt mit einer guten Analyse des Buches (S. 39–48). Der Pentatcuch ist von dem engländischen Juristen H. Wiener berabfatt und ift, wie alle Bucher und Artitel besfelben, befonders gegen bie Entwidlungshopothefe ber Schule Graf=Bellhaufens gerichtet mit guten apolo= getischen Ausführungen, ohne bag wir barum allen Ginzelheiten zustimmen tonneten (S. 2298-2312). Das Eftherbuch ift bon bem befannten Berfaffer ber auch ins Deutsche übersetten Modern Discoveries and the Bible, 3. Urqubart, ber= abfaßt, ertennt rudhaltlos bie Ranonigität bes hart angegriffenen Buches an und bringt wertvolle außerbiblifche Beftätigungen ber Gefchichte besselben; boch hat ber Berfaffer, wenn er meint, "that Luther headed the attack", nicht beachtet, daß bei Luthers Urteilen über das Eftherbuch immer in Betracht gezogen werden muß, daß biefer bas in ber lateinischen Bibel mit apotrophischen Beftanbteilen bermischte und in der griechischen Bibel sogar mit einem apotrophischen Kapitel beginnende Buch im Auge hatte (S. 1000—1009). Vom 1. Petribrief urteilt der verstorbene Prof. Moorehead vom Xenia Theological Seminary so: "The genuineness and authenticity of the First Epistle are above suspicion. . . . Everything in the Epistle points to the time of Nero, 64 A. D." (S. 2352 f.), und berteibigt auch trefflich ben 2. Betribrief. über bie neueren Papprusfunde

orientiert anschaulich mit guten Abbildungen Brof. Goodspeeb (S. 2238—2242), über die Hammurabi-stele in gleicher Beise Prof. Ungnad (S. 1327—1332). Der Artitel über ICsus Chriftus umfaßt 44 Seiten, ift bon Dr. Orr selbst gefcrieben und befennt ohne Ginfcrantung die Jungfrauengeburt und die Auf= erstehungstatsache, sagt aber auch manches, was nicht richtig ift. Aber "Baptism" werben brei Artifet bargeboten, "The Baptist Interpretation" von Brof. Kobertsfon, "The Non-Immersionist View" von dem verstorbenen Kirchenhistoriter Linds jay in Glasgow, "The Lutheran Doctrine" von unsern geschätzten Kollegen Prof. Dau. über "Baptismal Regeneration" schreibt Prof. Orr selbst, ganz reformiert: "Baptism is the symbol of a cleansing from sin and renewal by God's Spirit, but not the agency effecting that renewal, even instrumentally" (S. 397). Dr. Bishop stellt "The Anglican (High-Church) Doctrine" dar, Pros. Dau "The Lutheran Doctrine". über das Abendmahl sinden fich vier Artitel, erft ein allgemeiner Artitel von bem Spiftopalen Dr. Gummen, pay ver Artitel, eth ein augemeiner Artitel von dem Spiziopalen Dr. Gummeh, dann ein historischer von dem Preschyterianer Aros. Dosker, sierauf die "Lutheran Interpretation" von Pros. Dau und endlich ein Artitel über "The Belief and Practise of the Church of the Brethren (Dunkers)" von dem zu dieser Gemeinschaft gehörenden Dr. Aurh. Die drei Artitel Pros. Daus sind ausgezeichnet, turz, tlar, bestimmt, überzeugend; schade, daß ihrer nicht mehr sind! über "Criticism of the Bible" schreibt wieder Dr. Orr selbst und bringt seinen konservation bibesgläubigen Standpunst zum Ausdruck: dann folgt ein zweiter Artitel über "Criticism (the Graf-Wellhausen Hypothesis)" von Dr. Sochion vom Western Theological Seminary in Chicago, der olse die Lieersche Faston bom Western Theological Seminary in Chicago, her asso be liberale fritische Ansicht darstellt, dem aber solgende "editorial note" beigefügt ist: "The promoters of the *Encyclopaedia* are not to be understood as endorsing all the views set forth in Dr. Easton's article (see Criticism of the Bible). It was thought right, however, that in such a work of reference there should be given a full and adequate presentation of so popular a theory" (S. 760). Sehr wunschenswert ware auch ein zweiter Artikel über "Evolution" gewesen, benn ber hier dargebotene von Prof. Zenos vom McCormick Theological Semi-minary in Chicago vertritt ganz entschieden einen naturalistischen Standpunkt. Aber auch da findet fich eine "editorial note": "It will be understood that, while Professor Zenos has been asked and permitted to state his views on this question unreservedly, neither the publishers nor the editors are to be held as committed to all the opinions expressed" (S. 1049). So tons: ten wir noch eine gange Reihe Artitel turg befprechen; aber bas Gefagte mirb genügen, zu zeigen, daß, mabrend man in den bibefritischen, archäologischen und ähnlichen Materien sehr vieles und auch sehr Gutes findet, man bei andern Materien die Augen beim Gebrauche offen halten muß und sich durch den sonstigen rien die Augen beim Gebrauche offen halten muß und sich durch den sonstigen tonservativen Charatter des ganzen Wertes nicht täuschen lassen. — Endlich sein wort über die äußere Einrichtung gesagt. Das Wert ist zwar in fünf Bände zerteilt, aber fortlausend paginiert, was für das Zitteren sehr dezum ist. Der Druck ist vorzüglich, kompreß und doch sehr klar und durch die Answendung verschieden Typen sehr übersichtlich. Das gilt auch von den hebräischen und griechischen Lettern. Um Ende eines jeden längeren Artitels sinden sich Liteuratunachweise, dei jedem Stichwort wird auch die Aussprache angegeben. Eine besonders wertvolle Beigabe sind die zahlreichen guten Austrationen, von denen viele gerade für dieses Wert hergestellt worden sind. Das Wörterbuch schließt mit Seite 3159, dann solgt ein Berzeichnis der Mitarteierer General Insekten Werte besonders nötiges ausstührliches senkstandes Wegister: General Insekten mit Sette 3199, dann solgt ein Verzeichnis der Mittarbeiter und ein det einem solchen Werke besonders nötiges ausstührliches sechssaches Register: General Index (S. 3171—3406), Index of Seripture Texts (S. 3407—3447), of Hebrew and Aramaic Words (S. 3448—3501), of Greek Words (S. 3502—3506), of Illustrations (S. 3507—3527) und Index to the Atlas of the Lands of the Bible (S. 3528—3541) mit 16 Karten. Das Papier ist gut, der Eindand einsfach, geschmackoss, der Mitcheller Preiß? Wir hätten gern geschen, wern ein foldes tonferbatib gehaltenes Wert vielen erreichbar mare, aber größere Rach= ichlagemerte ftehen, mit Ausnahme bes Meufelichen Sandlegitons, burchmeg bod. jumal wenn fie in englischer prache berfaßt find. Und es muß auch gefagt mer= ben, bag man erft nach langerem Gebrauch erfennt, wie reichhaltig bas vorliegen be Bibelmörterbuch ift und barum auch im Berhaltnis ju bem, mas es bietet, nicht zu teuer.

# Rirdlid = Zeitgeschichtliches.

#### I. Amerika.

"Luther ober Zwingli?" Unter dieser überschrift druckt Lutheran Church Work and Observer (Generalignode) aus dem Reformed Church Mossonger teilweise einen Auffat Brof. Richards' ab, der sich mit der Frage beschäftigt, ob die Reformierten 1517 als den Anfang der Reformation feiern sollten. Ob Luther oder Awingli querft die evangelische Lehre gepredigt habe, sei eine Frage, über die sich lange disputieren lieke; jedenfalls aber muffe der Thesenanschlag als Ausgangspunkt der reformatorischen Beweaung angesehen werden. Dann aber fügt er als guter Reformierter hinzu — Richards ift nämlich Brofessor am reformierten Seminar in Lancaster, Ba. —: das durch, daß fie das Datum 1917 als Jubeljahr anerkenne, würde die reformierte Kirche "nicht ein Sota von der Gröke ihres ursprünglichen Rührers. Mrich Awinglis, abstreichen". über diese Anerkennung der Bedeutung des 31. Oftober ift nun ber Lutheran Church Work and Observer fo gerührt, daß er fic beeilt zu betonen, es babe auch vor der Reformation Reformatoren aegeben, die Luther den Weg bereitet bätten; vor allem habe auch Luther viele Mitarbeiter gehabt: "Luther had many colaborers also at the time of the Reformation, not only in Germany, but elsewhere, without whose assistance he never could have accomplished his great work", ohne box diese, wie er, eigentliche Kührer gewesen seien. Das ift historisch schief geredet. Awingli mar nicht ein "Mitarbeiter" Luthers. Bir führen als unberwerflichen Reugen Tichadert an. In seinem Bert "Entstehung der lutherifden und reformierten Kirchenlehre", 1910, beift es G. 230: "Eine Einigung der Schweizer mit der sächsisch-deutschen Reformation hat es von Anfang an überhaupt nicht gegeben; man sollte beshalb auch nicht von einer Erennung' beider fprechen; fie gingen nebeneinanber ber." S. 257: "Bahrend Luthers Geift faft gang Deutschland, bagu Stanbinavien und die Oftseeprovingen beberrichte, reicht der Einfluk des Rüricher Reformators nur auf die deutsche Nord-Schweiz und einige süddeutsche Städte, und felbst dieses Berhältnis mahrt nur die wenigen Jahre, bis es durch den Einfluß des übermächtigen Genius Calvins abgelöst wurde." Bon einer "colaboration" Awinglis mit Luther zu reben, beruht auf oberflächlicher Geschichtsauffaffung. Als sich ihre Pfade, burch ben unruhigen Geift Rarls stadt veranlakt, freuzten, gab es eine Kollision. G.

Daß die Reformierten das Jahr 1917 als Jubeljahr feiern, braucht uns nicht über die Art der Feier, die in diesen Gemeinschaften vorbereitet wird, zu täuschen. Man erkennt, daß Luthers Thesenanschlag den Beginn des Kampses mit dem Papsttum kennzeichnet. Doch bleibt deswegen den Resormierten Zwingli der Mann Gottes, durch den die neue Zeit einzgleitet wurde, und Calvin der größte Resormator. Die "Resormierte Kirchenzeitung" brachte am 30. Januar folgende Darstellung des historischen Hingli die Resormation in der Schweiz. Er ist der erste Bater und Bezgünder der resormierten Kirche. Auf seinen Schultern steht der größte aller Resormatoren, Johannes Calvin, welcher die Resormation zum Abschluß brachte. Der Heidelberger Katechismus ist die reise Frucht der ganzen Resor-

mation. Suldreich Awingli kam durch Gottes Gnade dazu, daß er die Bibel eifrig studierte. Das Bort Gottes wurde seines Rukes Leuchte und ein Licht auf seinem Bege. Dieses Bort Gottes, das da lebendig und fräftig und kein toter Buchstabe ift, setzte Awingli in den Stand, die Reformation herbeis auführen. Bo Gott redet in seinem Seiligtum, da fallen die Göten, da fallen die Arrtumer und Menschensabungen. (Bergleiche die 67 Thesen Awinglis.) Awingli ift Gottes Knecht, Gottes Reformator. Er fürchtet nicht bes Papftes gorn, er fürchtet fich nicht vor Menschen, er fürchtet Gott. Er nimmt nicht einen Teil der Offenbarung Gottes, sondern die ganze Offenbarung, die ganze Bibel, die ganze Bahrheit, und darum hat er die ganze Bahrheit, und seine Reformation ist grundlegend. Traurig sah es aus in der Christenheit vor vierhundert Jahren. Sündenvergebung, Ablaß, wurde mit Geld gekauft. Die Bibel war ein unbekanntes Buch. und Bolt lebten in Unwissenheit dabin. Große Sünden und Lafter waren im Schwange. Finsternis und Dunkel bebedte die Bölker. Es ging alles brunter und brüber. Die Menschen waren geistig und leiblich geknechtet. Da erbarmte sich Gott seiner armen Christenheit. Hulbreich Zwingli erichien auf dem Plan, und bis auf diesen Tag genießen wir die Segnungen ber Reformation. Die Bibel ift fast in jedermanns Händen. Die Kinder werden im Seidelberger Katechismus und in der Biblischen Geschichte und in der Bibel unterrichtet. Aber wiffen wir das auch au schätzen? wir mit der Reformation, die Gott gegeben hat, bekannt? warum wir reformiert find? Es ift ein Buchlein in unferm Berlagshaufe au haben, das uns erzählt, wie es vor vierhundert Jahren ausgesehen, und was Gott durch den großen Reformator Huldreich Zwingli ausgerichtet hat. Dieses Buchlein, betitelt "Awinglis Leben", sollte ein jeder, er mag jung ober alt sein, lefen. Dann wird man sehen, wie sehr wir Ursache haben, ein vierhundertjähriges Jubiläum zu feiern, und wie not es tut, daß wir uns und unsern Kindern die Segnungen der Reformation erhalten." Ift es nicht Reit, daß man die Redensart, die "ganze protestantische Christenheit" feire in diesem Jahre Luthers einzigartiges Verdienst um die Reformation der Kirche, aus der lutherischen Jubelliteratur verschwinden lätt?

Baptiftifches Urteil über Luther und fein Bert. Aus einem Artikel in der Baptist Quarterly Roview für das Jahr 1884 ftellen wir folgende Blütenlese über Luther und die lutherische Reformation zusammen (ber Verfaffer ift Brof. A. H. Newman): "Huebmaier", ber Biebertäufer und später Anhänger Aminglis, "made, with divine help, self-sacrificing Christians, Luther made self-indulgent Protestants. - Luther did not hold to the Biblical principle purely and consistently. The general effect of his preaching was not in the direction of personal religious experience, but rather of a dead faith and a blind assurance. - The preaching and writing of Luther were destructive and not constructive. - Temporal advantages furnished the chief motive of most of the [Lutheran] rulers (bagegen fagt der epistopale Historiker Burnet: "It cannot be denied that the Protestants proved their sincerity in their dealings with Cranmer's commission, such as became men of conscience, who were actuated by true principles, and not by maxims of policy"); "a thoroughly corrupt Christianity could not fail to be the result." Bon ben Biebertäufern wird geurteilt: "These men were the choicest fruit of the Protestant Revolution [!]. Luther and Zwingli had professed to make the Bible the supreme

and all-sufficient guide; these men demanded something more than outward profession. - [Luther] put himself at the head of a politico-religious movement, did not blush to hold out the most unworthy inducements to those whose alliance he would gain, and his arrogance was equaled only by his exceeding bitterness of spirit." In demfelben Jahrgang der Baptist Quarterly Review behandelt Rev. H. S. S. Tanlor das Thema: "Luther's Theology a Hindrance to the Reformation." Bir führen folgende bezeich: nenden Sätze an: "Whatever Luther did to obscure, pervert, or hinder the Gospel must recoil upon him with disaster to his reputation. - He was a destructionist rather than a constructionist. As a constructive theologian he was only able to realize in himself what he said of Erasmus: 'Erasmus knows very well how to expose error, but he knows not how to preach the truth.'—He persecuted with papal malevolence [!] those of his fellow-Protestants [?!] who sought to realize in full the true principles of the Reformation. - At the most critical juncture of his times Luther's faith failed him; he did not sufficiently credit the piety and intelligence of his dissenting brethren. - Like Lot's wife, Lutheranism, fleeing from Rome, paused to look back, and was changed into an immovable pillar, - a landmark indeed upon the fields of history, but no longer capable of heroic, fruitful action. - So Lutheranism was neither able to appropriate the divine wisdom of the Scriptures nor the purely human wisdom of organized Jesuitism, and has now fallen into a state of comparative desuetude. Luther as a positive theologian was something worse than a failure - he cumbered, and still cumbers, the ground." (Das lette eine Anspielung auf das Gleichnis vom unfruchtbaren Feigenbaum: "Bas hindert er das Land?") She wir die Baptisten au den Leuten rechnen dürfen, auf beren Mitwirken bei einer "allgemeinen protestantischen" Feier des Reformationsjubiläums zu rechnen wäre, muffen wir abwarten, ob sie ihre Anschauungen seit dem Lutherjubiläum von 1883 revidiert haben. Viel= leicht hat der religiose Indifferentismus bei ben Baptisten seitbem genügende Fortschritte gemacht, um ein gemeinschaftliches Feiern ausammen mit (indifferentistischen) Lutheranern in den Bereich der Möglichkeit zu bringen.

über einen beständig zunehmenden Bredigermangel wird im "Apologeten", dem Oraan der deutschen Methodisten unsers Landes, geklagt. die englische Methodistenkirche leidet unter ungenügender Rahl von Kandidaten für das Predigtamt, aber die deutschen Gemeinden sind durch das Whiterben alter Paftoren, für die sich kein Ersat findet, geradezu in ihrer Existeng bedrobt. Nicht nur können keine neuen Kelder in Angriff genommen werden, sondern die gahl der jährlich ausgebildeten Kandidaten genügt nicht einmal, die bakant geworbenen Stellen zu besetzen. Nach ber Statistik sechs deutscher Konferenzen (Diftritte) beträgt die durchschnittliche Dienstzeit der deutschen Methodistenbrediger hieraulande sechsundawangig Sahre — ift also verhältnismäßig niedrig. Man erklärt diese kurze Dienstzeit mit einem hinweis darauf, daß in früheren Jahren viele Prediger ichon in gereiftem Alter standen. als sie in den Gemeindedienst traten. Nedenfalls verschlims mert sich durch dieses Migberhältnis noch die Lage der deutschen Methobiftengemeinben. Man hat berechnet, daß der Bredigerbedarf sich jährlich auf vierzehn beläuft. Statt 168 Kräfte, die man seit 1904 demnach nötig gehabt hatte, find aber nur 82 in den Dienst der Kirche getreten. So weit steht die Zahl der Kandidaten, die den deutschen Wethodisten aus den Anstalten zu Warrenton, Wo., und Berea, O., zugeführt werden, hinter dem Bedarf zurück, der durch den Austritt oder das Ableden der Prediger gesschaffen wird. Und hier ist ganz abgesehen von etwaiger Mission in neuen Feldern. Wan fragt sich deshalb ängstlich, was aus der deutschen Wethosdistenkirche werden soll, und wie den Predigerseminaren mehr Jünglinge zugeführt werden könnten. Ein Laie urteilt im "Apologeten": "Die Gesmeinden tragen die Schuld, weil sie ihre jungen Wänner nicht für das deutsche Predigtamt begeistern, und weil sie das Predigtamt nicht gebührend unterstützen." Es wird übrigens nicht nur von den deutschen Methodisten über ungenügende Beschickung der Predigerseminare geklagt. Die englischen Methodisten und Campbelliten berichten geringe Junahmen in der Zahl der dieses Jahr neu Eingetretenen und Kongregationalisten, Baptisten, Epislospale und Reformierte bedeutende Verluste.

Gelehrsamkeit für Sonntagsschullehrer. Dafür will jeht die Universsität von Chicago sorgen mit der Herausgabe von einer Reihe "Constructive Studies for the Sunday-school". Im Prospektus wird den Sonntagsschuls lehrern gesagt, was für Hilfsmitel sie sich anzuschaffen hätten, um die "constructive studies" mit Nuhen studieren zu können. Da steht nun eine Liste von Büchern, alle Chicago-Universität=Produkte, die den Zweck haben, die neuere Theologie zu popularisieren. Unter den positiven Werken, die hier aufsgesührt sind, wäre etwa ein Band zu nennen, der, nach der Angabe des Prospektus, den Titel The Historicity of Jesus trägt, anderthalb Pfund wiegt und \$1.50 kostet und Porto. Das Buch beweist, daß es einen Fus wirklich einmal gegeben hat! Dazu sind also anderthalb Pfund Papier und Schwärze nötig, und die Sonntagsschullehrerin soll dafür \$1.50 bezahlen und Porto. Und für einen Tent könnte sie Luthers Kleinen Katechismus haben.

Charles Tage Ruffell, einer ber größten Religionsichwindler unserer Beit, wenn nicht aller Beiten, ftarb am 31. Oftober letten Jahres. genaueren Angaben über fein Ableben find in der Januarnummer des "Bachturms" an die Offentlichkeit gegeben worden. Aus dem dort vor= liegenden Bericht geben wir einige Einzelheiten wieder. Ruffell verliek am 16. Ottober in Gesellschaft eines seiner Gehilfen Brooklyn. Die Reise ging über Chicago nach Ranfas City, wo "Paftor" Ruffell über ben Verluft einer Handtasche, beren Inhalt nicht beschrieben wird, in große Aufregung geriet. Die Handtasche wurde ihm später wieder zugestellt. In San Antonio, Tex., hielt Ruffell seine lette öffentliche Rebe. Sie enthielt die üblichen Schmähungen auf die driftlichen Bekenntniffe mit befonderer Bezugnahme auf das Nizänum. In dem Sause einer Anhängerin gastlich aufgenommen, "tat die Schwester, was fie konnte, und mit ben Worten, es sei ihr eine Freude, das Alabafterfläschen zu gerbrechen, gab fie mir [Ruffells Begleiter] Gelb für einen Pullmanfalon bon San Antonio nach California". In Los Angeles redete er noch einmal in einer Berfammlung seiner Anbanger, mufte aber abbrechen, da fich fein Gefundheitszuftand verschlim-Er starb in einem Bullmanwagen ber Santa Fe-Bahn, auf ber Fahrt durch den Staat Nebraska. Einige Stunden vor seinem Tode ließ er sich von seinem Reisegenossen aus einigen Bettlaken eine "Toga" machen. Diesen Ginfall erklärt ber Berichterstatter mit dem hinweis, bas fei bie Meidung von Priestern gewesen, ein Sinnbild des Sieges und des Friedens. Mso noch im Tode wird symbolisiert. Todesursache war ein Blasenleiden.

G.

Mertwürdig ift bas Teftament, welches Ruffell binterliek. Einleitung sagt er, er habe schon vor einiger Reit sein ganges Vermögen ber Bachtturm-Bibel- und Traftatgesellschaft übermacht — er verfügt aber im folgenden über seine Reitschriften als alleiniger Eigentümer - und für fich nur ein Banktonto in ber Sobe von \$200 gurudbebalten. Er bestimmt dann, daß die gesamte Leitung des "Bachtturms" in den Händen von fünf "Brüdern" liegen solle, die er dann namentlich bestimmt und in dieses Amt Alle Artikel, die im "Bachtturm" erscheinen, muffen die Buftimmung einer Rajorität des Komitees haben, müffen aber, wenn sie nicht einftimmig gutgeheißen find, auf drei Monate "aur überlegung und aum Gebet" zurückgestellt werden. Rie soll veröffentlicht werden, welches Glied des Komitees die betreffenden Artikel verfast hat; auch dürfen die fünf Mann für keinen andern Berlag literarische Arbeit tun. Anteressant ift ber folgende Baffus: "Ropien' meiner in den täglichen Beitungen veröffentlichten Sonntagsborträge, einen Zeitraum von mehreren Jahren umfaffend, find aufbewahrt worden und können als Redaktionsmaterial für den "Wachtturm" benutt werden; aber mein Name foll nicht dabei angefügt noch irgendwelche Andeutung bezüglich der Urheberschaft gemacht werden." Bei dem Rücktritt eines der fünf von Ruffell eingesetten Glieder erganzt sich die Redaktion durch Bahl neuer Mitarbeiter. Auch die Namen von fünf eventuellen Nachfolgern find im Testament genannt, aus benen sich also bas Komitee im genannten Kalle zu ergangen hatte, ebe Umichau nach auken gehalten wird. Die Bergütigung für die Arbeit ber Redaktion foll fein Berforgung bon Rahrung und Obdach und zehn Dollars (?!) monatlich. Auch bei dem Abbrud seiner in der "Alten Theologischen Biertelighreschrift" (Old-Theology Quarterly) erschienenen Artikel soll sein Name nicht beigefügt werden. -Bir erkennen in diesem Testament benselben Sinn für Organisation und dasselbe journalistische Genie, welches Russell in allen seinen Unternehmungen an den Tag gelegt hat. Er hat also im voraus dafür gesorgt, daß feine Lehre bon seinen ftrammften Anhangern weiter in seinen Zeitschriften verbreitet wird; die fünf ernannten Männer haben auch die Redaktion der beutschen, frangösischen, italienischen, banifchen, schwedischen und anderer Ausgaben feines "Bachtturms" und anderer Schriften in Banben. durch die Ankundigung, daß seine Artikel aus früheren Jahren im Neudruck erscheinen werden, jedoch ohne Unterschrift, wie auch die Artikel der Redaktionsalieder ohne Unterschriften au erscheinen haben, sichert der falsche Brophet sich noch über seinen Tod hinaus das Interesse der betörten Leser. keinem Artikel wird man wissen können, ob nicht "Pastor" Russell selber Berfasser ist - benn an einen Vergleich jest erscheinender Artikel mit ben Tausenden von Seiten von Ruffell-Literatur wird fich wohl niemand heranmachen. In den vorliegenden Nummern seiner Zeitschriften wird übrigens schon in einer Beise geredet, als ob Russell schließlich doch eine biblische Perfonlichkeit gewesen sei. Zwar "machte er keinen Anspruch auf eine besondere Offenbarung", doch sei ber Zeitpunkt nun gekommen ge= wefen, daß die Bibel völlig verstanden werden könne, und dazu habe Gott Ruffell bestimmt. "Er war ber größte Religionslehrer, ben es seit ben Tagen des Apostels Paulus jemals gegeben hat." Ja, es wird darauf aufmerksam gemacht, daß Christus einmal fragt: "Ber ist nun der treue und Auge Anecht, ben sein Herr über fein Gefinde gesett hat, um ihnen die Speise au geben aur rechten Reit?" Und dagu wird bemerkt: "Taufende unter ben Lefern feiner Schriften glauben, daß Baftor Ruffell bas Amt des ,treuen und Nugen Knechtes' versah. Seine Bescheibenheit und Demut machten es ihm unmöglich, diesen Titel öffentlich zu beanspruchen, aber er aab dies im Bereiche pribater Unterbaltung au." Offenbar will man also in dem angezogenen Bort Chrifti eine Beissagung auf Ruffell finden. Beissagungen auf Ruffell gibt es allerdings, aber die angeführte Stelle gehört nicht unter biefe. In bemfelben Rapitel bes Evangeliums Matthäi finden sich einige Worte, die schon eber als die vom guten und treuen Knecht (B. 45) sich auf Ruffell beziehen, z. B. B. 24: "So alsdann jemand zu euch wird sagen: Siehe hier ift Chriftus ober bal" -Ruffell lehrte die Wiederkehr Chrifti als im Jahre 1874 geschehen -, "so follt ihr's nicht glauben. Denn es werden falfche Chrifti und falfche Propheten aufstehen." Die Januarnummer bes "Bachtturms" macht schon bie Parallele Auffells mit Christus. Es wird da von dem neueingeseten Redattionskomitee in seiner ersten Kundgebung hingewiesen auf die Beissagung Sacharjas (13, 7): "Schwert, mache bich auf über meinen hirten und über ben Mann, ber mir ber nächste ist! spricht ber BErr Rebaoth. Schlage ben Hirten, so wird sich die Berbe gerftreuen, so will ich meine Sand kehren gu ben Kleinen." Dann wird ausgeführt: Chriftus sei der Hirte, Russell der Mann, der Jehovah "am nächsten ftand"; der sei jest geschlagen, dieser Teil des Textes sei "nun vollerfüllt"; aber die Herde werde sich nicht gerstreuen. Damit fie es nicht tut, bafür hält man, wie aus diesem Beispiel zu erseben, die Schriftverdeutelung nach dem Mufter "Baftor" Ruffells für das ge-(über Ruffells Lehre findet sich das Nötige z. B. in eignetste Mittel. Q. u. B., Jahrg. 1914, S. 529 ff., und in einer Serie von Artikeln im "Lutheraner" bom Jahre 1915.)

Erzbischof Mundelein hat den Prieftern der Erzdiogese Chicago einen Erlaß zugestellt, der es ihnen zur Bflicht macht, weiblichen Nichtfatholiken, die mit einem Katholiken die She eingehen, vor der Trauung einen kurzen Unterricht über katholische Lehre, besonders insofern sie das "Sakrament" ber Che betrifft, au erteilen. Unter dem 13. September 1916 schreibt er ben Priestern vor, in solchem Kalle mahrend ber amei Bochen, die ber Trauung vorausgeben, nicht weniger als sechs Unterrichtsstunden zu geben, die den Amed haben sollen, "to give the non-Catholic party a correct knowledge of what the Church teaches in regard to marriage and the education of children, and what obligations she imposes upon all her members. Such instruction will enable the non-Catholic party to understand thoroughly the obligations which she assumes, and will do away with much of the misunderstanding and unhappiness which so often arise from marriages contracted in ignorance of what marriage is as a Sacrament, and what are its sacred obligations". Ausnahmen hierbon bürfen nur mit besonderer Erlaubnis des Erzbischofs gemacht werden. Der Awed dieser Regel ist offenbar ein doppelter: man will bem Raffenselbstmord in gemischten Chen vorbeugen und sich zugleich die Kontrolle über die Erziehung der folchen Ehen entsprossenen Kinder sichern. Daß auf die Bekehrungen solcher weib. lichen Personen zum Katholizismus durch diesen vorlaufenden Unterricht hingearbeitet werden foll, versteht sich wohl von selbst.

Für den Beterspfennig kollektierten die Kirchen der Erzdiözese Chicago im vergangenen Jahre \$62,094.89, die höchste Summe, die je in irgendseiner amerikanischen Diözese erreicht worden ist. G.

#### II. Ausland.

Aus ber lutherischen Rirche in Bolen berichtet bas "Breslauer Rirchenblatt" (Nr. 34) von der ersten Tagung ihrer allgemeinen Vastoralkonferena seit Anfang des Krieges am 8. August v. J. in Lodg. Konsistorialrat Holz (Roda) berichtete folgendes: An Gemeinbegliedern hat die Rirche in den Diözesen Kalisch, Petrikau, Warschau, Plock und Augustow rund 140,000 Seelen oder 37 Brozent ihres bisherigen Bestandes verloren, fast ausschließlich (über 100,000 Seelen) burch die Ausweisung und brutale Vertreibung in das Annere Ruklands. über das Schickfal dieser traurigen Rüge elender Berbannter weiß man beute nur aum geringsten Teile etwas; aus vielen Gemeinden wurden die Männer von siebzehn bis achtzig Sahren vertrieben, aus manchen auch die Frauen ausgewiesen. Rurud blieben schutzlose Frauen und Kinder. Nur ein gang geringer Bruchteil der Ausgewiesenen ist seinem bunklen Schickfal entronnen und in die Gemeinden gurudgefehrt. Auch von ben Geiftlichen find einige ausgewiesen worben, einige haben freiwillig bas Los ihrer Gemeinden geteilt: im ganzen hat hierdurch der Konsistorialbezirk 15 Seelforger verloren. Die Lehrer und Kantoren haben zu 45 Prozent bas Land verlassen muffen. Ginzelne Gemeinden find reftlos ausgewiesen worden, in einer blieb von 100 Gliedern ein einziger, fast hundert Jahre alter Mann gurud. Abnliche erschütternde Rablen bietet bie Schädigung an Gemeinde= und Kirchenbermögen. Archive und Kirchenbücher wurden beim Brande von Pfarr= und Gemeindehäusern hier und dort vernichtet, das Altargerät an einzelnen Orten geraubt. Im ganzen sind 5 Rirchen vernichtet, 18 beschädigt worden, ferner 15 Pfarrhäuser, 10 Gemeindehäuser und 46 Bethäuser beschädigt, 30 vernichtet, desgleichen 68 Schulen teils gerftort, teils ftart beschädigt. Bas die einzelnen Gemeindeglieder durch die erzwungene Zurudlassung ihres Inventars und durch Diebstähle verloren haben, entzieht sich ber Schätzung, ift aber jedenfalls, in Geldwert ausgebrückt, eine ungeheure Summe. Dant der Enade Gottes ift aber so= fort in den schlimmsten Schreckenstagen allenthalben lindernde Silfe ents ftanden. Die Barichauer Gemeinde half mit einer größeren Summe ben burchziehenden Alüchtlingen, die Kalischer Diözese sammelte für Lodz usw. Daneben murbe der ländliche Besit der Vertriebenen verbachtet, eine Maknahme, die dank den Bemühungen des Konsistoriums mit tatkräftiger Unterftützung der Rivilberwaltung seit November 1915 allenthalben zum Schutze bes Eigentums der Verbannten durchgeführt wird. Gine weitere, fehr bedeutsame Hilfe entstand den Gemeinden, als man in Deutschland von ihrer Der Guftab-Adolf-Berein half bisher im gangen mit einer Not erfuhr. Summe von über 28,000 Mark und bewilligte neuerdings rund 20,000 Mark für verschiedene Zwede. Ahnlich der Deutsch-Svangelische Kirchenausschuß, der sechs Pfarrverweser entsandte, und das Oberkirchenkollegium gu Breslau, das zwei Pfarrverweser unterhalt. Mit Erlaubnis des General= gouberneurs übernahmen ferner sechs deutsche Reldgeiftliche die Verwaltung der Gemeinden ihrer Standorte. Endlich trafen durch den Christian Herald 96,200 Mark aus Amerika ein und von den Gotteskaften zu Dresden und Hannover aufammen 2338 Mark. — Das zweite Referat auf jener Ronferenz gab der stellbertretende Generalsuperintendent Gundlach über das "Reformationsjubiläum im Jahre 1917" und forderte gur Sammlung eines

Rubiläumsfonds auf als Ausdruck der Dankbarkeit für Gottes große Gnabentat der Reformation. Die Losung muffe heißen: "Rettung der ebangelisch-lutherischen Kirche und ihrer Bekenner in Bolen." Das "Brestauer Rirchenblatt" bemerkt dazu: "Aus dem Gesagten ift schon ersichtlich, bag man sich nicht blok um den äußeren Aufbau der lutherischen Kirche in Volen kummert, sondern auch der Bedeutung des Bekenntnisses der Kirche bewukt ift. Allerdings ift die Erkenntnis von der Bedeutung des luthes rischen Bekenntnisses nicht bei allen in gleichem Mage vorhanden. Schon vor dem Kriege gab es neben einigen entschiedenen Lutheranern unter Führung des Superintendenten Angerstein auch folde, die mehr dem Gemeinschaftschriftentum guneigten, das ja für die Bedeutung der Bekenntnisverpflichtung und für die lutherische Abendmahlslehre weniger Berftandnis hat. Jest hat die Kriegenot dazu geführt, daß von den verschiedensten Richtungen her Aushilfe gekommen ift. Doch ist dabei von Bichtigkeit, daß die ebangelische Kirche Augsburgischen Bekenntnisses in Bolen von der reformierten Kirche vollständig getrennt ift." Wir bemerken dazu: Bei den gegenwärtigen Verhältnissen läft sich über die außere Aufunft dieser lutherischen Kirche in Polen wenig sagen, doch ist zu fürchten, daß auch sie als Landeskirche je länger, besto mehr bom unierten Geiste wird burchdrungen werden, wenn auch vielleicht weiter unter lutherischem Namen wie unsere "lutherischen" Landestirchen Deutschlands. (Ev.=Luth. Freikirche, 8. Oft. 1916.)

**Bastor Johannes Baulsen** in Kropp, Schleswig-Holstein, ist im Alter von 69 Jahren gestorben. Er hat das Ksarramt in Kropp 45 Jahre lang verwaltet. Bon den vielen durch ihn gegründeten "Kropper Kirchlichen Ansstalten" ist vor allem das Predigerseminar für Amerika zu nennen. Seinen zuzeiten häusigen Reden im "Kropper Kirchlichen Anzeiger" über Notwendigsteit der Separation und gewissermaßen Drohungen mit derselben ist die Tat nicht gesolgt. (Ev.-Luth. Freikirche, 8. Okt. 1916.)

Gin Mahnwort Abraham Ruppers an bie Deutschen. Der frühere holländische Ministerpräsident Dr. A. Rupper hat einem Mitarbeiter der "Dresbener Neuesten Nachrichten" eine Unterredung gewährt. Am Schluffe derselben äußerte er sich nach dem Bericht des genannten Blattes, wie folgt: "Ihr Vaterland trägt nun seit zwei Jahren die furchtbare Laft des Krieges. Gewiß, in vieler Hinsicht bewundere ich Deutschland. Aber man verläßt fich in Deutschland zu sehr auf die Technik, das praktische Rönnen und Der deutsche Intellektualismus sagt: "Unsere Kultur wird es schon Benn Deutschland die Abkehr vom Intellektualismus und die Rückehr zum wahren Seelenleben erlebte — ich denke hier als vorbildliche Erscheinung an die wegweisende Persönlichkeit Ihres Kaisers —, dann dürfte es auch jener großen Gefahr ber Zukunft gewachsen sein, die ihm bom Ofteri, von Asien, droht. Mein heihester Bunsch für Deutschland gerade im gegens wärtigen schweren Ringen ift: Burud jum alten Glauben beiner Bater, zum frommen, gläubigen, schlichten Denken beines Luther!" Sollte es nicht — wenn auch die abgefallenen Theologen ihre herzen berhärten — im großen Bolke einen Widerhall finden?

Läfterlich. Der Zeitschrift "Auf der Barte" entnehmen wir das Folsgende: Die Gottähnlichseit der katholischen Priester wird in den "Katechestischen Stizzen zum neuen Katechismus für die Diözesen Breslau, Cöln, Münster und Trier" folgendermaßen verkündet: "Die Geistlichen sind ges

weißte Bersonen, haben dadurch übernatürliche Bürde und Gewalt erhalten, so daß selbst Engel sich vor ihnen neigen." "In der Unehrerbietigkeit gegen Geiftliche liegt eine besondere Bosheit und Verachtung der drei göttlichen Bersonen." (S. 81.) "Benn Geiftliche Fehler und Schwächen zeigen, sollen bie Claubigen schweigen, die Sache dem lieben Gott und den höheren Borgesetzten anheimstellen." (S. 82-83.) "Christus würde eber die Belt zugrunde geben lassen, als dak er den Rölibat ausbeben lieke." (S. 242.) In dem reformtatholischen "Reuen Jahrhundert" wird berichtet, daß ein vierundawanzigiähriger Kaplan während ber Sonntagsmesse sagte: "Man tann sogar von der Allmacht des Briefters sprechen, ja von einer Allmacht, die die Allmacht Gottes übersteigt. Denn der Briefter kann durch die Worte: "Hoc est enim meum corpus' Gott awingen, auf den Altar herabaufteigen." Das herz des Antichristentums bleibt das Mittleramt der römischen Priesterschaft, der Greuel der Verwüftung an heiliger Stätte, durch den unserm einigen Mittler Christo Amt und Shre genommen wird. Als Gottes Stell= vertreter ruftet sich ber Papst mit göttlicher Gewalt aus und erscheint so als ber Biberwärtige, ber "im Tempel Gottes fist als ein Gott und gibt sich bor, er sei Gott". Sein Abbild hat er in jedem Mefpriester.

Die Bewegung romwarts in ber anglitanifden Rirde. Die "Refer = bation" der geweihten Hoftie bei der Feier des Sakraments wird nach einer Notig im Episcopal Recorder jett in vielen Kirchen der englischen Staatsfirche geübt. Awar hat das Book of Common Prayer eine besondere Borschrift, die eine solche Braris ausschlieken soll. Am Ende des Rituals für die Kommunion heißt es nämlich: "If any of the consecrated Bread and Wine remain after the Communion, it shall not be carried out of the church, but the bishop and other communicants shall, immediately after the blessing, reverently eat and drink the same." Diese Rubrit foll offens bar die Reservation der Elemente und die römische Feier der Messe, die daraus folgen könnte, verhindern. Der 28. Artikel des analikanischen Betenninifies jagt audem ausbrüdlich: "The Sacrament of the Lord's Supper was not by Christ's ordinance reserved, carried about, lifted up, and worshiped." Eben weil man fürchtet, auf die Reservation werde die Erhebung und schließlich die Aboration folgen, protestieren Low Church-Prälaten gegen die Reservation, die jest so häufig geübt wird. Dagegen versucht die High Church-Partei, eine offizielle Anerkennung dieses Gebrauchs von den kirchlichen Behörden zu erwirken, bis jett allerdings ohne Erfolg. — Gebete für die Verstorbenen werden allgemein in die Liturgie eingeflochten, obwohl das anglikanische Ritual seinem Wortlaut nach auch hier im Bege Eine Korrespondeng an den Churchman berichtet, wie der Bischof von Oxford die Leute beruhigt hat, die sich darüber absorgten, daß manche Angehörige, die im Kriege gefallen sind, nicht als Christen, "except in a very nominal sense", aeftorben waren: "To these people the Bishop of Oxford has given a very comforting message, identical indeed with that on which many parish priests had already ventured. He believes that the fact that these young men had 'laid down their lives for their friends' is an assurance that there was something in them which could be taken hold of by our Lord in His own good time, and by purging their characters He could make them fit for the company of 'just men made perfect.' So we can follow them into the other world with our prayers." Ein Gemisch von Aberglauben und Nationalismus, welches schon an sich sehr an römische Denkweise erinnert. — Zwei Brüder, die im Dienst der anglikanischen Kirche standen, Rev. Arthur Webb und Nev. Neginald Webb, sind im November 1916 zur römischen Kirche übergetreten.

über englifdes Borgeben gegen bie herrnhuter Diffionare in Labrabor berichtet die Februarnummer des Missionsblattes der Brüdergemeinde intereffante Einzelheiten. Danach wurden die Missionare mit Ausnahme eines einzigen, dessen nördlichst gelegener Sit durch einen breiten Treibeisgürtel unerreichbar war, Anfang August vorigen Jahres angewiesen, sich mit bem Miffionsichiff nach St. Johns in Newfoundland gur Internierung au begeben, wobei fie ihre Frauen als einzige Europäer im Schute ber Estimos zurudlaffen mußten. In St. Johns gelang es dann einflufreicher Fürsprache, die Erlaubnis zu ihrer Rudfehr zu erwirken, nachdem sie ben vorgeschriebenen Gib vor dem Juftigminister geleistet und sich zur Mitnahme und Verpflegung dreier Polizisten berpflichtet hatten. "Ein Freudenschrei aus den ankommenden Estimobooten bezeugte bei ihrer Rudfehr, wie froh bie Leute waren, nicht länger ohne ihre Missionare sein zu muffen." Bezeichnend für das Mistrauen der Engländer ist es übrigens, daß sie sogar einen Artikel in der anspruchslosen Zeitung, die die Missionare für die Estimos herausgeben, beanstanden zu muffen glaubten, bis sich nachträglich herausstellte, daß er von einem Engländer verfaßt worden war.

(Sächf. Kirchen- u. Schulbl.)

Der anglitanifde Schnurrbart. Babrend ein Teil ber anglitanifden Kirche im Moraft der neueren Theologie versinkt und der andere den Abfturg in die römische Sekte borbereitet, wacht man in beiben Lagern mit eifersüchtigem Auge über das Kesthalten an kirchlicher Form. Als ein gewisser Dr. Batts-Ditchfielb - nomen et omen? - Bischof von Chelmsford wurde, waren nach einer Rotiz im Guardian viele "church-people" febr beforgt. Nicht die Lehrstellung des neuen geiftlichen Oberhaupts bekümmerte bie Gemüter — benn darüber ist man in der Spistopalfirche längst binweg -, sondern der beklagenswerte Mann trug einen Schnurr : bart! Run gilt in ber anglikanischen Rirche die Regel, daß ein Bischof wohl einen Bollbart tragen ober glattrafiert gehen barf, aber ein Schnurtbart ift gegen die Tradition. Der neuernannte Bischof war also vor die Bahl gestellt, entweder einen Bollbart wachsen zu lassen oder die Oberlippe au bescheren. Als er au seiner Konsekration in der St. Paulskathebrale erschien, atmete die Gemeinde erleichtert auf. Die liturgische Katastrophe war abgewandt: Batts-Ditchfield hatte sich die Oberlippe rasieren lassen. Der Churchman wibmet dem Borfall eine brittel Spalte.

Im pähftlichen Konfistrium vom 4. Dezember letzten Jahres wurden zwölf Kardinäle ernannt. Drei Franzosen und sieben Italiener erhielten ben roten Hut, und zwei der Ernannten behält der Papst "inpectore" ("in petto"), gewiß aus politischen Gründen. Man glaubt, daß einer dieser Kardinäle Prinz-Bischof Bertram von Breslau und der andere ein ungarscher Erzbischof ist; doch ist das Spekulation. Das Recht der Ernennung "in petto" ist zuletzt im Jahre 1911 von Pius X. benutzt worden, als er einen Portugiesen zum Kardinal erhob, aber aus politischen Kücksichten seinen Ramen erst 1914 bekanntgab.

# Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

28arz 1917.

**R**r. 3.

## Beitere Berhandlungen über Bereinigungsthefen.

In der Januarnummer dieser Zeitschrift haben wir die St. Pauler Thesen besprochen und die Beränderungen beurteilt, die in den Thesen teils schon vorgenommen sind, teils von andern interspnodalen Konsternen noch gewünscht werden. Aus dem englischen Organ der Norswegischen Spnode, dem Lutheran Herald vom 11. Januar d. J., ersehen wir, daß auch in den norwegischslutherischen Spnoden Verhandlungen darüber im Gange sind, ob in den sogenannten "Madisoner Thesen", dem "Opgjör", Beränderungen vorgenommen werden sollten.

Bon einem Teil ber Norwegischen Shnobe, die bisher in Lehreinigkeit mit der Shnodalkonferenz stand, werden die solgenden Beränderungen im "Opgjör" beantragt: Erstlich wird gewünscht, daß Thesis I des "Opgjör" ganz ge strichen werde, weil in dieser These die sogenannte erste Lehrsorm (die Lehre der Schrift und des Bekenntznisses von der Gnadenwahl) und die sogenannte zweite Lehrsorm (die Lehre Bontoppidans, Gerhards und anderer Väter) als gleichberechstigt nebeneinander gestellt werden. Ferner wird beantragt, daß in Thesis II des "Opgjör" dei der Bezugnahme auf die Konsordienssormel eine Anderung in den Paragraphen vorgenommen werde. Hür Artikel XI, 10—20 soll eingesetzt werden Artikel XI, 1—20.1) Endslich wird beantragt, daß in Thesis IV des "Opgjör" die Worte gesändert werden: "Des Menschen Verantwortlichseitsgesühl gegenüber der Annahme oder Verwerfung der Gnade".

Die beantragten Beränderungen sind allerdings nötige Bersbesserungen bes "Opgjör". Diese Berbesserungen sind auch vom "Opgjör" selbst gesordert. Was zunächst die sogenannte erste und zweite Lehrsorm betrifft, so erklärt das "Opgjör" selbst in Thesis II, daß die erste Lehrsorm oder die Lehre der Konkordiensormel "die reine

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Rach der normegischen Zählung der Paragraphen in "Rontordiebogen. Decorah, Jowa, 1899". Die Paragraphen 10—20 und 1—20 entsprechen in der "Müllerschen Ausgabe den Paragraphen 13—24 und 1—24.

und richtige Lehre des Wortes Gottes und der lutherischen Rirche über die Bahl der Rinder Gottes zur Geligkeit enthalt", während als Quelle für die zweite Lehrform Pontoppidan, Gerhard und "andere anerkannte Lehrbäter" angeführt werden. Auch aus ber Be = fchreibung, welche bas "Opgjor" felbft in Thefis III von der erften und zweiten Lehrform gibt, geht flar hervor, baf diese beiden Lehr= formen sich nicht koordinieren lassen, wie dies in Thesis I geschieht. Thesis III sagt nämlich gang richtig, daß nach der zweiten Lehrform (intuitu fidei) der Glaube der erwählten Rinder Gottes ihrer Erwählung boraufgehe, mahrend nach ber ersten Lehrform ober ber Lehre des Wortes Gottes und der lutherischen Kirche der Glaube und der gange Christenstand der Erwählten, bon der Berufung an, in ihre Erwählung hineingehöre oder in diefelbe eingeschloffen fei. Nach diefer Beschreibung, die, wie gesagt, gang richtig ift, kann man nicht beibe Lehrformen "ohne Borbehalt" annehmen, wie in Thefis I empfohlen wird. Thesis I sollte also fallen, wie ein Teil der Norwegischen Synode beantragt. Auch die Underung der Paragraphen bei der Bezugnahme auf die Konkordienformel follte borgenommen werden, um a. B. die oft gehörte Behauptung auszuschließen, daß die Konkordien= formel "eine Erwählung im weiteren Sinne" lehre. sogenannten acht Punkten (Müller, §§ 15-22) lehrt die Konkordien= formel nicht eine Ermählung im weiteren Sinn, sondern immer nur die eine, in der Schrift gelehrte Erwählung, die "nicht zumal über die Frommen und Bofen, fondern allein über die Rinder Gottes" geht, wie die Konfordienformel in dem ganzen Abschnitt, § 1-24, ausführt und unmittelbar nach den acht Bunkten, um allen Migberstand abzuweisen, n och mals ausdrüdlich § 23 erklärt: "Und hat Gott in folchem feinem Rat, Fürsat und Verordnung nicht allein ingemein" (in genere, im allgemeinen) "die Seligkeit bereitet, sondern hat auch alle und jehe Personen der Ausermählten, so durch Christum sollen selig werden, in Unaden bedacht, zur Seligkeit erwählet, auch verordnet, daß er sie auf die Beise, wie jest gemeldet, durch seine Unade, Gaben und Wirkung dazu bringen, belfen, fordern, ftarten und erhalten wolle." Bor allen Dingen aber follte der Antrag angenommen werden, daß in Thefis IV der Ausdruck "bes Menschen Berantwortlichkeitsgefühl gegenüber der Annahme oder Berwerfung der Gnade" geändert werbe. Die Notwendigkeit dieser Enderung scheint auch das von den brei Shnoden ernannte Bereinigungskomitee empfunden zu haben. Romitee hat nämlich zu diefem Punkt eine Erklärung abgegeben. Die Borte "Verantwortlichkeitsgefühl gegenüber ber Annahme ober Berwerfung ber Gnade" sollen den Gedanken ausbruden, daß bie Annahme ber Inade allein Gottes Inadenwirfung und bie Ben:= werfung ber Unade allein bes Menschen Schuld fei. Diese "Er= klärung" enthält allerdings die reine Lehre ber Schrift und des luthes rischen Bekenntnisses. Aber diese Erklärung patt nicht zum Text bes

"Cpgjör". Die Borte "Berantwortlichkeitsgefühl gegenüber ber Ansnahme oder Berwerfung der Gnade" können in dem Leser oder Hörer nicht die Borstellung hervorrusen: Gott allein wirkt die Annahme der Gnade, und der Wensch allein ist schuld an der Berwerfung der Gnade. Bielmehr erzeugen die Borte "Berantwortlichkeitsgefühl gegensüber Annahme oder Berwerfung der Gnade" die Borstellung, als ob dem Menschen vor der Beschrung der göttlichen Gnade gegenüber eine Fürsoders Widers Stellung, eine indisferentia ad utrumque oppositorum, wie die Alten sagen, eine Neutralitätsstellung, zukomme und zuzuschreiben sei.

"Die Annahme ober Berwerfung der Gnade" in Berbindung mit dem "Berantwortlichkeitsgefühl" ift ein alter Bekannter in der Geschichte des Kampfes zwischen Luthertum und Shnergismus. Spnergijten oder Semipelagianer, von Erasmus an bis auf unsere Beit, fordern energisch, daß dem Menschen bor feiner Bekehrung die Freiheit bleiben muffe, die Enade anzunchmen ober abzulehnen, zwischen Himmel und Bolle, zwischen gut und bose zu wählen. Sonft - so argumentieren sie weiter - könne man die "Berantwort = lichteit" des Menschen nicht festhalten. So forderte zu unferer Zeit Kahnis (Dogmatik' II, 251) "als ein unabweisliches Resultat der neueren Theologie": "Diesem Zuge" (des Baters zum Sohne) "folgen ober widerstehen, ist Sache der menschlichen Freiheit. Nur unter dieser Boraussekung kann der Mensch nach seinem Glauben gerichtet werden." So auch der "orthodoreste" der modernen Lutheraner, Diedhoff, in den Streitschriften, mit denen er in den Kampf über die Lehren bon der Bekehrung und Gnadenwahl eingriff: Nach der ihm von der Unadenwirtung gelassenen Freiheit entscheide sich der Mensch für ober wider die Gnade.2) Diese Bahlfreiheit, die Gnade anzunehmen ober abzuweisen, vermist der Lutherbiograph Julius Röstlin bei Luther, und zwar nicht blok in Luthers Schrift wider Erasmus, sondern in Luthers Theologie überhaupt.3) Auch D. G. Fritschel forderte die Selbstentscheidung für ober wider die Unade, wenn man dem Calbinismus entrinnen wolle. Fritschel schrieb: "Sein" (des Menschen) "durch die Sünde geknechteter Wille wird durch die berufende Unade fo weit entbunden, daß er nun mit seinem eigenen Billen sich frei für ober wider Gott entscheiden fann. . . Darin liegt der eigent= liche innerste Unterschied der biblischen und der prädestinationischen" (calbinistischen) "Lehre, daß nach jener in der persönlichen freien Entscheidung des Menschen für oder wider die ihm in Christo an= gebotene Gnade fein ewiges Schickfal wurzelt." 4) Auch die Ohiospnode hat einen neutralen Zustand vor der Bekehrung, eine menschliche Ent=

<sup>2)</sup> Der miffourifche Prabeftinatianismus, S. 25.

<sup>3)</sup> Jul. Röftlin, Luthers Theologie 2 I, 67; II, 76 u. öfter.

<sup>4)</sup> Monatshefte 1872, €. 89. 87.

scheibung für ober wiber bie Unade, geforbert. Go hieß es A. B. im Lutheran Standard vom 19. August 1882: "Dem, welcher bas Evangelium hört, wird die Enade angeboten, und he may accept and surrender, if he will, or he may resist, if he will." Diese Ents scheidung für ober wiber die Unade forberte neuerdings auch Leander Repfer in feiner Schrift Election and Conversion, a. B. S. 66 f .: "After He [God] graciously offers them the salvation thus provided, then, and then only, is their own choice decisive; but it is decisive then, for at that point their free moral agency respecting the gracious overture comes into play." Ohne diese "own choice" auf seiten bes Menschen — so meint Repser weiter — lehre man "irresistible grace", "not an ethical and spiritual salvation, but a coerced and mechanical one", "Calvinism, not Lutheranism". Rurg, die Pro- und Contra-Stellung, die Redeweise "Annahme ober Berwerfung ber Gnade" in Berbindung mit dem "Berantwortlichkeitsgefühl" bildet die eigent= liche Burgel bes innergiftifchen übels. Bir wiederholen, was wir schon in unserer ersten Besprechung des "Opgjör" sagten,5) daß die Berfasser des "Opgjör" sicherlich nicht meinten, was der von ihnen gewählte Ausdruck eigentlich befagt. Aber fie haben eine Rebe= weise adoptiert, die den eigentlichen Rern bes Synergismus enthält. Der Ausdruck follte daher unter allen Umitanden aus dem "Opgjör" entfernt werben. Bas die Konfordienformel gegen "die Enthufiasten und Epikurer" bon der Fähigkeit des Menschen sagt, "daß er gur Rirche geben, der Predigt zuhören o der nicht zuhören mag", das bezieht sich auf den äußeren Gebrauch der Gnadenmittel, wie fie ausdrücklich S. 601, § 53 erklärt, nicht auf "bie Annahme ober Berwerfung ber Gnade" oder auf Glauben oder Unglauben, nachdem die Gnade im Evangelium bargeboten ift.

Man könnte fragen, ob nicht das Union Committee durch die "Erklärung", daß das "Berantwortlichkeitsgefühl gegenüber der Ansnahme oder Berwerfung der Gnade" den Sinn habe: Gott allein wirkt die Annahme, und der Mensch allein ist schuld an der Berwerfung, der Sache nach auf die Seite der Minorität getreten sei und das "Opgjör" in diesem Punkt aufgegeben habe. Die Frage müßte mit einem entschiedenen Ja beantwortet werden, wenn nicht dasselbe Union Committee in einer Note sagte, daß an dem Bortlaut des "Opgjör" nichts geändert werden dürse.

Man könnte ferner auf Thesis V c des "Opgjör" hinweisen, wo als ein Frrtum verworsen wird, daß der Glaube an Christum "ganz oder teilweise hervorgebracht werde oder beruhe auf des Menschen eigener Entscheidung" ("wholly or in part a product of, or

<sup>5)</sup> Bur Einigung, S. 25.

<sup>6) &</sup>quot;It is self-evident that the above-mentioned resolution must not be interpreted in such a manner that 'Opgjoer' as a basis for union between the three contracting churches is hereby abridged or changed."

dependent upon, man's own choosing"). Man muß zugestehen, daß hier der Jrrtum verworfen wird, der in Thesis IV durch das "Bersantwortlichkeitsgefühl gegenüber der Annahme oder Berwerfung der Gnade" zum Ausdruck kommt. Aber das bringt nicht über die Tatsache hinaus, daß in Thesis IV Erasmus und die Spnergisten reden, während in Thesis V c Luther und die lutherische Kirche zu Worte kommen.

Dennoch alauben wir, daß die Konzessionen, die das Union Committee der Minorität der Rorwegischen Spnode gemacht hat, und die den drei Spnoden vor Abschluß ber Bereinigung vorgelegt werden follen. ju einer Rur bes "Opgjor" führen konnten. Benn bie Delegaten ber drei Spnoden hören, daß man das "Berantwortlichkeitsgefühl gegenüber der Annahme oder Verwerfung der Gnade" dahin "erklären" muffe, daß bie Annahme der Enade allein Gottes Wirkung und die Berwerfung der Enade allein des Menschen Schuld sei, so burften fie leicht erkennen, daß diese "Erklärung" nicht zu bem Wortlaut paßt, und daß daher der Wortlaut von Thesis IV zu ändern sei, wie die Minorität der Norwegischen Spnode beantragt hat. Ferner wird das Union Committee den drei Shnoden die Erklärung empfehlen, daß in den Beränderungsanträgen der Minorität der Norwegischen Synode nichts enthalten fei, mas der Schrift ober bem Betenntnis widerspricht (there is nothing contrary to the Scriptures or the Confession). Diese Antrage der Minorität aber gehen dabin: Thesis I. bas ist, die Roordination der ersten und zweiten Lehrform, fallen zu laffen; 2. die Baragraphenzahlen zu ändern, um zu verhüten, daß die Lehre der Konkordienformel nicht als Bahl "im weiteren Sinne" aufgefaßt werde; 3. den Ausbrud "Berantwortlichkeitsgefühl gegenüber der Annahme oder Berwerfung der Gnade" zu ändern. Wenn nun diese Antrage nichts enthalten, mas der Schrift ober dem Bekenntnis miderspricht. bas beift boch, baf fie fcriftgemäß find, fo burften die Delegaten aller drei Synoden sich unschwer überzeugen, daß die Antrage der Minorität ber Norwegischen Spnode mit Dank gegen Gott anzunehmen seien. ber Bahrheit und in der Liebe gepflogene Verhandlungen follten noch vor dem Abschluß der Vereinigung durch Gottes Unade zu diesem Resultat Es ware doch schade, wenn eine große lutherische Kirchen= gemeinschaft zur vierhundertjährigen Gedenkfeier der Reformation sich offiziell auf eine erasmisch tingierte Blattform stellen würde. würde der neue Kirchenkörper auf dieser Bereinigungsbasis nie zur Rube kommen, es wäre denn, daß der ganze Kirchenkörper unter das lutherische Niveau herabsänke. Das "Opgjör" in seiner gegenwärtigen Gestalt tann nicht bem Frieden dienen, weil es Vegenfähe in feinem eigenen Innern birgt. Es steht nicht im Ginklang mit sich felbst. Streichungen und Anderungen sind das einzige Mittel, das "Opgjör" in Einklang mit fich felbst zu bringen. Um die Sauptwidersprüche nochmals kurz herauszustellen: Ist die erfte Lehrform die Lehre der Schrift und des lutherischen Bekenntnisses, wie in Thesis II richtig gesagt ist, so kann die sweite Lehrsorm, die nach Thesis III einen verschiedenen Begriff von Erwählung sett, nicht der ersten Lehrsform koordiniert werden. Soll Thesis V c in Geltung bleiben, daß der Glaube, das ist, die Annahme der Gnade, nicht auf des Menschen eigener Entscheidung oder Bahl beruhe, so muß in Thesis IV das "Berantwortslichteitsgefühl gegenüber der Annahme oder Berwersung der Gnade" gestrichen werden. Die hier ausgedrückte menschliche Pro- und Contrastellung der Gnade gegenüber enthält in nuce den ganzen erasmischen und überhaupt spnergistischen Irrtum. Der Irrtum kann es vertragen, mit der Bahrheit koordiniert zu werden. Er liebt diese noble Gesellsschaft. Er hat schon dadurch gesiegt, daß er neben der Bahrheit stehen darf. Aber die Bahrheit kann es nicht vertragen, mit dem Irrtum koordiniert zu werden. Die Bahrheit — das ist ihre Art — läßt den Irrtum nicht neben sich stehen. Sie würde damit sich selbst aufgeben.

Gott fei uns allen gnädig! Sowohl die einzelnen Christen als die ganzen Kirchengemeinschaften stehen in unaufhörlicher Gefahr, die Wahrheit und das feste Herz zu verlieren. F. Pieper.

# Ist Ps. 2, 7 die ewige Zeugung des Sohnes Gottes ausgesagt?

(Schluß ftatt Fortjegung.)

Rur Geschichte ber Auslegung, über messianisches und nichtmessias nisches Verständnis des Psalms bei Juden und Christen sagt Strad: "Noch bas spätere Judentum hat die messianische Auffassung tradiert: Bunächst ber Gegner bes Justinus Marthr, ber nur bie Beziehung auf den leidenden Meffias, nicht auf den Meffias überhaupt in Frage Noch Abraham ibn Esra, der offen gesteht, daß vieles klarer werde, wenn man ben Pfalm bom Meffias berftebe. Erft Rimchi und Rafchi ziehen es bor, anzunehmen, bag Davids Borte ihn felbft betreffen. Raschi beliebt biese Deutung ausdrücklich zur Wiberlegung ber Reper', bas ift, ber Chriften." Bathgen: "Zwei Auffaffungen geben nebeneinander ber. Nach den einen: ein hiftorischer König Jeraels, nach den andern der ideale König und Gesalbte, der Messias. Die ersteren schwanken zwischen David, Salomo, Josaphat, Ufia. Sistia und dem im Jahre 77 v. Chr. gestorbenen makkabäischen Fürften Alexander Jannaus, welcher ben Bewohnern von Bella zwangsweife bie Beschneidung auferlegte. . . . Aber unter David und Salomo hat keine allgemeine Völkerempörung stattgefunden; wenn wirklich einer ber späteren Könige ben Dichter zu seinem Symnus begeiftert hat, fo lätt sich jedenfalls nicht mehr nachweisen, welcher es war. Dag endlich, wie hitig meint, ein turz vor Entstehung des Pfalters Salomos (zur Zeit des Pompejus) gedichtetes Lied, und zwar ein folches, welches

einen blutdürftigen Thrannen, wie Alexander Jannaus es war, berberrlicht, in bas Gefangbuch ber Gemeinde follte aufgenommen fein, ift mehr als unwahrscheinlich. — Schon im Pfalter Salomos wird B. 9 bes kanonischen Afalms'im messianischen Sinne verwertet." Sengstenberg: "Es läft fich durch einleuchtende Gründe dartun, daß unter dem Könige, dem Gefalbten oder Sohne Gottes, tein anderer als der Meffias berftanden werden kann. Es ift allgemein zugestanden, daß diese Erklärung bei den älteren Juden durchaus die herrschende war, und daß die neueren nur durch die Volemik gegen die Christen veranlakt wurden. bon ihr abzugeben. Dafür spricht nicht nur die bestimmte Erklärung des Jarchi und eine bedeutende Anzahl von Stellen aus alten jüdischen Schriften, in benen bie messianische Erklärung noch vorliegt, . . . fon= bern auch die Tatfache, daß zwei Namen des Messias, welche zur Zeit Chrifti gangbar waren, der Rame Messias, der Gesalbte felbst, und der Name Sohn Gottes, den Nathanael im Gespräch mit Christo nach Joh. 1, 49 gebraucht und ebenso der Hohepriester in Matth. 26, 63, diesem Pfalm nach der messianischen Auslegung ihren Ursprung berdanken. Der erstere wird dem aufünftigen Seilande nur noch in Dan. 9, 25 beigelegt, der lettere fonft nirgends." "Die inneren Gründe ipreden so laut und entschieden für die direkt messianische Auffassung, daß wir die Abneigung gegen dieselbe nur aus demselben Interesse ableiten können, bessen Ursachen uns fernliegen. Es kommen in unserm Blalm mehrere Rüge vor, die auf kein anderes Subjekt passen als auf den Messias. übermenschliche Würde wird dem Subjekt des Psalmes beigelegt. . . . Diese Gründe sind so schlagend, daß wir hier unter ben Berteidigern der meffianischen Erklärung selbst mehrere finden, beren theologische Richtung sie berfelben nicht gerade geneigt machen mußte" (a. B. Eichhorn u. a.). "übrigens werden die nichtmessiani= iden Ausleger durch die Verlegenheit hin und her gezogen und finden nirgends einen Ort, wo ihr Fuß ruhen könnte. Ewald hat die von den meiften gebilligte Beziehung auf David bestritten und dagegen bie Beziehung auf Salomo verteidigt. . . . Hitzig hat sich bis auf den Alexan= der Jannaus herabdrängen lassen, eine Annahme, die Röster in seiner milden Beise für einen Notbehelf erklärt. Maurer ist wieder in die Beit des Sistias hinaufgestiegen. Er meint, burch bie Bolfer und Könige der Erde könnten hier sehr gut die Philister bezeichnet werden. Mit Hofmann ist die nichtmessianische Erklärung wieder bei David angelangt, doch nur um nächstens sich von neuem auf die Wanderung zu begeben."

Allem Streit darüber, ob der Pfalm messianisch sei oder nicht, macht das Neue Testament ein Ende. Wir konstatieren hier nur, daß er im Neuen Testament an folgenden Stellen ganz ausdrücklich zitiert und direkt auf Christum gedeutet wird: Act. 4, 25; 13, 33; Hebr. 1, 5; 5, 5; Apok. 2, 27; 19, 15. Die neutestamentlichen Stellen werden wir uns hernach ansehen müssen, weniger die beiden letzten. Da bes

merken wir hier: gerade diese Stellen aus der Offenbarung haben das einzige Bebenken, das man im Ernft gegen die meffianische Deutung haben könnte. Delitich fagt davon: "Wenn de Wette und hupfeld behaupten, der Pfalm paffe nicht zu der driftlichen Borftellung bom Meffias, so widerlegt sich dies durch Apok. 19, 15; 12, 5, wo Christus genau so wie im Psalm ποιμαίνων τὰ έθνη εν βάβδφ σιδηρά dargestellt wird. Das Amt des Messias ist nicht nur ein heilschaffendes, sondern auch ein richterliches. Die Erlösung ist der Anfang und das Gericht bas Ende seines Berts. Auf dieses Ende ift der Pfalm gerichtet. Der SErr felbst weist in den Evangelien öfter darauf bin, daß er neben bem Friedenszepter und dem Hirtenstabe auch den bon Gifen führe, Matth. 24, 50 f.; 21, 44; Lut. 19, 27. Der Tag der Parufie ift ja ein Gerichtstag — ber große Tag ber dorn rov aprior, Apok. 6, 17." Wenn also jemand uns in bezug auf diesen Psalm fragt: "Von wem redet der Prophet foldes, von ihm felber oder von jemand anders?" bann tun wir unfern Mund auf und fangen bei der Stelle an und prebigen ihm das Evangelium von JEsu, Act. 8, 35.

Und nun die andere Frage: Benn diefer Pfalm von Chrifto redet, fagt er von ihm die etvige Reugung aus dem Wesen des Baters aus? Was denn sonst? Man meint, da sei doch wirklich weiter nichts nötig, als au sagen: Sieh und lies, mas dasteht! Die Worte, auf die es ankommt, sind knapp, klar, deutlich und unmigberständlich. Das einzige Wort, welches, für sich allein betrachtet, bom Zusammenhang abgesehen, unklar ift, seinen Sinn empfängt aus bem Berftanbnis bes ganzen Passus, ist Din, heute; aber auch umgekehrt: werden die einzelnen Wörter und der ganze Sat in ihrem Wortsinn belassen, bann macht es keine Schwierigkeit. So sagt auch Calob: "Notari velim illud Dien pro substratae materiae conditione explicandum." לְּדְתִּיךְ birgt feine Schwierigkeit. im Kal wird ja meist von der Mutter gebraucht und heißt: gebären; bom Bater ift gewöhnlich bas Siphil, שוליר, Gebrauch. Aber bas Ral is wird wie yerrar, rinteir, parere, von beiden Eltern ausgesagt. Das leugnet ja niemand. Da sagt also eine Person zur andern: Ich habe dich gezeugt. Was das heißt, wenn so zwei Versonen als Subjekt und Objekt eyerrnoer zwischen sich haben, das kann Matth. 1 doch wohl lehren. Und verdeutlicht wird das hier noch obendrein durch das dabeistehende "Mein Sohn bist du". Das Produkt des ילֵר ift ein 12. Der Redende, ber Meffias, und ber BErr, Jehovah, fteben in bem Verhältnis von Erzeuger und Erzeugter, Vater und Sohn. B. 12 wird ber König, von dem die Rede ift, noch einmal, und zwar mit Emphase, Sohn genannt, benn das ist die einzige Deutung des 73. die Sinn und Verstand gibt; es ift das aramäische Wort, wie es Spr. 31, 2 sich noch einmal findet und in vielen Gigennamen, wie Bartholomäus, Barjonas, Bartimäus usm. erscheint. Ein Aramaismus, bas feltenere und barum poetischere und feierlichere Wort, fällt in einem Pfalm nicht auf, und zumal in einem so majestätischen Pfalm. "Es ist wie anke,

B. 8, ein entlegenerer, feierlicherer Ausdruck, der vielleicht auch aur Bermeidung des Mikklangs in in gewählt ist; ohne Artikel, beziehungsweise Genitiv, ift es gesett, damit der Begriff, den es ausdrückt, mehr an fich herbortrete; fo viel als: Ruffet einen, der der Sohn ift, und der daber den Anspruch auf den Hulbigungskuk hat, da ihm die Macht und Aufgabe, bas rechte Berhältnis zu Gott, feinem Bater, zu vermitteln, augefallen ift." (Strack.) So wird also einmal gesagt: Du bist mein Sohn; dann wieder: Ich habe bich gezeugt. Dann wird noch einmal mit Emphase den Menschenkindern gesagt: Den follt ihr kuffen, ihm buldigen; benn er ift mein Sohn, barum stehe ich so hinter ihm und bestehe auf seiner Anerkennung. Wenn man nun weiß, was unter Meniden "Sohn" und "zeugen" beikt, dann weiß man doch, was biefe Borte fagen wollen. Menken: "Zeugung, von Menschen gebraucht, heißt nichts anderes als völlige Witteilung der Menscheit und, wenn es von Gott gebraucht wird, nichts anderes als völlige Mitteilung der Cottheit." Freilich find das Worte, die wir der Schrift einfach nachreden; von Begreifen, Berfteben und Ausdenken ift da keine Rede. Bir stehen hier bor einem innergöttlichen Geheimnis. Quid sit nasci, quid processus, me nescire sum confessus. Aber das Faktum bezeugt die Schrift. Und da plagt nun das "Heute" auch gar nicht. Es ist eben Gottes "Seute", so redet ber Ewige; wie ber Sohn Gottes im Fleisch auch gerade im Gegensat zu dem Einwurf, daß er noch nicht einmal 50 Jahre alt sei und deswegen doch den Abraham nicht gesehen haben könne, hervorhebt: "Ghe denn Abraham ward, bin ich", ngìr 'Aßgaäu yereodai eyw eiui, Joh. 8, 58. Bu ber Stelle Beiß: "Ghe Abraham ward (nicht war), bin ich. Dem geschichtlichen Werden Abrahams, der durch seine Geburt zur Eristenz tam, sett JEsus fein ewiges Sein entgegen, dem kein Gewordensein vorhergeht. Das Präsens bezeichnet das aus der Vergangenheit her, das ist hier: aus der Vorzeitlichkeit her (1, 1; 17, 5) Fortbauernde. Bgl. LXX Pf. 90, 2, auch Jer. 1, 5." Darum Luther: "Bon dem Worte "Heute habe ich dich gezeuget" haben die Lehrer mancherlei Weise disputiert. Denn etliche verstehen es von der Geburt Christi, etliche von der Auferstehung und Zeit des Neuen Testaments. Aber wir sollen bei dem Buchstaben und einfältigen Worten bleiben; denn das hebräische Wort heißt eigentlich zeugen'. Dasselbe kann hier nicht verstanden werden von der natürlichen oder zeitlichen Geburt: denn hier wird nicht bon Menschen, sondern bon Gott geredet. Darum heißt es eine ewige und unsichtliche Geburt. St. Augustinus fagt, daß bei und vor Gott weder Bergangenes noch Zukunftiges sei, sondern außerhalb der Zeit und in Ewigkeit sei alles gegenwärtig da. Gleichwohl wollte der Seilige Geist der vergangenen Zeit brauchen, auf daß er eine vollkommene Geburt anzeige. An ihm selbst wird und ist Gottes Sohn heute, täglich und allezeit geboren; denn was ewig ist, hat weder Vergangenes noch Zukünftiges. Auf die Weise soll man das Beute' berftehen bon der Zeit, wie sie bor Gott ist, nicht wie wir sie

halten. Denn Gott redet bier nicht mit uns, sondern mit dem, ber aufer der Zeit bei Gott ift. Bir haben biefen Unterschied der Zeit, daß bei uns ein ander Ding ift heute, ein anderes geftern, ein anderes morgen. Bon biefem Unterschied weiß bas Ewige nichts, ba teine Zeit ift, weder vergangene noch gufünftige, sonbern ein ewiges Beute, 2 Betr. 3, 8; denn bei Gott ist Anfang, Ende und Mitte der Zeit ein Augenblick. Durchs Wort heute' wird bedeutet die Ewigkeit, so da ist die stete Gegenwärtigkeit Gottes, wie Chriftus spricht Joh. 8, 58: "Ehe benn Abraham ward, bin ich. Denn darin heißt's nicht: er war oder wird werden, ist auch weder gestern noch morgen darin, sondern ist und heute. Er ift nicht gemacht ober geschaffen, sondern gezeugt, nicht geiftlicher=, sondern natürlicherweise gezeugt; auch nicht anders denn heute, das ist gleich ewig; auch nicht bor ober nach bem Bater, sondern zu diefer Beit, welche vom Bater ,heute' genannt wird, daß also die Meinung ist: Du bist wahrhaftiger, natürlicher und ewiger Gott. Diese Borte reben wir nach wie ein Papagei ohne allen Berftand; denn wir find zeitliche, bas ift, vergängliche und sterbliche Leute oder vielmehr ein kleines, wingiges Studlein von ber Zeit. Denn was gewesen ift, das ift bahin; mas aber aufünftig ift, das haben wir nicht. Also haben wir bon ber Reit nichts benn nur einen Augenblid, ber gegenwärtig ift. gehört das Wort ,heute' zu der ewigen Geburt des Sohnes, was unwidersprechlich beweist, daß er nicht eine Kreatur ist. beute, das ift, in Ewigkeit, geboren, ohne Anfang und Ende, und feine Geburt ift ftets aufs allergegenwärtigfte."

Nun wird ja freilich der Ausdrud Rind, Sohn Gottes auch bilblich Gott nennt sich Jeraels, ber Gläubigen, Bater. Die beifen feine Söhne, Asrael fein erstgeborner Sohn. Reugen, gebären, wiedergebären wird gebraucht von der Setzung in die Gotteskindschaft. auch in diefen und ähnlichen Verbindungen behauptet fich die urfprüng= liche Bedeutung von zeugen, gebaren. Bei ber neuen geistlichen Geburt, bei der Wiedergeburt, handelt es sich ja um Erzeugung eines neuen geiftlichen, göttlichen Befens und Lebens, um Produzierung bes ,neuen Menschen', der seine sittliche Art und Beschaffenheit, "Seiligkeit und Gerechtigkeit', bon Gott hat. Beugen ift immer ein Produzieren, beißt immer nur: ins Dasein seten, ist nie fo viel wie: in einen andern Bustand, in eine andere Lage ober Stellung versetzen. Es ist indes noch feinem Ausleger beigefommen, das ילרחיך, Pf. 2, 7, auf die Biedergeburt zu beuten, die ja nur bei fündigen Menschen statthat, bei dem Sohn Davids, bem Meffias, bem Beiligen Gottes', Pf. 16, 10, bem gerechten Gewächs', Jer. 23, 5, keinen Raum hat." (Stödhardt, Ausgew. Pf., S. 29.) So fagt auch Cremer, diese Reden würden bilblich gebraucht, "sofern nämlich durch diese Einwirkungen sowohl ein neuer Lebensanfang als auch eben dadurch ein Kindesverhältnis bermittelt wird". "Es ist damit ein neuer Anfang des perfonlichen Lebens bes zeichnet." "Dieser neue Anfang bes perfönlichen Lebens entspricht dem

natürlichen Lebensanfang insofern, als der Beilige Geift, die Beilsund Enadengegenwart Gottes, die Kraft ist, durch welche der Mensch nunmehr sein Leben als ein vom Tode gerettetes wieder hat im Glauben, und der Begnadigte, dem fein Leben neu geschenkt, weil bom Berberben errettet ist, bamit auf ein neues Lebensgebiet, die Baoileia rov deor, berfett ift, entnommen dem, mas die Bedingungen der menfche lichen Natur beim Anfang des natürlichen Lebens mit sich bringen." So will Bäthgen hier das ילֵר bildlich gefaßt haben wie Pf. 87, 4. 6; 1 Kor. 4, 15, worauf er sich beruft, und er lobt den Bar Hebraeus, "der gut umschreibt: Best erfahren die Beiden, daß ich es bin, der bich aufs neue geboren hat". Aber das "aufs neue" ist doch rein eingetragen, steht nicht im Text und wird auch durch nichts angedeutet ober Birklich in dem Sinne einer Geburt, neuen Geburt, Biedergeburt, wie sie bei fündigen Menschen statthat, wird wohl kaum ein driftlicher Ausleger das ich als bon dem Sohne Gottes ausgefagt bersteben. Man verflüchtigt lieber ben Ausdrud "mein Sohn", daß er bloß das Berhältnis und das Berhalten wie eines Sohnes zum Bater aussagen foll: Du bift mein Sohn, bas heißt bann: Du bift mir fo lieb und teuer wie ein Sohn, du stehft mir fo nabe, ich schütze bich, du benimmst dich wie ein Sohn, bist folgig und gehorsam. ". . . mein Sohn, mein geliebter und hocherhabener Schützling, der mich wie keiner fonst als seinen Bater in Anspruch nehmen barf". erklart dann das "Heute" = "heute noch erft, so daß das durch die Cohnicaft ausgedrückte Berhältnis noch immer, ja im Grunde etvig gültig ist". Bon ילֵר sagt er kurzerhand: ילֵר, ist gebären, aber auch wie הולִיר auch im Arabischen; bgl. yerrar; hier = jum Sohne machen, als folden einsetzen." Das steht aber nicht im Text, sondern kurz und klar: Ich habe dich gezeugt. Hengstenberg: "Das Mein Sohn bist bu', kann nur hinweisen auf ben Gehalt, welcher in bem ,mein Rönig' enthalten ift. So kann also hier nur die Rebe fein bon einem Ausspruche des BErrn, der an den Gesalbten zur Reit feiner Einsehung erging: Ich will berfünden das Gefet, welches ber HErr damals gab; indem er mich zu seinem Könige bildete auf Zion, sprach er zu mir: "Du bist mein Sohn' usw. Der Pfalmist hat nur im allgemeinen den terminus der Einsehung als König bor Augen. . . . Der Berr rebet hier den Rönig am Tage seiner Ginsekung als seinen Sohn an. Bo Gott im Alten Testament als Bater bezeichnet, wo von Sohnschaft Gottes die Rede ift, ba wird, abgesehen von einigen wenigen, hier nicht in Betracht kommenden Stellen, wo das ins Auge gefaßt wird, daß Gott Urheber ber äußeren Egistenz, Spender aller guten Gaben ift, wie Deut. 32, 18; Ber. 2, 27 und vielleicht Jef. 64, 7, immer durch eine abgekürzte Vergleichung hingewiesen auf seine innige Liebe ähnlich ber bes Baters zum Sohne. . . . Ift ber Sinn bes ,Mein Sohn bift du' bestimmt, so kann bas parallele "Ich habe heute dich gezeugt' nicht mehr schwierig und zweifelhaft fein. Wird der König Sohn

Gottes nicht im eigentlichen, sondern im bilblichen Sinne genannt, so kann auch hier nicht von einer eigentlichen Erzeugung die Rede fein, gegen die auch das "Seute' spricht, was augleich die uneigentliche Auffaffung bes "Mein Sohn bift bu' bestätigt, fondern nur von einer Erzeugung im figurlichen Sinne, nicht bon einer Erzeugung, welche bie Perfon, sonbern nur von einer solchen, welche das innige Berbältnis bes Gefalbten zu Gott ins Dafein ruft; bem Du bift bon heute an, geiftig genommen, mein Sohn' entspricht genau das "Ich habe dich heute, geistig genommen, erzeugt, in das Sohnesverhältnis eingeset, in die innigste Liebesgemeinschaft aufgenommen." Bathgen fagt turgerhand, als ob das wirklich geradeso dastünde: "לְרְתִּיךָּ = ich habe dir das Dafein (als König) gegeben." Und dabei fteht: "Für den bildlichen Sinn bon 75 bgl. Bf. 87, 4. 6; 1 Ror. 4, 15." Das ift fo bei ben Neueren die gang und gabe Auslegung. Da kann man boch nicht anders, als mit Stöchardt ausrufen: "Seit wann ift es Sitte und Gebrauch, die Einsetzung eines Königs in sein Amt als "Reugung", "Geburt' zu bezeichnen? "Zeugung ins königliche Dasein' ist eine kontrete Vorstellung. "Sohn' und "Rönig', resp. "Messias", sind nicht ibentifche Beariffe. Bo bas Neue Testament von der Erhöhung AGiu au königlicher, gottgleicher Macht und Herrschaft redet, da drückt es sich so aus: "So foll nun das ganze Haus Jerael gewißlich erkennen, daß Gott biefen JEfum, ben ihr gefreuzigt habt, jum Herrn und Chrift gemacht hat', και κύριον και Χριστόν εποίησεν, Act. 2, 36. Diefen hat Gott durch feine Rechte zum Fürsten und Beiland erhöht', doznyor καί σωτήρα ύψωσεν, Act. 5, 31. Da lieft man nirgends bon einer Beugung' jum Fürsten, Berrn und Beiland." "Bas ift bas für Rünstelei, was für eine Berzerrung des einfachen Wortlauts und Wortverstands!" Und schließlich käme auch die reinste Tautologie heraus: Der BErr erklärt feierlich und majestätisch den Rebellen: Das follt ihr wissen und euch merken: Ich habe meinen König eingesett; und nun ergreift der König felbst das Wort, holt weit aus, macht lange, gewaltige, das Höchste, ein arcanum divinum erwarten lassende Eins leitung und — fagt dasselbe noch einmal. Es ist auch, als ob alle diese Ausleger das bose Gewissen dabei nicht los werden könnten. will den Begriffen "Sohn", "Beugung" möglichst nabe bleiben, hat fie wie Brei im Mund, ben fie weder hinunterschluden noch ausspeien, aber die Worte dürfen und sollen das nicht fagen, was fie nun doch einmal fagen. Wie qualt man sich babei ab! Hengstenberg: "Nirgends weift das "Sohn Jehovahs", von Königen gebraucht, hin auf den göttlichen Ursprung ber Königswürde oder auf die Verwaltung des Amts im Sinne Jehovahs. . . . Wie innig dies Verhältnis ift, wie emphatisch bas ,Mein Sohn bist bu' von dem HErrn gesprochen murde, mas fonft nie bon einem königlichen Individuum unter Jerael vorkommt, zeigt B. 8, wo als einfacher Ausfluß der Sohnschaft die Herrschaft über die gange Erde bezeichnet wird." Also die Herrschaft einfacher Aussluß ber

Sohnschaft, so kommt also durch ide eine Sohnschaft zustande; und war ift die Königsftellung Ausfluß der Sohnschaft, also nicht dasselbe. "In dem Sinne war kein früherer König Jeraels, auch David nicht, der Mann nach dem Herzen Gottes, der Sohn und Geliebte Jehovahs. Eine folde Innigfeit des Berhältniffes tann überhaupt nicht zwischen einem blogen Menschen und Gott bestehen. . . . Diese uneigentliche, zeitliche Zeugung hat freilich die eigentliche und ewige zu ihrer Grundlage, welche die älteren Ausleger und Dogmatiker hier finden wollten." "Der König, welcher das Subjekt bieses Afglms ist, erscheint hier in einem so ausschlieflichen Sinn als Sohn Gottes, wie Gott selbst Gott ift. Ein Gott und ein Sohn Gottes. Ift gleich ,Sohn Gottes' nach dem früher Bemerkten fo viel als Geliebter Gottes, und barf man gleich darin direkt nicht den Begriff der Befenseinheit mit Gott fuchen, fo führt boch eine so einzigartige Burbe, wie sie hier bem Gesalbten zugeteilt wird, indirekt hin auf die Einzigartigkeit seiner Natur." Strad: Er fagt nicht bloß, bag ber zionitische Rönig bem BErrn zum Sohne fei, wie er es nach 2 Sam. 7 fein follte, fondern daß ber BErr ihn au seinem Sohne eingesett, ja sogar, daß er ihn gezeugt habe. wurde fonst nur vom gangen Bolt, nicht von einem einzelnen gesagt und konnte daber nur von einem solchen Könige gelten, in welchem sich die ganze theofratische Burbe Beraels zusammenfassen und zur Dar-Bäthgen: "In dem Wort "Du bist mein ftellung bringen würde." Cohn' Ningt die Berheiftung 2 Sam. 7, 14 wider: "Ich werde ihm Bater und er foll mir Sohn fein.' Wie 7 c zeigt, handelt es fich bei biefem Berhältnis aber nicht allein um die väterliche Fürsorge, sondern burch die Borte Du bist mein Sohn' ist ber Angeredete tatfächlich jum" - man erwartet: Sohne, aber nein: "Könige gemacht. ihm die dem Gottessohne gebührenden Ehren zuerkannt." Run hat er es doch gefagt: "dem Gottessohne". Delitich: "Aus biesem Sohnesberhältnis des Gesalbten zu Jehovah, dem Schöpfer und Eigner der Belt, sließt Anrecht und Anwartschaft desselben auf die Weltherrschaft." Stier: "Das בֵנִי אַתַּה follen wir nicht herunterbeuten, denn bas יַלְדְתִּיךְ will bem eben aubortommen und jebenfalls einen fo wefenhaften Sinn des 13 behaupten, wie von einem vorbildlichen Sohne Gottes nie gesagt werben kann (vgl. Ser. 2, 37). Sier kann man wohl fragen: Bu welchem Menschen hat Gott jemals gesagt: "Ich habe bich gezeuget"? Richt einmal zu einem Engel, Hebr. 1, 5. Wollen wir nun aber die in ber Dogmatik fogenannte ewige Zeugung bes Sohnes nach feiner Gott= heit in unserer Stelle finden, so entstehen Schwierigkeiten. Man sieht nicht ein, wie ein folches Geheimnis hierher gehöre, ba, wie überhaupt im Alten Teftament, so auch hier die Menschheit des Messias hervortritt, nach welcher er gesalbt und über Zion eingesett ift. Dann wäre bas אַמָר auch ein ewiges, benn es hängt burch הַיּוֹם genau bamit aufammen, und boch fcheint es vielmehr dem נפך על ציון parallel gu fein. Es ift endlich eine groke Frage, ob die Bezeichnung der Ewigkeit als

ein beständiges Beute bibelgemäß angenommen werden durfe." Dann warnt er ernstlich: "Nach Act. 13, 33. 34 versteht man gewöhnlich: Ich habe bich als meinen Sohn erwiesen, genitum declaravi, wie Röm. 1, 4. Man bleibe aber ja nicht bei diefer oberflächlichen Auffassung stehen, sondern halte das wirkliche genitum fest, damit es nicht über dem declaravi verloren gehe." Und dann boch: "Die Auferwedung JEsu, als feine erste öffentliche Sinstellung jum König, bon ber bier die Rede ift, war selbst eine wirkliche Zeugung, eine völlige Ausgeburt des Sohnes Gottes in die Menschheit, und weist freilich als solche zurück auf die ewige Beugung, die hier jedenfalls im tiefen Grunde des ילרחיד be= hauptet wird, und nicht gerade auch in dem Din. Daber bas Reue Testament beide Beziehungen unsers Verfes anerkennt, die Amtsein= setzung, Bebr. 5, 5, und den Nachdruck des wesentlichen Verhältnisses, Bebr. 1, 5. Richtig und sachgemäß dagegen Calob: "Nec illud genui" explicari potest de collatione vitae regalis. Utut enim reges ac magistratus filii Dei metaphorice dicantur ob similitudinem, quam habent cum Deo, majestatis, potestatis et honoris, nuspiam tamen nominantur filii per generationem vel a Deo geniti; hoc enim proprium et naturalem Filium infert."

Ober druden die Worte, wie sie basteben und lauten, vielleicht etwas zu Hohes und Erhabenes aus, daß sie herabgestimmt werden mußten? Bollen wir mit Stier, dem fich bie Bahrheit aufdrängt, fagen: "Man fieht nicht ein, wie ein foldes Geheimnis hierher gehöre"? Ist das zu neutestamenklich, daß es gegen das göttliche decorum wäre, im Alten Testamente schon babon zu sagen? Würde das heißen: "ben Entwicklungsgang ber Beilsoffenbarung als ein lebendig organisches Fortschreiten" ftoren? Abaeseben babon, ob foldes Gerebe überhaupt Sinn hat — Gott offenbart, mas und wann und wieviel er jeweilig will —, kann das vernünftigerweise eine Instang sein bei einem David, dem gerade eine Verheißung zuteil geworden war, die gerade ben Messias darstellt als Davids Sohn, "der von deinem Leibe kommen soll", und zugleich als Gottes Sohn: "Ich will sein Bater sein, und er foll mein Sohn sein" (2 Sam. 7)? Dabei mußte David, was das heift, daß ihm "von fernem Zukunftigen" geredet wird, und ruft erstaunt aus: "Das ist eine Beise eines Menschen, der Gott ber BErr ift!" Unnatürliches, Unmögliches und Unglaubliches, daß ein folder Mann, "ber versichert ist von dem Messias des Gottes Jakobs, lieblich mit Pfalmen Jeraels", durch den noch der Geist des HErrn redet, und dessen Rebe burch seine Zunge geschieht (2 Sam. 23, 1) — daß ein folcher Mann eben auch in ben Pfalmen Jeraels von dem hohen göttlichen Geheimnis reden follte? Delitich: "2 Sam. 7 hat als erfte und ältefte Meldung dieses pin zu gelten; benn bort empfängt David mit Rüchlich auf seine Salbung und zugleich mit ber Berheißung ber ewigen Berrschaft bas Zeugnis von bem emigen Sohnesverhaltnis, in welches Jehovah Davids Samen zu sich als Bater gestellt hat, so daß David und sein Same zu Jehovah sagen kann: אָבִי אָּהָה, Ps. 89, 27, wie Zehovah zu ihm: בֵּיִי אָּהָה. Aus diesem Sohnesverhältnis des Gessalbten zu Jehovah, dem Schöpfer und Eigner der Welt, sließt Anrecht und Anwartschaft desselben auf die Weltherrschaft. Jehovah hat seinem Sohne die Weltherrschaft besteinmt." "Es läßt sich benken, daß die Verheißung 2 Sam. 7 von tiefgreisendem Einfluß auf das messianische Element der Psalmpoesie geworden sein wird, wie sie die Seele aller weiteren messianischen Verkündigung durch die Propheten geworden ist."

Rein, gerade die ganze Anlage des Berfes deutet darauf, daß ba etwas ganz außerorbentlich Großes, ein decretum divinissimum (Calov), gemeldet werden foll. Der Pfalm ift gleichsam dramatisch angelegt. Nachdem der Herr, Jehovah, geredet und gefagt hat: "Ich habe meinen König eingefest", ergreift bann ber Sohn, ber Rönig, bas Bort und fpricht: "Ich will von einer Satung reben" usw. Schon die Einleitung, "die Konstruktion von Ind mit it. Erzählung oder Meldung tun hinfichtlich', ist umständlich und beswegen feierlich". (Delitich.) "pfr. das ift, eine urfundliche, unberbrüchliche Reftsetung, an der sich nicht andern und rütteln läßt. Dit ist indeterminiert, um die Aufmerksamkeit zu erregen." (Bathgen.) Und nun diese Breite im Ausdrud: einmal: "Du bist ein Sohn", dann noch dazu: "Ich habe bich gezeugt." "Man darf auch min pin nicht zusammenlesen; benn mit Recht hat on olevejored. Es ist der in der arabischen Grammatik bekannte amplifikative Gebrauch bes nicht näher beterminierten Nomens: ein Detret, und was für eins! Ein großartiges nach Urheber und Inhalt. Jehovah hat ihm erklärt: בני אחה, und zwar an dem beftimmten Tage, an welchem er ihn in diefes Sohnesverhaltnis gezeugt ober geboren hat." (Delitsch.) Auch die Akzentuation zeigt: Der Raffus foll als etwas besonders Solennes vorgetragen werden, jedes Bort foll zur Geltung kommen und festgehalten werden, klar und deut= lich hervortreten, über kein einzelnes Bort foll gedankenlos weggeeilt werden. Bei jedem Bort foll sinnend und staunend verweilt werden. Auch das S'wa unter dem i soll bei der Rezitation nicht zu kurz kommen. "Der Gottesname inin' hat Groß-R'bia und wegen der Tonfülle der umfänglichen Intonation diefes Atzents Gaja beim Scheba." (Delibsch.) Diese gewaltigen Borte, so umftändlich eingeleitet, so durch Bortrag und Betonung bem Borer ins Ohr und Berg hineingedonnert, wenn bie weiter nichts fagen follten als eine Bieberholung bes eben Gefagten: er hat mich jum Ronig eingeset, wurden fast enttäuschend wirken. Ran ift gefaßt auf etwas einzigartig Großartiges und Unbegreifliches. Und so ift es auch. Nachdem Jehovah den Feinden zum Bewußtsein gebracht hat: Hinter dem Könige stehe ich, den habe ich eingeset; wer fich gegen ben emport, hat es mit mir zu tun, fagt bann ber Ronig: 36 will euch ein Beiteres fagen, bas euch bie Bebeutfamkeit und ben Ernst des göttlichen Diktums noch mehr erkennen lätt; ich will ber Sache tiefsten Grund aufdeden: Ich bin nämlich Gottes eigener Sohn.

So hat er zu mir gesagt. So steht allerdings Gott hinter seinem Sohne. Der hat von Ewigkeit mir, seinem Sohne, die Nationen der Erde gesgeben. So etwas erwartet man nach einem solchen Auswand, dieser Grandiloquenz. Und gerade das sagen die Borte; man braucht nichts hinzuzutun, man soll sie nur stehen lassen. "Das Geheimnis Gottes ist groß, unergründlich, unerforschlich, geht weit über alle Fassungskraft der Menschen und Engel hinauß; aber dies unerforschliche Whsterium wird uns doch mit klaren, faklichen, einfältigen Borten und Begriffen in der Schrift vorgelegt. Und uns bleibt nichts anderes übrig, als die Hände zu salten, diesen großen, wunderbaren Gott anzubeten und zu bekennen, wie die Kirche von alters her gerade auch auf Grund des locus nobilissimus Ps. 2, 7 bekannt hat: Bir glauben an Jesum Christum, Gottes eingebornen Sohn, aus dem Besen des Vaters geboren, desselben Besens wie der Vater, Gott von Gott, Licht von Licht, wahrhaftiger Gott von wahrhaftigem Gott." (Stöckhardt.)

Und darauf wird nachber noch einmal Bezug genommen, daß der Rönig auf Zion Gottes Sohn ist, und bestwegen follen fie ja ihm alle "Rüsset den Sohn!" 72 wieder ohne Artikel. "Ohne Artikel, bez. Genitiv, ift es geset, damit ber Begriff, ben es ausdrückt, mehr an fich berbortrete, fo viel als: Ruffet einen, der der Sohn ift, und der daber den Anspruch auf den Hulbigungstuß hat, ba ihm die Macht und Aufgabe, das rechte Berhältnis zu Gott, feinem Bater, zu vermitteln, zugefallen ift." Bathgen: "Auch das Gehlen des Artikels hätte an 21, 1 eine Analogie und könnte daraus erklärt werden, daß 32 durch die göttliche Erklärung von V. 7 gewissermaßen zum Eigennamen bes Gefalbten geworden war; bgl. Hebr. 1, 1: er vio." Delitich: ". . . . I in ähnlich absoluter Weise, wie 7 a pin, den einzigartigen Sohn, und zwar den Gottessohn, bezeichne. Entweder ist 72 auf Grund von B. 7 eigennamenartig gebraucht (Bäthgen), ober bie Indetermination fällt unter den Gesichtspunkt berjenigen, welche mit sich die Vorstellung des Majestätischen, Großen, Schauerlichen verbindet. Sie gibt ber Ginbilbungetraft freien Spielraum, indem die Berson nicht nach ihrer realen Bestimmtheit, sondern nach der zur Erscheinung toms menden Idee bezeichnet wird. Ein arabischer Ausleger würde erklären: Ruffet einen Gohn, und was für einen!" Bengstenberg: "Der Konig, welcher das Subjekt dieses Psalms ift, erscheint hier in einem so ausschlieflichen Sinne als Sohn Gottes, wie Gott felbst Gott ist. Gott und ein Sohn Gottes." Das alles findet man in 32, B. 12; bas foll fich gründen auf die Ausfage B. 7, und doch foll das gerade B. 7 nicht fteben!

Und noch eins. Eine ganze Reihe Ausleger macht in allen **Tons** arten diese Bemerkung: Strad: "Das Neue Testament hat die beiden gangbarsten Namen des Heilandes, Messias und Sohn Gottes, aus unserm Psalm entlehnt (vgl. Joh. 1, 49 f.; Matth. 26, 63) und ist sich des Rechts der messianischen Deutung desselben durchweg bewußt."

Delitich: "Der neutestamentliche Widerhall dieses Vsalms geht aber noch weiter und tiefer. Die zwei zur Zeit JEsu gangbaren Ramen bes Aufünftigen, & Xoistós und & vlos rov deov, Joh. 1, 50; Matth. 26, 63 (im Munde Nathanaels und des Hohenpriesters), gehen auf diesen Psalm und Dan. 9, 25 zurück." Bengftenberg: ". . . die Tatfache, daß zwei Namen des Messias, welche zur Zeit Christi gangbar waren: der Name Nejjias, der Gefalbte, felbst, und der Rame Sohn Gottes, den Nathanael im Gespräch mit Christo nach Joh. 1, 49 gebraucht und ebenso der Bobepriefter in Matth. 26, 63, diefem Bfalm nach der meffianischen Auslegung ihren Ursprung verdanken. Der erstere wird dem zukünftigen Beilande nur noch Dan. 9, 25 beigelegt, ber lettere sonft nirgends." Run, wenn das Neue Testament diese Bezeichnungen Christi diesem Pfalm entnimmt, und zwar mit Recht, dann muffen fie doch wohl drin-Und was im Neuen Testamente & vlog rov Beov bedeutet, das wiffen wir doch, nämlich nicht nur einen, der zu Gott in dem Sinne im Sohnesverhältnis steht, daß er Gottes Gebote hält, gehorsam ist, den Billen des Baters tut, auch nicht nur, daß er Gegenstand besonderer Liebe und Fürsorge Gottes ift, sondern der eine, ewige, einzige, ein= geborne Sohn aus dem Befen des Baters, Licht von Licht, Gott von Gott, der mit dem Vater eins ist. Das heift Sohn Gottes im Neuen Testament, diese Bezeichnung entnimmt das Neue Testament diesem Pfalm, und so steht es auch in diesem Pfalm.

Bir würden übrigens irregehen, wenn wir meinten, daß alle neueren Ausleger die altfirchliche Auffassung verwürfen. Philippi z. B. gründet in feiner "Glaubenslehre", ebenfo wie die alten Dogmatiker auch, die Lehre von der ewigen Zeugung und Sohnschaft Gottes des Sohnes gerade auch auf diese Stelle. Er fagt: "In den Ausdrücken: Sohn, Einzigerzeugter und Erstgeborner ist nun enthalten, daß der Akt der Hervorbringung der zweiten Person aus der ersten in schriftgemäßer Beise als "Reugung" (cf. auch Ps. 2, 7; Act. 13, 33; Hebr. 1, 5; 5, 5) bezeichnet wird. Der Sohn Gottes ist vom Vater gezeugt. Die irdische Beugung ift nur zeitliches Abbild der ewigen Zeugung, welche das primitive Urbild ift. Reugung ist Fortpflanzung des eigenen Befens, so daß das Brodukt eine der zeugenden Berson ebenbürtige, gleichwesentliche ist. Dies gilt auch von der göttlichen Zeugung, nur nicht in sinnlicher, son= dern in geistiger Beise. Der Sohn Gottes ist die ewige geistige Bervorbringung aus dem göttlichen Befen, kraft welcher er eine dem Bater ebenbürtige, gleichwefentliche Verson geworden ift." Scott: "Christ is here recognized as the Begotten of the Father and as partaker of the divine nature and perfections as really as any son is of the nature of him who begat him." Henry: "We are told what His sonship is grounded on: 'This day have I begotten Thee,' which refers both to His eternal generation itself, for it is quoted Heb. 1, 5 to prove that He is the Brightness of His Father's glory, and the express Image of His person, v. 3, and to the evidence and demonstration given of

8

it by His resurrection from the dead, for to that also it is expressly applied by the apostle, Acts 13, 33." "The command given for this purpose: 'Kiss the Son.' Christ is called the Son, because so He was declared, v. 7. He is the Son of God by eternal generation, and, on that account, is to be adored by us."

Nun fragen wir: Wo haben so viele Reuere das her, daß sie das "Ich habe dich gezeugt" so mir nichts dir nichts umsetzen in: Ich habe bich ins Königtum gesett? Aus dem Text haben sie das gewiß nicht; benn da steht nichts bergleichen. Abgesehen davon, daß die Bahrheit, die der Text ausspricht, vielen zu neutestamentlich ist, nach dem von ihnen aufgestellten (und ben muß Gott doch innehalten!) Stufengang ber göttlichen Offenbarung und allmählichen Entwicklung der Mefsiasidee noch nicht im Alten Testament ausgesprochen werden konnte und durfte, haben fie gemeint, Auslegung und Verwertung dieser Stelle im Neuen Testament nötige dazu, sie so zu verstehen, wie angegeben. bringt uns auf unsere dritte Frage: Kann die altfirchliche und lutherifche Auffassung fich halten bor bem Neuen Testament? Sierbei tommen nur die Stellen in Betracht: Bebr. 1, 5; 5, 5 und Act. 13, 33, besonders die lettere oder vielmehr nur die lettere. Die andern Beiden machen keine Not. Die erste Stelle, Bebr. 1, 5, verträgt sich febr wohl mit der kirchlichen Auslegung von Pf. 2, 7, ja gründet sich gerade auf biefes Berftandnis, gibt eben benfelben Sinn und keinen anbern. fahen, wie Stier, als er zur Wegdeutung der Pfalmenstelle Act. 13, 33 zitierte, einklammerte: "anders Hebr. 1, 5". Der Inhalt des erften Rapitels des Hebräerbriefs ist allerdings der, wie ihn die Aberschrift in unserer Bibelausgabe angibt: "Christus ist Gottes Sohn und bober benn die Engel und alle Rreaturen." Daß Gott durch ben Sohn zu uns geredet hat, das wird als die lette und höchste Selbstoffenbarung Gottes angegeben, B. 2, nachdem Gott vor alters auf mancherlei Art und Beise durch die Bropheten geredet hat. Der Sohn steht eben höher als die Propheten. Er ist der, durch den Gott der Bater die Belt geschaffen hat, also der Ewige und Allmächtige, der Weltschöpfer mit dem Bater. Er ist der, den der Bater zum Erben aller Dinge gesett hat, der alles besitzende Gott, und doch der Sohn des ewigen Baters. Er ift ber Abglang seiner Herrlichkeit und das Ebenbild, das Gepräge, feines Befens, gleicher Gott von Macht und Ehren. Er trägt alle Dinge mit dem Wort seiner Macht, ist der allmächtige Erhalter und Lenker aller Rreaturen. Er hat fich herabgelaffen, ift für unfere Sünden gestorben. hat die Reinigung der Sünden zustande gebracht und hat dann sich ge= sett zur Rechten der Majestät in der Sohe, ist verklärt worden mit ber Marheit, die er bei dem Bater hatte, ehe die Welt gegründet war. Joh. 17, 5. Er ist um so viel beffer, höher, xosirrwr, geworden als bie Engel, soviel einen höheren, auszeichnenberen und ausgezeichneteren Namen, diapogwregor, er vor ihnen ererbt hat. Und welches der Name bes Vorzugs ist, wird nun gesagt, mit "denn" angefügt; hier ist sein

Rame: "Denn zu welchem Engel hat er jemals gefagt: Du bijt mein Sohn, heute habe ich bich gezeugt? Und abermal: 3ch werde fein Bater sein, und er wird mein Sohn sein?" Da wird also gesagt: Das hat der Bater zum Sohne gesagt. Das hat er sonst zu keiner Kreatur gesagt, auch zu feinem Engel, diefen erhabenen Beiftern, die vor Gott stehen und das Angesicht des Baters allezeit sehen, Matth. 18, 10, die erscheinen, angetan mit ber Rlarbeit bes BErrn. Bas er bon ben Engeln jagt, klingt gang gewaltig geringer. In Gegenüberstellung mit uir und de wird gefagt: "Bon den Engeln fagt er zwar: Er macht seine Engel zu Winden und seine Diener zu Keuerflammen, aber bon dem Sohn: Gott, bein Stuhl mähret von Emigkeit zu Emigkeit", B. 7. 8. Das richtige, gottgewollte und tatfächliche Verhältnis zwischen den beiden ist dies: "Es sollen ihn alle Engel Gottes anbeten", B. 6. Ramen hat er nicht in der Zeit einmal bekommen, den hat er geerbt. So ift er in einer Rlaffe für fich, ift der ewige Sohn Gottes, den der Bater gezeugt und geboren hat. Das wird ihm Pf. 2,7 und 2 Sam. 7, 14 zugefagt. Da wird also nichts gefagt von Setzung in dieses oder jenes Amt, sondern seine eigene, einzigartige perfonliche Berrlichkeit und Erhabenheit vor allen Kreaturen wird hervorgekehrt, die Größe und Majestät feiner Natur und Art: er ift Gottes Sohn, den der Bater gezeugt hat; das ist niemand mehr, auch kein Engel. Bas Hebr. 1, 5 in Ps. 2, 7 findet, das steht allerdings wörtlich da und sonst nichts. Richtig gibt v. Soden das Verhältnis der drei Zitate Hebr. 1 an: "Das erste weist auf die grundlegende Tatsache, die das Berfeft revernna wie κεκληφονόμηκεν in das σήμερον Gottes, die Ewigkeit, verlegt; das zweite auf die damit gegebene Rechtsstellung, welche nur statt des referieren= den έθηκε κληρονόμον πάντων, B. 2, durch oratio recta in feierlicher Erklärung bezeugt wird; das dritte auf den Eintritt in die Erbschaft, welche eben dann erfolgt, wenn alle Engel, die Personifikationen von ra narra, B. 10, ben Sohn anbeten merben." Das fteht Bebr. 1, 5, mas Ofiander bemerkt: "Christus est et dicitur Dei Filius, non ex gratia adoptivus, sed unigenitus, et quidem vocatur Deus, non ratione officii, sed ratione substantiae. Observandum autem, quod apostolus dicit: Christum id praeclarum nomen haereditasse, quia id ratione aeternae generationis a Patre habet, quod est et dicitur Dei Filius unigenitus et verus Deus." Als ob man sich vorgenommen habe, Pf. 2, 7 darf das nicht heißen, was die Worte sagen, die Worte muß man möglichst aus dem Sinn tun, schade, daß sie überhaupt dastehen! - so berührt ca, wenn Soden berichtet: "Bhd. Beig meint mit Richm, daß έχω σήμερον regerenna oe feinerlei Bedeutung für den Gedankenzusammenhang habe und nur aufgenommen sei, um an die bekannte Pfalmstelle deutlicher zu erinnern." Es ift, als ob manche Ausleger nicht an die Pfalmstelle erinnert werden mögen, sie ihnen ein mahres Noli me tangere ift. auch, wenn Bengel zu Bebr. 1, 5 weiter nichts bemerkt als: "vios, filius, Act. 13, 33." So ift das gange Denken bon Act. 13, 33 eingenommen,

bas doch nicht die Urstelle ist. Das ist der Achilles, der aus aller Rat und Berlegenheit helfen, das rechte Licht auf das klare Bort, das in seinem eigenen Lichte itrablt, werfen muß, daß statt der Grundstelle biefe Stelle aller Stellen, Act. 13, 33, angeführt wird. Auch Delitich bemerkt zu Bebr. 1, 5: "Er bezieht es nicht auf die vorweltliche ewige Reugung des Cohnes; f. au 5,5"; und unter 5,5 heißt es: "wie wir zu 1,5 bewiesen haben", und flugs ist er beide Male in Act. 13, 33. Luther fagt zu dieser Stelle: "Diesem Spruch entlaufen die Juden mit wilden Gloffen" und fragt dann: "Bas wollen wir hierzu fagen? Sollen wir den Apostel so lassen steden, als der nicht guten, klaren Das wäre nicht fein." Grund der Schrift aufbringe? Nachdem er bann eine längere Erklärung des Textes gegeben bat, schließt er mit bem Refultat: "Es fei, wie ibm fei, fo findet man keinen Spruch, ba zu einer Person sei gesagt: "Du bijt mein Gobn', geschweige denn zu einem Könige und so großem Könige; viel weniger findet man, daß er sage: Ich selbst habe bich geboren, und heute habe ich bich geboren. Darum ift's ftart genug und klärlich bewähret aus diefem Bfalm, daß ACfus fei diefer Chriftus und Gottes wahrer, natürlicher Cohn." (XII, 169.)

Dann weiter wird unfer Pfalmbers gitiert Hebr. 5, 5: "Riemand nimmt ihm felbst die Ehre, fondern der auch berufen sei von Gott gleichwie der Naron. Also auch Christus hat sich nicht felbst in die Ehre gesett, daß er Boberpriefter würde, sondern der zu ihm gesagt hat: Du bift mein Sohn, heute habe ich dich gezeuget." Auch diese Stelle streitet doch ganz gewiß nicht gegen den gefundenen oder vielmehr auf der Hand liegenden Sinn der Originalstelle. Gefagt wird nur: Es drängt fich niemand in das Priestertum, soll das auch nicht tun, sondern jeder soll auf einen Beruf von Gott warten. So hat auch Christus sich nicht felbst eigenmächtig ins Priestertum gesett, sondern das bat der getan. ber zu ihm gesagt hat: "Du bift mein Sohn" usw., also sein himmlischer Bater. Das ist boch alles, was basteht. Das wird ja auch 7, 28 urgiert: ber Briefter nach der Beife Melchisedeks, der ewige Briefter, bas ift ber Cohn Gottes felbit: "Denn bas Gefet macht Menichen gu Sobenpriestern, die da Schwachheit haben; dies Bort aber des Eides [Pf. 110, 4], das nach dem Gefet gefagt ward, fetet ben Sohn ein, der ewig und vollfommen ift." Richtig fagt deswegen Lünemann (Mener): "Das Partizipium Aoristi Lalijoac ist dem eddhaver der Zeit nach borgangig. Also & dadioas: der gesprochen hatte, se. vor Er= schaffung der Belt; bgl. 1, 1-5. Da der Zusammenhang mit dem Borigen und der Gegenfat odz kavróy, all' o lalhoas es auger 3tweifel stellen, daß dem Berfasser es bier nur darauf ankommen kann, die Berfon oder die Autorität zu nennen, durch welche Chriftus fein Sobeprieftertum befibe, fo ergibt fich, daß in den Borten vide pov ei ov xxl. ein Beweis, daß Christus Hoherpriester sei, nicht zu suchen ift. es dem Berfasser schon hier um Beibringung eines Beweises zu tun ge=

wesen, so würde er ohne Artikel all' & Beds lalifoas (sondern Gott da= durch, daß er zu ihm sprach usw.) statt mit dem Artikel all' & lalhoas geschrieben haben. Beshalb aber sagt der Verfasser nicht einfach deos? Beshalb bedient er sich der Umschreibung des Gottesbegriffs vermittelst der (icon 1, 5 angeführten) Worte aus Bf. 2, 7? Deshalb, um icon durch diese Charafteristik Gottes bervortreten zu lassen, wie wenig es befremden könne, daß derjenige, welcher im Range des Sohnes Gottes fiebe, obendrein auch zum Sobenpriester von Gott eingesett worden fei. B. 6 folgt mun' der Schriftbeweis, daß Christus, der Sohn Gottes, von Gott auch zum Hohenpriester ernannt sei." Das wird nicht im minde= iten erschüttert durch das, was Delitsich bemerkt: "Seine Verherrlichung zum Hohenpriestertum — so gibt Bleek ganz richtig den Gesamtgedanken wieder — beruht nicht auf eigenmächtiger Anmagung, sondern auf Anordnung desfelbigen Gottes und Vaters, der ihn als seinen Sohn und von ihm erzeugt bezeichnet hat. Hätte der Verfasser aber, was Bleet zuläffig findet und Lünemann behauptet, Pf. 2, 7 bon der ewigen Beugung des Sohnes Gottes verstanden, so sieht man nicht wohl ein, weshalb er den Subjektsbegriff & Bede fo umfchrieben; benn bak ber. welcher den Christ als seinen ewigen Sohn bezeichnet, ihm auch das Hohepriestertum verliehen, ist ein Gedanke ohne rechte innere Berknüpfung." Bas die "Berknüpfung" ift, hat Lünemann gefagt, und, was mehr ist, der Hebräerbrief selbst urgiert: den Sohn, den Ewigen und Bolltommenen, sett das Bort des Eides ein, 7, 28. Mit Recht weift dagegen Delitich die Erklärung Tholuck und de Bettes ab. "indem fie Bf. 2, 7 auf die Erhöhung Christi beziehen, in welcher mit dem König= tum zugleich das Sobepriestertum gesett fei. Sie irren nur darin, daß fie meinen, der Verfasser beweise die von Gott empfangene Sobepriefter= würde des Christ schon aus Pf. 2, 7, während er vielmehr aus Pf. 2, 7 seine Ginsetung in das Rönigtum und aus Pf. 110, 4 feine Ginsetung in das mit seinem Königtum unzertrennlich, wie in Melchisedet, berbundene Priestertum dartut". Aber wie Bebr. 5, 5 mit dem Zitat aus Bf. 2, 7 ein Wörtchen mehr über Ginfetung ins Königtum als ins Brieftertum gefagt mare, ist doch unerfindlich. Beides steht nicht da. Ein andermal fagt Delitsch gang richtig: "Im Bebräerbrief steben Bf. 110 und 2 auf gleicher Linie, jener als Zeugnis des ewigen melchisedetischen Brieftertums JEfu, diefer als Zeugnis seiner überengelischen Sohnschaft." Gegen den Jerwahn, daß Hebr. 5, 5 das "Ich habe dich gezeugt', verstehe = Ich habe dich ins Priestertum gesetht", wendet sich mit Recht Bengel: "Der Apostel deutet nicht an, daß damals, als der Bater fagte: "Du bift mein Sohn", der Bater dem Sohne die Ehre des Prieftertums übergeben habe; benn die Beugung ift auf jeden Fall früher als bas Prieftertum; fonbern er erklärt: Der Sohn, ber nichts bon sich felber tun kann, sondern immer in der Macht des Baters ift und nur das tut, was der Bater will, und nur das nimmt, was der Bater gibt, daß der vom Bater auch die Shre des Brieftertums überkommen habe, beisen niemand als nur der Sohn selbst fähig war." Aber wie um gleich das "Sohn" und "gezeugt" zu annullieren, setzt er hinzu: "Auf solche Weise hatte auch David Priester zu Söhnen, das heißt, er unterhielt mit ihnen trauten Verkehr, 2 Sam. 8, 18."

Und nun noch die große Hauptstelle, welche die fides ist, nach deren analogia fo viele meinen, die doch klare Pfalmftelle erklären und ins Licht stellen zu muffen: Act. 13, 33. Da beißt es in einer Bredigt Pauli von B. 32 an: "Und wir auch verfündigen euch die Berheißung, bie zu unfern Batern geschehen ift, daß dieselbe Gott uns, ihren Rinbern, erfüllt hat in bem, daß er 3Efum auferwedt hat (avasingas); wie benn im zweiten Pfalm geschrieben stehet: Du bist mein Sohn; heute habe ich dich gezeuget." Da fagt man: Da steht es ja: Gott hat seine Berheifung erfüllt in dem, daß er JEsum auferwedt hat, und da wird fortgefahren de nat, wie ja auch im zweiten Pfalm geschrieben fteht: "Du bift mein Sohn" usw. Also: Du bist mein Sohn, ich habe bich gezeugt, das heißt: Ich will dich von den Toten auferweden, in die Berrlichkeit führen. Da ergeht man sich lang und breit: Das tann man Zeugung und Geburt nennen; er ging ba in ein neues Leben, er lebt jest Gotte. Es liegt bor allen Dingen an dem Berftändnis des Bortes araoryoas. Gewiß gibt der Zusammenhang Sinn, wenn man άναστήσας fast im Sinne bon άναστήσας έχ νεχρών, wie es gleich im nächsten Bers heißt, wie ja Luthers übersetzung auch lautet, Luther es gefaßt hat und dabei doch den Sinn von Pf. 2, 7 unverfümmert bewahrt hat, wie er dies oft und deutlich genug ausgesprochen hat. "Diefe Erklärung ergibt folgenden fehr paffenden Gedankengang unferer Stelle." (Meher=Bendt.) Den kann man fich aneignen und dabei doch die zitierte Pfalmstelle heißen lassen, was fie an der Urstelle und überall, wo sie gitiert wird, heißt. Dann liegt hier eine Breviloqueng vor. ift nämlich Pf. 2,7 nicht direkt ausgefagt, daß Gott JEsum bon ben Toten auferwedt. Aber ber Gedanke hat fich eingebrängt, der nicht in Worten voll ausgebrückt ist: Das ließ sich erwarten, das verstand sich im Grunde bon felbst, daß Gott den, der ihm so nabe stand, den ewigen Sohn seines eigenen Befens, bon den Toten ermeden murde. megen erklären alte Ausleger so: "Quem Psalmi locum Paulus hic de Christi resurrectione exponit, non quod Christus tunc primum Filius Dei esse coeperit, cum a mortuis resurrexit, sed quod per resurrectionem Deus illum palam Filium suum declaraverit." Gerhard zu Act. 13, 33: "Obgleich an dieser Stelle nicht die Rede ist von der Auferstehung, sondern von seiner Sendung, wie Quiftorb und Calob ans merten und beweisen, so wendet der heilige Apostel das Zeugnis Bf. 2.7: Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeuget' an (accommodat) auf bie Aufcrstehung Chrifti, nicht daß er leugnen wollte, daß der Sohn schon bor feiner Auferstehung bon Emigkeit bom Bater gezeugt fei, fon= bern weil in der Auferstehung das offenbart und veröffentlicht worden ist, was vorher unter ber Schwachheit verborgen war, nämlich bak

jene Berson mahrhaftig Gottes Sohn, bom Bater in Ewigkeit geboren, fei, Rom. 1, 4: Chriftus der Sohn Gottes feit der Auferstehung bon ben Toten. Bergeblich suchen also die Papiften aus diefer Stelle barzutun, daß die Beilige Schrift dunkel sei, und deswegen der Sinn einer einzelnen Stelle ein vielfacher fein könne, wofür fie gerade an diefer Stelle ein Beispiel finden. Freilich wird in Pf. 2, 7 allgemein von der ewigen Zeugung des Sohnes Gottes gehandelt; weil Chriftus aber durch die Auferstehung von den Toten, die in eigener Kraft geschen ist, als Sohn Gottes erklärt ift, Rom. 1, 4, daber ift diese Stelle mit Recht vom Apostel auch auf die Auferstehung gedeutet und bezogen worden. Da muß man aber wohl merken: wenn zwar Christus durch die Auferitehung von den Toten als Sohn Gottes erkannt ist, da er aus eigener Rraft auferstand, was nur Gott zusteht, so folgt boch nicht, daß die Auferstehung Grund oder Urfache sei der Sohnschaft Christi, oder daß die Auferwedung die Zeugung selbst sei, durch welche der Sohn Gottes erft zum Sohne Gottes geworden wäre. Ein Ding ist die göttliche Beugung felbst und ein ander Ding die Klarstellung der Zeugung." Luther: "Wie reimet fich aber dieser Spruch darauf, dazu ihn St. Baulus führt, die Auferstehung Christi zu beweisen? Es ist ja ein scharf Allegat, welches er ohne Zweifel schön und herrlich, reichlich ausge= strichen. Der Pfalm fagt von dem Messia oder Könige, der da soll in dem Bolf und unter den Leuten regieren, wie er klar spricht: Ich habe meinen König eingesett auf meinem heiligen Berg Zion', das ift, zu Darum muß er ja ein wahrhaftiger Mensch sein, den andern gleich. Ja, er fagt dazu, daß auch Könige und Herren im Lande wider ihn toben und ihn verfolgen werden; welches nicht geschehen könnte, wenn er nicht auf Erden regierte. Aber in diesem Bers steht nun, daß er auch wahrhaftiger und ewiger Gott fei. Denn Gott heißt ihn feinen Sohn, und folchen Sohn, den er felbst in seinem göttlichen ewigen Besen und Majestät gezeuget, daß er nicht ein erwählter, son= bern ein wahrhaftiger geborner Gottes Sohn ist. Beil er nun ein Rensch ist wie andere, so muß er auch sterben nach derselben Natur, ja sich töten und kreuzigen lassen von der Welt Herren. Aber so er auch Gottes geborner Sohn und also wahrhaftiger Gott ist, so kann diese Berson (auch nach der menschlichen Natur) nicht im Tode bleiben, sondern muß wieder hervor, aus und über den Tod, ein ewiger Herr werden des Todes und Lebens. Denn es ist hier eine ungertrennte Berfon und ein einiger Sohn der Jungfrauen aus dem Geschlechte Davids und Gottes; der kann nicht im Tode bleiben." (XII, 509 f.)

Und doch ift es, wie Calob sagt: "Simplicior et verbis apostoli Act. 13, 33 magis conveniens eorum explicatio est, qui de excitatione et missione Christi ea intelligunt." Wenn Cremer sagt: "Eine wirksliche Schwierigkeit ist nicht vorhanden, solange man festhält, daß es sich um den Begriff der messsiahen, nicht der metaphhsischen Gottessohnsschaft handelt", dann müssen wir sagen: Der Preis der Harmonistik

ist uns aber zu boch, so ben Begriff "Sohn Gottes" zu entleeren. balten allerdings dafür, daß vide Beor die metaphpfifche Gottessohnichaft bezeichnet, zumal gerade an solchen Stellen, wo noch dabei fteht: Gezeugt habe ich dich, oder: der Sohn aus dem Schofe des Baters, der eigene, einzige, eingeborne Sohn Gottes. Aber mas Cremer bann fagt, ift durchaus richtig: "Auch ber Anschein eines Biderspruchs würde verschwinden, wenn das araorhoac Ingov, Act. 13, 33, wie 3, 26: ύμιν πρώτον αναστήσας ο θεός τον παίδα αύτου απέστειλεν αύτον gleich bem hebräischen nicht auf die Auferwedung zu beziehen wäre, sondern nur die Erwedung, Aufstellung bezeichnete, vgl. 7,37 (Calbin, Calov, Bengel, Hofmann, Overbed), eine Erklärung, für welche spricht, daß 2. 34 die Auferwedung als avaozogai ex vexpor, also durch einen besonderen Zusat bezeichnet und überdies an andere Zeugnisse angeschlossen wird als das avaoryou B. 33." Schon daß man fo redet, von Schwierigkeit, Widerspruch, Harmonieren usw., und daß gerade bei diefer Stelle so geredet wird, zeigt, daß man empfindet, Pf. 2, 7 ift mehr gesagt, es gilt nur das Ausgleichen mit Act. 13, 33; und diefes Ausgleichen geschieht dann meist so, daß darüber Bf. 2, 7 malträtiert wird, feinen Aber warum den bon Cremer gewiesenen Beg nicht Inhalt verliert. geben? Daß es sprachlich zuläffig ist, avaorhoas zu nehmen im Sinne bon Din, erweden, wie im Alten Testament gesagt wird: einen Propheten erweden, wie Act. 3, 2 und 7, 37 nach der LXX Deut. 18, 18 zitiert wird: προφήτην ύμιν αναστήσει ό θεός, Matth. 22, 24 gefagt wird: άναστήσει σπέρμα τῷ άδελφῷ, Act. 3, 26: ύμῖν πρῶτον άναστήσας δ θεὸς παίδα αὐτοῦ, gerade wie auch έγείρω gebraucht wird einerseits vom Er= weden der Toten und im Paffib bon der Auferstehung der Toten und bann auch wieder fo: Matth. 3, 9: έγετραι τέχνα τῷ Άβραάμ; 24, 24: έγερθήσονται γάρ ψευδοπροφήται — das leugnet kein Mensch. 3. B. fagt: "Zwar ließe fich araorhous, Act. 13, 33, auch nach Act. 7, 37 erklären: indem er JEsum auftreten ließ." Auch Bendt (Meger) regi= ftriert die Erklärung: "nach welcher avaorhoas, wie Dien, prodire jubens, exhibens gegeben wird", und gibt als Vertreter derfelben an: Castalio, Calvin, Beza, Grotius, Calov, Bolf, Bengel, Michael, Rosenmüller, Beinrici, Ruinoel, Olshaufen, Hofmann, Oberbed und fügt hingu: "und mehr". Wenn man nun die Alternative hat: eine Stelle, an der eine andere Stelle zitiert wird, die öfter zitiert wird, die an sich felber klar ist, und an den andern Stellen, wo sie zitiert wird, denselben ursprüng= lichen klaren Sinn behält, so auszulegen, daß darüber die klare Originalstelle evafuiert werden muß, oder fie fo zu erklären, wie es zuge= standenermaßen sprachlich auch möglich ist, und dabei die zitierte Stelle in ihrem Recht und ursprünglichen Sinne bleibt: dann follte einem christlichen Ausleger die Entscheidung nicht schwerfallen. Und das hat Stödhardt ausführlich nachgewiesen, es liegt ganz auf der Hand, daß das auch fehr gut in den Zusammenhang pakt, araorhoas nicht von der Auferwedung von den Toten zu verstehen, von der erst der nächste mit einem de angefügte Bers handelt, und zwar merkwürdigerweise das zweite Wal erst mit dem Zusatz: ex venewn, sondern von der Erweckung, Sendung JEsu. Dann ist, wie Cremer sich ausdrückt, "auch der Ansschein eines Widerspruchs" weg, und Ps. 2,7 bleibt in seinem Rechte und behält den Sinn, den die Worte an die Hand geben, und wie die hristliche Kirche je und je diese Stelle verstanden hat und primo loco darauf den Bekenntnissatz gründet: "Ich glaube, daß JEsus Christus sei wahrhaftiger Gott, vom Bater in Ewigkeit geboren."

Bir erinnern uns noch einmal an den sensus triplex dieser Stelle bei papistischen Auslegern, mit dem Gerhard und Hollag sich ausein-Die legten doch die Originalstelle von der generatio anderseben. aeterna que, ebenfo Bebr. 1, 5, aber Bebr. 5, 5 bon der Ginfetung ins Brieftertum und Act. 13, 33 von der Auferwedung von den Toten. dem sensus triplex ist es nicht geblieben. Beil Pf. 2 in der Nähe des Diktums steht, daß Jehovah seinen König eingesetzt habe, fo, fagt man, tann "Sohn" und "zeugen" nur heißen: Ich habe dich ins Königtum gefest, ins königliche Dafein gezeugt; weil Bebr. 1,5 babeifteht, daß ber Sohn Gottes höher ift als die Engel, foll die gitierte Pfalmstelle beißen: Ich habe dich in die gehörige Weltstellung gezeugt; weil Hebr. 5, 5 die Rede ist vom Brieftertum, so soll dieselbe Stelle da heißen: Ich habe dich ins Priestertum gezeugt; weil Act. 13, 33 im Zusammenhang von ber Auferstehung Chrifti geredet wird, fo foll die Stelle heißen: 3ch habe dich ins neue, emige, gottentsprechende Leben oder in Serrlichkeit und Herrscherstellung geboren; weil nach Luk. 3, 22 bei der Taufe Christi vom Himmel herab gesagt wurde: "Du bist mein lieber Sohn", so ift ein Holkmann imstande, au Act. 13, 33 au bemerken: "Bährend das "heute' Pf. 2, 7 allerdings in der evangelischen überlieferung auf die Taufe bezogen erscheint (vgl. zu Luk. 3, 22), wird damit Hebr. 1, 5; 5,5 die Beltstellung 3Esu überhaupt begründet, und scheint hier das Beute' in Berfolgung des Gedankens Röm. 1, 4 berftanden werden zu muffen." Da muß man ja wirklich dankbar fein, daß die betende Gemeinde in Berufalem Act. 4, 25 f. aus dem aweiten Bfalm nur die awei ersten Verse zitierte und nicht auch noch den siebenten. gewiß ein Ausleger gesagt: Hier scheint "heute" auf die Zeit der Berfolgung zu deuten, und mit "Sohn" und "zeugen" wird gefagt: Ich habe dich in die Hände deiner Feinde, ans Kreuz und ins Grab hinein geboren, und murbe babei feierlich versichern, daß damit bem 75' feine Gewalt geschehe, sondern daß dies so recht sein sensus nativus sei. Wir geben diesen mancherlei geistreichen Leuten ihren sensus multiplex zurud; und wenn man uns fragt: Wird Pf. 2, 7 die ewige Zeugung des Sohnes Gottes gelehrt? dann antworten wir auf Grund der klaren Borte und mit einer Wolke von Zeugen: Was denn sonst?

# Der biblische Begriff "glauben".

(€ ch [ u ß.)

Shnonyma und Umichreibungen. Bie die einzelnen gusammenhängenden Aussagen der Schrift durch andere Aussagen ihr Licht emp= fangen und erklärt werden muffen, so ift es auch mit den einzelnen Begriffen und Wörtern der Fall. Parallelwörter und Umschreibungen legen auch die einzelnen Momente des Gesamtbegriffs nioreveir flar. Wie im Alten Testament durch wow, "mit gehorsamem Herzen hören und aufnehmen", so wird auch im Neuen Testament glauben durch άκούειν erklärt, Joh. 8, 45-47; 10, 27; 12, 47. Damit ift die Unterwerfung des eigenen Billens unter den im Bort geoffenbarten Billen Gottes fowie das Annehmen desfelben als zu nioreveir gehörig erklart, Röm. 10, 16. Auch das aftive laußareir, durch naralaußareir und παραλαμβάνειν bestätigt und genauer modifiziert, Joh. 1, 12. 11. 5, wird B. 12 im Sinn von niorever gefett, wie die Apposition rois niorevovoir πτλ. bezeugt. Da ist nicht das rein passibe "Empfangen", son= bern das aktive "Annehmen, Aufnehmen" als Tätigkeit des nioreveir angezeigt, Joh. 5, 43. Daß der Glaube auch "empfängt", ist dabei selbstberständlich; denn wer etwas "annimmt", der "empfängt" eo ipso bas, was er nimmt. Glaube ist demgemäß δργανον ληπτικόν, das Mittel oder Werkzeug, durch welches der Glaubende das Beil sich aneignet. Man halte hier aber den Unterschied zwischen Entstehung, Birtung, Gabe des Glaubens und zwischen dem Befen desfelben als einer Tätigkeit fest! Mit diesem "Annehmen" ift sowohl der Affekt zu der Gabe als auch der Wille zu solchem Annehmen gesett. Wo diefes fehlt, findet fein λαμβάνειν statt. Bie der Glaube selbst oftmals durch έπίγνωσις (Erkenntnis) umschrieben wird, so wird auch γινώσκειν (έπιγινώσκειν), "erkennen", oft im Sinne bon nioreveir berwandt. Joh. 17, 3 wird biefem yerwonere bas etvige Leben zugesprochen. Auch werden moreveir und yerwoner öfters eng miteinander verbunden (Joh. 6, 69 et al.), um ein und benfelben Begriff zum Ausdrud zu bringen. Damit ift gefagt, daß die rezeptive und aktive Tätigkeit des Erkenntnisvermögens unter πιστεύειν mitzuberstehen sei. Da dies γινώσχειν ein cognoscere cum affectu (cf. Joh. 10, 13. 14) ift, so find badurch die Tätigkeiten des Berstandes, Affekts und Billens als jum Besen des nioreveir gehörig bat-Hierher gehört auch die Umschreibung "zur Erkenntnis der Bahrheit kommen", 1 Tim. 2, 4. Mit "erkennen" ist wohl am nächsten der Ausdruck "den Sohn sehen" verwandt, Joh. 6, 40. Bergleichen wir dazu Joh. 3, 14. 15 und Num. 21, 9 ff., so verstehen wir, daß hier mit "sehen" das gläubige, bertrauensvolle Aufbliden zu dem für uns "erhöhten" Sohn Gottes bezeichnet ist; cf. Pf. 121, 1. Damit ist Erkennts nis, Affekt, Bille, Bertrauen und Hoffnung als zum Glauben geboria angezeigt.

Bie In Alten, so ist auch ueravoeir im Reuen Testament eine Umschreibung für "glauben". Wenn Betrus fagt: "Tut Buße, und laffe fich ein jeder taufen", Act. 2, 38, fo will er dasfelbe fagen, was der Berr Mark, 16, 16 fagt. Nur wird in dem neravoeir auch der Rachdruck auf die Anderung des Sinnes (νοθς) gelegt, wie bei έπιστρέφεσθαι haupt= sächlich die Sinkehr des Serzens zu dem SErrn herborgehoben wird. "Sich bekehren, feinen Sinn andern" usw. find Synonyma von nioreveir. Darin wird die Logreikung von dem bisber im Gemüt herrschenden Bringip, die überwindung alles gurudhaltenden Widerstandes und das Bertrauen auf den SErrn als Wesen des Glaubens beschrieben; cf. Act. 2, 40. Bas in peravoeir und entorpégeodat zusammenfassend ausge= drudt ift, wird in folgenden Verben speziell erklärt: "zu Christo kommen", Joh. 6, 35-37. 44. 65; Matth. 11, 28. Dazu vergleiche "herzulaufen, nach dem HErrn fragen, ihn suchen"; ferner: "trachten nach bem Reich Gottes und feiner Gerechtigkeit", Matth. 6, 33; cf. Rom. 3, 20. 24; "hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit", Matth. 5, 6, wobei man unterscheiden fann amischen der Glaubensgerechtigkeit und ber Lebensgerechtigkeit (meint man, lettere bier bersteben zu mussen, fo ift dieses "Hungern" usw. natürlich erst Frucht des Glaubens; doch icheinen Joh. 6, 55; 4, 14 und besonders auch Jes. 55, 1-3 das Berlangen nach der Gerechtigkeit des Glaubens auch bei Matth. 5, 6 zu befürworten). Die überwindung des Widerstandes, der wegen der Um= ftande (also per accidens) notwendige Rampf des Glaubens zwecks Erreichung seines Rieles, das ift, des vertrauensvollen Ergreifens des Heilandes und des Heils, wird durch "ringen, kämpfen", Luk. 13, 24, durch "Gewalt anwenden, rauben", Matth. 11, 12; Luk. 16, 16, beschrieben. Ohne Zweifel ist Matth. 11, 12 das "Glauben" selbst als ein "Gewaltanwenden" dargestellt: die Gläubigen trachten nach dem Simmelreich, nehmen es mit Gewalt, indem sie alles Sindernde fräftig Das gehört zum Att des Glaubens, daß sich der Wille zum Heil in Christo burchsett; wo letteres nicht geschieht, da ist kein Glaube. Bo wiederum folche, die bereits angefangen haben zu glauben, zu folchem Ringen ermahnt werden (Luk. 13, 24; cf. Mark. 5, 36: "Fürchte dich nicht, glaube nur!" Mark. 9, 23. 24: "Wenn du könntest glauben!" . . . "Ich glaube, lieber GErr; hilf meinem Unglauben!"), so ift das eine Mahnung, im angefangenen Glauben nicht schwach zu werden, sondern die Kraft des Glaubens zu üben und im Niederkämpfen aller sich entgegenstellenden Reinde zu betätigen. Das ist wesentliche Tätigkeit des Glaubens; denn wo der Rampf des Glaubens aufhört, gewinnen (oder haben gewonnen) die Feinde, womit der Glaube felbst aufhört: cf. 1 Joh. 5, 4. "Glauben" heißt auch "fämpfen und ringen", wie besonders das Beispiel Mark. 9, 23. 24 zeigt; der Mann wollte glauben und bat im Rampf mit dem ihm noch anhaftenden Unglauben den Herrn um seine Silfe. Gine ahnliche Bitte richteten ja auch die Apostel (Luk. 17, 6) an den Herrn; der Herr folle ihren Glauben

stärken, damit sie Rachsucht, Unversöhnlichkeit usw. überwinden möchten (wie der Kontegt zeigt). Auch 1 Petr. 5, 8 zeigt den Glauben als Widerstand gegen die Versuchungen Satans, und 1 Joh. 5, 4 wird er ausdrücklich als überwindung der Belt beschrieben. Bum Glauben gehört also per accidens auch das Kämpfen und überwinden. trauensvolle hingeben an den Erlöfer und die Unterordnung unter ihn wird auch als "folgen dem guten Hirten", Joh. 10, 27 ff., und als ein "Ihm-die-Seele-Befehlen", 1 Betr. 4, 19, beschrieben. das hebräische nus scheint es kein spezielles Wort im Neuen Testament au geben, es ist aber völlig in nioreveir enthalten und ausgedrudt; Ietteres vereinigt האמץ und במח in fich. — Auch diese Busammenftellung (die nicht den Anspruch auf Bollständigkeit erhebt) zeigt uns sowohl den reinen Begriff des Glaubens, als "etwas oder jemand zum festen Salt seines Berzens machen", wie sie uns auch die dem religiösen mioreveir wesentliche Relation zu dem in seinem Wort geoffenbarten Gott des Beils bor Augen stellt.

Lehrreich für den Begriff "glauben" ist befonders der Brief an die Bebräer. Bir heben bier nur einige Aussagen desselben beraus. Rachbem Rap. 1 das eigentliche Objekt des Glaubens, der ewige Sohn Gottes und Erlöser, beschrieben worden ist, zeigt Rap. 2, 1-4 das Evangelium als das feststehende, von Gott bezeugte Wort, welches im Glauben auf= genommen werden muß, wenn man nicht am Safen der Geligkeit "borübergeschwemmt werden" will (B. 1). Dabei wird "glauben" zunächst als ein "Achthaben auf das Gehörte" (noovereir rois axovodeivi) be= schrieben und Unglaube als ein "Sichenichtsdarum-Rümmern, Berachten" (άμελήσαντες, B. 3). Das Bort der Heilsberheißung (σωτηρίας) ift alfo zunächst der feste Grund und Salt, den der Mensch zu feinem eigenen Grund und Salt macht, das heißt, das er glaubt. Bie das geschiebt, zeigt 4,2 an dem Gegensatz des Unglaubens: "Das Wort der seban= gelischen] Predigt nütte jenen nichts, da es fich mit den Borern nicht durch den Glauben vermischte." Demgemäß entsteht der Glaube, wenn der Hörer das Evangelium-in sich aufnimmt, so daß es sich mit ihm "bermischt", das heißt, ihm gleichsam in Fleisch und Blut übergeht; als Gottes Bort wird es jum herrschenden Bringip im Geift und Gemut, Joh. 5, 38. Das geschicht, indem der Mensch zu der ihn felbst angehenden Heilsverheifung ja und Amen fagt: sie auf sich anwendet und darauf vertraut. Darum wird das "Glauben" als "Bertrauen" (υπόστασις), Rap. 3, 14; 11, 1, beschrieben oder als "freudiges Vertrauen" (παβόησία, 3, 6; 10, 35; eigentlich "Freimütigkeit", seil. gegen Gott). Das Wort Endoragis bezeichnet nach Cremer "Zubersicht, in welcher man feststeht sowohl im Tun wie im Tragen, im Handeln wie im Leiden" (l. c., S. 526); cf. auch 2 Kor. 9, 4; 11, 17. Wenn daher der Glaube 11, 1 als eine "Zubersicht bessen, das man hoffet, überzeugung bon Sachen, die man nicht siehet" beschrieben wird, so erscheint hier indorages im aktiven Sinne, welcher ein δπόστημα, eine feste Grundlage, nämlich

Gottes Bort, voraussett, auf welches sich das Vertrauen gründet, worauf es "festen Halt nimmt und hat". Dabei ist auch in Elegros das neneiodai des nioreveir ausgedrückt. Das Glauben als "Kefthalten" an dem Bort und also am SErrn felbst liegt auch in 13, 9: "daß das berg feit merde" (βεβαιουσθαι την καρδίαν); cf. 3, 14. 6; 6, 11. Auch Act. 11, 23, "mit festem Bergen am BErrn bleiben" (f. Bf. 78, 8), be= itätigt die Boritellung der neutestamentlichen Schreiber vom Glauben als mit der alttestamentlichen identisch. Glauben muk aber beständia sein; daher Mahnungen wie Kap. 3, 6. 14 und 10, 35 ff. In letterer Stelle lefen mir: "Werft euer freudiges Bertrauen nicht weg, ba es eine große Bergeltung hat! Denn Beständigkeit ist euch not, damit ihr den Billen Gottes [Joh. 6, 40] vollbringt und die Verheißung davon= Denn es ist noch um ein sehr Rleines furze Reit], so wird da sein, der da kommen soll, und wird nicht verziehen. Der Gerechte aber wird infolge des Glaubens leben; follte er aber weichen, fo hat meine Seele kein Bohlgefallen an ihm. Bir aber find nicht vom Beichen zur Berdammnis, sondern bom Glauben zur Erlangung [Erhaltung] der Seele." Im Gegensat jum "Beichen" ist hier der Glaube als ein Anhalten, Feithalten an Gott dargestellt. Solange er besteht, ist er also aktiv, indem er sich beständig an Gott hält. Alle Kraft, die der Glaube hat und beweist, empfängt er durch solche Gemeinschaft mit Gott; daber beist es von Moses: "Den Unsichtbaren aleichsam vor Augen habend, war er start", 11,27; cf. auch Mart. 9,23; návra dúvara ro niorevoru, und Phil. 4, 13: "Ich vermag" usw.; 2 Ror. 12, 9. So stellt sich also der Glaube als eine Kraft dar, die vom HErrn dem Menschen mitgeteilt, in ihm gewirkt wird durch das Wort (4,2), die sich gegen den HErrn selbst als ein Kesthalten an ihm äußert und diese Tätigkeit übt, solange fie beitebt.

Stellen wir schlieflich bas Ergebnis biefer Untersuchung turg in einigen Säben zusammen: 1. Glauben, τωστ und πιστεύειν, im strift religiöfen Sinne, beifit: "fich mit dem Bergen bertrauensvoll an Gott halten, ihn zu seinem festen Salt machen". Der Glaube ist also ber balt an Gott, das Glauben das vertrauensvolle Resthalten an Gott. (\$1. 52, 9; 62, 3. 7 ff.; 73. 78; Jef. 7, 9.) 2. Glaube kann nur da ftatthaben, wo eine Berheißung Gottes einen folden festen Salt, an den er sich halten kann, darbietet. (Röm. 10, 14—17; 4, 14.) 3. Mur im Bort bietet Gott sich dem Menschen als Halt dar, und nur indem er das Bort ergreift und auf sich selbst appliziert (laubareir), kann der Glaube Gott zu feinem festen Halt machen (Korrelat). (Joh. 1, 18; 14, 6; 17, 20; Röm. 4. 10.) 4. So ift der Glaube seinem Befen nach "der Bille zu Gott in feiner Verheifzung". (Gal. 2, 20. 21; 4, 28; Phil. 2, 12. 13; Pf. 62, 3. 6. 7; — Joh. 5, 40.) 5. Da dieser Wille nicht ohne Ertenntnis (Intellett), Reigung (Affekt) und Vertrauen zu seinem Objekt sein kann, so gehören diese Tätigkeiten mit zum vollen Begriff des Glaubens. (Jef. 43, 10; Pf. 18, 2 ff.; Röm. 10, 14 ff.; Joh. 5,

42. 44; Hebr. 11, 1.) 6. Da der eigene Wille fich nach dem Billen Gottes richtet und also sich demselben unterordnet, so gehört auch Ehrfurcht, Hochschung, Gehorsam dazu. (Num. 20, 12; Joh. 5, 44; Röm. 10, 16; — Mal. 4. 2.) Der "neue Gehorsam" als Frucht ift davon zu unterscheiden! 7. Da sich diesem Willensakt Sindernisse ent= gegenstellen, so gehört dieses Umstands wegen (per accidens) auch über= windung derfelben zum tatfächlichen Glauben. (Mark. 9, 23. 24; 1 Joh. 5, 4.) Der Wille zu Gott sett sich durch. 8. Entstehung des Glaubens ift ein schöpferischer Aft Gottes, der "den Billen ändert", etwas "Neues" im Menschen schafft. (Phil. 2, 13; Joh. 1, 13; 2 Kor. 5, 17; Eph. 2, 8-10; Hof. 2, 21 f.; Jef. 43, 10.) 9. Auch die Erhaltung des Glaus bens ist Gottes Werk; doch dabei ist der "neue Wille" des Menschen ebenfalls aktiv (Gebrauch der Mittel; Gebet usw.). (1 Betr. 1, 5; Af. 63, 9; 62, 6 (hebr.); Luk. 13, 24.) 10. Da die den Glauben konftituierenden Begriffe (das Erkennen, Bollen, Bertrauen) Tätigkeiten des menschlichen Geistes (Herzens) find, so muffen wir notwendigerweise den Glauben selbst als Tätigkeit definieren. (Bf. 62, 8. 9; 52, 9; 10; Soh. 1, 12.) 11. Betreffs bes rechtfertigenden Glaubens vergesse man nicht: Nicht um feiner Tätigkeit willen, sondern allein um feines Objekts (Chrifti, des Verföhners) willen erlangt der Glaube die Gerechtigkeit, die ihm als etwas bereits Fertiges und Vorhandenes im Evangelium offenbart und bargereicht wird. (Röm. 3, 20 ff.; 1, 17.) "Non propter, sed per fidem justificamur." 2. A. Beerboth.

# Bermischtes.

Luther und ber Beiligenräuber. In den Schmalkalbischen Artikeln bezeichnet Luther den Papit u. a. auch als den sacrilegus, den Tempel= räuber, der die Kirche um ihre Schätze gebracht hat. Jutreffend wird damit das Unheil bezeichnet, das der Papst in der Kirche angerichtet. und das große Unrecht, das er den Christen angetan hat. Ja, der Papft ist der große Kirchenräuber. In schier jeder möglichen Beise hat er die Christenheit beraubt und ausgeplündert. Man hat gesagt: Das einzige Geschäft, welches die Römlinge wirklich ernft nehmen, ist das finanzielle. "Conscientia", so urteilt schon Luther, "ist bei ihnen nichts, sondern Geld, Ehr' und Gewalt ist's gar." Das Geld verstand der Papft den Christen aus der Tasche zu loden und in Strömen nach Rom fließen zu laffen als Ablaggelder, Meffengelder, Jubilaumsgelder ufw. auf den heutigen Tag bestätigt es die Geschichte aller katholischen Länder. daß die römischen hirten ihre Schafe zu scheren berfteben. sich der Papst aber nicht begnügt. Auch die Rechte, die die Christen als Menschen und Bürger haben, hat er nicht unangetastet gelassen. Eltern hat er in den wichtigsten Dingen das Recht über ihre Rinder genommen und den Prieftern gegeben. Das weltliche Schwert hat er

ber Obrigkeit entriffen und an den eigenen Gürtel geschnallt. Kinder bat er vom Gehorsam gegen die Eltern und Untertanen vom Gehorsam gegen die Obrigkeit dispensiert. Die Denkfreiheit, Redefreiheit und Brekfreiheit hat er geknebelt und damit den Christen die Rechte ge= nommen, welche ihnen schon als bernünftigen Kreaturen zukommen. Biel schlimmer noch hat aber der Papst gehaust mit den geistlichen Gütern und Rechten, die Christus erworben und die Gott den Christen als solchen verlieben hat. Den Chriften hat Gott die Bibel, sein eigenes inspiriertes Bort, gegeben zur Lehre, Strafe, Besserung, Züchtigung und zum Trost. Der Booft aber bat ihnen dies Beiligtum geraubt und den Chriften bas Lesen der Bibel in der Muttersprache verboten. Und an die Stelle der Bibel hat er in der Kirche, wo doch nur Gottes Stimme erschallen und gelten foll, gefett fein eigenes Wort und das Wort feiner Bischöfe und Das aber war beides zugleich: Tempelraub und Tempel-Briefter. schändung. Den Christen geraubt hat ferner der Bapst den Schat über alle Schäte, ihren einzigen Troft wider Sünde, Tod und Berdammnis, das Ebangelium von der freien, purlauteren Unade Gottes, nach welchem der Mensch felig wird ohne Verdienst der Berte, allein durch den Glauben an Christum. Und an die Stelle dieses alleinseligmachenden Evangeliums hat der Bapft die Berkgerechtigkeit aufgerichtet, die Predigt von der Seligkeit allein durch den Gehorfam gegen die Gebote des Papstes und seiner Priester. Sakrilegium: Tempelraub und Tempelschändung! Den Christen geraubt hat der Rapst die evangelische Brebigt, die den Sünderheiland verklärt und die Mühfeligen erquidt, und an die Stelle derfelben einen Formel= und Zeremonienkram gur Ber= götterung des Briefters gesett. Den Christen geraubt hat der Bapst die Absolution, die einzig und allein auf Grund des vollkommenen Berdienstes Chrifti volle und unbedingte Bergebung fpendet, und an Stelle derselben aufgerichtet eine Pseudoabsolution auf Grund eigener mensch= licher Berke, Bühungen und Ablahgelder. Der Kirche geraubt hat der Bapit das Sakrament des beiligen Abendmahls, das wunderbare, gött= liche Siegel der ein für allemal von Christo vollbrachten Verföhnung und bon Gott längst geschehenen Rechtfertigung und Vergebung und dafür aufgerichtet das Mekopfer, welches den Priester und sein Berk an die Stelle Chrifti und seiner vollgultigen Erlösung fest. Sakrilegia: Plünderungen und Schändungen der Kirche Gottes! und fein Bort, Chriftum und fein Ebangelium, die Unade und ben Clauben hat der Papft aus der Kirche genommen und sich felber in den Tempel Gottes gesett: den Papst mit seinen Defreten, die Briester mit ben Meffen, das Gefet mit den Berten. — Und wie ihre geistlichen Saben, Guter und Schate, fo hat der Papit den Chriften auch ihre göttliche Burde, ihre Rechte und Privilegien genommen. Durch fein eigen Blut hat Chriftus uns erkauft und zu Kindern Gottes gemacht, die frei find vom Fluch und Iwang des göttlichen Gefetes und frei auch von allen Menschensabungen. Diese Freiheit aber hat der Bapft den Kindern Gottes geraubt, sie wieder unter den Fluch und Zwang

des Gesekes und unter das knechtische Joch der Berke gezwungen, ja, ihre Seligkeit abhängig gemacht von der Unterwerfung unter allerlei Sabungen, die nicht Gott, sondern er felber den Chriften aufgelegt hat. Schmählich geknechtet hat der Papit die freien Kinder Gottes nicht blok mit unnötigen Menschensabungen, sondern selbst mit allerlei widergöttlichen Geboten von Chelofigkeit, Beiligenanbetung, Religuiendienft und jeder Art von Abgötterei. Der Kirche und jedem einzelnen Christen bat Christus die Schlüssel verlieben, die Bredigt des Evangeliums anbefohlen und die Gewalt gegeben, Gunde zu vergeben und die Unadenmittel nicht blok felber zu gebrauchen, sondern auch andern zu spenden. Diefe Schlüffel des himmelreichs bat aber der Bapit den Christen aus ber Sand geriffen und an den eigenen Gürtel gehängt mit dem Anspruch, daß er allein die Gewalt zu binden und zu löfen befite, er allein und nur die Priester, denen und insofern er ihnen diese Macht verlieben habe, und zugleich auch mit dem Fluch über jeden Chriften, der wider diesen Raub und Anspruch auch nur in seinem Berzen murrt und mucht. Gott felber erflärt und macht die Chriften zu dem auserwählten Beschlecht, dem königlichen Brieftertum, dem heiligen Bolt, das Macht. Recht und Kähigkeit besitt, nicht bloß felber das Evangelium zu berfündigen, sondern auch Diener zu berufen, die in ihrem Namen und Auftrag das öffentliche Predigtamt verwalten. Alle diese Burden und Rechte hat aber der Bapit den Christen geraubt und sie für sich allein und die von ihm bevollmächtigten Bischöfe und Priefter in Anspruch genommen. Den Chriften hat Chriftus selber Fähigkeit, Recht und Macht verlichen, alle Lehre und Lehrer nach Gottes Wort zu prufen und zu richten, und ihnen ausdrüdlich befohlen, fich bor den falfchen Propheten au hüten. Aber auch dies Borrecht hat der Bapft den Chriften geraubt und für sich allein in Anspruch genommen, den Christen aber nur die "Ehre" gelassen, den Papft und seine Areaturen zu hören und ihnen blindlings zu glauben und Gehorsam zu leisten. Christus hat den Chriften ben freien, offenen Zugang zum Gnadenthron erworben und das felige Recht, als Kinder Gottes, allein in feinem Namen felber im Gebet vor Gott zu erscheinen. Aber auch um diefes Borrecht hat der Bapft die Chriften gebracht und sich famt seinen Priestern und zahllofen Beiligen amischen die Christen und ihren Bater im himmel gedrängt, um ihnen den Zugang zum Gnadenthron zu verbarrikadieren. Kirche, der edlen Magd, der göttlich geadelten, mit Gerechtigkeit ge= schmudten und reichbeschenkten Braut Chrifti, ihres himmlischen Brautigame, hat der Papft die Krone vom Saupte und die Feierkleider vom Leibe geriffen; sie hat er zur Sklavin gemacht, in Retten gelegt und von ihrer Herrlichkeit, ihrem königlichen Priestertum, ihr nichts übrig-So hat sich allerdings der Papst erwiesen als der große sacrilegus, der wie kein zweiter die Kirche beraubt und den Tempel Gottes geschändet hat. - Und darin besteht nun das große Bert der Reformation, daß Gott durch seinen Anecht, D. Martin Luther, ben Tempel Gottes wieder gereinigt, die Greuel, die der Papft in demfelben

aufgerichtet, ausgefegt und der Kirche alle ihre berrlichen Schäte und Rleinodien, alle ihre geiftlichen Güter und Gaben, alle ihre Bürde und Ansehen, ihre Freiheiten und Privilegien, ihre Rechte und Vollmachten wiedergewonnen und zurückgegeben hat. Durch den Dienst Luthers hat Gott der Braut Christi, jedem gläubigen Gotteskinde, die Krone wieder aufs Saupt gesett, die guldene Rette um den Sals gelegt, das Repter in die hand gegeben und die himmelsschlüssel an die Seite gebunden und fie felber, die edle, werte Magd, unmittelbar an die Seite ihres himmlischen Bräutigams gestellt und dem himmlischen Bater in die Arme Der Papst hat als der große sacrilegus den Tempel Gottes beraubt und geschändet. Luther hat ihn gereinigt von den Greueln des Antichristentums und wieder geziert mit den uralten Schäten und Aleinodien, die Christus seiner Kirche auf Erden erworben hat. "Unser Kirchen", schrieb Luther 1538, "find nu durch Gottes Unaden mit dem reinen Bort und rechtem Brauch der Sakrament', mit Erkenntnis allerlei Ständen und rechten Werken also erleucht und beschickt, daß wir unserthalben nach keinem Concilio fragen und in folchen Stücken vom Concilio nichts Befferes zu hoffen noch zu gewarten wissen."

Bolydrombibelfdwindel. Dem "Lutheraner" zufolge fcreibt der Lutheran Church Work and Observer: "Manche werden sich noch ent= finnen, daß vor gar nicht vielen Jahren eine Anzahl besonders fort= geschrittener Bibelfritifer in diesem und in andern Ländern auf den Einfall gerieten, die sogenannte "Bolychrombibel" herauszugeben. Meinung des großtlingenden Wortes war die: Diese gelehrten Leute nahmen sich vor, die Bibel in mancherlei Farben zu drucken; die mancherlei Farben follten die angeblichen Quellen angeben, aus denen bie berfchiebenen Gate und Aussagen ber Bibel genommen feien. gingen mit der Bibel hart ins Gericht, sie sah aus wie ein wahres Flidwerk (a kind of crazy-quilt literature), von dem ein Teil aus diesen und andere Teile aus mancherlei andern Quellen genommen seien. hier ist ein Beispiel, wie diese gelehrten Männer an ihre hochtrabende Das fünfte Kapitel des Buches Josua wurde dieser Arbeit gingen. Operation unterworfen. Die ersten vier Berse, die den Fall Jerichos berichten, wurden in dreimal fo viele Stüdchen zerschnitten, die aus fechs fabelhaften Dofumenten ftammen follten; die follten dann wieder bon einem großen Unbekannten, den man "Redaktor" nannte, so zusammen= gefügt worden sein, daß der vorliegende hebräische Text dabei herauskam. Run gab es Leute, die meinten, wenn man wirklich als gelehrt gelten wolle, dann muffe man diesen "polychromen" Unfinn annehmen. Und das taten fie denn auch. Aber es ist der Mühe wert, zu beachten, was Eine große Auflage diefer so gestalteten Bibel, die dabei heraustam. aussah wie Josephs bunter Rod, wurde gedrudt und von manchen "gelehrten' Leuten als der richtige Weg angepriesen, wie man den Leuten bor Augen führen muffe, wie wir zu unferer Bibel gekommen find. Aber das war doch felbst der menschlichen Leichtgläubigkeit zu viel. Man hatte der menfchlichen Einbildungstraft boch zu viel zugemutet, und jest hat der Drud dieser "Volnchrombibel" aufgehört. Es fanden fich nicht genug Leute, die diesen wolhchromen' Unfinn befördern wollten. Die ganze lächerliche Geschichte ftarb eines natürlichen Todes. Unternehmen scheint von seinen eigenen Freunden dem Aufenthaltsort unnüber und leicht bergessener Dinge anheimgegeben worden au sein. Es ruht in Frieden ohne Soffnung einer Auferstehung." Uhnlich berhält es sich mit der gesamten modernen Theologie, sofern sie meint, die Lehren der Bibel nicht mehr annehmen zu können oder sie doch beuten und neuformulieren zu muffen nach der "Biffenschaft", nach der Ebolutionslehre, nach der modernen Philosophie und Weltanschauung, und sofern fie behauptet, mit der Lehre von den drei verschiedenen Berfonen in dem einigen göttlichen Wesen, von den zwei Naturen in Christo und bon der Verföhnung und Stellvertretung laffe fich im modernen Denken nichts mehr anfangen. Bas fie moderne Biffenschaft, Philosophie, Beltanschauung usw. nennen, ist weiter nichts als uralter Unfinn: Pantheismus, Ibealismus, Materialismus — Schwindell

"Hilfspaftorat" ber Diakoniffen. Das Romitee, welches die Ronstitution der Bischöflichen Methodisten revidieren sollte, berichtet: "Das Rapitel über die Diakonissensache ist vollständig umgearbeitet und vielfach verändert und erweitert worden. Die Notwendigkeit dazu ergab sich aus der eigentümlichen Beise, in welcher sich die Diakonissensache im englischsprechenden Teil unserer Rirche entwickelt. Da zeigt fich eine allgemeine Reigung, den Schwerpunkt der Diakonissenarbeit - leider auf Rosten der Diakonissen-Rrankenpflege - in weitere und höhere Dienstgebiete zu verlegen. Alle Arten und Grade ber Lehrtätigkeit, soziale Arbeit, Abhalten von Bereinse und andern Bersammlungen, Evangelisation, so eine Art Hilfspastorat und bergleichen mehr, ruden in den Borbergrund." Diese Not der Methodisten mit ihren Diakonissen, sagt ber "Lutheraner", "wird wohl darin seinen Grund haben. daß man meint, auch das gehöre mit zur Emanzipierung des Beibes, daß man solche Worte wie: "Gure Beiber laffet schweigen unter ber Gemeinde' (1 Kor. 14, 34) und: "Einem Beibe gestatte ich nicht, daß fie lehre' (1 Tim. 2, 12) nicht mehr für Gottes Wort halt, sondern für gehäffige Borte eines weiberfeindlichen Junggesellen." F. B.

Das umfangreichste Buch der Welt ist nach der "Buchdruderwoche" die sogenannte "Teufelsbibel" in der Königlichen Bibliothet zu Stocksholm. Das Buch ist 90 Zentimeter hoch und 50 Zentimeter breit und so sciten aus Pergament, für die 109 Eselshäute verarbeitet wurden. Auf jeder Seite sind zwei Spalten Text in einer kleinen gotischen Schrift mit bunten Anfangsbuchstaben. Der Einband besteht aus zwei massiven, vier Zentimeter dicken Sickenbrettern, die durch Metallgebinde verschlossen werden. Das Buch enthält in bunter Folge das Alte und das Neue Testament, hebräische Schriften, die Werke Jsidors von Sevilla. die "Böhmische Chronit" des Cosmos, ein Bukgebet und Beschwörungs»

formeln zur Heilung von Krankheiten und zur Auffindung von Dieben. Es scheint, daß der erste Teil des Buches im zehnten Jahrhundert, der zweite erst etwa dreihundert Jahre später in einem böhmischen Kloster in Bodlowih geschrieben worden ist. Der Koder wurde 1648 in Prag von einem schwedischen General erobert. Der Name "Teufelsbibel" ist einer Legende zu verdanken, wonach ein böhmischer Mönch, der zum Tode verurteilt war, das ganze Buch in einer einzigen Nacht mit Hilfe des Teufels geschrieben haben soll.

Die Serfunft ber Buren betreffend ichreibt ber Anthropolog D. Eugen Fischer von Freiburg: "Christoffel Coepee de Villiers hat 1893 in Raapftadt ein dreibändiges Bert erscheinen laffen: "Geflachtregister der oude Raapsche Familien.' Sier werden nach Kirchenbüchern, Ramilien= und öffentlichen Alten die "Geschlechter" ber ,alten' Rap= familien verfolgt, Einwanderung, Herfunft, Cheverbindungen und Rachsommenschaft zusammengestellt. Die Kirchenregister geben von 1665 an; als ,alte' Einwanderer werden die bis 1800 aufaefant. Ich habe 1133 Familien gezählt. Da findet sich nun von 957 die hertunft angegeben. Unter diesen stammen aus Deutschland (heutige Grenzen) 422 Familien; aus Holland 400; aus Frankreich 53; aus Standinavien 36; aus der Schweiz 16; aus Indien und übersee (meist Hollandisch=Indien) 10; aus Rugland 7; aus Belgien 5; aus Italien 3; aus Vortugal 2; aus England 2; aus Nordamerika 1. , Aus Deutschland stammen also mehr "Burenfamilien" als aus Holland! An Gesamtmenge der Bevölferung oder des Blutes dürfte freilich doch das holländische überwiegen, soweit man aus der Größe der Kamilien schätzen kann. Aber immerhin überrascht das Ergebnis der Bahlung der Ramen doch fehr! Man hat gehört und nachgeredet, daß die "Buren" zu ihrem Hollandertum ziemlich viel französisches Emigrantenblut aufgenommen haben; Namen wie Olivier, Monton, de Clerque u. a. erinnern baran; aber man hat sich nie klar gemacht, daß diese paar Familien gegen die Rahl der Deutschen verschwinden: 53 französische gegen 422 deutsche, 22 deutsche mehr als holländische! Nur hollän= dische Kultur, holländische Regierung, die überlegenheit des Reich= tums der eingewanderten Hollander gegen die Deutschen, die hollandische Seegeltung haben ber Gefamtheit Sollandertum aufgeprägt, in dem das Deutschtum aufging. Die Einwanderung nach 1800, die in obigen Ziffern nicht inbegriffen ist, hat wohl das englische Kapland, nicht aber nennenswert die ehemaligen Burenfreistaaten betroffen. Bas also jest im Gegenfat zum Briten Bur heißt, stammt von jener Deutschholland= mischung ab! Rur angedeutet kann hier werden, daß man das Deutsch= tum im Burenvolk allenthalben in Art und Wesen noch recht deutlich Ber sehenden Auges das Bolksleben dort unten betrachtet, nachspürt, wie das Bolf lebt, denkt, feiert und trauert, spricht und fingt, wird unter dem holländischen überzug gutes gemeinniederdeutsches Kulturgut, auch eigentlich deutsche Züge erkennen." F. B.

#### Literatur.

Im Concordia Publishing House, St. Louis, Mo., ift erschienen:

1. Spnobalbericht bes Mittleren Diftritts mit einer Arbeit von P. S. DR. Zorn über das Thema: "Der hauptgrundsat ber Reformation: Allein die Schrift." 13 Cts.

2. Shnodalbericht des Zentral-Juinois-Diftritts mit einem Referat von Prof. R. Biedermann über "Artitel V der Augsburgischen Konfession: Bom

Brebigiamt". 17 Cts.
3. "Capitalization and Punctuation." By G. Abbetmeyer. 17 cts.
4. "Figures of Speech." An Adaptation of Crull's "Figuren und Tropen." By C. Abbetmeyer. 17 cts.
5. B.

Unfer Erbteil. Eine Gedächtnisschrift auf das vierhundertjährige Reformationsjubiläum, den 31. Oftober 1917. Zweite Auflage. Concordia Publishing House, St. Louis, Mo. \$1.10.

Bir freuen uns, bag biefes Buch großen Antlang gefunden bat, fo daß bereits eine zweite Auflage notig geworben ift. hoffentlich wird bies vielen ein Anfporn fein, nicht blog felber fich biefe Jubilaumsgabe anzuschaffen, fondern mit bafür au forgen, bag fie noch bor bem 31. Ottober in alle unfere Chriftenhäufer gelangt. Die Letture biefes Buches wird auch mit bagu beitragen, die Billigfeit und Freubigfeit zu dem in biefem Jahre bon unferer Synobe erwarteten großen Dantopfer in ber rechten Beife gu heben und gu mehren. Reu ift in biefer zweiten Auflage ber Artifel von P. Friedrich: "Luther als Mann bes Gebets."

efet. Was fagt das Neue Testament vom "Geset"? Von Carl Manthen = Jorn. Mit einem Spruchregister von P. M. Ise. Northwestern Publishing House, Milwaukee, Das Gefet. Wis. \$1.00.

Diese Schrift, die wir den Lefern von "Lehre und Wehre" zur sorgfältigen Letture und Prüfung empfehlen, hat fich die Aufgabe gestellt, an der Sand famt- licher Stellen des Reuen Testaments, die vom Geset handeln, die Frage zu beant- worten: "Was sagt das Reue Testament vom Geset?" Bekampft werden hier u. a. folgende Behauptungen: Das Moralgesetz sei in allen seinen einzelnen Geboten ein Abbrud ber gottlichen Wefenseigenschaften. Das Gefet mache ben Den= fchen für bas Evangelium empfänglich und bereite ibn birett por auf ben Glauben. Die gottliche Bergebung ber Gunden fei bedingt burch ben Glauben bes Menfchen. Der rechtfertigende Glaube fei eine Gefeteserfüllung. Das Evangelium fei ein von Chrifto gegebenes neues Gefet. - Auf die Frage, mas unter "Gefet Chrifti" ju verstehen sei, gibt ber Bersaffer die Antwort: "Das Geset Chriftit ift die von bem mosaischen Gesetz von ben Rindern 3grael und allen Menschen geforderte, ben wiedergebornen Chriften aber burch Chrifti Beift ins Berg gefchriebene bei= ligung, nämlich die Liebe ju Gott und die Liebe jum Rachften mit allen ben Er= weisungen dieser gang einheitlichen Doppelliebe, welche bas Gefen, bas eine alte, ben Chriften aber burch Chrifti Beift einwohnende Gefeg ben Chriften als Gottes Billen geigt." Die Wirtung bes Gefetes wird alfo befchrieben: "Bei bem un= betehrten Menichen wirft bas heilige und gute und rechte Gefeg Gottes aus Sould ber Sunde mit und durch Erfenntnis der Sunde Erregung von allerlei Luft und Aufleben ber Gunbe." "Bei bem betehrten, wiebergebornen Chriften wirtt bas heilige und gute und rechte Befet Gottes aus Rraft bes burch bas Evangelium einwohnenden Beiftes Gottes mit und burch Ertenntnis ber Gunde Rlagen, Seuf= gen, herzliche Betrubnis, Rampf wider bie einwohnende Sunde in der burch das Evangelium gewirtten frohen Zuberficht auf Gott durch ICfum Chriftum."

Sängerbote. Jubesheft, Nr. 1. 1917. The Success Printing Co., St. Louis, Mo. 15 Cts.

Den Sauptinhalt dieses heftes, bas wir unsern Lefern hiermit warm emp= fehlen, bilden Gebichte, Lieber, Artitel und Bilder, in welchen die Gnade gefeiert F. V. wird, die uns burch die Reformation Luthers geworben ift.

AT EVENTIDE. (Bur Abendgeit.) A Sacred Cantata for Mixed Chorus and Four Soloists, with Organ or Piano Accompaniment. Words by F. W. Herzberger. Music by B. Schumacher. Concordia Publishing House, St. Louis, Mo. Vocal score, \$1.00, net. English text, 10 cts. German text, 10 cts.

Diese Kantate ift nach Text sowohl wie Musit ein vorzüglicher Beitrag zur Berherrlichung ber Wohltat, die uns Gott in der Resormation durch seinen Knecht D. Martin Luther erwiesen hat. Leistungsfähige Chöre, die auch gründliche Arbeit nicht seenen durch Aufsührung dieses Kunstwerkes nicht wenig dazu bettagen, ihren Gemeinden das Jubelsahr, das Gott uns mitten in diesen trüben Beiten erleben läßt, zu einem undergestlichen zu machen. F. B.

Word Studies in the New Testament. By Marvin R. Vincent. New York: Charles Scribner's Sons. Bier Bände (846, 612, 607 und 624 Seiten 5½×8½), in Leinwand mit Goldtitel gesbunden. Preis: \$10.00.

Als Bincent die Borrede jum ersten Band dieses Wertes schrieb, datierte er sie "Covenant Parsonage, New York, Ootober 30, 1886"; auf dem Titelblatt wird immer seine spätere Stellung genannt als "Baldwin Professor of Sacred Literature in Union Theological Seminary, New York", welche Professur er bis zu seinem vor einigen Jahren erfolgten Tode bekleidete. Es ist also kein neues Bert, das hiermit zur Anzeige tommt, sondern der erfte Band trägt das Datum 1887, der zweite 1889, der dritte 1890, der vierte 1900. Der erfte Band hat eine sweite, berbefferte Auflage im Jahre 1888 erfahren, bas gange Wert einen Wieberabbrud im Jahre 1914. Es berbient aber eine Befprechung, ba es in unferm Lande eine ziemlich weite Berbreitung gefunden hat, immer noch biel gebraucht wird und wirklich auch eine fleißige und bei dem Studium des Reuen Teftaments recht brauchbare Arbeit ift. Es erinnert ben Benuger fofort an Bengels berühm= ten Gnomon Novi Testamenti. Das ift nicht Zufall, sondern hat feinen guten Brund. Denn Bincent hat fünfundzwanzig Jahre früher Diefes treffliche Wert ins Englische übersetzt, erkennt dantbar an, was er der Beschäftigung mit diesem Berte verdantt, und bemerkt: "The indebtedness of all workers in this field to John Albert Bengel it is not easy to overstate. His well-known Gnomon, which still maintains a high and honorable rank among commentaries after the lapse of nearly a century and a half, was the pioneer in this method of treating Scripture." Er trifft ben Buntt, wenn er von Bengel sagt: "His work retains its value for the preacher. He must always stand preeminent for his keen and deep spiritual insight, and for that marvelously terse and pithy diction with which, as with a master-key, he so often throws open by a single turn the secret chambers of a word." (I, 12.) Damit follows aber nicht im geringften gefagt fein, daß Bincents Bert nur eine Bearbeitung und Rachahmung von Bengels Bert ware. Gin Blid in die aufgeführte Lite= ratur zeigt, wie er alle einschlägen Werfe zu Rate gezogen und mit Fleiß und Beschid und felbständigem Urteil gearbeitet hat. Dabei muß aber freilich auch gesagt werben, daß Bincent von Bengels Strenggläubigteit und Rechtgläubigfeit oft weit entfernt ift und nicht nur der modernen niederen, sondern auch höheren Kritit Gehör gegeben hat. Aber die Methode ist Bengels Methode; es sind wirk-lice "Word Studies", und das ist das größte Berdienst des Werkes, daß es ein Wort nach dem andern vornimmt und betrachtet und den Lefer nötigt, auf die Borte zu achten. Das ift doch die Hauptsache beim Bibelstudium, daß man fragt: Was sagen die Worte? und die glossatorische Methode der Exegese — Bin= cents Wert ift eine regelrechte glossa — bewährt fich auch hier, fo mahr es anderer= seits ift, daß dabei die Feststellung des Bedantenganges zu turg tommt, die Glatte und Schönheit ber Darftellung leibet, und bas Wert einen mehr fprunghaften, gerftudten Charafter tragt. über bas Biel und ben Lefertreis feines Wertes fagt Sincent: "Taking a position midway between the exegetical commentary and the lexicon and grammar, it aims to put the reader of the English Bible nearer to the standpoint of the Greek scholar, by opening to him the native force of the separate words of the New Testament in their lexical sense, their etymology, their history, their inflection, and the peculiarities of their usage by different evangelists and apostles." (I, 5.) Das Wert

sann also auch von solchen gebraucht werden, die des Griechischen nicht mächtig sind und nur die englische Bibel zu sesen vermögen. Ja, Bincent bemerkt: "I had these so prominently in view at the beginning that I seriously contemplated the entire omission of Greek words. On further thought, however, I decided that my plan might, without detriment to the original purpose, be stretched so as to include beginners in the study of the Greek Testament, and certain college-bred readers who have saved a little Greek out of the wreck of their classical studies." (I, 11.) Damit find audy die Schran: ten bes Wertes angegeben. Es bietet nicht und fann nicht bieten eingehenbe fprach= liche Erörterungen. Aber anbererfeits wird innerhalb biefer Schranten boch fo viel geboten, daß auch berjenige, ber ben griechischen Text mit Leichtigkeit lieft, auf feine Rechnung tommt und viel finden wird, mas er nicht erwartet ober ge: sucht hat. — Das Werk ist so eingeteilt und angelegt, daß der erste Band die synoptischen Evangelien, die Apostelgeschichte und die Briefe Petri, Jakobi und Juba behandelt, ber zweite famtliche johanneischen Schriften, ber britte Die Briefe Bauli an die Romer, Rorinther und Die vier Gefangenschaftsbriefe, der vierte Die Briefe an die Theffalonicher, Galater, die Baftoralbriefe und ben Bebraerbrief. Bebem biblifchen Buche geht eine turge Ginleitung voran, Die üblichen Ginleitungsfragen, aber auch manche wertvolle sprachliche Beobachtungen enthaltenb. Um Schluffe jedes Buches findet fich ein Berzeichnis der griechischen Wörter, die der betreffende Schreiber allein gebraucht; und am Schluffe eines jeden Bandes ein Register famtlicher besprochenen englischen und griechischen Borter - eine ichagens: wegiper jamilicher velprochenen englischen und griechtigen Worter — eine schiensemerte Beigabe. Auf die Einzelauslegung können wir hier nicht eingehen. Sie fordert häusig unsere Zustimmung, aber sehr oft auch unsern Widerspruch heraus. Aber wo sindet man ein neueres Aussegungswert, dem man immer solgen kann? Der Leser und Benutzer muß sich immer ein selbständiges Urteil wahren. Dassselbe gilt auch von manchem in der Einseitung zu den einzelnen Aldern Gesagten. Aber wir halten dasür, daß auch dieses Werk, recht gebraucht, dem Schriftstudium und Schriftverständnis sörderlich ist, zumal jeht, wo man durch den Welttrieg schon ein Jahr lang vom deutschen Büchermarkt so gut wie gänzlich aberschlossen ist abgeschloffen ift.

Augustana Book Concern, Rock Island, Ill., hat uns zugehen lassen:

"The Association of the English Churches of the Augustana Synod in its Ninth Annual Convention held in Omaha, Nebr., 1916." — Aus diesem Berichte geht herbor, wie auch in der Augustanasynode die Berenglischung rasche Fortschritte macht. Gebe nur Gott, daß überall, wo dieser Bechsel vor sich geht, nicht allzuviel — denn ganz ohne Berlust wird es nicht abgehen — von den köftlichen Schägen des Luthertums verloren gehe, und wenigktens das Evangelium lauter und undersehrt in die neue englische Form hinübergerettet werde! F. B.

### Rirdlid = Zeitgeschichtliches.

### I. Amerika.

Kirchenstatistik 1916. Das Jahrbuch des Federal Council of Churches, welches den bekannten Statistiker Dr. H. K. Karroll zum Bersasser hat, bringt einen aussührlichen Bericht über die numerische Stärke der berschiedenen kirchlichen Denominationen der Bereinigten Staaten. Diese haben 1916 eine Gesamtgliederzahl von mehr als 40,000,000 Seelen gehabt. Die Zunahme an Mitgliedern und Kommunizierenden betrug 747,000 oder 204,000 mehr als in 1915. In 1890 hatten die sämtlichen Kirchen dieses Landes eine Gliederzahl von 20,618,000 aufzuweisen. In den darauffolgenden 26 Jahren sind dieselben demnach um 19,399,000 oder 94 Prozent gewachsen, während in der gleichen Periode die Einwohnerzahl der Bereeinigten Staaten um nur 89,000,000 oder 61 Prozent zunahm. Demnach

batten die Kirchen ein viel größeres Bachstum als die Bevölkerung auf-Die Kirchen in den Bereinigten Staaten haben auch nicht infolge des europäischen Krieges ober der hohen Preise von Lebensmitteln finanziell gelitten. Babrend viele Millionen Dollars an die Kriegsnotleibenden gefandt worden find, ist die kirchliche Tätigkeit auf allen Gebieten ununterbrochen und in erhöhtem Make fortgesett worden. Von der Runahme an Gliederzahl im letten Sahre fallen 216,000 auf die römisch= latholische Kirche und etwa 500,000 auf die protestantischen Denomina= tionen. Unter letteren steben bie Methodisten mit 136,000 in erster Reibe. Darauf folgen die Baptisten mit 132,000 und die Presbyterianer und Reformierten mit 79.000. Die Epistopalkirche ift um 27.000 gewachsen, und die vericiedenen lutherischen Ameige berichten eine Aunahme von 20.000. Die Zunahme an Kirchen im letten Jahre betrug nur 117; 1915 war eine Abnahme berichtet worden. Dr. Carroll fagt, daß jene geringe Aunahme zurückzuführen sei auf ganz bedeutende Abnahmen, die gewisse Rirchengemeinschaften in ihrer Statistik anführen. Infolge eines irrigen Berichtes im vorhergehenden Jahre haben die Disciples of Christ 769 Kirchen weniger berichtet. Andere Benennungen geben Ubnahmen an, wie folgt: Bischöfliche Rethodistenfirche: 68, Nördliche Baptistenfirche: 33, die Nördlichen Bresbyterianer: 97, die Epistopalkirche: 7. Die folgenden Bekenntnisse hatten aber eine Aunahme in der Rahl ihrer Kirchen zu verzeichnen: römischlatholische Kirche: 199, die Vereinigten Brüder: 70, lutherische Synoden: Gine Saupterklärung für die fo geringe Bunahme an Rirchen liegt wohl in dem Umstande, daß man auf dem Lande viele schwache Gemeinden aufgibt oder mit andern vereinigt. Die Runahme an Predigern beträgt 2643, fast zweimal so viel als in 1915. Die römisch-katholische Kirche berichtet einen Auwachs von 478, die Baptistenkirche 365 und die lutherische 159. Während Dr. Carroll früher in feiner Statistif nur über die Stärke der Rirchen in den Bereinigten Staaten berichtete, gibt er biesmal auch eine Rusammenstellung der Stärke der größeren protestantischen Rirchengemeinschaften in allen Beltteilen an. Ihr aufolge hat die Anglis taniide Kirche 26,758,000 Kommunizierende. Die Gefamtgliederzahl ans derer Kirchen wird, wie folgt, angegeben: Babtisten: 21.000.000, Rongres gationaliften: 4,355,000, Lutheraner: 70,500,000, Methodiften: 32,418,000. Presbuterianer und Reformierte: 30,800,000. Dr. Carroll ist aber ber Anficht, daß die Stärke bes Protestantismus meistens viel zu niedrig ge= Er glaubt, berfelbe burfe nabeau 200,000.000 Mitalieber und Anhänger beanspruchen. Die Sonntagsschulstatistik für die Vereinigten Staaten weift die größte bisber verzeichnete Junghme an Sonntageschülern auf. In den letten gehn Jahren mar ein Reingewinn von 6,300,000 au berichten und nahezu 16,000 neue Sonntagsschulen. — So weit die Angaben über Dr. Carrolls Bericht, wie fie jest in den religiösen Blättern airfulieren. Auf große Genauigkeit durfen diese Bahlen keinen Anspruch erheben. Die römische Statistik liegt in den Bureaus der amerikanischen Bischöfe unter Siegel. Selbst das Catholic Year Book enthält teine Rablens angaben über die einzelnen Parochien. Man muß die Totalsummen jeder Diozese auf aut Glauben hinnehmen. Die Zunahme ber Glieberzahl für die Lutheraner ist lächerlich niedrig angegeben. Im Jahre 1910 war die Bunahme für die Lutheraner über 70,000. Wir verstehen auch nicht, wie Carroll die Rablen der Missourisnnode, die bei der Statistik doch nicht übersehen werden darf, sich verschaffen konnte. Dagegen irrt die Zahl der Lutheraner in der Welt — 70,500,000 — nach entgegengesehter Richtung. Offendar rechnet Carroll alle Evangelischen Deutschlands als Lutheraner. Nur so kann die von ihm angegebene Zahl etwa herauskommen. Das schließt aber nicht allein die Reformierten Deutschlands mit ein, sondern auch die sehr zahlreichen Glieder der (haldmethodistischen) "Gemeinschaften" und auch die zwei Willionen der Kirche ganz abgewandter sozialistischer Stimmenabgeber, die noch auf den Parochiallisten stehen. In Südamerika soll es nach Carrolls Berechnung etwa 700,000 Lutheraner geben. Womögen die steden?

Universitätsvaftoren. In etwa sechzig Staatsanstalten - Universitäs ten, Minenbauschulen, polytechnischen Inftituten usw. - find jest University Pastors von den verschiedenen Denominationen angestellt. Die nördlichen Bresbyterianer erhalten 24 Universitätspastoren, die ihre gange Reit der Arbeit an der studierenden presbyterianischen Jugend widmen. Minimalgehalt ift \$1800 jährlich. Ihre Hauptarbeit besteht in dem Unterricht von Gruppen der Studentenschaft. Aukerdem widmen 59 Vaftoren einen Teil ihrer Beit diefem Berte. Gine eigene Beborbe fteht ber Arbeit Das jährliche Budget beläuft sich auf \$80,000. Die nördlichen Methodiften haben 46 Universitätspastoren, die aber nicht alle ausschlieglich diese Arbeit treiben; andere Methodisten haben 23 Männer in diesem Die Kongregationalisten erhalten 6 Universitätspastoren, die Baptisten 21, die Christian Church (Campbelliten) 12, die Lutheraner 2 (Unis versitäten von Minnesota und Bisconfin), die aber nicht ausschlieklich ben Studenten dienen. G.

Rriegsheterei ber hiefigen Reformierten. In ber First Presbyterian Church zu Cincinnati hielt lettes Jahr ein Dr. Robertson eine Predigt, in welcher er der Gemeinde die Pflicht Amerikas, an der Vernichtung Deutschlands teilzunehmen, als ein Gebot ber Menschenliebe auf die Seele band. Er fagte: "God's call to this country came when Belgium was trampled on by the beast who trampled on truth and honor. To war is bad, but not to war is worse when God calls for the righting of a wrong. God is calling on America now to right the wrong which has been done in Europe, and she must step into the trenches and do her duty, like the God-fearing nation she is known to be." In der Madison Avenue Baptist Church in der Stadt New York schloß Rev. Charles A. Saton eine Erinnerungspredigt an den "Lusitania"-Fall mit diesen Worten: "If it took ten million men, if our cities were laid in the dust, and we were set back a hundred years, we ought to have stood up and said to the world: 'This is the last time that one hundred women and babies shall be murdered on the high seas.' If we had done this, we would have been Americans - Americans with honor." Daß auch prominente Geistliche die Note an die Alliierten, in der die Hoffnung auf die endliche Riederlage Deutschlands und Ofterreichs ausgesprochen wird, unterzeichnet haben, ist wohl bekannt. Unter den prominenten Geiftlichen, beren Namen unter biefem Dokument fteben, find Bischof Daniel S. Tuttle, Bischof Charles E. Chenen, Chrus Townsend Brady und Lyman Abbott. Das Schriftstud erklärt gang offen, die neutrale Haltung der Vereinigten Staaten sei vom moralischen Standpunkt aus verwerflich. Lyman Abbott tobt seit Beginn des Krieges in seinem Outlook gegen die europäischen Mittelmächte. Die Bölker Zentraleuropas seien

war zu bemitleiden, die Herricher und die "militaristische Rlasse" aber mußten vernichtet werden, weil sonft die moralische Entwidlung des Menidengeschlechts aufgehalten werbe. "Die Engländer und Canadier tampfen für dieselben Ideale wie einst Bashington und die Kolonien. war es Georg III., jett ift es der Kaiser." Die scheuklichen Karikaturen Raemakers werden im Outlook wiedergegeben, die englische Agentin Edith Cavell als "martyred British nurse" gepriesen, und am Jahrestage bes "Lusitania"-Kalles wird mit der Unterschrift "Lest We Forget" das Bild einer amerikanischen Familie wieder abgedruckt, die mit der "Lusitania" unterging. Bie ber Independent, fo fordert auch ber Outlook aur Bernichtung Deutschlands als au einer religiöfen Tat auf. Am maklofesten sind wohl die epistopalen Blätter. Im Churchman wurde letthin ausgeführt: "Unless Germany is completely prostrated, who will ever dare to invest money in business in Central Europe? . . . Why did England go to war? Because honor required her to do so. She could not desert Belgium and France, and money is not the first object of a nation's existence. And here is, I think, the great mistake that some are making in America. They are apt to reckon everything in terms of money, even such things as national greatness and spiritual purity. The horrors of war are a stern school, but they are a school where men learn noble things, and Belgium, France, England, and Russia have been crucified upon the cross of duty, and their resurrection is assured." In einem andern Artifel wird ber Sat aus dem London Spectator gutgeheißen: "The Germans have issued a Book of Hell, of which there must be no second edition." Die im Dienite Englands tätige Cavell, die im Bentrum eines über gang Belgien sich erstredenden Komplottes stand, wird als Heilige beweihräuchert. In einem Auffat über "The Mystery of Evil" wird über Personifikationen des Bosen . in der menschlichen Geschichte gehandelt: "Christ encountered it when He faced the tempters, when Judas betrayed Him for thirty pieces of silver, when the mob crucified Him instead of Barabbas. Nurse Cavell encountered it in the men who slew her." Und in einem Gedicht lafen wir: "Stephen's young body, battered stone by stone, Edith Cavell in her most holy grave, For His white host of martyrs witness bear." Nicht nur die verlogene und zum Teil gekaufte Tagespresse, sondern auch die unneutrale religiose Presse unsers Landes muß für die Mobilmachung der amerikani= iden Volksstimmung gegen Deutschland verantwortlich gehalten werden.

Die antirdmische Propaganda hierzulande weist noch immer die Gestrechen auf, die ihr seit dem neueren Wiedereinsehen dieser Bewegung anhasteten. Erstens zeigt sich auch jeht wieder, daß der Einsluß des resorsmierten Kirchentums bei dieser Bewegung vorherrscht. Auf der Versammslung der patriotischen Vereine in Dahton, O., mußte ein United Brethren-Pastor das Eröffnungsgebet sprechen. Die späteren Situngen wurden von andern Geistlichen mit Gebet eröffnet. Der Sonntag vor dem 4. Juli wurde beschlußmäßig als "Patriotic Sunday" sestgeseht. Man saste Beschlüsse gegen den Getränshandel. Vor allem kam aber auch dei dieser Zusammenstunst eine feindselige Stellung gegen alle Gemeindeschulen zutage. "The time will come", sagte einer der Redner, "when the children of this country will be compelled to be educated in the public schools." Hauptsächlich die Guardians of Liberty und die Knights of Luther waren auf dieser Rus

sammentunft vertreten. Zu Anfang dieses Jahres wurde eine Staatskonvention der Guardians of Liberty in Cleveland, O., abgehalten. Mehrsach trat auch hier eine Gesinnung hervor, die für unser Gemeindeschulwesen
nichts Gutes bedeutet. Man gestand wohl zu, die lutherischen Gemeindeschulen seien nicht auf eine Linie mit den römischen zu stellen, doch sagte
einer der Hauptredner: "As we believe in one flag, so we believe in one
school." Die Versammlung wurde in einer Baptistenkirche abgehalten, aus
dem Baptistengesangbuch wurde gesungen, und auf dem Krogramm war
eine "Invocation" durch einen Kongregationalistenprediger vorgesehen.

Geburtenrudgang. Der Geburtenrudgang begann im Gebiete ber Bereinigten Staaten neueren Nachforschungen aufolge ichon ums Jahr 1810 und nahm zu, je mehr Bürger ben Landbau mit Fabrikarbeit vertauschten. Die sich blok der Landwirtschaft widmenden Ansiedler Louisianas wiesen die höchste Bahl von Geburten auf, die Fabrikftädte in Massachusetts bagegen . Tief zu bedauern ift, daß die verheirateten Einwanderer auch in dieser Beziehung rasch von ihren amerikanischen Nachbarn lernen. Um meiften Beforgnis erregt jedoch bie Beobachtung, bag gerade in der Landbevölkerung der Rassenselbstmord reißend um sich greift. Die Kinderzahl ift in aderbautreibenden Staaten beständig im Abnehmen begriffen, und amar besonders in Staaten, die das Frauenstimmrecht besitzen, a. B. in Kansas. Birth control wird schon in so großem Umfange geübt, daß man fich wundern muß über ben Zudrang, der verworfenen Beibern, wie der Sangfter, zuteil wird, wenn fie ihre Bortrage halten. Erfreulicherweise wurde der Sippschaft das Recht der Rede entzogen, als sie sich in St. Louis einstellte, und der 3wed des angemelbeten Bortrags dem Besiter des gemieteten Lokals mitgeteilt wurde. Auch im Often unfers Landes verfährt man nicht allzu glimpflich mit biefem Gelichter. Ginige perverse griftofras tische Beiber, die in Albany, N. D., eine Gesetvorlage, die auf birth control abgielt, zu unterftüten wagten, mußten sich von den Gliedern des legise lativen Komitees bittere Bahrheiten sagen lassen.

Gefährlicher noch als die ichamlofe Birth Control-Bewegung ift allerbings bas in so vielen amerikanischen Blättern seit Jahren gepredigte Schlaamort: "Fewer children and better ones." Der kongregationalistifche Advance wies in einem Leitartikel kurglich auf den Betrug bin, der diesem heuchlerischen Sate der Eugeniker zugrunde liegt. "The families where there are fewer children have on them the burden of proof. better children in those homes where there are fewer? The contrary is the experience of many homes. The one child is a petted and spoiled child. The men and women who make their mark in the world have largely come out of large families. The reasons are partly apparent. The child who has grown up in a large family has already met a considerable number of life's social problems and adjusted himself to them. In the large family there must be give and take. There must be adjustment and division and compromise. There must be the constant measuring of one's own desire against another's right. A child so reared has met the world, and settled some of its essential problems before he leaves the home." Mio nicht nur unmoralisch, gottlos ist die Beschränkung der Kinderzahl nach dem Grundsat: "Beniger Kinder, aber bessere", sondern auch vor der Vernunft unhaltbar. Bie unvernünftig man für finderarme Familien plabiert.

wird auch flar aus einem Ausspruch der Brooklyn Standard Union vom Jahre 1908, der uns fürglich wieder unter bie Sande fam. damals nämlich argumentiert, die Zeit langwieriger Kriege liege jest hinter uns, Baterlandsverteidigung sei kein Problem unserer Zeit, deshalb solle man die Rahl der Kinder getroft einschränken! Wir lassen die Worte folgen: "It is now recognized in this day of universal education that it is better to raise three children, so their minds shall be reasonably equipped for the battle of life, and their bodies strong, so as to withstand the hardships of adversity, than to bring five children to the age of maturity in a condition which foretells their filling the ranks of the lower strata of society. With frequent and protracted wars a thing of the past, with the questions of national defense less pressing than ever before, with the conquering of plagues, which in other centuries claimed their thousands yearly, the common welfare does not demand families with eight or ten children, particularly if the parents are poor." So murde man beute nicht mehr Auch der erste Sat mit seinem Hinweis auf das Berabsinken bon Kindern, wenn ihre Bahl in der Familie fünf übersteigt, in die niederen Schichten der Bevölkerung, ist barer Unfinn und widerspricht der täglichen Erfahrung. Auch die natürliche Vernunft bringt nur Falsches hervor, wenn der Menfch fein Gewissen in einem Bunkte getötet hat.

über bas Cheicheibungsübel fagte letthin Bifchof Moreland (M. E.) von Sacramento, Cal., in einer Fastenpredigt etwa folgendes: "Die Rensusberichte ber Bereinigten Staaten beweisen, in welch schredenerregender Beise die Praxis der Nation von dem göttlichen Makstab abgewichen ist. ferne Beften fteht in bezug auf Chescheibungen an ber Spite. Buerft tommt Bashington, dann Montana, diesem Staat folgt California und viertens Diese Staaten weisen einen zweimal höheren Prozentsat in Chescheidungen als den Durchschnitt derselben in allen andern Landesteilen Der Durchschnitt ber Nation ist eine Scheidung auf je zwölf Ghebundniffe; im fernen Beften beträgt berfelbe eine Scheidung au je fünf Eben. Der Renfus zeigt, daß im Jahre 1864, als die Bevölkerung der Bereinigten Staaten fich auf 30,000,000 belief, 8551 Chescheidungen vortamen. Im Sabre 1914 mit einer Bevölkerung von 90,000,000 betrug bie Bahl der Chefcheidungen 110,759. Die Bevölkerung nahm in diefen Jahren um das Dreifache zu, während die Zahl der Chescheidungen sich um das Bwölffache vermehrte. In einem halben Jahrhundert gestattete unser Rachbarland Canada nur 600 Chescheidungen, mährend in derselben Zeit in unserm Lande 2,063,812 derselben vorlamen. über 20,000 Canadier kamen über unsere Grenzen, um sich in diesem Lande scheiden zu lassen. schlechtes Beispiel erschwert es einem driftlichen Nachbarland, ein reines Familienleben aufrechtzuerhalten. Bierzig Prozent der Kinder in Reform= anftalten und Baifenhäufern an der Rufte des Stillen Meeres find Abkömmlinge geschiedener Eltern. Die Mittel, welche gegen dieses übel zu empfehlen find, find ein durch ben Kongreß geschaffenes einheitliches Chescheis dungsgeset, eine vorherige Ankundigung von zehn Tagen bei Ansuchung um eine Heiratslizenz und - das Allerwichtigste — die Aufrüttelung der öffentlichen Meinung." Bischof Moreland hat wohl recht, wenn er in dem Rangel an einheitlicher Gesetzgebung ein Moment erblickt, das dem Chescheidungsübel Borschub leistet. Doch übersieht er, daß jeder Versuch, durch legislatibe Magregeln moralischen Digftanden zu fteuern, fehlschlagen muß.

Das Volk kann nicht durch Gesche fromm gemacht werden. In der zunehmenden Gottvergessenheit liegt die eigentliche Ursache unserer schrecklichen Ehescheidungsziffer. Schließlich ist der trostlose Zustand christlicher Jugenderziehung in unserm Lande die Ursache der allgemeinen Zuchtlosigkeit, in der das leichtsertige Auseinanderlausen von Shegatten nur ein Moment ist.

7.

## II. Ausland.

Spiritismus. Bie verhängnisvoll die Teilnahme an den spiritistischen Sitzungen sein tann, erfieht man aus einer Mitteilung aus Budapeft. Es ift ein Abvokat im Alter von achtunddreißig Jahren, der sich einer ausgebehnten Pragis und großer Beliebtheit erfreute, unter ben merkwürdigften. Umftänden gestorben. Nach der Angabe seines Arztes hatte er vor etwa sechs Nahren die ersten Anzeichen von Rervenschwäche gezeigt, die sich allmählich verschlimmerten und durch Anfälle religiösen Bahnsinns begleitet wurden. Infolgebeffen zog er fich bon ber öffentlichen Tätigkeit gurud, lehnte aber ben Besuch jedes Arztes ab. Erst turze Zeit bor feinem Tobe befragte er auf bas Drängen seiner Familie einen Arzt, der Rerbenerschöpfung aus unbestimmter Ursache feststellte. Auch für den wenige Tage banach eingetretenen Tob wurde der gleiche Anlaß angenommen. Gerüchte führten zu polizeilichen Nachforschungen, die zunächft ermittelten, daß eine Berbrecherbande, deren Saupt ein Fechtmeister mar, mit dem Berftorbenen in engster Beziehung gestanden hatte. Es wurde weiter ermittelt, daß in der Wohnung des Fechtmeisters spiritistische Sitzungen abgehalten worden waren, bei benen der Abvokat nie gefehlt hatte. Die Bekanntschaft bes Fechtmeisters hatte er gerade um die Zeit gemacht, als sich die nervosen Shmptome bei ihm zu zeigen begannen. Man brachte auch heraus, daß bas Opfer zum eigentlichen Sklaven eines "Engels" geworden war, der in jeder Sitzung erschien und durch Bauchrednerkunfte erzeugt wurde. boje Engel hatte dem Advokaten befohlen, taglich zu den "Seancen" zu erscheinen, auch brav Geld mitzubringen, übrigens sich vor Arzten zu hüten. Alle Bemühungen der Familie bes Mannes, ihn von diefen Besuchen fernauhalten, waren vergeblich. Gegen den Fechtmeister und seine Gefährten ist die gerichtliche Untersuchung eingeleitet worden; auch hat die medizinische Kakultät der Bester Universität beschlossen, beim Barlament um ein Berbot solcher spiritistischen Versammlungen einzukommen. Im Verlaufe biefer Gerichtsverhandlungen ist es offenkundig geworden, daß in der ungarischen Sauptstadt der Spiritismus sich zu einem formlichen Rultus ausgestaltet hat, und es ist Tatsache, daß in Budapest gegenwärtig nicht weniger als 30,000 Spiritisten existieren, die eine organisierte Gemeinde bilben und an gewissen Tagen ber Boche ihre bestimmten Zusammenklinfte abhalten. Die Budapester Spiritistengemeinde ist eine sehr vornehme und angesehene Bereinigung, der eine große Anzahl von Aristokraten, namentlich weiblicher Mitglieder ber hohen Gefellschaft, angehört, überzeugte Anhängerinnen bes Spiritismus, die auch bor keinem Opfer gurudichreden, wenn es fich barum handelt, für spiritistische Awede eine Propaganda zu entfalten. wegung wurde in Budapest in den neunziger Jahren des vorigen Jahrhunderts eingeleitet, und da die aristokratischen Kreise sich ihrer bemächtigt hatten, dauerte es nicht lange, bis die Aktion auch in die besten Bürgerkreise Eingang fand. Einer ber eifrigsten und begeistertsten Berfechter war ber seither bereits verstorbene Argt Dr. Abolf Grünhut, der als Hausarzt in

zahlreichen hohen Familien die Bewegung organisterte und dem Spiritistens berein nach seinem Tode einen Teil seines beträchtlichen Bermögens hintersließ. Grünhut gab seinerzeit auch eine spiritistische Beitschrift unter dem Titel "Himmelslicht" heraus, die viele Jahre hindurch in deutscher Sprache erschienen ist, jeht aber in ungarischer Sprache herausgegeben wird. In der Bohnung Grünhuts fanden allwöchentlich spiritistische Situngen statt, die in der Regel dis in die Worgenstunden dauerten, und an welchen ein sast ausschließlich aus Damen der höchsten aristokratischen Kreise bestehendes Publikum teilnahm. Als das eigentliche Warmbeet des Spiritismus in Ungarn kann die reiche freiherrliche Familie Bah bezeichnet werden, die für spiritistische Zwede alljährlich viele Tausende geopfert hat. Zu den ständigen Besuchen der Seances gehörten die Gräfinnen Karatsonhi, Szaparh, Esterhazh, die Komtesse Wurmbrand und noch viele andere Trägerinnen altabeliger Namen.

Bie weit bie Berirrung mander Baftoren in ihren Rriegereben geht, so lesen wir im "Alten Glauben", zeigt folgende Mitteilung einer großen fächfischen Tageszeitung. Nach berfelben wies ber Paftor in feiner Rebe zur zweijährigen Erinnerung bes Kriegsanfangs barauf hin, "wie bas beutsche Bolt in seinen Kriegern wie in seinen Frauen ein durch seine Tugenden geheiligtes Bolk sei. Gebannt habe es durch seine herrliche Kraft die Schreckensgestalten der Zeinde ringsum, allein in einer Belt voll Teufel. Aus dem beutschen Michel sei bamit ein Michgel geworden; der deutsche Rame sei nicht mehr Schall und Rauch, sondern Tat geworden. Das Höchste, Beiligste auf Erden bedeute es, ein Deutscher zu sein, und die heiligste Aufgabe unser aller sei, durchzuhalten in diesem furchtbarften aller Ariege. Wit dreimaligem lauten "Ja" gab hierauf die Bersammlung dem Redner das Ge= lubbe der Treue zu Raifer und Reich, zu Deutschtum und Gottesfurcht ab, worauf der gemeinsame Gesang "Deutschland, Deutschland über alles" folgte." Die "Allg. Eb.-Quith. Kirchenzeitung" bemerkt bazu mit vollem Rechte: "Man wird diesen Bericht, der bis heute nicht berichtigt wurde, nur mit Schreden lefen. Soll es auf diese Beise erreicht werden, daß Gott sich in Gnaden zu unserm Bolke wende und ihm Frieden schaffe?"

Eine neue Jungfrau von Orleans foll jest in Frankreich erstanden fein. Borerst ist man noch etwas im Ungewissen. Der Papst hat den Erzbischof bon Paris beauftragt, von kompetenter geistlicher Seite die Sache nachprüfen zu lassen. Aber man hofft. Man ist schon halb gläubig. Mile. Clotilde Perchaud heißt die neue Pucelle. Sie ist zwanzig Jahre alt. hat sie in Buy-Saint-Bonna, einem Dorfe acht Meilen von Cholet, bei ihren Eltern gewohnt. Seit ihrem vierzehnten Jahre hat fie keinen Schulunterricht genoffen. Bor etwa vier Jahren errichtete fie auf dem Kelde ihres Baters einen rohen Steinaltar. Die Nachbarschaft wurde aufmerksam. Auf dem Altar stand eine Statue der heiligen Jungfrau. Nach Ausbruch des Krieges kamen Mütter und Gattinnen der im Felde stehenden Soldaten und legten Photographien ihrer Lieben vor das Standbild der Jungfrau. Es ergab fich, daß auf die Angaben des Mädchens hin verschollene Solbaten, etwa in einem Felblazarett ober in einem deutschen Gefangenenlager, aufgespürt wurden. Am 7. Marg bieses Jahres melbete Clotilbe ihren Eltern, ein Geift sei ihr erschienen und habe ihr ben Auftrag erteilt, Frankreichs Boden von den Eindringlingen zu fäubern. Man brachte fie vor den Bischof bon Poitiers. Er kleidete sich für die Rusammenkunft in priesterliches

Schwarz, mabrend ein neben ibm stebender Briefter ben roten Bischofsmantel Ohne Raudern fcritt Clotilbe auf ben Bischof au und füfte ibm die Sand. (Man entfinnt fich, daß Johanna von Orleans den verkleibeten König erkennt und so ihre göttliche Mission beweist.) In Begleitung eines Briefters reift fie bann nach Paris. Auf bem Gipfel bes Montmartre, bem bochften Punkt der Stadt Paris, legt fie das Gelübde ab, Frankreich von dem Feinde befreien zu wollen. Sie halt sich jest in einem Kloster an der Abenue Victor Sugo auf. Die Priefter und Ronnen, von denen fie beobachtet wird, erstatten jeden Tag Bericht an den Kardinal-Erzbischof Amette. Sie hat ein Buch geschrieben, teils unleserlich, teils so unorthographisch, daß man ben Sinn nur erraten tann. Latein, Griechifch und Bebraifch foll barin vorkommen, und die Hauptlehren der katholischen Dogmatik werden aus den frausen Beichen, jum Teil in futuristischem Stil illustriert, herausgelesen. Der Kardinal foll schon einen gunftigen vorläufigen Bericht über die Echtheit der Visionen und übernatürlichen Kräfte der Mue. Verchaud an den Beiligen Bater gesandt baben. Go wird am 14. Mars aus Baris an die New York World gefabelt.

Frankreich, bas Land bes Raffenfelbstmorbs, wird offenbar als Nation zweiten Ranges aus dem Beltfrieg hervorgeben. Ginfichtsvolle Staatsmänner haben den Zusammenbruch kommen sehen. Der Skonomist Leroh schrieb bor fünf Jahren, Frankreich muffe an politischer Bebeutung berlieren, wenn die Geburtenziffer fich nicht wieder hebe. Rach feche Generationen sei ber gallische Stamm überhaupt ausgestorben, und feine Stelle werde dann in Frankreich eingenommen von den fruchtbaren Belgiern, Klämen. Deutschen, Spaniern und Volen. Verzweifelte Versuche werden jest gemacht, das Unbeil einzudämmen. M. Stienne Lamp bat ein Geschenk von 500,000 Francs an die französische Akademie gemacht mit der Bestimmung, daß die Erträge des Legats an die kinderreichsten Familien ber frangösischen Bauernschaft ausbezahlt werden sollen. Aura bor Aus: bruch des Krieges war die Sterbeziffer und die Geburtenziffer in Frankreich etwa gleich. Bas soll jest werden, nachdem die beste Mannschaft schon Opfer bes Krieges geworden ift? Im erften Kriegsjahr übertraf die gahl ber Todesfälle in ber Bivilbevölkerung die Bahl ber Geburten um 53,327. Im zweiten Kriegsjahr war ber Ausfall auf 261,865 anges schwollen. Hierin find also die Todesfälle im Beere nicht mitgerechnet! Ameifelsohne ist der Krieg mit seinem furchtbaren Morden — es sollen schon gehn Millionen in allen Seeren gefallen sein — auch ein besonderes Gericht Gottes über die Bölker, die gegen das Leben im Mutterleibe gewütet haben.

Eklezia Esperantista Ligo. Dies ist der abgekürzte Titel einer Vereinigung von Anglikanern im britischen Weltreich und den Vereinigten Staaten, die seit dem 17. Februar 1914 besteht und trot des Krieges ziemsliche Fortschritte gemacht hat. Offizieller Titel: "The Esperantist League of the Church of England and Wales, and of All Churches and Missions in Communion with Her." Ziele: "1. The use of Esperanto in the general work of the Church, and particularly in the mission-sield. 2. The propagation of Esperanto among the educated classes. 3. Intercourse with foreign Churches and promotion of peace and good will among men by means of Esperanto." Das letztgenannte Ziel scheint man während des Krieges sistiert zu haben, denn es ist keine dahingehende Kundgebung bekannt ges

worden. Dagegen hat man das Common Prayer-book übersetzt und ist eifrig dabei, den Garantiesonds für die Drucklegung zu sammeln, mindestens \$500, von welcher Summe die Hälfte beisammen ist. Sodald das Geld ganz gezeichnet ist, wird die Übersetzung erscheinen als "Libro de Komuna Pregho".

über ben Tiefftand bes auftralifden Methobismus flagt ein Ginfender an das in Melbourne erscheinende methodistische Kirchenblatt The Spectator. Der Brief lautet nach der übersetzung im "Rirchenboten", wie folgt: "Es ift eine traurige Sache, daß die Methodistenkirche jest bei ihrer Sahrhundertfeier nicht mehr fefthält am Glauben. Sie ift babon abgewichen, und die große Mehrzahl ihrer Glieder ist leider darüber in Unkenntnis. Brof. 3adfon in England lehrt, daß unfer Seiland zufünftige Geschlechter badurch betrogen habe, daß er vorgab, er treibe die Teufel aus, während er doch nur die Fallsucht geheilt habe — denn leibliche Besessenheit gilt nach moderner Ansicht als Aberglaube. Und noch schlimmer — es wird behauptet, daß der herr in diesen allgemeinen Irrtum seiner Zeit verstrickt gewesen sei, nicht nur dem Scheine nach als einer, ber fich gnädiglich unferer Unwiffenbeit anpassen konnte, sondern in der Tat und Bahrheit, weil es ihm gefallen babe, hierin, wie in andern Dingen, seinen Brüdern gleich zu werden. fragen sofort: Könnte etwas Erschrecklicheres von dem gesagt werden, der mbefledt war und von den Sündern abgesondert? Aber noch mehr muß Diefelbe faliche Lehre wird nun auch noch amtlich unfern gesaat werden. Sonntagsschulkindern beigebracht. Bgl. die Augustnummer des Methodist Bunday-school Teacher. Und es gefchieht in der fclimmften Beife, benn der berderbliche Frrtum wird gunächft als eine Meinung hingeftellt und bann berherrlicht als Ausspruch gelehrter Männer. Die biblische Bahrheit aber wird mit Verachtung behandelt, als sei sie eine bloke jüdische Anschauung, welcher unsere Bäter, wie man gang unberechtigt in schmachvoller Beise lagt, beigebflichtet bätten. Und endlich — und bierüber sollten unsere Augen Tag und Nacht mit Tränen fließen, denn wir haben viel mehr Urface zu unaufbörlichem Beinen als felbst Jeremias - endlich wird die Behauptung aufgestellt, daß unser Heiland selbst in den gewöhnlichen Aberglauben feiner Beit berftridt gewesen sei und fich hierin feinen Brudern gleichgeftellt habe. Dies alles, Herr Redakteur, wird amtlich gedruckt und wird amtlich unsere Kinder zu lehren empfohlen; und wie es kommt, daß unfere Konferenz, die diese Ungeheuerlichkeiten erlaubt, noch weiterbestehen darf, ift mir unbegreiflich. Und dies ist nicht einmal ein einzelner Fall, sondern in derfelben Nummer desfelben Blattes steht eine direkte Leug= nung der biblischen Aussage, daß Serah, der Mohr (vgl. 2 Chron. 14, 9), wider Juda zog "mit tausendmal tausend" Mann. Dazu wird bemerkt: Bir können kaum denken, dak es wirklich ein Seer von einer Million war. In einer andern Rummer wird die erhabene geschichtliche Erzählung, nach welcher offenbart wird, daß durch den Glauben Abel Gott ein größer Opfer getan bat benn Rain, in eine kindische Erzählung umgewandelt, nach welcher die beiden Brüder versuchten, mit Gott einen Handel abzuschließen, wodurch fie sich für eine geringe Gabe, die sie auf den Altar legten, ein größeres Eintommen fichern wollten. Rommen wir gur Geschichte Noahs, so wird uns gesagt, Roah habe sich selbst in die Arche eingeschlossen, anstatt — was doch wesentlich verschieden ift — daß der Herr hinter ihm auschlok. wird geleugnet, daß die Sintflut sich weiter erstreckte als über das Tal

zwischen dem Emphrat und Tigris. Es wird geleugnet, daß die beiben Städte Sodom und Comorra durch Reuer gerftort wurden. Es wird geleugnet, daß die Feraeliten in der Bufte durch ein Bunder mit dem himmelsbrot gespeift wurden. Ja, alles Göttliche wird feindlich angegriffen. Go a. B. als Josua mit ben Amalekitern ftritt und Moses auf dem Berge stand, wird letterer mit folgenden Worten beschrieben: Darauf hielt er nur feine Sand embor und ftand gang ruhig da. Niemand hätte gedacht, daß er helfe, doch Aber der wesentliche Teil des inspirierten Berichts, der ihn mit ber Macht und Herrlichkeit Gottes verbindet: 3ch will auf bes Sügels Spite ftehen und den Stab Gottes in meiner Sand haben', ift gang weg-So werden die armen Kinder ihres Erbteils beraubt, und bas Bort Gottes wird ihnen ebenso erfolgreich genommen, als wenn es auker ihrem Bereich angekettet ware. Und das ift unaussprechlich traurig. betrübter" (folgt Namensunterschrift). Bas Munhall in Methodism Adrift über die Methobistenkirche in den Bereinigten Staaten Nagt, daß fie nams lich bis ins Mark von der naturalistischen Theologie zerfressen ist, gilt demnach auch von dem auftralischen Zweig dieser Gemeinschaft. Gerade auch in der amerikanischen Sonntagsschulliteratur liegt der Fortschritt dieses Berfetungsprozesses flar bor Augen.

Aus bem Lanbe bes Frauenftimmrechts. Angenehme Ruftanbe muffen in Finnland herrichen. Gine Lehrerin entwirft von den jetigen Ruftanden in Kinnland u. a. folgendes Bild: Das hier eingeführte Bahl- und Stimmrecht für Frauen hat eine vollständige Umwälzung im öffentlichen und auch im Familienleben herbeigeführt. Alles dreht fich hier um Bolitik. Bolksversammlungen sind gahlreich besucht; die Mehrzahl der Besucher find Frauen und Mädden, die eifrig mitreben und sbeschließen. Gelbst in ben Schulen wird politisiert. Täglich muß ich von Kindern und Erwachsenen hören: "Nur fein Zwang!" Die Damen des finnischen Parlaments find eine aus allen Ständen ausammengesette Gruppe, in der auch Dienstboten Diese sind in allen Versammlungen anzutreffen und führen dort das Bort. Im Sandumdrehen werden die schwierigsten politischen, volkswirtschaftlichen und padagogischen Fragen gelöft. Früher durfte man die Rinder nur mit Samthandschuhen antippen, jest darf man fie nicht ein-Sausarbeiten sind verpont. mal schief ansehen. Bir follen den Kindern auch nichts einpauken, sondern mit der größten Liebenswürdigkeit spielend Alles ift hier auf den Ropf gestellt. Die Dienstmädchen bruden sich mehr als ihre Herrinnen und lassen alles im Stich, wenn Bersammlungen stattfinden. In Deutschland sollen nach Zeitungsberichten die öffentlichen Versammlungen nicht gut besucht sein. Sier kann man sich über mangelnden Besuch nicht beklagen. Unter diesen Umftanden leidet natürlich das Familienleben; die Cheschliegungen, Geburten und geselligen Ausammenkunfte in Familien nehmen ab. Rochen, Schneibern, häusliche Arbeiten u. dgl. find fast berpont. Alles dreht sich um Politik, um Frauenrechte, um die Schaffung neuer Stellen für Frauen und Mädchen. Schaffen im Saufe ift zur Bedeutungslofigkeit herabgefunken. Am liebften möchte jede Frau, wie der Mann, eine Stelle in einem Bureau befleiben, nur feche Stunden tätig fein, am öffentlichen Leben altib teilnehmen, bem Parlament und der Stadtverwaltung angehören, in allen Angelegenheiten mitreben und Vorträge halten. Wer vor zwanzig Jahren hier gewesen ift und jest aurudtehrt, tennt Finnland nicht wieder. (Kreugatg.)

## Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

April 1917.

Rr. 4.

über die rechte Scheidung von Gesetz und Evangelium in ber Lehre von der Gnadenwahl.

Aus der Unterscheidung zwischen geistlicher Milch und starker Speise, die der Apostel im Hebräerbrief macht, hat man hie und da Anlak genommen, die driftlichen Lehren als "Wilch" und als "starke Speife" gu rubrigieren. Und weil ja denen, die noch "unerfahren find im Bort der Gerechtigkeit", nicht starke Speise, sondern nur Milch geboten werden darf, hat man unter den Lehren der Schrift den Unterschied gemacht zwischen solchen, die den Christen gleich beigebracht werden bürfen, und folden, über bie erft fpater Belehrung folgen foll. Dabei wird übersehen, daß je der Artitel des driftlichen Glaubens als Milch und auch als starte Speise in der Schrift vorgetragen wird. Die Lehre von der Gnadenwahl stellt man gang entschieden in die Rubrit der "ftarten Speise", die für gereifte Christen zu reservieren jei. Man übersieht dabei, daß die heiligen Apostel gerade auch junge Gemeinden anreden als "Erwählte", "nach dem Borfat Berufene", die Gläubigen an ihre Erwählung erinnern und sie in Anfechtung und Not mit ihrer Erwählung tröften. Milch, nicht ftarke Speise ist es, wenn diesen jungen Christen gesagt wird: Und seht, was Gott nun an euch getan, das hat er bon Ewigkeit beschlossen zu tun und zu feinem seligen Ende hingusauführen; deffen feid im Glauben gewiß, deffen tröftet Biederum tommen die heiligen Schreiber allerdings auch in der Behandlung dieser Lehre auf Ausführungen, zu deren Verständnis ein gereiftes Christentum erforderlich ist. Auch in der Lehre von der Bahl find göttliche Geheimnisse. Nicht nur gehört die Bahllehre zu ben "Geheimnissen", die "verborgen waren von der Welt her" (Eph. 1, 9.10: bal. 6.19: Kol. 1,26), sondern gerade bei der Betrachtung dieses Stüdes driftlicher Erkenntnis bricht der Apostel aus in das Wort: "O welche Tiefe des Reichtums beide der Weisheit und Erkenntnis Bie gar unbegreiflich find seine Gerichte und unerforschlich seine Bege!" Röm. 11. Unser Bekenntnis bezeugt, daß Gott "von biefem Geheimnis noch viel verschwiegen und verborgen und allein

seiner Weisheit und Erkenntnis vorbehalten, welches wir nicht ers forschen sollen" (715, 52); daß wir "den Abgrund der verborgenen Vorsehung Gottes nicht erforschen sollen" (711; 33).

Und doch kann auch in ungehöriger, verfänglicher Beise von der Bahllehre als von einem "schwierigen", "geheimnisvollen" Artikel geredet werden. Das geschieht schon, wenn man von dieser Lehre in einer Beise redet, als fei sie dasjenige Stud in der driftlichen Dogmatik, an dem man mit einer gewissen ängstlichen Scheu vorübergeben musse, um doch ja nicht in die Fußangeln zu geraten, die in diesem Artikel, vor andern der christlichen Glaubenslehre, den Beg unsicher machten: als fei bier doch gewissermassen eine Ausnahme zu der perspicuitas vel claritas Sacrae Scripturae zu fonstatieren. Anschauungen müssen schon den Verfassern der Konkordienformel entgegengetreten sein. Sie sagen nämlich gleich im ersten Abschnitt des elften Artikels, sowohl der Epitome wie der Solida Declaratio, die Lehre von diesem Artikel "kann und soll man nicht für unnütz und unnötig, viel weniger für ärgerlich ober schädlich halten". Unfer Bekenntnis stellt auch diesen Artikel nicht etwa in eine Rubrik für sich. Es redet in bezug auf andere Lehren in gang ähnlichen Wendungen wie von der Erwählung. Von der Höllenfahrt Christi sollen wir manches Stud ber Erfenntnis "aufsparen bis in die ander' Belt" (551, 4); das Geheimnis im Abendmahl sei allerdings eine "Anfechtung für ben Glauben" (670, 106), ein "Geheimnis, das anders nicht benn allein mit Glauben gefaßt werde" (544); und die Lehre von den Naturen in Christo sei "nach dem Artikel von der heiligen Dreifaltigkeit das größte Geheimnis im himmel und auf Erden" (681, 33), über das man nicht "fürwitigerweise" mit der Vernunft "grübeln, sondern die Augen der Vernunft schließen solle" (696, 96).

Rum andern wird in ungehöriger Beise von der geheimnisvollen Art des Artikels von der Wahl geredet, wenn man das ihr eigengrtige "Mysteriöse" mit einem Hintweis auf die langjährige Rontroverse behier wird die Bezeichnung "schwieriger, geheimnisvoller, unerforschlicher Artikel" tenbengios. Im Interesse bes Inbif= ferentismus fordert man, doch mit einer Rontroverse, die gu solchen "Spitfindigkeiten" geführt, die solchen Aufwand dialektischer Runft und linquistischer, exegetischer und patristischer Belesenheit erfordere, die Christenheit verschonen zu wollen. Daß mit einem solchen Urteil auch die Kämpfe bes Athanasius gegen Arius, des Augustinus gegen den Belagianismus und Manichäismus, Luthers gegen die römiichen Schulgelehrten, gegen 3wingli und Erasmus, Themnit' gegen das Tridentinum in die Klasse terminologischer Gezänke herabgewürbigt werden, ist ja auch der oberflächlichen Beurteilung klar. übersieht, daß eben die Antithese zu jeder Zeit dasjenige in die Distussion gebracht hat, was solche, die der Kontroverse fernstehen. anmutet wie ein für das driftliche Denken bedeutungsloses Streiten

um-Begriffe. Wo aber gar der Indifferentismus, die Gleichgültigkeit gegen Reinheit der Lehre, sich eingeschlichen hat, da wird sehr gerne "Barum die firchliche Trennung aufrechterhalten über Fragen, in denen selbst Dogmatiker von Kach nicht einmal zur Einig= feit kommen können!" So urteilte noch vor drei Rabren der Lutheran Standard, nachdem der Redakteur in Brof. Fritschels "Aur Ginigung" hineingeschaut und mit Staunen die geometrische Figur studiert hatte, mit der hier das Berbältnis von Gnadenwahl zum allgemeinen Beilsraticfluß und zur Bekehrung "klar" gemacht wird. Aus folchen Berirrungen der Dialektik, dann aber auch aus dem, was zur Widerlegung bes Arrtums gesagt werden muk, und aus den dadurch nötig geworbenen gründlichen exegetischen Erörterungen, weil fie ben Antithesen in alle ihre Malepartusgange nachfolgen muffen, Schluffe auf die "Schwierigkeit", "Unergrundlichkeit" einer Lehre zu ziehen und bamit den Rampf um die göttliche Bahrheit als ein Spiel mit Begriffen zu verurteilen, beruht auf einer Art der Anschauung, die beute in allen protestantischen Kirchen Mode geworden ist, und die sich auch immer mehr unter Lutheranern einbürgern wird in dem Make, als der reli= giöfe Indifferentismus um sich greift.

Gott sei Dant, es ift uns ein Mittel an die Sand gegeben, beffen rechter Gebrauch ein wirksames Antidot ist gegen die indifferentistische Abwendung von einer Lehre so voll göttlicher Beisheit und Erkenntnis, so reich an himmlischem Troste für das einfältige Christenvolk wie die Lehre von ber Gnadenwahl. Beit davon entfernt, die Lehre von ber Bahl für "unnüt und unnötig", wenn nicht gar für "ärgerlich oder schädlich" zu halten, weil sie so viele Sahre ein heftig umstrittener Artikel gewesen und noch jett ift, erkennen wir in der Prädestination ber Rinder Gottes jum emigen Leben eine fonnenklare Lehre bes Evangeliums, wodurch Gott "ben allerbeständigften Troft ben betrübten, angefochtenen Menschen gibt, daß fie wissen, daß ihre Seligfeit nicht in ihrer Sand stehe, sondern in der gnädigen Bahl Gottes, die uns in Christo offenbart ist" (F. C. 724, 90). Und den Schlüssel zu solcher troftreichen Erkenntnis haben wir in der Unterscheidung des Gesetzes und Evangeliums - jenem "besonders herrlichen Licht, welches dazu dient, daß Gottes Wort recht geteilt, und der heiligen Bropbeten und Apostel Schriften eigentlich erkläret und verstanden" werden (F. C. 633, 1). Halten wir auf diesen Unterschied, so tritt uns der Artikel von der Brädestination nicht nur als einheitliche und Nare Lehre des Evangeliums entgegen, sondern wir werden auch im= ftande fein, dem Berftandnis der einfältigen Chriften die Irrtumer aufzudeden, die unsere Dogmatik unter der Antithese berücksichtigt.

1. Bergleichen wir nun die Stellen der Schrift, in denen die Lehre von der Erwählung vorgetragen wird, miteinander, so tritt ganz klar zutage, daß diese Lehre reines, purlauteres Evangelium ift. Das Evangelium selber ift die Offenbarung der ewigen

Bahl Gottes. Im Evangelium sagt und Gott, was er für einen Rat über uns Menschen in Ewigkeit gehalten, und was er über uns beschlossen habe, nämlich daß er Gedanken des Friedens über uns gehabt, und daß er beschlossen habe, uns aus unferm Gundenelend zu retten und ewig felig zu machen. Es heift daber Jer. 31, 3: "Der Berr ift mir erschienen von ferne: Ich habe dich je und je geliebet, darum habe ich bich au mir gezogen aus lauter Gute." Rambach fagt zu biefer Stelle: "Bon ferne [von Ewigkeit] Jehovah [ber Bater] ist mir [bem Messias | erschienen [um mit mir Rat zu halten über das Beil Israels]. Darum [gemäß jenem Rat] habe ich dich geliebet mit ewiger Liebe [o Bion], deshalb habe ich bich [in der Zeit] gezogen durch Unade." "Das Evangelium ift die Facel, die in die dunkle Ewigkeit hineinleuchtet, damit wir sehen können, was Gott da für uns getan hat; nämlich er hat sich mit bem Liebesplan zu unser aller Beseligung be-Nicht anders redet das Neue Testament, (Stöckhardt.) tvo es von der Wahl handelt. Es heißt Eph. 1, 9, 10: "Und hat uns wissen lassen bas Geheimnis feines Willens nach feinem Boblgefallen und hat dasselbige hervorgebracht durch ihn, daß es gepredigt würde, da die Zeit erfüllet war." Der Liebesrat Gottes, der auch die Bahl ber Rinder Gottes in sich begreift, ift ein Gebeimnis gewesen, von dem weder Engel noch Menschen etwas hätten wiffen können, wenn es Gott nicht im Evangelium geoffenbart hätte. Nach 2 Tim. 1, 9. 10 hat uns Gott berufen nach seinem ewigen Vorsat und Enade, die uns gegeben ist in Christo vor der Zeit der Welt, da wir erwählt sind, ehe der Belt Grund gelegt ward. Das ift uns aber jest im Evangelium geoffenbart. Somit ist hiernach das Evangelium auch das Mittel, wodurch uns Gott seine etvige Bahl offenbart hat.

Nie anders als zur Befestigung der Gläubigen in ihrem Gnadensstand, nie anders als Evangelium, wird die Lehre von der Gnadenswahl in der Schrift vorgetragen. Paulus führt Eph. 1 alle Segnungen des Christenstandes auf die Erwählung zurüd; wir sind zur Kindschaft erwählt und vorherbestimmt, also auch zum Glauben, durch den wir allein Gottes Kinder werden. 2 Thess. 2, 13. 14 bezeugt er, daß Gott von Ansang uns zur Seligkeit verordnet hat "im Glauben der Bahrsheit und in der Heiligung des Geistes", das heißt, in der Beisc, daß er den Glauben, das Ergreisen aller Gnadengüter des Evangeliums, in seinem Kat und Beschluß mitsette. Daß die Christen "aus Gottes Macht durch den Glauben bewahrt werden zur Seligkeit", leitet Petrus ab aus der "Versehung Gottes des Vaters, durch die Heiligung des Geistes und zur Besprengung des Vlutes Fesu Christi", 1 Petr. 1, 2—5.

Es hat also niemand etwas mit der Wahl zu tun, ehe er ein Kind Gottes geworden ist. Diesem aber sagt die Lehre von der Gnadenswahl, "daß Gott eines jeden Christen Bekehrung, Gerechtigkeit und Seligkeit so hoch ihm angelegen sein lassen und es so treulich damit gemeint, daß er, ehe der Welt Grund gelegt, darüber Rat gehalten und

in seinem Fürsat verordnet hat, wie er mich dazu bringen und darin erhalten wolle", ja, meine Seligfeit wider die Bosbeit des Rleifches. der Belt und des Teufels verwahrt babe, indem er dieselbe "in seinem ewigen Borfat, welcher nicht fehlen oder umgestoken werden fann, verordnet und in die allmächtige Sand unsers SErrn Jesu Christi, daraus uns niemand reißen kann, zu bewahren gelegt hat" (F. C. XI, 45-47). Der einfältigste Christ versteht, was hiermit gesagt ist. ewige, unwandelbare Berordnung Gottes betreffs meiner Bekehrung. Erhaltung, Seligmachung gibt mir den gewissen Troft, daß Gott das gute Bert, das er in mir angefangen, trot Teufel, Belt, Reifch siegreich hinausführen werbe. Sier ift nichts, was ben bukfertigen Gunber ichreden kann, hier ist purlauteres Evangelium. Gerhard schreibt in seinen "Betrachtungen": "Kange mit Christi Krippe an, dann erst verfolge in der rechten Ordnung die Untersuchung über beine Gnaden= wahl weiter. Nur in Christo ist unsere Erwählung geschehen; bist du darum durch den Glauben in Christo, so bist du auch ein auserwähltes Rind Gottes. Bangit du mit festem Bergensglauben Chrifto an, fo darfit du nicht zweifeln, daß auch du zur Zahl ber Auserwählten Betrachte die icon empfangenen Bobltaten der gött= gehörft. . . . lichen Barmherzigkeit, und du wirft nicht zweifeln, daß Gott bis zum Ende darin verharren werde. . . . Warum bist du, wenn du fielest. nicht zertreten worden? Wer hat dir hilfreich seine Sand dargereicht? hat dies nicht der Herr getan? Darum traue auch in Zukunft auf Gottes Barmbergiakeit und hoffe fest das Ende des Glaubens, die ewige Denn kann ber Grund beiner Seligkeit irgendwo beffer, ficherer begründet sein als in den Sänden, die himmel und Erde gemacht haben, die nie berfürzt werden, die von Barmberzigkeit überflieken, und aus denen sich Ströme der Unade verbreiten?"

Die hier und so oft in den Schriften unserer Rirche gelehrte Glaubensgewikheit, das beikt, auf die Verheikungen des Evangeliums gegründete Gewißheit, ber Kinder Gottes, daß fie in die Bahl ber Auserwählten gehören, hat Grund in sonnenklaren, hellen Stellen ber Beiligen Schrift. Chriftus spricht zu den siebzig Jungern: "Darin freuet euch nicht, daß euch die Geister untertan sind; freuet euch aber, daß eure Namen im himmel geschrieben find" (Luk. 10, 20). Zu den Aposteln aber spricht der BErr: "Ihr habt mich nicht erwählet, sondern ich habe euch erwählet" (Joh. 15, 16). Und bald banach: "Die= weil ihr nicht von der Welt seid, sondern ich habe euch von der Belt erwählet, darum haffet euch die Belt." Und nachdem St. Paulus unter andern bie Lehre von der Gnadenwahl abgehandelt hat, fährt er fort: "Ber will die Auserwählten Gottes beschuldigen? will uns scheiden von der Liebe Gottes? . . . Denn ich bin gewiß, daß weder Tod noch Leben . . . mag uns scheiden von der Liebe Gottes, die in Christo JEsu ift, unserm BErrn" (Röm. 8, 33. 35-39). Ferner versichert er den gläubigen Thessalonichern: "Wir aber sollen Gott danken allezeit um euch, geliebte Brüder von dem HErrn, daß euch Gott erwählet hat von Anfang gur Seligkeit" (2 Theff. 2, 13). Wer wollte da behaupten, dak dies alles nur leere Berficherungen seien, deren fich die Gläubigen nicht im Glauben tröften tonnen, durfen und follen? Unfer Bekenntnis bat das Richtige getroffen, wenn es fagt (F. C. 714, 47): "Daher baut Paulus die Gewißheit (certitudinem) unserer Seligkeit auf das Jundament des göttlichen Vorsates, indem er daraus, daß wir ,nach dem Borfat berufen find', schlieft, daß ,uns niemand scheiden kann von der Liebe Gottes, bie in Christo JEsu ist, unserm HErrn'." Es handelt sich also bei dem Lebrstreit über die Brädestination allerdings um nichts Geringeres als um "die Bahrheit des Evangeliums" (Gal. 2, 5), um den Artifel, mit welchem die Rirche steht und fällt, der das Berg des Evangeliums ift, um die Lehre von der Enade Gottes in Chrifto Jesu, und um alle Berheißungen bes Evangeliums, beren die Rinder Gottes im Glauben gewiß fein follen.

Es ist das eine Lebre aum Troft für die Gläubigen, aumal unter Rreuz und Anfechtung. Sowohl Paulus wie Vetrus bringt die Lehre von der Wahl gerade bann, wann und für wen sie nötig war, nämlich für die verfolgten, bedrängten, von Bergagtheit angefochtenen Gottes: finder jener Tage. Das betont die Konfordienformel. "Es gibt auch diese Lehre in Kreuz und Ansechtung herrlichen Trost, nämlich daß Gott in seinem Rat vor der Zeit der Welt bedacht und beschlossen habe, daß er uns in allen Nöten beistehen, Geduld verleihen, Troft geben, Hoffnung wirken und einen folden Ausgang verschaffen wolle, daß es uns seliglich sein möge. Item, wie Paulus dies gar tröftlich handelt Rom. 8, daß Gott in seinem Fürsat vor der Welt verordnet habe, durch was Rreuz und Leiden er einen jeden Auserwählten gleich wollte machen bem Chenbilde feines Sohnes, und daß einem jeden fein Rreus jum besten dienen solle und muffe, weil sie nach dem Fürsat berufen seind, baraus Paulus vor gewiß und ungezweifelt geschlossen, daß weder Trübsal noch Angst, weder Tod noch Leben usw. uns scheiden kann von der Liebe Gottes in Christo JEsu" (714 f.). Paulus redet Röm. 8, 18 ff. von ber "Berrlichkeit" bort im Gegensat au "dieser Beit Leiden"; B. 28 ff. entwickelt er die Lehre von der Erwählung. stellt er die Frage: "Was wollen wir denn weiter sagen?" Bedeutung hat für uns die Lehre von der Erwählung, die ich eben dargelegt habe? Belden Schluß follen wir daraus ziehen? Der Apostel antwortet felbft mit einer andern Frage: "Ift Gott für uns, wer mag wider uns sein?" Als wollte er sagen: Seht, das ift der Troft, den wir beide, ich und ihr gläubigen Chriften zu Rom, daraus ziehen tonnen, daß Gott für uns ift: Latt die Leiden biefer Beit noch fo groß, laft noch so viel starke Mächte wider uns sein, unser Trost ift, daß wir zu benen zählen, die ber Herr berufen und gerecht gemacht hat, und die er also auch einmal herrlich machen wird. Was baben da die Leiden dieser Zeit zu bedeuten? Bor wem sollten wir uns sürchten?

Belche Kraft dieser Trost selbst unter den größten Heimsudyungen gewährt, dafür ein Beleg aus allerneuester Zeit. In der "Ev.-Luth. Freilirche" vom 19. November 1916 wird unter der überschrift "Was uns die Lehre von der Gnadenwahl in mancherlei Nöten und Anssechtungen zu sagen hat" folgendes ausgeführt:

"Diese Lehre soie Lehre von der ewigen Erwählung ] ist auch in diesen Kriegszeiten, da die Christen mit mancherlei Fragen, Not und Ansechtung geplagt werden, sehr tröftlich und stärkend. Durch ben Krieg werden viele Christen mit groken Leiden belegt. Gerade auch die lieben Alten, die Bater und besonders die Mütter, muffen am Ende ihrer Ballfahrt noch schwere Lasten tragen. Sie fragen wohl: Warum noch diese Leiden? Unser Bekenntnis sagt auf Grund der Schrift: Diese Leiden kommen nicht von ungefähr, sondern in seinem ewigen Rat hat Gott verordnet, daß seine Kinder auch durch diese Kriegsleiden ber Leidens= und Schmerzensgeftalt feines eingebornen Sohnes ähnlich werden sollen. Aber die Trübsal des Krieges soll nach Gottes ewigem Borsak den Auserwählten auch zum besten dienen in Zeit und Ewigkeit. Das festzuhalten, wird uns oft schwer. Aber es steht so geschrieben. und darum ift es wahr. Nur auf eins wollen wir hinweisen. Wenn wir die Trübsal des Krieges im Glauben und in Geduld tragen, so will Gott uns das im ewigen Leben aus Unaden vergelten. Für alles Beh, alle Angst und Tränen sollen wir dort reichlich entschädigt werden. Gott hat schon vor Grundlegung der Welt beschlossen, daß alle Tränen, die seinen Auserwählten im Kriege ausgepreft werden, einst in ihrer Ehrenkrone wie Edelsteine leuchten follen.

"Und Gott hat vor der Zeit der Welt in seinem Rat bedacht und beschlossen, daß die gegenwärtigen Leiden nicht über das rechte Maß hinauswachsen und seinen Auserwählten nicht zu schwer werden sollten. Bird das Leiden recht groß und währt es lange, so fließt aus Gottes ewigem Rat auch der nötige Beistand, Geduld, Trost und Hoffnung, und endlich folgt ein seliger Ausgang. Darum, du Gotteskind, tröste dich der Gnadenwahl und schöpfe aus ihr Kraft und Geduld in diesen Röten! Sage nur im Glauben: Diese Trübsal gehört auch noch in meinen Christenstand hinein, denn Gott hat es in seinem ewigen Rat beschlossen, und es wird recht und herrlich hinausgehen.

"Noch einen weiteren Trost will uns die Lehre von der Gnadenswahl darreichen. Unsere Angehörigen sind im Kriege, viele von ihnen schon über zwei Jahre. Sie müssen die heimatlichen Gottesdienste entbehren, oft auf sehr lange Zeit. In Feindesland stehen sie meistenseinsam, ohne Gemeinschaft von Glaubensgenossen. Bon Ungläubigen, ja auch von Spöttern sind sie umgeben. Sie hören und sehen täglich Dinge, die ihrem neuen Menschen nicht förderlich sind. Wohl wissen wir, daß die Versuchungen für unsere Krieger in jeder Beziehung sehr

groß find, und wenn ihre Seligkeit in ihren Banden rubte, fo wurde sie ihnen im Rriege bald verloren geben. Aber Gott ist stärker als der bofe Freind, und seine Unadenwahl steht fest; die sett sich auch gerade in Zeiten der Not und Bersuchung durch. Schon in Swigkeit hat er darüber Rat gehalten und in seinem Vorsat verordnet, wie er auch unsere Arieger zur Bekehrung, Gerechtigkeit und Geligkeit bringen und fie darin erhalten wolle. Niemand foll fie aus der Sand ihres Beilandes reißen. Richts soll sie scheiden von der Liebe Gottes in Christo. Und Christus sagt Joh. 17, daß er keinen von denen verloren, die ihm ber Vater gegeben, sondern sie alle bewahrt habe, und daß er den Vater für sie bitte, daß er sie bewahre bor bem übel in dieser bosen Belt. Und er selbst bezeugt, daß der Bater ihn allezeit erhöre. starke Grundfesten für unsern Glauben, wenn er wankend werden Solche Worte werden gewiß nicht fehlen. Und wenn Gott die Unsern meistens ohne die Gemeinschaft von Glaubensgenossen im Felde stehen läßt, so tut er auch dies, wie alles, zu Lobe seiner Berrlichkeit: er will auch gerade auf diese Beise beweisen, daß er allein es ift, der die Seinen in seinem Bund und feiner Engbe erhält, und bak er tun kann, wie und wo er will. Er, der einen Joseph in ügppten und einen Moses am beidnischen königlichen hofe im Glauben und in ber Furcht Gottes bewahrte, er wird diesen Ruhm auch noch beute bewahren und so tun wie dort.

"Noch einen Trost wollen wir aus der Lehre von der Gnadenwahl in biefen Rriegenöten ichöpfen. Unfer Bekenntnis ichreibt: "Es gibt auch dieser Artikel ein berrlich Reugnis, daß die Rirche Gottes wider alle Pforten der Böllen sein und bleiben werbe.' Diesen Troft können wir jest brauchen. Wir sehen es, wie die Pforten und Mächte der Bölle gegen die Kirche toben. Fast in der ganzen Belt ftodt die Mission ober wird boch durch den Krieg berührt. Die Mächte der Hölle find an der Arbeit, um das Bekenntnis der reinen Lehre nach dem Rriege noch energischer zu bekämpfen als vorher. Es ist boje Zeit. Aber bie Gnadenwahl gibt uns Troft: Gottes Borfat wird nicht fehlen und umgestoßen werden. Er wird keinen einzigen seiner Auserwählten bergeffen. Er wird fie zu feiner Zeit bekehren und bis ans Ende erhalten. Auch in dieser bofen Zeit wird er seine Auserwählten in allen Beltteilen sammeln zu der einen Gerde, wenn auch noch mehr Missionare vertrieben werden sollten. Wie wollen die elenden Menschen etwas gegen Gott ausrichten, wenn dies nicht einmal die Teufel vermögen! "Er heißt JEsus Chrift, der Herr Zebaoth, und ist kein andrer Gott; bas Felb muß er behalten!' Auch die reine Lehre als das Mittel, wodurch die Auserwählten gesammelt und erhalten werden, wird bleiben. Und wenn wir sie mit Ernst suchen und sie köstlicher halten als Gold und Silber, so wird Gott sie auch uns lassen und erhalten. Und fraft seiner gnäbigen Erwählung in Christo wird er uns und alle Auserwählten endlich einführen in die Hütten des ewigen Friedens."

Solchen Trost gewährt die Lehre von der Erwählung, wenn sie als Evangelium, als Jusammensassung aller Gnadenverheißungen des Evangeliums auf den einzelnen betrachtet wird. Die Lehre von der Bahl ist durchaus evangelisch. Die Bersehung ist in Christo geschehen. Sie wird im Evangelium erkannt. "Wir wissen aus Gottes Wort, daß Gott unsere Berufung, unsere Bekehrung, unsere Seligkeit sich so ernitlich hat angelegen sein lassen, daß er über unsere, jedes einzselnen, gerade auch meine Berufung, Bekehrung, Seligkeit schon in Ewigleit Rat gehalten und Beschluß gefaßt hat. Und diesen ewigen Rat und Beschluß Gottes über unsere Berufung, Bekehrung, Rechtsertizgung, Erhaltung, Seligkeit, kraft bessen wir in der Zeit berufen, bekehrt, gerechtsertigt, kraft dessen wir zum Glauben gekommen sind, im Glauben erhalten werden und des Glaubens Ende erlangen, nennen wir den Ratschluß der Prädestination oder die Gnadenwahl." (Stöckhardt, 1881.)

Die rechte Scheidung von Gesetz und Evangelium in der Lehre von der Erwählung besteht also darin, daß wir alles Gesetz von ihr ausscheiden, sie rein das sein lassen, was sie ist, Evangelium. Halten wir an dieser Scheidung sest, so werden wir jede Ansechtung niederstämpsen können, die und, eben wenn wir hier Gesetz und Evangelium vermischen, die Glaubensfreudigkeit und seewischeit nehmen will, und werden auch den Frrtum als solchen erkennen, wo er sich in die Behandslung dieser Lehre einschleicht. Darüber nun im nächsten Abschnitt.

2. Solange wir "aufschauen auf JEsum, den Anfänger und Vollensder unsers Glaubens", haben wir das rechte Berständnis von der Bahllehre und sind auch ihres Trostes teilhaftig. Beides hört auf, sobald wir anderswo hinschauen. Sowohl das Verständnis kommt uns abhanden, und statt des Trostes wartet unser die Verzweislung, wenn wir bei der Betrachtung dieser Lehre schauen auf Gott ohne Christum oder auf das eigene Herz.

Gott hat aus Gnaden eine gewisse Zahl bestimmter Menschen von Ewigkeit in Christo zur Kindschaft und endlichen Herrlickeit verordnet. Beachten wir das "in Christo"! Weil wir vor Grundlegung der Welt in Christo, mit Rücksicht auf das Verdienst Christi, das uns in der zeitlichen Aussührung dieses Katschlusses dann im Svangelium ansgeboten und zugeeignet wird, zum Leben verordnet sind, ist die Lehre von der Gnadenwahl eine Lehre des Svangeliums. Weil wir aber das Evangelium nur besihen, solange wir nach dem Sühnopser am Kreuze, auf den Seligmacher JEsum, sehen, und nur einen gnädigen himmlischen Vater lennen, solange wir ihn schauen, wie er sich in JEsu Christo geoffenbart hat, muß auch Svangelium, Enade, Trost, Glaube und Seligkeit uns verloren gehen, sobald wir nicht in Christo die Offenbarung der ewigen Wahlhandlung erkennen. Dann ist da eitel Geseh, Zorn, Gewissensgest und Verzweissung.

Der in Christo geoffenbarte Gott, sein geoffenbarter Bille, seine geoffenbarten Ratschläge sind lauter Licht und Gnade für bekümmerte

Sünderherzen. In feinem Befensoffenbarer Chrifto geschaut, wie wir ibn im Evangelium und in den Saframenten besitzen, ist er Rehovah, der Bundesgott, bessen Besen Gnade ift, und vor dem wir, auch bei der ichriftgemäßen Betrachtung des Artitels unferer Berfehung gur Rindschaft, mit Mose niederfallen und ausrufen: "BErr, BErr Gott, barmherzig und gnädig und geduldig und von großer Enade und Treue; der du beweift Gnade in taufend Glied und vergibst Missetat, übertretung und Sünde!" Als Moje die aufgededte Herrlichkeit Gottes sehen wollte, wurde ihm die Bitte nicht gewährt, aber von dem göttlichen Wesen offenbarte ihm Gott bieses: "Wem ich gnädig bin, dem bin ich anädia; und wes ich mich erbarme, des erbarme ich mich." anders ift es, wenn wir Gott in feinem Worte feben. Er ist gang Erbarmen, lauter Gnade, Güte und Treue. Bir feben Gott im wesentlichen Wort, in Chrifto, wenn wir uns an das geschriebene Bort Geben wir über dieses Wort hinaus, auch nur in Gedanken, jo entweicht der offenbarte Gott des Bundes, und wir verlieren den Troft des Ebangeliums. Wir find wieder unter dem Gefet; benn wo das Evangelium nicht die Enade Gottes offenbart, da ift nichts als eine verzehrende Majestät seiner Gerechtigkeit und Beiligkeit. Salten wir am Evangelium feft, fo bringt uns auch die Lehre von der Bahl Trost in Sündennot, in Kreuzesnot, in Todesnot. Beginnen wir, biese Lehre außer ihrem evangelischen Zusammenhang zu betrachten, so steigen bange Fragen auf, Zweifel, Anfechtung. Außerhalb Christo und des geoffenbarten Bortes gesehen, muß uns die Erwählung nicht anders vorkommen als ein willfürlicher Aft Gottes, nach welchem er einen Teil der Menschen zur Seligkeit verordnet, dem andern Teil aber seine Gnade versagt und fie nach dem blogen Urteil seiner Gerechtigkeit zu richten und zu verdammen beschlossen habe. Solchen Angefochtenen fagt Luther: "Bur Erkenntnis Gottes fann fein Mensch tommen ohne burch Christum; denn er hat sich nirgends denn in ihm und durch ihn offenbaren wollen, daß man sein Berg und Willen sebe. Nun siebt man nichts in Christo denn eitel herrliche, unausgründliche Liebe und Gnade, wiederum außer ihm nichts denn Zorn und Ungnade. habe ich oft gesagt und gewarnt, wer ficher fahren will vor allen solchen Gedanken und Spekulationen, da man Gott ohne Mittel in der Majestät sucht und fein Werk, seinen Willen, seinen Rat will erkunden, beimliche und sonderliche Offenbarungen haben, als die nicht allein fehlen und trügen, sondern auch in Abgrund führen und stürzen."

Nach unserm Bekenntnis ist eine solche Bermischung von Gesetz und Evangelium vom Teusel. Wer die Wahl als eine Musterung ansieht, sie absolut, ohne Christum und sein Berdienst, also außer dem Evangelium betrachtet, muß notgedrungen auf den Gedanken kommen: Wenn Gott beschlossen hat, dieser soll selig, jener soll verdanumt werden, so muß eben geschehen, was geschehen soll. Bin ich nicht erwählt, so hilft es doch nicht, wenn ich mich gleich zum Worte halte, denn Gottes

Borsehung kann ich nicht hindern noch ändern. Und din ich erwählet, so kann's mir nicht schaden, od ich gleich allerlei Sünde und Schande triebe, Bort und Sakrament verachte, denn ich muß doch selig werden (708, 9.10). Dazu sagt die Konkordienformel am Schluß des elsten Artikels: "Welcher die Lehre von der gnädigen Wahl Gottes also sühret, daß sich die betrübten Christen derselben nicht trösten können, sondern dadurch zur Verzweislung verursacht oder die Undußfertigen in ihrem Mutwillen gestärkt werden, so ist ungezweiselt gewiß und wahr, daß dieselbige Lehre nicht nach dem Wort und Willen Gottes, sondern nach der Vernunft und Anstistung des leidigen Teusels gestrieben werde."

Allerdings ift da schon kein Glaube mehr, wo der Sinn auf solde Reinung verfallen kann. Der Glaube, auch wo er noch so schwach ift, ift eben das Ergreifen des Berdienstes Christi und damit der Berheißung des etvigen Lebens. Rein Chrift gieht aus dem Worte: "Wer da glaubt, foll felig werden" den Schluß: "Also wenn ich glaube und bis and Ende beharre, werde ich selig." Ein solches Rechnen mit "Benn" und "Ob" und "Aber" geht schmurstracks wider das Besen und die Art des Glaubens. Wer von Herzen dem Worte glaubt, ift fich eben bessen freudig gewiß, daß ihn Gott einst zu sich nehmen und selig machen wird. Deswegen nennt die Schrift den Glauben geradezu "hoffnung" (hebr. 6, 18-20). Ausgeburt des Zweifels und des Un= glaubens ift die Redeweise: "Wenn ich glaube und beharre, werde ich selig werden." Und weil eben solche Gedanken notwendigerweise aus einer Betrachtung ber Erwählung folgen, die das geoffenbarte Wort, das Evangelium mit seinen Verheifzungen, aus dem Auge verloren hat, so gilt es, mit aller Entschiedenheit jede Spekulation gurudweisen, die sich mit der Lehre von der Bahl, losgelöst von ihrem evangelischen Busammenhang, befassen will. Gerade die unlösbare Schwierigkeit für bas Denken, die hier entsteht, wird einzig überwunden durch die reinliche Scheidung von Gesetz und Evangelium. Auf dem Wege der vernünftigen Schluffolgerung, das geben wir zu, lät sich die Lehre von ber Gnadenwahl nicht darstellen, ohne daß sie einen klaffenden Widerspruch enthält. Aber dem Chriften kommt es gar nicht darauf an, vor der Bernunft diese Lehre zu rechtfertigen. Ihn ficht deswegen auch ber Einwurf nicht an, daß er doch an die Zeitgläubigen denken solle, ob er nicht einer sei, und wie er da seiner Seligkeit gewiß sein könne. Er folgt auch in diesem Stücke der Schrift, läkt sich durch das Vorbild berer, die von der erkannten Wahrheit abgefallen sind, warnen und bittet Gott, ihn im Glauben zu erhalten und ihm den Glauben zu Er fagt: Die Zeitgläubigen gehören ins Gefet; an ihnen wird die Macht der Sünde, die Verderbtheit der menschlichen Natur, die List Satans, das göttliche Gericht offenbar; ich aber, der ich an meinen Beiland glaube, ftelle mich getroft unter die unverbrüchlichen Berheifungen des Evangeliums. So übt auch der einfältige Christ, ohne daß er sich bessen vielleicht bewußt ist, die höchste Kunft, die rechte Unterscheidung der Dinge, die ins Evangelium gehören, und die ins Geset gehören.

Der Gläubige läkt sich auch nicht irremachen durch den Einwurf, es sei ihm doch befohlen, die Seligkeit "mit Furcht und Rittern gu suchen", "feine Erwählung burch gute Werke fest zu machen". kennt bei sich ben Gegensat von Fleisch und Geist. Er vereinigt bei sich die zwei Extreme, die allerdings die Vernunft nimmermehr reimen kann: dieweil er noch Fleisch ist, hört er aufs Geset, wacht, betet, ringt, fampft, daß er nicht verliere, was er hat; dieweil er aber vor allem Beift ift, troftet er sich bes Evangeliums und ift gewiß, daß Gott fein Wert trot Sunde, Fleisch, Teufel und Belt siegreich hinausführen wird. Und gerade in fold lebenslänglichem Kampf gegen innere und äußere Anfechtung, in stetigem Jagen nach der Beiligung, in stetigem Ausziehen des alten Menschen und Anziehen des neuen entsteht, bleibt und erneuert sich die Gewißheit der Erwählung. Luther jagt: "Der Chrift ift in zwei Zeiten geteilt. Insofern er Fleisch ist, ist er unter bem Geset; insofern er Geist ist, unter ber Gnade. . . . Biewohl jene beiden Dinge dem Besen nach weit auseinanderliegen, so find fie doch in einem und demfelben Bergen aufs engite verbunden. näher als Furcht und Vertrauen, Gesetz und Evangelium, Sunde und Unade. Es gibt keine mathematische" — bas heißt, bem logischen Denken bekannte - "Berbindung, die dieser abnlich mare." (L. u. B. 1881, 559 ff.) G.

(Schluß folgt.)

## Das seelsorgerische Berfahren Luthers bei den Wittenberger Unruhen.\*)

Die Reformation hatte ihren Anfang genommen. Ein eifriger Anhänger und Mitarbeiter Luthers war Andreas Bodenstein, gewöhnslich nach seinem Geburtsort Carlstadt genannt. Bei der Leipziger Disputation (Carlstadt und Luther gegen Ec) "war Carlstadt Inservirität gegen Luther offenbar geworden, und das wurde Carlstadt in manchen Schriften von Freund und Feind angedeutet. Daraus erwuchs eine Sifersucht wider Luther, und er wurde gegen dessen Rat unzugänglich". Auch hatte Luther etwas an einigen Schriften Carlstadts auszusehen, was diesen sehr verdroß. Luther war ja dann nach dem Reichstag zu Borms auf die Bartburg gebracht worden. Carlstadt begann nun in Wittenberg einen sehr heftigen Angriff gegen Zölibat und Wönchsgelübde. Luther tadelt in einem Brief an Melandsthon, daß sich Carlstadt solcher Schriftstellen bediene, die nicht zur Sache

<sup>\*)</sup> Zusammengestellt aus ber Einleitung bes XX. Lutherbandes und ben acht Bredigten Luthers.

gehören. Die Gegner würden sich lustig machen über seine Schrifts verdrehung. In einem Briese an Spalatin zeigt Luther, daß er Ansitog nahm an der Art und Weise, wie Carlstadt "seine Lehre begründete, und an der ungestümen Hast, mit welcher Carlstadt die Leute zum Handeln drängte, ohne zwar ihre Gewissen durch tlare, unumstößliche Schristbeweise besessigt zu haben". Um nun den Gewissen zu raten, schiedte Luther im September 1521 seine "Thesen von den Gelübben und gesptlichen Leben der Klöster" nach Wittenberg, deren erste lautet: "Alles, was nicht aus dem Glauben gehet, das ist Sünde."

"Melanchthon war bedeutend beeinflukt von Carlitadt. Michaelistage 1521 nahm er mit seinen Schülern in der Bfarrkirche zu Bittenberg das Abendmahl unter beiderlei Gestalt. Im Ottober wurde der Mefgottesdienst im Augustinerkloster gang eingestellt in= jolge der Predigten, welche Carlstadts eifriger Anhänger, der Augu= stinermönd Gabriel Didymus (Awilling), gehalten hatte." ging noch weiter als Carlstadt; er lehrte, "daß man das Sakrament nicht anbeten folle, daß einer allein ohne Gunde nicht Meffe halten tonne, vielmehr alle, die bei der Meffe gegenwärtig wären, das Saframent mitgenießen mukten, daß (um die Feier des Abendmabls der erften Abendmahlöfeier gleichförmig zu machen) immer je zwölf mit dem, der die Messe hält, unter beiderlei Gestalt das Sakrament mit= empfangen follten. Am 17. Oftober hielt Carlstadt eine Disputation über das Halten der Messen, aus welcher hervorgeht, daß Carlstadt anfangs den Reformplänen der Augustiner zu Wittenberg fast durchaus abhold war, daß er nur die Elevation, die Opferidee und die Rommunion unter einer Gestalt bestreitet, dagegen das Anbeten der Elemente, ja felbst das Meghalten eines einzelnen für zuläffig hält, wenn dieser nur im Glauben beiderlei Gestalt genieße".

Die Aufregung in Wittenberg steigerte sich. Die Bewegung, erst auf das Augustinerkloster beschränkt, ergriff anfangs Dezember auch die Stadtgemeinde und die Universität. Es kam damals schon zu einzelnen Gewalttätigkeiten von seiten der Studenten. Um diese Zeit verabfaßte Luther nach einem geheimen Besuch in Wittenberg die Schrift: "Eine treue Vermahnung zu allen Christen, sich zu verhüten vor Aufruhr und Empörung." Darin lehrt er, "daß des Papsis Reich nicht mit der Faust könne zerstört werden, sondern allein durch Gottes Wort. Uns gestüme Eingriffe und Gewalttaten seitens derer, die sich des Evansgelii rühmen, würden den Feinden der rechten Lehre erwünsichte Ursache zur Lästerung geben, auch die Schwachen ärgern und zurückstoßen".

Die Wesse geriet immer mehr in Berachtung. Carlstadt hatte schon lange keine Messe mehr gehalten. Als er dann heftig gegen die Messe predigte, weigerten sich die andern Domherren, ferner für ihn einzutreten. Carlstadt erklärte darauf in einer Predigt am 22. Desember, wenn sie ihn auf diese Weise nötigten, Messe zu halten, so werde er am nächsten Reujahrssest eine "evangelische Meh" halten, wie

Christus sie gehalten und eingesett habe. Obwohl der Kurfürst diese Neuerung verbot, tat er ichon am Christfest den entscheidenden Schritt. Er hielt erst von der Kanzel aus eine Bredigt "von Empfahung des heiligen Sakraments". Dann ging er sofort an den Altar, las den Meftanon bis zum Evangelium, ließ aber alle Zeremonien, das "Schirmen und Fechten mit den Kreuzen", den ganzen Opferdienst und die Elevation weg. Darauf teilte er ohne vorhergehende Beichte bem Bolfe Brot und Bein aus mit den Diftributionsworten, wie fie Christus bei der Einsetzung gebrauchte. Carlstadt scheint schon damals unschuldige Gebräuche angetaftet zu haben. Bon nun an blieb das Bolf von allen andern Messen weg. Gleich den nächsten Tag tat Carlftadt einen zweiten entscheibenden Schritt: er verlobte sich in Gegenwart vieler Reugen und traute bei dieser Gelegenheit einen Pfarrer mit seiner Röchin. Um die Sache recht auffällig zu machen, beabsichtigte Carlstadt eine besonders großartige Hochzeitsfeier, zu der er die ganze Universität und den Rat einladen wollte, ja, ließ selbst an den Kurfürften eine Einladung ergeben.

Am 27. Dezember 1521 erschienen auch die Awidauer Propheten in Wittenberg. Sie gaben vor, "durch eine flare unmittelbare Stimme Gottes aum Lehren berufen au fein, bertrauliche Gespräche mit Gott zu führen, die Zukunft zu schauen, ja neue Propheten und Apostel zu Namentlich die Kindertaufe fochten sie an mit dem Grunde, daß nur der, welcher felbst glaube, getauft werden könne". Briefe an Melanchthon am 13. Januar 1522 gibt Luther diesen ausführlichen Bericht, wie er nach der Schrift folche Geister zu prüfen habe. Er fordert ihn auf zu erforschen, ob sie ihren göttlichen Beruf beweisen Benn sie behaupten, sie seien durch unmittelbare Offenbarung berufen, fo folle man fie nicht annehmen; benn Gott hat nie jemanden gesendet, den er nicht entweder durch Menschen berufen oder durch Wunderzeichen bestätigt hat, felbst nicht einmal seinen Sohn. In bezug auf die Kindertaufe führt er aus, daß die Kinder, durch fremden Glauben hinzugebracht, in der Taufe den eigenen Glauben empfangen. Diese Propheten gewannen auf den ihnen geiftesverwandten Carlstadt und seine Anhänger bedeutenden Einfluß. bessen nahmen die Neuerungen ihren Fortgang. Schon am Neujahrstage empfingen mehr als taufend Menschen das Sakrament unter beiderlei Gestalt, ebenso viele am Sonntag danach. Carlstadt machte fich baran, burch eine Gemeindeordnung die Reformen zu befestigen und ihre weitere Entwicklung zu sichern. Am 24. Januar gingen ber Rat und die Universität auf dieselbe ein. In diefer Schrift waren neben Bestimmungen über eine geordnete Armenpflege auch noch diese beiden Gesete: "1. daß zu Vermeidung der Abgötterei Bilder und Altäre in den Kirchen abgetan und nur drei Altäre, ohne Bilber, als hinreichend fteben gelaffen werden follten; 2. daß die Meffe ftreng nach ber Einsetzung Chrifti zu halten sei. Der gange Canon major und minor sollte wegkallen als nicht schriftgemäß, und sofort nach der öffentlich und deutsch dem Bolke vorzusprechenden Konsekration sollte die Kommunion folgen, wobei der Kommunikant die Hostie und den Kelch selbst in die Hand nehmen möge." Carlstadt verabkakte auch eine Schrift: "Bon Abtuung der Bilder, und daß kein Bettler unter den Christen sein soll." Da klagt er auch "über die Zaghaftigkeit, mit der in Wittenberg die Ausschhrung dieser Beschlüsse verzögert werde".

Gabriel Zwilling hatte am Neujahrstage 1522 zu Gilenburg icon gegen 200 Leuten ohne porhergebende geheime Beichte, allein auf eine allgemeine Beichte, das Sakrament unter beiderlei Gestalt gereicht, wobei er ihnen die Hostien in die Hand gab und ben Relch von Hand au Band weiterreichen lieft und in einem langen schwarzen Studenten-Diefer unterftütte Carlstadt bei den Morgen= und Abendgottesdiensten, die gegen Ende Januar eingerichtet worden waren. Diese beiden stürmten und hetzten unaufhörlich auf den Kanzeln gegen Meffe, Beichte, Megpriester, Bilder und bergleichen und forderten die Gemeinden zu eigenmächtigem Sandeln und Endern auf. Infolgedeffen fam es zu Tumulten; Altare wurden entfernt, Bilber zerhauen und verbrannt. Auch noch andere übelstände gingen aus dem Treiben Carl-Carlstadt und Genossen gaben vor, "man soll nicht studieren, auch keine Schule, weder Partikular schule ] für die Jugend noch Universität für die andern halten, auch niemand promovieren, weder Baccalaureos noch Magistros noch Doctores in allen Fafultäten; benn solches bätte Chriftus selbst verboten Matth. 23, 10: "Und sollt euch nicht laffen Meister nennen" usw. Sie geben vor, "man sollte teinen gelehrten Mann zu Predigern, zu Priestern in der Kirche an= nehmen noch leiden, sondern eitel Laien und Handwerksleute, die allein leien könnten".

Luther ließ sich dann nicht länger auf der Wartburg zurückalten. Er schrieb unterwegs noch an den Kurfürsten, dieser wisse, daß er komme in gar viel einem höheren Schut, als er ihm bieten könne. Am 6. Närz 1522 kam Luther in Wittenberg an. Bei seinen Freunden, namentlich Welanchthon, Jonas und Amsdorf, zog er noch nähere Erkundigungen ein über die Wittenberger Ereignisse und Zustände. Er hielt dann vom 9. bis zum 16. März "Acht Sermone wider D. Carlsstadts Neuerungen in Wittenberg". Es soll nun auf Grund dieser Predigten Luthers seelsorgerisches Versahren bei den Wittenberger Unsruhen gezeigt werden.

Die ganze Sache ging Luther sehr zu Herzen. Er klagt: "Ich darf wohl und frei sagen, daß mir meiner Feinde keiner, wiewohl sie mir viel Böses beigebracht, so viel Leides getan hat als eben ihr, meine Freunde, mit diesem einigen Stücke. Ihr habt mich hierinne recht getroffen." Aberall zeigt sich aber herzliche Liebe, nicht rechthaberisches, streitsüchtiges Besen, sondern das herzliche Verlangen zu helsen, zus rechtzubringen. Beachtenswert ist, wie streng Luther sich an die Sache

hält; Carlstadt wird in diesen Predigten gar nicht genannt. Luther zeigt, wie klar und sestgegründet er in der ganzen Sache war, und wie ernstlich sein Bestreben, auch andern dazu zu verhelsen.

über die Notwendigkeit sagt er gleich am Ansang: "Wir sind alle zum Tode gesordert, und wird keiner für den andern sterben, sondern ein jeglicher in eigener Person nuß geharnischt und gerüstet sein, sür sich selbst mit dem Teusel und Tode zu kämpsen, Hebr. 9,27. In die Ohren können wir wohl einer dem andern schreien, ihn trösten und vermahnen zur Geduld, zum Streit und Kamps; aber für ihn können wir nicht kämpsen noch streiten, es muß ein jeglicher allda auf seine Schanze selbst sehen und sich mit den Feinden, mit dem Teusel und Tode, selbst einlegen und allein mit ihnen im Kampse liegen. Ich werde dann nicht bei dir sein noch du bei mir. Derhalben so muß ein jedermann selbst die Hauptstücke, so einen Christenmenschen belangen, wohl wissen, dadurch er in diesem ernsten Kampse gerüstet komme, welche die sind, die eure Liebe nun oft hat von mir gehört."

Luther sieht erst zu, daß er einen festen Grund hat, worauf er bauen tann. Erst weist er darauf bin, daß alle Rinder des Borns sind. Er fagt babei: "Und hierin muffen wir einen bellen, Maren Spruch haben aus der Schrift, darauf wir muffen gegründet fein, der uns tlärlich anzeigt, daß dem also sei." Er führt den Spruch an: "Bir waren Kinder des Borns von Natur" usw. "Diesen Spruch laffet euch wohl befohlen sein!" Dann weist er hin auf die Gnade und sagt dazu: "Bei diesem Stude sollten wir alle in der Bibel mohl bekannt sein und mit hellen, flaren Sprüchen gerüftet, dem Teufel fie vorzuhalten. Denn wenn du in diesem Kampf nicht ein gewisses, helles, Kares Bort Gottes haft, so kannst du nicht bestehen. Und sonderlich merke diesen Spruch in Johanne: "Also hat Gott die Welt geliebet' usw." Luther sagt, daß er an diesen zwei Studen noch keinen Mangel noch Fehl spüre, daß sie noch lauter und rein gepredigt würden, und fährt dann fort: "Bum dritten muffen wir auch die Liebe haben und durch die Liebe einander tun, wie uns Gott getan hat durch den Glauben; ohne welche Liebe ber Glaube nichts ist, wie St. Paulus zu'n Korinthern fagt: "Wenn ich mit Menschen= und mit Engelzungen redete' usw. Allie, lieben Freunde, an diefem Stud ift es fast gefehlet, und spure an feinem irgendeine Liebe und merke fast wohl, daß ihr Gott seid undankbar gewesen um folde rechte Schätze und Gaben, die er euch in kurzen Sahren hat zugesendet und lauter umsonst geschenkt. Darum lagt uns hier zusehen, daß Wittenberg nicht Kapernaum werde, Matth. 11, 23." Von der Lehre könnten sie recht reden, das sei kein Bunder: "Rann man doch schier einen Esel lehren singen; solltet ihr denn auch nicht fo viel lernen, daß ihr die Lehre und Börtlein folltet nachreden? Aber. lieben Freunde, Gottes Reich stehet nicht in der Rede oder in den Worten, sondern in der Araft und in der Tat. . . . Denn Gott will nicht allein Zuhörer und Nachreber haben, sondern Nachfolger und Täter, . . . die das Wort bewahren, die sich im Glauben üben, der durch die Liebe fräftig ist. Denn der Glaube ohne die Liebe ist nichts wert; ja, er ist nicht ein Glaube, sondern nur ein Schein des Glaubens, gleichwie ein Angesicht, im Spiegel gesehen, nicht ein wahrhaftiges Angesicht ist, sondern nur ein Schein des Angesichts."

Dann mahnt Luther recht einbringlich zur Geduld. "Allbie, lieben Freunde, muß nicht ein jeglicher tun, was er recht hat, sondern muß fich auch seines Rechtes verzeihen und sehen, was seinem Bruder nüblich und förberlich ift, wie der heilige Paulus getan hat, der alfo zu den Korinthern schreibt: "Ich habe es alles Macht, es nütt mir aber nicht alles', 1 Kor. 6, 12." Er führt dann 1 Ror. 9, 19-28 an, wo ber Apostel bezeugt, daß er, obwohl frei, sich jedermann zum Knecht gemacht habe, jedermann allerlei geworden sei, auf daß er allerdinge ja etliche selig mache. Dann fährt er fort: "In diesen Borten Bauli ift uns vorgeschrieben, wie wir, die wir nun den Glauben von Gott emp= fangen haben, uns gegen jedermann halten follen, nämlich uns nach unsers Rächsten Schwachheit lenken. Denn wir sind nicht alle gleich starf im Glauben. Ich habe einen stärkern Glauben denn etliche unter euch; etliche unter euch haben einen stärkern Glauben benn ich; und ift also ein gemengt Ding unter uns. Ja, wer heute ben Glauben ftark hat, kann ihn morgen wohl schwach haben; und wiederum, wer ihn heute schwach hat, mag ihn morgen ftark haben. Darum muffen wir nicht auf uns und unfern Glauben oder Bermögen allein sehen, sondern sollen auf unsern Nächsten seben, daß wir uns nach ihm richten und ihn nicht mit unserer Freiheit beleidigen. Als daß ich euch ein grob Gleichnis sage: Wenn einer ein Schwert trägt und allein ist, mag er das Schwert blog oder nicht blog tragen, mag's sterzen [schwingen] oder nicht sterzen, da liegt wenig an; wenn er aber im Haufen ist oder mit Kindern umgeht, da muß er sich mit dem Messer viel anders halten, auf daß er niemand beschädige. Also muffen wir uns mit unferer Freiheit auch halten, daß wir niemand Urfache geben, sich an uns und unserer Freiheit zu ärgern. Sollen auch nicht bergessen, wie uns Gott getragen und geduldet hat unsere Schwachheit, ja unsern Unglauben lange Zeit, und also auch Geduld tragen mit unserm Nächiten, ob er gleich nicht so bald uns könne nachfolgen, ob er gleich noch zuzeiten strauchele und fehle. Höre, wie Gott-in ben Propheten hin und wieder ausschreien läßt, er trage sein Bolf, wie eine Mutter ihr Rind trägt, Jef. 46, 3. Er ernährt sie, wie eine Amme das Rind nährt. Bie tut oder ernährt die Mutter ihr Kind? Erstlich gibt fie ihm Milch, banach Brei, banach Gier und also weiche Speise, bis so lange, daß bas Rind bartere Speise gewohne und hinfort konne Rafe und Brot effen. Denn wenn die Mutter dem Rinde erftlich wollte Rafe und Brot, gebraten und gesotten Aleisch zu essen und Wein zu trinken geben, was wollte draus werden? Also sollen wir auch mit unsern schwachen Brüdern umgehen, sollen mit ihnen Geduld tragen eine Zeitlang und

ihren schwachen Glauben leiden, ja auch erstlich Milch und weiche Speise geben, 1 Vetr. 2, 2, wie uns geschehen ift, bis daß fie auch ftart werden; fie nicht greulich anschnauzen, sondern fein freundlich handeln und fie in aller Sanftmut unterweisen und lehren, auf daß wir nicht allein gen Simmel gedenken au fahren, sondern trachte, daß du beinen Bruder mitbringeft. Ob fie gleich jest unsere Feinde find und den Glauben nicht vollkommen haben, sie werden noch wohl unsere Freunde werden und den Unglauben fahren laffen. Sollten alle Mütter ihre unflätigen, schäbichten, unreinen Rinder verwerfen, wo meinest bu, daß wir wären? Lieber Bruder, hast du genug gesogen, schneide nicht als: bald die Ripen ab, sondern lag beinen Bruder auch so lange saugen, wie lange du gesogen haft. Das rede ich alles darum, daß ich sebe, dak ihr in diesem Stud gefehlt habt und gröblich euer eins Teils ans aelaufen find. Ich bätte es nicht so weit getrieben, als geschehen ift, wenn ich hier gewesen ware. Die Sache ist wohl aut an ihr selber, aber das Gilen ift zu schnelle. Denn auf jener Seite find auch noch Brüder und Schwestern, die zu uns gehören; die muffen noch herzugebracht werden." Luther nimmt ein Gleichnis von der Sonne: "Es ift kein König so stark und mächtig, der ben Glanz und Strahlen der Sonne beugen ober lenten möge; benn er läft fich nicht lenten, sondern bleibt an seinen Stellen geörtert; aber die Site lenket sich und ift doch allewege um die Sonne. Also muß der Glaube allezeit gericht't und unbeweglich in unsern Bergen bleiben und muß nicht davon weichen noch Die Liebe aber bewegt und lenket sich, nachdem es unser Nächster begreifen und folgen mag. Es sind etliche, die können rennen, etliche wohl laufen, etliche aber kaum kriechen. Darum müssen wir nicht unfer Bermögen, sondern unfers Bruders Schwachheit und Unvollkommenheit betrachten, auf daß der, der da schwach im Glauben ift, so er dem Starken folgen wollte, nicht vom Teufel zerrissen werde. Ich bin's auch ja gewiß, daß ihr das lautere, reine Gottes Bort habt. Derhalben lagt uns ichon hierin tun und fäuberlich fahren, daß wir basselbige göttliche Wort mit Furcht und Demut handeln, einer dem andern unter den Füßen liegen, die Sande zusammenreichen, einer bem andern helfen, raten und wohltun in aller seiner Notdurft und fich bes andern Unglud, Angft, Not und Biderwärtigkeit annehmen, als mare fie fein felbft."

Und immer wieder mahnt Luther, doch ja Gottes Wort sleißig zu lehren und es wirken zu lassen. Er weist hin auf sein eigenes Exempel: "Ich bin dem Papst, dem Ablaß und allen Papisten entzgegengestanden, aber mit keiner Gewalt, mit keinem Fredel, mit keinem Stürmen, sondern Gottes Wort habe ich allein getrieben, gepredigt und geschrieben; sonst habe ich gar nichts dazu getan. Dasselbige Wort, wenn ich geschlasen habe oder din guter Dinge gewesen, hat so viel zuwege gebracht, daß das Papsttum so schwach und ohnmächtig worden ist, daß ihm noch nie kein Fürst noch Kaiser so viel hat können abbrechen.

Ich habe es nicht getan; das einige Wort, von mir gepredigt und ge= schrieben, hat solches alles ausgerichtet und gehandelt. Wenn ich auch bätte mit Gewalt und Ungemach hierinne gefahren, ich sollte wohl ein sold Spiel angefangen haben, daß Deutschland wäre dadurch in groß Blutvergießen kommen. Aber was wäre es? Ein Narrenspiel wäre es gewesen und ein Berberbnis an Leib und Seele. Ach bin stille ge= sessen und habe das Wort lassen handeln. Was meint ihr wohl, daß der Teufel gedenke, wenn man folch Ding will mit Rumor ausrichten? Er fist hinter der Solle und gedenkt also: O wie follen mir die Narren ein fein Spiel zurichten! Also wollte ich's haben; mir wird mein Teil aus dieser Beute wohl werden. Lak sie also fortfahren; das ist eben ein Spiel für mich, an dem ich meine Luft habe. Mit solchem Stürmen geschieht dem Teufel kein groß Leid, sondern dann macht man ihm bange, wenn wir das Wort treiben und dasselbige allein wirken lassen: dasselbige ist allmächtig und nimmt die Herzen gefangen. Wenn das Berg gefangen ift, so muß das Berk von ihm felbst abfallen und zu Trümmern gehen. . . . Summa Summarum: Predigen will ich's, sagen will ich's, schreiben will ich's, aber zwingen und dringen mit Gewalt will ich niemand; denn der Glaube will willig und ungenötigt sein und ohne Zwang angenommen werden."

Dabei fügt Luther die allgemeine Belehrung ein: "Es ist gar ein großer Unterschied zwischen diesen zweien Stüden: "muffen fein" und ,frei fein'. Denn ,muffen fein' ift bas, was die Notdurft fordert, und muß unwanklich bestehen, als da ist der Glaube; den lasse ich mir nicht nehmen noch umftogen, sondern muß den allezeit in meinem Berzen haben und vor jedermann frei bekennen. Frei sein' aber ist das, welches ich frei habe und mag es gebrauchen oder lassen anstehen, also doch, daß mein Rächster den Nut, und nicht ich, davon habe. Derhalben macht mir nicht aus dem "frei sein" ein "muß sein", wie ihr jest getan habt, auf daß ihr nicht für diejenigen, so durch eure lieblose Freiheit verleitet sind, Rechenschaft müßt geben. Denn alle Werke beiße ich, daß sie muffen fein, welche von Gott geboten ober verboten find, und welche die hohe Majestät Gottes also zu tun geordnet hat. Aber baneben habt ihr auch gehört, daß man keinen mit ben Haaren dazu= oder davonziehen soll, sondern das Wort frei predigen und wirken laffen, ohne unser Butun, wo es foll und will. Denn ich fann keinen gen Simmel treiben ober mit Anütteln zu schlagen. Das ist, meine ich, grob genug davon gesagt; ich halte auch, ihr habt's zu guter Magen wohl verstanden, hoffe auch, ihr werdet danach tun. In den Stücken nun, die da frei sind, die man tun mag ober nicht tun, soll man sich also halten: Rannft du solche Dinge halten ohne Beschwerung beines Gewissens, so halte sie immerdar; kannst du aber nicht, so lak es anfteben, auf daß du nicht in größere Beschwerung fällst. Allhie muß fein gemein Gebot gemacht werben, sondern soll einem jeden frei sein anzunehmen ober nicht anzunehmen. Als wenn ein Pfaff, Mönch ober Nonne sich nicht enthalten kann, sondern Lust zum ebelichen Leben hat, ber ober die mögen frei ehelich werden, auf daß den Gewissen geraten werde, und man soll ihnen hierinne kein Gebot oder Berbot machen. Aber darauf mußt du seben, daß du gerüstet und geharnischt seiest, daß du kannst vor Gott und vor der Welt bestehen, wenn du derhalben ans gefochten wirft, sonderlich am Sterben und im Todbette vor dem Teufel. Es ist nicht genug, daß du sprechen wollest: Der und der bat's getan; mein Nachbar iffet Fleisch am Freitag, darum habe ich's auch gegessen; jedermann tut jest also, darum tue ich's auch; ich habe dem gemeinen Saufen gefolgt, und was der unbeständigen, ungegründeten Borte mehr Daß du sagen wolltest: Der ober dieser Brediger hat's gepredigt, gilt auch nicht, hält auch nicht Stich; ber Teufel kehret sich auch nicht dran. Ja, wenn du nicht gewisser bist und besser gerüftet benn mit solchem schwachen Harnisch, so hast bu schon verloren. muß ein jeglicher in diesem Falle für fich selbst fteben und aufs allerftärkste gerüftet sein, wiber ben Teufel zu ftreiten. Du mußt dich gründen auf einen hellen, flaren, ftarten Spruch der Schrift, baburch bu denn bestehen magst. Denn wenn du einen solchen Spruch nicht haft, so ist's nicht möglich, daß du bestehen könnest; der Teufel reißt bich hinweg, wie der Wind ein durres Blatt hinwegreißt." Gar ernstlich mahnt also Luther, Liebe zu beweisen, mit den Schwachen Geduld zu haben, wohl zu unterscheiden zwischen dem, was sein muffe, und dem, mas Gott freigelassen habe; doch fleißig zu belehren, daß die Bergen burch das Wort gewonnen würden, und jeder sich allein auf das Wort gründe.

Luther geht dann noch auf die einzelnen Punkte besonders ein. Er redet von der She der Priefter, Monche und Nonnen: "Darum, welche Pfaffen Beiber genommen haben, und welche Nonne gefreiet hat. die muffen einen gewissen Spruch aus der Schrift für sich haben, darauf fie pochen mögen wider den Teufel und wider die Belt, die folch göttlich Werk unangefochten nicht lassen. Und sonderlich mögen sie diesen Spruch St. Pauli wohl merken, welchen wir droben erzählt haben, daß des Teufels Lehren find, Che verbieten und Speise verbieten. Spruch wird dir der Teufel nicht umstoßen noch fressen; ja, er wird von diesem Spruch gefressen und umgestoßen. Wo nun irgendein Pfaff, Mönch oder Nonne sich zu schwach befindet, Reuschheit zu halten, und will ehelich werden, der sehe auf sein Gewissen. Ift fein Berg und Gewiffen also gestärkt, daß es bestehen kann und fei gewiß, daß es wider Gott nicht ift, der kann mit gutem Gewissen und fröhlichem Berzen ebelich werden. Bollte Gott, daß alle Mönche und Nonnen biefen Berftand hätten und liefen alle aus den Rlöftern, und hörten alle Klöster auf in der Welt! Das wäre mein Bunsch und mein herzliches Begehren." Luther warnt aber davor, daß fie das mit unftetem Gewissen tun; "bas ift bose". Er fährt bann fort: "So ift nun das die Summa davon mit kurzen Worten:

Gott freigemacht hat, das soll frei bleiben. Berbeut dir's aber jemand, als der Papft getan hat, der Endchrift, dem sollst du nicht solgen. Ber aber ohne seinen Schaden etwas tun oder nicht tun kann, warum wollte er's nicht tun? Wag ich doch wohl meinem Nächsten zu Liebe und Dienste eine Kappe oder Platte tragen, wenn mir's nur an meinem Glauben nicht schadet. Also, lieben Freunde, ist's ja klar genug gesagt, und meine, ihr sollt es nun wohl verstehen, daß ihr kein Gebot aus der Freiheit machen sollt und nicht so bald schließen und urteilen: Dieser Psaff hat ein Beib genommen, drum müssen alle Psassen weihen Weih nicht! . . . Der Priester hat kein Beib, darum muß kein Priester ein Beib haben noch ähnlich werden. Noch nicht!"

Luther gibt dabei noch besondere Belehrung über das Gelübde: "Es soll Mönche und Nonnen auch nicht anfechten ihre getanen Gelübde, als die da geloben Reuschheit, Gehorsam und Armut. Denn wir können nichts geloben wider Gottes Wort. Gott hat es frei gemacht, ebelich zu werden oder nicht, und du Narr unterstehft bich, aus biefer Freiheit ein Gelübde wider Gottes Ordnung zu machen. Darum lak es eine Freiheit bleiben und mache keinen Awang daraus! bin, Gelübbe ber! Sie gelten bier nichts, benn fie find wider Gottes Gebot und Ordnung. Solche Gelübde find gleich so viel, als wenn ich gelobte, ich wollte meinem Bater ins Maul schlagen ober jemand das Seine nehmen. Meinft bu, daß Gott ein Bohlgefallen barinne würde Als wenig ich nun das Gelübbe foll halten, daß ich meinem Bater ins Maul fclage ober einem anbern bas Seine nehme. also wenig foll ich auch halten Reufcheit, durch Gelübde gezwungen; denn Gott hat's beiberseits anders verordnet." Luther zeigt also, daß solche Gelübde wider Gottes Ordnung nichtig find, mahnt aber, daß folde, die ihre Freiheit brauchen, aus der Schrift die Gewißheit haben sollen, daß sie recht daran tun.

"Um die Bilder ist's auch so getan, daß sie unnötig sind, sondern es ift freigelaffen, fie zu haben ober nicht zu haben, wiewohl es beffer ware, wir hatten derfelbigen Bilber gar keines, um des leibigen, vermaledeiten Migbrauchs und Unglaubens willen." Luther weift hin auf einen früheren Streit zwischen einem Raiser und Papft. aber alle beibe gefehlt in bem, daß fie ein Muffen aus bem gemacht haben, das Gott hat freigelassen. Lieber, laß dich nicht mehr dünken denn die hohe göttliche Majestät! Hätte Gott wollen ein Gebot oder Berbot daraus haben, er hätte es wohl können machen. Beil er es benn frei hat gelassen, warum willst du denn so kühne sein und wider Gottes Freiheit ein Gebot ober Berbot machen?" In bezug auf 2 Mof. 20, 4: "Du follst bir tein Bilbnis" usw. fagt Luther: "Ich weiß es wohl, lieben Freunde, daß dies ihr Grund ift; aber fie werden uns mit diesem Text nichts anhaben. Denn wenn wir das erste Gebot und die gange Reinung besselbigen Texts ansehen, so ift bas ber Berstand und

Vom Migbrauch fagt Luther: "Man follte es gepredigt haben, wie daß die Bilder nichts wären, und daß man Gott keinen Dienst daran täte, wenn man Bilber aufrichtet. Wenn man ihm also getan hätte, die Bilder würden von sich selbst vergangen und umkommen sein." Luther weist hin auf Paulus auf dem Schiffe mit dem Panier der Awillinge: "Er ließ sich nichts anfechten, hieß sie nicht abreißen, fragt' nichts banach, sondern fuhr immer fort, ließ fie stehen, wie sie standen." Auch zu Athen bei den Götenbildern: "Er fuhr nicht zu und zerbrach fie oder schlug fie aufs Maul, sondern trat mitten auf den Plat und ftrafte die Athener um ihren Aberglauben und um den abgöttischen Predigte also wider die Abgötterei, aber er riß kein Bild mit Gewalt hinweg. Du aber willft zufahren und ohne alle Bredigt bie Altäre einreißen, die Bilder abbrechen und viel Rumors anrichten. Noch nicht! Denn damit wirst du die Bilber nicht austilgen; ja du wirft fie durch diese Beise stärker, stärker aufrichten. . . . Das wäre ber rechte Beg gewesen, wie auch nächst gesagt, daß man gepredigt hätte, daß die Bilder nichts wären, Gott fragte nichts banach, man täte Gott auch keinen Dienst noch Wohlgefallen daran, wenngleich alle Winkel voll Bilder gemacht wären, von Silber ober von Golde, und daß es besser getan wäre, mit solchem Gelbe armen Leuten helfen, denn nach dieser Meinung viel Bilder setzen, sintemal Gott jenes geboten hat, Wenn Fürften, Bischöfe und andere Leute folches dies aber nicht. gehört hätten, wären die Bilber von sich selbst, ohne allen Rumor und Aufruhr, abgefallen und umkommen, wie es benn allbereit in Schwang kommen war. Derhalben müssen wir uns wohl vorsehen, denn der

Teujel sucht uns durch seine Apostel aufs allerlistigste und spisigste; und muffen nicht so balb aufahren, wenn ein Mikbrauch eines Dinges vorhanden ift, daß wir dasselbige Ding umreißen oder zunichte machen wollten. Denn wenn wir alles wollten verwerfen, des man migbraucht, was würden wir für ein Spiel zurichten? Es find viel Leute, die die Conne, den Mond und das Geftirn anbeten; wollen wir darum qu= fahren und die Sterne vom Simmel werfen, die Sonne und den Mand herabstürzen? Ja, wir werden es wohl lassen! Der Bein und die Beiber bringen manchen in Jammer und Herzeleid, machen viel zu Narren und wahnsinnige Leute; wollen wir darum den Wein wegschütten und die Beiber umbringen? Nicht also! Gold und Silber, Geld und Gut ftiftet viel Bofes unter ben Leuten; soll man barum solches alles wegwerfen? Rein, wahrlich! Na, wenn wir unfern nächsten Feind vertreiben wollten, der uns am allerschädlichsten ift, so müßten wir uns felbst vertreiben und töten. Denn wir haben keinen schädlichern Feind benn unser eigen Berg, wie der Brophet Jeremias fagt Rap. 17, 9: "Das menschliche Berz ist krumm ober, wie ich's beutschen foll, boje und ungerade, das immerdar zur Seite hinaus Lieber, was wollten wir wohl anrichten, wenn wir ihm also täten? Nichts Gutes wollten wir anrichten, sondern alles zu unterft und oberft umkehren. Es ist gewißlich der Teufel vorhanden, aber wir sehen es nicht. Es muß einer gar eine gute Roble haben, wenn man den Teufel will schwarz machen, denn er will auch gerne schön sein, wenn er auf die Kirchmesse geladen wird. . . . Der Teufel hat euch hie etwas abgejagt, das er mir nicht hätte nehmen sollen, nämlich daß wir die Bilder frei sein lassen müssen, sintemal wir bekennen muffen, daß je Leute sind ober erfunden werden können, die der Bilder wohl gebrauchen. Ja, wenn nur einer auf der ganzen Erde wäre, der ihr nicht mißbrauchte, so könnte der Teufel sagen wider mich: Warum verdammst du das, welches man kann noch wohl gebrauchen? Den Trot hat er erlangt, und ich muß es zu= geben; dahin sollte er's noch lange nicht gebracht haben, wäre ich hier gewesen. In dem Hochmut und Trot hat er uns ein groß Stück abgejagt, wiewohl es dem Worte Gottes keinen Nachteil bringt. habt den Teufel wollen schwarz machen, habt aber der Rohlen vergessen und für die Rohlen Kreide ergriffen. Derwegen muß man gar wohl drauf feben, wenn wir mit dem Teufel fechten wollen, daß wir ber Schrift wohl wissen zu gebrauchen. Das sei bavon genug." hebt Luther hervor, daß der Migbrauch den rechten Gebrauch nicht aushebt, daß auch gegen den Migbrauch mit Gewalt nichts ausgerichtet wird, sondern nur durch rechte Belehrung.

Von den Speisen sagt Luther: "Es ist ja wahr, lieben Freunde, daß wir frei sind und Herren über alle Speise, es sei Fleisch, Fische oder Butter, mögen die ohne Unterschied essen und gebrauchen, wann wir wollen. Das kann je niemand leugnen, denn Gott hat uns diese

Freiheit gegeben, und ist gewiß mahr. Aber doch muffen wir wiffen unserer Freiheit recht zu gebrauchen, und uns anders hierinne halten gegen die Schwachen und anders gegen die Balsstarrigen. merket eben darauf, wie ihr dieser Freiheit sollt gebrauchen. erften: Wenn bu es nicht entbehren fannst ohne beinen Schaben ober bist krank, magst bu wohl effen, was dich gelüstet, es ärgere sich dran, wer da wolle; und wenn sich gleich die ganze Welt dran ärgerte, dennoch fündigst du nicht bran. Denn Gott kann bir's wohl augute halten, angesehen seine Freiheit, mit welcher er dich begnadet hat, und beine Nowurft in bem, daß du es ohne Gefahr beiner Gesundheit nicht kannst entbehren." Wenn aber jemand ein Gebot daraus machen will wie der Papft, "da sollst du", sagt Luther, "dich mit keiner Beise von beiner Freiheit, die dir Gott gegeben hat, dringen lassen, sondern ihnen zu Trop das Widerspiel tun und frei sprechen: Ja, eben darum, daß bu mir verbietest, Fleisch zu effen, und unterftehft dich, aus meiner Freiheit ein Gebot zu machen, so will ich bir's au Trot effen. also sollst du in allen andern Dingen tun, die da frei sind. . . . britten: Es sind etliche, die noch schwach im Glauben sind, die da wohl au weisen waren, und glaubten auch gerne wie wir; aber allein ihre Ungewißheit hindert sie. Und wenn ihnen das gepredigt wäre, wie uns, Gott Lob! geschehen, so reichlich und klar, wären fie mit uns der Sachen eins und würden sich an gar nichts ärgern. Gegen solche gutherzige Menschen muffen wir uns viel anders halten benn gegen die halsftarrigen. Mit benfelbigen sollen wir Gebuld tragen und uns unserer Freiheit enthalten, fintemal es uns keinen Schaden noch Gefahr bringt weber am Leibe noch an der Seele; ja, es ift uns förderlich und geschieht unserm Nächsten zu großem Rut und Frommen. Wenn wir aber unsere Freiheit ohne Not, so frech, unserm Nächsten zum Ergernis brauchen wollen, so treiben wir den gurud, der noch mit der Zeit auch zu unserm Glauben kommen möchte. Also tat St. Paul, da er Timotheum beschneiden ließ. Denn da sich die Juden ärgerten und waren einfältige Leute, gebachte Baulus: Bas mag es schaben, bieweil sie sich aus Unverstand ärgern; du willst Timotheum lassen beschneiben, Apost. 16, 3. Und er ließ ihn auch beschneiben. Aber da die zu Antiochien wollten brauf bringen, daß er Titum follte und müßte beschneiden, stand er auf wider sie alle, und zu Trot ließ er Titum nicht beschneiben." Luther weist dann barauf bin, daß Paulus ebenso mit Petrus tat, als diefer mit den Beiden erft allerlei Speifen af, später nicht mehr, als Juden dazukamen, so daß die Beiden dann bachten, "die neulich zum Glauben kommen waren: Gi, wir muffen auch nicht Schweinefleisch effen, muffen auch nicht allerlei effen, wie bie Juden tun, müffen das Gesetz auch mit halten; machten ihnen also über einem geringen Dinge ein groß Gewissen. Da bas Paulus gewahr ward, daß Petrus ein solch Bekummernis und Ergernis in die einfältigen schwachen Bergen der Beiden gebracht hatte, und fürchtete. solder Handel würde einen großen Nachteil an der evangelischen Freiseit beingen, redete er Petrum hart an, las ihm eine alte Lektion und sprach zu ihm vor allen öffentlich: "So du, der du ein Jude bist, heide nisch lebst und nicht jüdisch, warum zwingest du denn die Heiden, jüdisch zu leben?" Aus dieser Geschichte sollt ihr lernen, daß wir unserer Freiseit gebrauchen sollen zu rechter und bequemer Zeit, damit der christslichen Freiheit nichts abgebrochen und unsern Brüdern und Schwestern, die noch schwach sind und dieser Freiheit unwissend, kein Ergernis gegeben werde."

Bon der Messe sagt Luther: "In den Dingen, die da mussen sein oder vonnöten find, als da ift, daß man in Chriftum glaube, handelt die Liebe dennoch also, dak sie nicht zwingt noch allzustrenge fährt. Als, die Meffe ift ein boses Ding, und Gott ist ihr Reind in dem, daß sie geschehen, als wäre fie ein Opfer und verdienstlich Wert; berwegen muffe sie abgetan sein. Die ist kein Fragen oder Zweifeln, sowenig du fragen follst, ob Gott anzubeten sei. Biewohl wir nun hierinne der Sache gang eins find, da die fonderlichen Meffen muffen und follten abgetan sein, wie ich auch davon geschrieben habe und wollte, daß sie in der ganzen Welt abgetan wären, und allein die gemeine ebangelische Melle gehalten wurde, bennoch foll die Liebe in biefem Stud nicht gestrenge fahren und dieselbigen Messen mit Gewalt abreiken. foll man's, schreiben und verkündigen soll man's, daß die Desse, auf solde Beise gehalten, sündlich ift. Aber niemand soll man mit ben haaren davonreißen, sondern man soll es Gott heimgeben und sein Bort allein wirken lassen, ohne unser Zutun oder Werke. Darum, benn ich habe nicht in meiner Sand die Bergen ber Menschen, als der Töpfer den Ton, mit ihnen zu schaffen nach meinem Gefallen, wie Gott aller Menschen Bergen hat in feiner Sand, fie zu bekehren ober zu verstoden, Jer. 18, 6; Röm. 9, 21. Ich kann mit bem Worte nicht weiter kommen benn in die Ohren; ins Herz kann ich nicht Beil man benn ben Glauben ins Berg nicht gießen tann, fo fann noch foll auch niemand dazu gezwungen noch gedrungen werden; denn Gott tut solches allein und macht das Wort lebendig in der Menschen Herzen, wann und wo er will, nach seinem göttlichen Erkenntnis und Boblgefallen. Darum foll man das Wort frei gehen lassen und nicht unsere Werke dazutun. Bir haben jus verbi und nicht executionem, das ift, das Wort sollen wir predigen, aber die Folge Gott heimgestellt sein lassen." Auch bier warnt Luther vor Awang, sagt, baraus wird "allein ein Spiegelfechten, ein äußerlich Befen, ein Affenspiel und eine menschliche Satung, daraus benn scheinende Beilige, Beuchler und Gleisner tommen. Denn ba ift fein Berg, fein Glaube noch keine Liebe. Wo biefe brei Stude nicht zu einem Wert kommen, es sei so recht und gut, als es immer wolle, so wird nichts braus; ich wollte nicht einen Birnftiel brauf geben". Luther mahnt bann auch hier wieder zur rechten Belehrung: bann werde einer nach dem andern

von selbst von der Wesse fallen: "Mso wirkte Gott mit seinem Bort mehr, denn wenn du und ich und die ganze Welt alle Gewalt auf einen Haufen schmelzten. Denn mit dem Wort nimmt Gott das Herz ein; wenn das Herz eingenommen ist, so hast du den Wenschen schon gewonnen. Alsdann muß das Ding zuletzt von ihm selbst fallen und aufhören. . . Denn das Wort hat Himmel und Erde und alle Dinge geschaffen; dasselbige Wort muß es hier auch tun und nicht wir armen Sünder."

"Bir wollen auch ein wenig fagen von beiberlei Geftalt des hochwürdigen Sakraments des Leibes und Blutes Christi. Wiewohl ich's gewiß dafürhalte, daß es vonnöten fei, dies Saframent zu nehmen unter beiber Geftalt nach ber Ginfetung Chrifti, unfere lieben SErrn, wie es die drei Evangelisten und St. Vaulus Klärlich beschreiben, dennoch foll man so bald und plöblich keinen Awang draus machen und in eine gemeine Ordnung stellen, bis daß jedermann zuvor allenthalben wohl unterrichtet sei, auf daß sich die Schwachgläubigen hierinne auch nicht ärgern, sondern bas Wort soll man treiben, üben und predigen, danach aber die Folge dem Worte beimftellen und Gotte befehlen bis zu seiner Denn wo das nicht geschieht, so wird ein äußerlich Werk draus und eine Gleisnerei. Und das will der Teufel auch haben. Aber wenn man das Wort frei gehen läßt und bindet es an kein Werk, so rührt es heute ben, morgen einen andern, fällt also ins Berg und nimmt die Berzen gefangen; alsbann gebet's fort, daß man's auch nicht gewahr wird, wie es ist angefangen." Selbst da also, wo es sich um eine bestimmte Ordnung Gottes handelt, warnt Luther vor Gewalt und übereilung, mahnt, geduldig zu belehren, daß die Berzen durch das fräftig wirfende Wort gewonnen werden.

Wo Luther vom Angreifen redet, weist er erst auf das Papsttum "Ihr habt nun oft von mir gehört, daß ich gepredigt habe wider bie närrischen Gesetze bes Babits bei diesem Sakrament. Unter andern hat er geboten, daß kein Weib foll das Tuch waschen, darauf der Leichs nam Christi sei gehandelt worden, und wenn's gleich auch eine reine, geweihte Nonne mare, es fei benn, daß es ein Bfaff ober Monch zubor gewaschen hätte. Auch wenn ein Laie den Leib Christi oder den Relch mit bloken Sänden anrührte, dem müßte man die Finger beschneiden ober mit einem Ziegelstein die Saut abreiben, und was der närrischen Gesetze mehr sind unter dem Papsttum. . . . Davon habe ich genugsam gepredigt und damit offenbart und kundgemacht, daß in diesen törichten, närrischen Geseben des Papfts feine Gunden waren, und bag ein Laie nicht fündige, wenn er den Leichnam Christi und den Relch auch mit blogen Händen anrührte. . . . So fahrt ihr nun zu und tut schier. ja allerdinge wohl so närrisch als der Papst in dem, daß ihr meint, es muffe fein, daß man das Saframent mit den Banden angreife, und wollt darinne und hiermit gute Christen sein. . . . Wollt ihr damit gute Christen sein und euch bavon ruhmen, daß ihr bas Saframent,

den Leib Chrifti, mit den Bänden angreift, so wären die Juden, Berodes und Vilatus die besten Christen gewesen: ich meine ja, sie haben den Leib Christi angetastet! Nein, lieben Freunde, nein! Also gehet's nicht an. Das Reich Gottes stehet nicht in äußerlichem Dinge, bas man greifen und fühlen kann, sondern im Glauben und in der Kraft." Auf den Einwand, daß es der HErr doch so eingesett hat, antwortet Luther: "Wietwohl ich's ungezweifelt und gewißlich halte, daß die Jünger des HErrn Leib mit den Händen angegriffen haben, gebe es auch zu, daß du es magit obne Sünde auch tun, aber sich groß darauf qu steuern und zu pochen, das weiß ich nicht. Denn wenn der Teufel, wie er uns benn genau sucht, sprechen wird: Wo hast bu das in der Schrift gelesen, daß "nehmen' heißt mit ben Sanden angreifen? wie will ich's bewähren und erhalten? Ja, wie will ich ihm begegnen, wenn er mir das Bidersviel aus der Schrift vorhält und beweift, daß "nehmen" nicht allein mit den Banden empfaben beift, sondern auch durch andere Beise etwas zu sich bringen? Als, ba Johannes schreibt, wie die, so ben Herrn freugigten, ihm haben Effig zu trinken gegeben, spricht er: "Da Besus den Essig genommen hatte." Sie mußt du ja bekennen, daß Chriftus ben Schwamm nicht habe mit ben Banben angegriffen, benn er war an das Kreuz genagelt. Bas will ich denn dawider fagen? Ich muk mich da gefangen geben und bin beschlossen, also daß ich zulassen muß, ich wolle oder wolle nicht, daß "nehmen" nicht allein heiße, mit den handen etwas empfangen, sondern auch, durch andere Beise, wie es geschehen mag, zu mir bringen. Darum, lieben Freunde, wenn wir solde ober bergleichen Stude anfahen wollen, so mussen wir auf einem gewissen Grunde stehen, auf daß wir uns vor des Teufels Anlauf auf-3d fage nicht, daß ihr daran gefündigt, daß ihr ben halten können. Leib Chrifti mit den Händen habt angegriffen, aber dennoch habt ihr daran kein gut Werk getan, dieweil sich die ganze Welt über diesem Stude ärgert. Denn dieser Brauch ift in der ganzen Christenheit, daß man das hochwürdige Saframent von des Briefters Banden empfahe. Barum willst du denn den Schwachgläubigen hierinne auch nicht dienen und dich enthalten, ob du es gleich Macht hättest und frei wäre, selbst mit den Bänden zu nehmen und anzugreifen, fintemal es dir keinen Frommen bringt, wenn du es tuft, auch keinen Schaden, wenn du es Luther hält ftreng fest an bem, mas zugelaffen werben mag, warnt jedoch davor, ein Gebot daraus zu machen. Aber auch davor warnt er, daß man einen allgemeinen Brauch ohne Not zum Ergernis der Schwachen abschafft.

Luther weist dann hin auf den Unterschied zwischen der bloken äußerlichen und der innerlichen, rechten, geistlichen Empfahung. Er sagt dabei: "Aber ohne den Glauben ist die äußerliche Empfahung . . . nichts; der Glaube muß vorhanden sein und die äußerliche Empfahung geschicht machen und uns anzeigen [angenehm] vor Gott; sonst ist's ein lauter Spiegelsechten und ein äußerlich Wesen, in welchem die

Christenheit nicht steht, sondern im Glauben steht die Christenheit, die an kein äußerlich Werk gebunden ist noch gebunden fein will. Glaube aber ist dahin gerichtet und steht darinne, wollen wir anders bies Saframent würdig empfaben, daß wir festiglich glauben muffen, daß Chriftus 3Esus Gottes Sohn sei und die einige Genugtuung für unsere Sunde, der da unsere Sunde und Miffetat auf seinen Sals genommen hat und am Kreuze für dieselbigen durch seinen Tod und Leiden genuggetan und sie dem Bater abgedienet und nun vor Gott ohne Unterlaß ftebe und berfohne uns bor dem Bater, fei unfer Mittler und Fürsprecher und mache uns einen gnädigen, barmberzigen, gutigen Bater, der uns unfere Gunde vergeben wolle und berfelbigen nimmermehr gedenken, durch diefen feinen einigen Sohn, unfern SErrn JEfum Chriftum; und daß dieser Sohn foldes Sakrament, da fein Leib und Blut ift, eingesett habe, unsern Glauben mit zu versichern und befräftigen, und uns befohlen habe, foldjes zu nehmen und zu genießen." Das führt Luther weiter aus und weist dann darauf bin, daß nicht jeder solchen Glauben habe, daß man baber teine gemeine Ordnung machen folle, wie der Papft mit seinen tollen, närrischen Gesehen, daß alle Christenmenschen des Jahrs einmal, zu öfterlichen Reften, zum Satrament geben follen. "Hieraus könnt ihr nun leichtlich schließen, daß durchs gange Rahr nicht größere Gunben geschehen, noch erschredlichere Gotteslästerung begangen wird benn an öfterlichen Zeiten allein bieses unchristlichen Gebots halben, daß man die Leute zum Sakrament awingen und dringen will, Gott gebe, sie find geschickt ober ungeschickt, lustig ober unlustig. Wenngleich alle Räuberei, Mörderei, Chebrecherei, Burerei auf einen Baufen gerechnet würden, so übertrifft biefe Gunde alle andern Sunden, und eben da, wenn es am allericonften und beiliaften scheint. Daß aber ber Papst hierinnen närrisch und undriftlich gehandelt habe, ift am Tage; benn er hat die Berzen nicht erkannt, ob sie geglaubt haben oder nicht. . . . Derhalben muß man hier fäuberlich fahren und nicht eine gemeine Ordnung draus machen. wann und wie oft, auch daß jeglicher ohne Unterschied zu diesem Satrament gehe. . . . Darum, wer fich noch nicht also befindet, daß ihn seine Sünden beiken und der Teufel anfecte, der gehört noch nicht zu bieser Speise; benn diese Speise will einen hungrigen, verlangenben Menschen haben und geht gerne in eine solche hungrige Seele, die taglich mit den Günden streitet und ihrer gerne los ware. Belder Mensch sich aber noch nicht also fühlt, der enthalte sich eine Zeitlang von diesem Sakrament; benn diese Speise will nicht in ein satt und voll Berze; kommt sie aber drein, so ist sie mit Schaden allda. Wenn wir fold Gedrängnis bes Gewiffens und Blöbigkeit unsers verzagten Bergens fühlten, würden wir wohl mit aller Demut und Chrerbietung bingutreten, würden nicht also frech fein und hingulaufen, wie die Saue gum Troge, ohne alle Furcht und Demut. Aber wir finden uns nicht allezeit geschidt; heute habe ich die Enade bazu, morgen nicht; ja, zuzeiten

taum in einem halben Jahr einmal kommt mich eine Andacht an, daß ich hinzugehe. . . . Daraus ihr wohl abnehmen könnt, welchen dies Sakrament am bequemften und nüplichsten ist, nämlich den betrübten, verzagten, bekümmerten, blöden Gewissen. Denn dies Brot ist ein Trost der Betrübten, eine Arzenei der Aranken, ein Leben der Stersbenden, eine Speise der Hungrigen und ein reicher Schat aller Dürfstigen und Armen." Luther hebt hervor, welch großes Unheil der Iwang zum Sakrament angerichtet hat. Klar zeigt er, was zum heilssamen Gebrauch gehört, und wie segensreich derselbe ist.

Luther redet dann von der Krucht des Saframents, welches ist die Liebe, weist bin auf die groke Liebe Gottes, die uns da kundgetan wird, und fagt: "Diese unaussprechliche Liebe, die kein menschlich Herz faffen tann, foll uns bewegen, wiederum unfern Nächsten auch zu lieben, ihm wohl tun, helfen und raten, womit wir können, und er unser bedarf." Luther flagt über den Mangel an folder Frucht: "Beil ihr aber allhie zu Wittenberg große Gaben Gottes habt und beren viel, auch das Erkenntnis der Schrift, welches gar eine große Gabe und Unade ist; dazu habt ihr bas Evangelium helle und klar; aber mit der Liebe wollt ihr nirgend fort. Gerne habt ihr, daß euch Gott wohltue, euch seine Gaben mitteile, aber andern wollt ihr nichts mitteilen; keiner will dem andern die Sande reichen, keiner nimmt fich des andern ernstlich an, sondern ein jedermann hat auf sich Achtung, was ihm am förderlichsten ist, und suchen alle das Unsere; lassen geben, was geht; wem da geholfen ist, dem sei geholfen; niemand sieht auf den Armen, wie ihm auch geholfen werde. Es ist zu erbarmen, daß ich euch so lange gepredigt habe und fast in allen meinen Büchlein nichts anderes getrieben denn den Glauben und die Liebe, und soll so gar keine Liebe an euch gespürt werden. 3ch will euch gewiß sagen: Wo ihr nicht untereinander Liebe erzeigen werdet, fo wird Gott eine große Plage über euch senden. . . . Gott gebe, daß es dermaleinst nicht allein in Worten stehe, jondern auch träftig herausbrechel"

Bei der Beichte weist Luther erst hin auf Matth. 18: brüderliche Ermahnung, Kirchenzucht. Er sagt: "Dies wäre ein christlich Werk, wer das könnte zuwege bringen; aber ich getraue mir's allein nicht aufzurichten. Zum andern ist eine Beichte, da wir Gott unsere Sünden allein klagen und Gott selbst beichten, vor welchem wir alle unsere Gesbrechen ausschütten. Und diese Beichte ist uns groß vonnöten, ja, so sehr, daß wir's alle Stunden und alle Augenblick' tun sollen, und ist uns auch geboten." Luther weist hin auf Davids Beispiel, Ps. 32, 5. 6. "Zum dritten ist eine Beichte, da einer dem andern beichtet und nimmt ihn allein auf einen Ort und erzählt ihm, was seine Not und Anliegen ist, auf daß er von ihm ein tröstlich Wort höre, damit er sein Gewissen stille. Diese Beichte hat der Papst gestrenge geboten und einen Notztall daraus gemacht, daß es zu erbarmen ist. Dies Nötigen und Zwingen habe ich verworfen und hart angegriffen, da ich von der Beichte

gepredigt und geschrieben habe. Und eben barum will ich nicht beichten, daß es der Papft geboten hat und haben will. Denn er foll mir die Beichte freilassen und keinen Awang noch Gebot braus machen, bes er keine Macht noch Gewalt hat zu tun. Aber bennoch will ich mir die beimliche Beichte niemand lassen nehmen und wollte sie nicht um der ganzen Welt Schatz geben; benn ich weiß, was Stärke und Troft sie mir gegeben hat. Es weiß niemand, was die heimliche Beichte vermag, benn der mit dem Teufel oft fechten und tämpfen muß. längst von dem Teufel überwunden und erwürgt worden, wenn ich diese Beichte nicht erhalten hätte. . . . Wer sich nun mit den Gunden beift und berer gern los ware, will er einen gewissen Troft und Spruch hören, bamit er sein Berg stille, der gebe bin und Nage seine Gunde ingeheim seinem Bruder, bitte ihn um eine Absolution und um ein tröftlich Bort. Gibt er dir nun eine Absolution und fagt dir zu, deine Sünden sind bir vergeben, du habest einen gnäbigen Gott und barmberzigen Bater, ber bir beine Gunde nicht will zurechnen, so glaube biefer Aufage und Absolution frisch und fröhlich und sei gewiß, daß dir Gott solche Zusage selbst tue durch beines Bruders Mund. Wer aber einen festen, starten Glauben hat zu Gott und ist gewiß, seine Sünden sind ihm vergeben, der mag diese Beichte wohl lassen anstehen und allein Gott beichten. Aber wieviel find ihrer, die solchen festen, starken Glauben und Ruversicht zu Gott haben? Es sehe ein jeglicher hier auf sich selbst, daß er sich nicht verführe. . . . Beil wir denn viel Tröstung haben muffen. so wir wider den Teufel, Tod, Gunde und Hölle streiten und auch bestehen sollen, so muffen wir uns teine Baffen nehmen laffen, sonbern unfern Harnisch gang bleiben und die Tröstung, uns von Gott gegeben, unverrudt laffen fein. Denn ihr wiffet noch nicht, was es für Mühe und Arbeit kostet, mit dem Teufel au streiten und ihn au überwinden. Ich kenne den Teufel wohl; hättet ihr ihn auch so wohl erkannt als ich, ihr hättet die heimliche Beichte nicht also in den Wind geschlagen. Das fei bavon genug; wollen Gott anrufen um feine Unade, bak wir auf der rechten Bahn bleiben mögen und davon nicht geführt werden." So ernstlich Luther ben 3mang zu biefer Beichte verwirft, so wenig will er fie jedoch verachtet haben und hebt hervor, wie tröftlich fie ihm felbst gewesen ift.

Jeder sieht da gewiß die rechte Seelsorge Luthers; sie tritt recht deutlich hervor im Gegensatz zu dem Treiben Carlstadts und seiner Genossen und wird bestätigt durch den Erfolg. Darüber wird gesagt: "Der Erfolg, den diese Predigten hatten, ist überraschend. Die Ruhe wurde dadurch völlig hergestellt, und niemand wagte, öffentlich gegen Luther zu reden."

## Bermifchtes.

Bur Statiftif ber lutherifden Rirde Ameritas. Dem gemein= samen Jahrbuch der Generalspnode, des Kongils, der Vereinigten Spnode im Suben und der Obiospnode entnimmt eine hiefige Zeitung folgende Angaben: "Die lutherische Rirche in den Bereinigten Staaten gählt 2,445,276 konfirmierte und 3,774,774 getaufte Glieder. gesamte lutherische Bevölkerung wird auf annähernd 10,000,000 Seelen Sie ist die drittgrößte protestantische Rirchengemeinschaft geichätt. Der Wert ihres Besittums stieg im Jahre 1916 bon \$93,000,000 auf \$102,320,045. Das Einkommen der Rirchengemeinden weist eine Aunahme von \$1,267,953 auf und betrug im ganzen Für wohltätige Zwede wurden \$3,782,751 bereinnahmt, eine Zunahme von \$230,000. Die Lutherischen haben im Berhältnis zu ihrer Gliederzahl unter allen protestantischen Kirchengemeinschaften die größte Rahl von Studenten in ihren theologischen Seminaren. Sie haben 29 theologische Lehranftalten, die einen Wert von \$4,028,367 haben. Sie haben ferner 41 Colleges, deren Gigentum nicht weniger als \$11,038,202 wert ist; bann kommen 69 Akabe= mien und höhere Bildungsanstalten für Mädchen, deren Gigentum einen Bert von \$4,368,120 hat. Die Lutheraner unterhalten 64 Baifen= bäuser, 44 Altenheime, 50 Hospitäler, 9 Diakonissen-Mutterhäuser und 78 berichiedene Bohltätigkeitsanstalten. Man nennt sie Anstalten der innern Mission und sie haben einen Gesamtwert von \$14,078,228. 3m Laufe des Nahres haben diese Anstalten für 327,537 Bersonen gesorgt. Bon Sahr zu Sahr weist die lutherische Kirche eine bedeutende Runahme auf. Man gebe nur dreißig Jahre gurud und vergleiche jene Beit mit der Gegenwart. Damals gab es 58 lutherische Synoben, 3908 Bastoren, 6783 Gemeinden und 906,098 Kommunizierende. Beute hingegen gahlt man nicht weniger als 65 Diftriftssynoden, 9831 Brediger, 15,077 Rirchengemeinden und 2,445,276 konfirmierte Erwachsene. Das macht in dreifig Jahren eine Zunahme von 7 Synoben, 5923 Rastoren, 8294 Gemeinden und 1,539,178 Abendmahlsberech= tigten. Die Rahl der Bfarrer hat somit um fast 100 Prozent, die Bahl der Gemeinden über 100 Prozent und die Rahl der Abendmahlsgäfte sogar um fast 150 Prozent zugenommen. In gleichem Verhältnis hat auch der Wert des Kircheneigentums zugenommen; ganz besonders aber ist weit mehr als früher für Mission und Wohltätigkeit gesammelt und berausgabt worden." F. B.

"Bo und wann er will, ubi et quando visum est Deo." Zu diesen Borten des V. Artisels der Augsburgischen Konfession, die jedem Synersgismus, auch dem modernsten der Antimissourier in Amerika, die Tür in der lutherischen Kirche verschließen, bemerkt D. Neve in Introduction to Lutheran Symbols (S. 162): "Where and when it pleases God.' What is the meaning of this seemingly mysterious phrase? We find

ţ

these words, or phrases resembling them, in the Schwabach Articles (VII: 'wie und wo er will'); in the Marburg Articles (VI: 'wo er will.' also VII: 'wo und in welchen er will'). In the Editio Princers of 1531 Melanchthon writes in the German text: 'wo und wann er will'; in the Latin text: 'ubi et quando visum est Deo.' But already in the edition of 1533 Melanchthon abandons this phrase; neither do we find it in the Variata of 1540 and its successors. What is the meaning? We must not take it in the sense of absolute predestination. It is not more so than John 3, 8: 'The wind bloweth where it listeth,' or 1 Cor. 12, 11: 'All these worketh that one and the selfsame Spirit, dividing to every man severally as He will.' Yet this phrase does serve to establish the truth that the receiving of the Holy Ghost is not a matter of man's powers. It also indicates the mysterious way of God's calling grace. God chooses occasion and time for the working of faith in the individual. One is converted through this sermon at such and such an occasion, another under altogether different circumstances. Some embrace the comfort of the Gospel in childhood, because they have Christian parents; others at a much later time in their life, and after much struggle. While all resistance must be charged to man, every advance step in the direction of obtaining faith has to be attributed to God, who wills our salvation. So this much discussed phrase: 'where and when it pleases God,' supports the Augustinian and Lutheran doctrine of divine monergism in man's conversion." - Ja, auch wenn der noch unbekehrte Mensch unter bem Schall des Wortes steht, so hat er immer noch nicht das subjektive Bermogen und die Bablfreiheit, sich zu bekehren oder feine Bekehrung zu veranlaffen, wo und wann er (ber Menfch) will, wie die Spnergiften lehren, sondern auch dann wird er bekehrt nur, "wo und wann er [Gott] will". Neves Aussprache beweist, daß unser Zeugnis für die freie Gnade Gottes auch in der Generalspnode nicht gang vergeblich gewesen ift. übrigens ist die Wendung "wo und wann Gott will" nicht etwa eine vereinzelte, feltene, fondern Luther gang geläufige und feinen Grundanschauungen durchaus entsprechende. Go beißt es g. B. in einer von den 1522 zu Wittenberg gegen Carlftadt gehaltenen berühmten acht Bredigten: "Beil man benn den Glauben ins Berg nicht gießen fann. so kann noch soll auch niemand dazu gezwungen noch gebrungen werden; denn Gott tut folches allein und macht das Wort lebendig in der Menschen Herzen, wann und wo er will, nach seinem göttlichen Erkenntnis und Bohlgefallen." (St. L. XX, 17.) ¥. B.

Wie der Synergismus den göttlichen Gnadenmonergismus fälscht und schließlich umschlagen läßt in menschlichen Monergismus, dafür ist ein Beleg auch solgende Stelle des Lutheran Companion (S. 74) aus der schwedischen Augustanasynode: "Note therefore that the spiritually dead person can make himself living just as little as the physically dead or the dry bones that Ezekiel saw (chap. 37). But God comes

to you when you are in this condition of being dead in transgression and sin, and awakens you by His Word, by informing you of your guilt and your doom, awakens in you such a consciousness of yourself and your condition, your danger and your only means of rescue. that it will depend entirely upon yourself whether you shall listen to the voice of God, or confer 'with flesh and blood' and slumber in anew. Note well that God does this only through His Word. puts you in such a position and condition that you can understand what is necessary for your rescue, and can choose between life and death, so that it shall depend entirely upon yourself whether you pay heed to and obey His advice and be saved, or else neglect, despise, and forever be without this grace." Nach Schrift und dem lutherischen Bekenntnis ist der Mensch immer und überall allein schuld, wenn er verloren geht; Anfang, Mittel und Ende der Bekehrung und Seligkeit aber ist immer und überall einzig und allein und in jeder Hinsicht die Und wer im Werk der Bekehrung und Seliamachung ber Alleinwirtsamkeit der göttlichen Gnade auch nur das Allergeringste aus dem Menschen hinzufügt und der Enade koordiniert, der macht in letter Hinficht die menschliche Bekehrung und Seligkeit abhängig einzig und allein vom rechten Verhalten des Menschen und verwandelt so den göttlichen Monergismus, wie ihn die Schrift und Luther lehrt, gerade im alles entscheidenden Momente zu einem menschlichen Monergismus. Das menschliche Verhalten ist und bleibt bei jeder Form des Synergismus derjenige Faktor, welcher lettlich allein den Ausschlag gibt.

Gemeinbelieb und =gefang im puritanifden England. fangreiches Bert, The English Hymn; Its Development and Use in Worship, beginnt 2. F. Benson mit den Worten: "It will be a part of our present task to show how relatively modern a practise the singing of hymns is in the churches of our English tongue, and with what struggle they won their place. To love hymns in eighteenthcentury Scotland was to be accused of heresy; in England it was to be convicted of that worse thing, 'enthusiasm.' I gave her privately a crown,' wrote Dr. Johnson of a girl who came to the Sacrament in a bed-gown, 'though I saw Hart's hymns in her hand.' What seemed memorable to that kind heart was not his act of charity, but his having surmounted on the occasion a churchman's rooted prejudice against hymns. They bore the stamp of a clamorous dissent, and it took the attrition of a protracted circulation to rub off that mark. Not till after the middle of the nineteenth century did the English hymn win the general esteem which Germany had given to her hymns since the Reformation." - Diese Feinbichaft der puritanischen englischen Rirchen gegen das neutestamentliche evangelische Kirchenlied, wie es in der luthes rischen Kirche von Anfang an aufblühte, hat ihren letten Grund darin, daß die reformierten Kirchen alttestamentlich gesetlich, statt neutestas mentlich ebangelisch orientiert find. Und dieser gesetzliche Zug ift, wie in den reformierten Kirchen, so auch immer noch nicht in den meisten englischen Liedern, die seit Watts, Wesley und andern Anklang fanden, ganz ausgemerzt worden. Wir Lutheraner werden von Jahr zu Jahr mehr englisch. Zu den Dingen aber, die wir als einen großen, heiligen Schatz ins Englische mit hinüberretten müssen, gehören auch unsere großeartigen ebangelischen Gefänge samt ihren wahrhaft kirchlichen Chorälen.

Luthers fultureller Ginfluß. Der eigentliche Amed bes Chriftentums ift nicht ber, die Rultur zu fordern, sondern die Menschen geiftlich au retten und ewig felig zu machen. Ift aber ber Mensch ein Chrift geworden, so wirkt selbstverständlich die neue Lebenskraft wie ein Sauers teig fräftig und beilfam nach allen möglichen Richtungen bin. wendig folgten darum auch dem Siegeslaufe des Christentums als Nebenprodukt gewaltige kulturelle Umwälzungen. Durch das Vapft= tum, das geiftlich wefentlich Rudtehr zum Beidentum ift, wurde auch diese kulturelle Bewegung teils gehemmt, teils in völlig schiefe Bahnen Durch Luther wurde das Evangelium und die Kirche wieder frei, und der heilsame Ginfluß des Chriftentums konnte sich nun bon neuem auch nach allen Richtungen bin auf die bürgerlichen und kulturellen Berhältnisse geltend machen. Das "Schulblatt" zitiert hierüber etliche Aussprachen von Nichtlutheranern, die auch hier Plat finden Thomas Carlyle schreibt: "Der Reichstag zu Worms und das Erscheinen Luthers auf demselben am 17. April 1521 kann als die größte Begebenheit in der modernen Geschichte Europas angesehen werben, ja, tatfächlich als der Augenblick, da die ganze nachfolgende Zivilis fation einsette. hier auf der einen Seite thront die Macht der Belt, auf der andern Seite tritt ein einziger Mann, der Sohn bes armen Bergmanns, für die göttliche Bahrheit ein. Unsere Bitte, die Bitte ber ganzen Welt an ihn war diese: "Befreie uns; dir liegt es ob; berlaß uns nicht!' Luther hat uns nicht im Stiche gelassen. Es war dies. wie gesagt, der bedeutungsvollste Augenblick in der modernen Geschichte der Menschheit. Englands Puritanismus, England und sein Parlament, Amerikas vielumfassendes Wirken während zweier Jahrhunderte war hier keimartig enthalten. Hätte Luther in jener Stunde anders gehandelt, es wäre alles anders geworden in der Belt." Smith: "Luthers Wirken ift der Anfang der gegenwärtigen Zeit. Rit Recht fann man fagen, daß jeder Mensch im westlichen Europa und in Amerika heute ein anderes Leben führt, als er geführt haben würde. und eine ganz andere Person ist, als er sein würde, wenn Luther nicht gelebt und gewirkt hatte." John S. Treadwell: "Daß die Brinzipien D. Luthers die Fundamentalprinzipien unserer amerikanischen Republik find, ist außer Frage. Aus diesen Prinzipien heraus wuchs die Freis heit, die Gleichheit und Brüderlichkeit — das Geburtsrecht eines jeden amerikanischen Bürgers." Michelet, ein katholischer Schriftsteller: "Luther ist der Wiederhersteller der Freiheit des jetigen Zeitalters." John Jan, erster Borsiter des Bundesobergerichts: "Rein Land hat

1

mehr Urfache als unsere Republik, mit Freuden an den Segen zu benken, der durch Luther der gangen Welt dadurch gesichert worden ist, daß er die Dent- und Gemissensfreiheit erkämpft und bas Siegel bes Christentums unferer modernen Zivilisation aufgedrückt hat. Obgleich Amerika eben erst von Columbus entdeckt worden war, so hat doch Luthers weitreichender Einfluß, der noch beute bom Atlantischen bis aum Stillen Ozean fühlbar ist, dazu beigetragen, daß unser Kontinent von solchen Ansiedlern besiedelt wurde, welche den Grund legten zu ihrer zukünftigen F. Bedge von Barbard: "Unfere burgerliche Unabhängigs feit berdanken wir dem fächsischen Reformator. . . . Wir Angloameris faner find vor allen andern Männern vornehmlich D. Luther Dank iculdig für unsere nationale Unabhängigkeit und Religionsfreiheit." - Luther hat weiter nichts gepredigt als das alte Evangelium von Christo, jene Gotteskraft zur Seligkeit für alle, die es glauben. hat er die Kirche wieder unaussprechlich reich gemacht. Aber auch die Belt und ihre Kultur ist dadurch wahrlich nicht ärmer geworden. Neuzeit datiert von Luther an. Die Reformation bedeutet zugleich die Neuorientierung der ganzen Welt. Die Quelle alles dessen, was gut ist am modernen Staat und überhaupt an der modernen Kultur, ist nirgends sonst zu finden als in der Reformation Luthers. R. B.

Bhotographifche Aufnahme ber Ulfilas-Bibel. Wie aus Stodbolm berichtet wird, besteht die Absicht, von der berühmten, im Besite der Universitätsbibliothek zu Upsala befindlichen Bibelhandschrift des Gotenbischofs Ulfilas ("Apostel der Goten", der von 340 bis 381 unter den Bestgoten wirkte) eine vollständige photographische Aufnahme berzu-Es ist dies das in der ganzen Belt unter bem Namen bes Codex Argenteus bekannte Manustript, das seinen Ramen baber führt, daß es größtenteils mit Silberbuchstaben auf purpurgefärbte Bergamente geschrieben ist, deren Farbe freilich heute zu einem matten Lila abgeblagt ift. Der Anreger des für die wissenschaftliche Welt sehr bedeutungsvollen Planes ist Professor von Friesen. Zunächst sind 3000 Kronen nötig, um das angemessenste Bervielfältigungsverfahren fest= Diese Arbeit soll dem auf Diesem Gebiete hervorragend erfahrenen Professor Svedberg, einem früheren Nobelpreisträger, über-Die Ulfilas-Handschrift von Upfala, bekanntlich bei tragen werden. weitem das umfangreichste Bruchstück von allen, die von dieser Bibelübersetzung erhalten sind, wurde im sechzehnten Nahrhundert im Aloster Berden a. d. Ruhr aufgefunden, ging bann in die Sammlung Raifer Rudolfs II. in Prag über und wurde von dort bei der Eroberung der Stadt durch den Grafen Königsmard nach Stockholm entführt. vorübergehender Verschleppung nach Holland wurde die kostbare, 177 Blätter umfassende Handschrift durch den schwedischen Reichskanzler Grafen de la Gardie zurückerworben und in filbernem Einband der Universitätsbibliothet zu Upsala überwiesen, deren toftbarften Schat fie seitdem bildet. Ulfilas' übersetzung ist die älteste uns bekannte Bibelübertragung in eine germanische Mundart. Nur drei Handschiften sind erhalten geblieben: der erwähnte Codex Argenteus in Upsala, die vier Evangelien enthaltend; der Codex Carolinus in Bolsenbüttel, der Teile des Kömerbriefs enthält; und der Mailänder Kodex, enthaltend Stüde aus den Briefen Pauli und einige andere Bibelteile.

Bas vielfach auf Settenkanzeln gepredigt wirb. Ein Bedfelblatt schreibt: "The Saturday edition of a daily paper announces the following sermon topics for the next day: 'Where do you stand?': 'Personal immortality'; 'The best way to stop the war'; 'Questions arising out of Billy Sunday's theology'; 'The law of cause and effect'; 'The drug evil in New York City'; 'The laughter of conscience'; 'The beliefs of a thinking man'; 'The nation and its neighbor'; 'Be cheerful'; 'Life is school'; 'Optimist against pessimist'; 'The self you conceal'; 'Life's compound interest'; 'Interfering with Providence'; 'A change of scene'; 'Does winter begin to get tedious, with so much of it yet ahead?'; 'Old-fashioned religion'; 'Setting the pace." Freilich, längft nicht alle Settenfirchen zeigen an, und bas find zumeist gerade solche, in welchen Christus noch gepredigt wird. find offenbar noch der (naiven?) Ansicht, daß alle Belt es für felbstverständlich halt, daß in einer driftlichen Kirche das Christentum gepredigt und nicht Politik und Narrenteiding getrieben wird. Und selbst viele von denen, die in der Beise obiger Proben anzeigen, tun dies wohl nur dann, wenn fie fich einmal bor dem Bublikum exhibieren und ber Welt kundgeben wollen, daß fie auch einen Paftor haben, der auf der Kanzel Burzelbäume zu schlagen und die weltüblichen Kanzeltorheiten mit= und nachzumachen versteht. Es befindet fich, gottlob, noch mehr Chriftentum und weniger Narrenspiel in den Bredigten und Rirchen auch der meisten Setten, als die Anzeigen bermuten lassen. Und was überhaupt das Anzeigen in Tageszeitungen betrifft, so glauben wir, daß es an manchen Orten auch für Lutheraner einen nicht zu unterschätzenden Wert hat, vorausgesett immer, daß man sich dabei hütet vor Senfationssucht in jeder Form.

Rom sei die Mutter der abendländischen Kirche. Das gilt unter Papisten als eine selbstverständliche Wahrheit. Anders lautet aber das Zeugnis der Geschichte. A. Nebe schreibt in seinen "Epistolischen Beristopen" (I, 25): "Die Kirche Koms hatte in den ersten Jahrhunderten gar nicht die Stellung, welche sie nach Gregor dem Großen in dem Abendlande immer mehr und mehr einnahm, und welche sie, nachdem aus der ecclesia urdis die ecclesia ordis geworden war, mit Misachtung der Geschichte hinterher für jene ersten Zeiten prätendierte. Wie die Kreschter in der ersten Kirche durchaus pares waren, und der Bischos im Ansang nur der primus inter pares war, dis er endlich der Monarch der Priester wurde, so verläuft auch die Geschichte des römischen Stuhles. Bon einer Abhängigseit der andern abendländischen Kirchen bon der römischen ist in den ersten Jahrhunderten, da die Kirche in dem Abend-

lande sich wie ein mächtiger Baum ausbreitete, unter dessen Schatten große und viele Bölker ruben sollten, auch gang und gar nicht die Rede. Bie batte auch eine folche Abhängigkeit aufkommen follen? Sind benn bon Rom aus die Boten des Glaubens ausgegangen zu den Bölkern des Bon einer Missionstätigkeit ber römischen Rirche boren wir in den ersten Jahrhunderten so viel wie nichts: sie hat geschnitten, wo sie nicht gefät hatte, sie ist in eine fremde Ernte eingetreten, ja vielsach mit List eingeschlichen ober mit Gewalt eingebrochen. Same des Christentums ward nachweislich in die Länder und Städte des Abendlandes zumeist aus dem fernen Morgenlande getragen; die größten Gemeinden Galliens waren durch Orientalen gepflanzt worden und blieben mit dem Morgenlande in regftem Verkehr. Die leuchtende Gestalt des Frenäus, jenes ehrwürdigen Bischofs von Lugdunum und Bienna, welchem Rom aus jener Reit keinen ebenbürtigen zur Seite feten tann, ift bes Beuge: aus Rleinafien war er nach Gallien gekommen; in seiner Seimat hatte er als Knabe noch den Volhkarpus ge= seben (cf. Ep. ad Florinum; bei Eusebius, H. Eccl. 5, 20). Ein anderes Beugnis ift der herrliche Brief, gleichfalls von Eusebius (H. Eccl. 5. 1 ff.) uns ausbewahrt, in welchem die beiden Gemeinden Lugdunum und Bienna den kleinasiatischen Gemeinden Nachricht geben von den Marthrien, welche fie im Rahre 177 erlitten haben. Selbst nach England tam aus Kleinasien das Evangelium, sei es direkt oder indirekt, wie Gieseler andeutet, über Vienna und Lyon; nur so erklärt sich die Kleinafiatische Ofterfeier, welche in Britannien einbeimisch war, nebst andern Gebräuchen, welche den römischen Sendboten später die größten Schwierigkeiten bereiteten. Dieser Umstand, daß die meisten Kirchen des Abend= landes nicht von Rom gestiftet worden waren, verschaffte denselben die Möglichkeit, sich felbständig zu verfassen und nach eigenem Ermessen ihre Gottesdienste auszugestalten. Ihr Zusammenhang mit den orientalischen Kirchen legte es ihnen aber nahe, im ganzen und großen die dort herrschende Einrichtung des Gottesdienstes beizubehalten. Während wir in Rom keine Lektion, ja nicht einmal einen Pfalm aus dem Alten Testamente finden, begegnet uns fast im ganzen übrigen Abendlande ber Gebrauch des Alten Teftaments. Richt einmal für Italien mar die römische Form die gültige Norm. In Mailand fand Ambrosius schon eine orientalische Ordnung des Gottesdienstes vor, welche er mit ge= schidter Hand weiter ausbildete. Augustinus berichtet in seinen Confessiones' (9, 7, 15), daß von Ambrosius, dem eine gang besondere Gabe heiliger Dichtkunft berliehen war, das Singen von Pfalmen und Symnen nach orientalischer Beise bort eingeführt worden fei. wir nach Gallien hinüber, so finden wir wieder dieselbe, in Rom unbekannte, ausgiebige Benutung bes Alten Teftaments." Sierfür läft Nebe Belege folgen aus Cafarius von Arelate († 542), aus Gregor von Tours († 595) und aus dem "Lectionarium Gallicanum".

#### Literatur.

Im Concordia Publishing House, St. Louis, Mo., ift erschienen:

1. Synodalbericht bes Brafilianischen Diftritts mit einer turgen Arbeit bon

Brof. 3. Runftmann über "Chrifti Umt". 12 Cts. 2. Synobalbericht bes Atlantischen Diftritts mit einem gründlichen, gelehrten Referat bon Brof. R. B. Heinge über ben "segensreichen Ginfluß ber Reformation auf das Schulwesen". 18 Cts.
3. "King Otto's Crown." By Mary E. Ireland. 44 Cts. — Diese ursprüng:

lich beutsche Erzählung aus ber Feber bon Richard Roth bilbet einen guten Beis trag zu unserer Jugenbliteratur und wird von jung und alt mit Spannung und

Rugen gelefen merben.

4. "Four Hundred Years." Commemorative Essays on the Reformstion of Dr. Martin Luther and Its Blessed Results. By Various Lutheran Writers. Edited by Prof. W. H. T. Dau. \$1.10. — Es gereicht uns zur besonderen Freude, auf dieses treffliche Buch in seiner zweiten Auflage, die um
einen Artifel über das Lutherlied "Ein' feste Burg" vermehrt ift, wieder hinzuweisen. Mögen unsere Pastoren, Lehrer und Gemeinden nicht ruben, bis es in alle unfere Chriftenhäufer Gingang gefunden hat!

NAVE'S TOPICAL BIBLE. A Digest of the Holy Scriptures by Orville J. Nave, A. M., D. D., LL. D. The Abingdon Press, New York-Cincinnati-Chicago. 1615 Seiten 6×9. Breis, je nach Ausstattung und Einband, von \$4.75 (cloth) bis \$8.50 (full morocco, red under gold edges, divinity circuit, thumb index).

Der Titel bieses Bertes wird auf bem Titelblatt mit folgenden Borten weiter ausgeführt: "More than 20,000 topics and subtopics, and 100,000 references to the Scriptures, embracing all doctrines of Biblical religion and all phases of ancient society, history, law, politics, and other secular subjects; archaeology, the arts, sciences, philosophy, ethics, and economics; principles of government, equity, and right personal conduct; biography, personal incident, and illustrative facts; geography, the history of nations, states, and cities, and a multitude of common subjects, illustrative of ancient religions, governments, manners, fashions, customs, and ideas." Gleiche wohl wird man auch aus diesem langen, etwas sonderbaren Titel teine rechte Borstellung von dem Werke gewinnen können; eher aus dem ersten Sat der Borrede: "The object of this dook is to bring together in cyclopedic form and under familiar headings all that the Bible contains on particular subjects." Es ift eine Berbinbung bon Kontorbang und biblifchem Borterbuch und eine fleifige, reichhaltige Arbeit, Die bem Bibelftubium fehr forberlich fein und vieles Rachichlagen und herumfuchen erfparen tann. Ginmal find alle in ber Bibel vortommenden Ramen von Personen, Orten, Gegenständen usw. turg erlautert mit Angabe ber Stellen, wo fie fich finden, und eine Reihe von Stichproben, die wir gemacht haben, hat uns die Richfigfeit und Zuberläffigfeit dieses Teils erwiesen. Sodann find die dogmatischen und ethischen Aussagen der Schrift zufammengeftellt und gruppiert mit bollftanbigem Abbrud aller Stellen, aber ohne jegliche eigene Zutat; ebenfalls ein wertvoller, befonders auch für die Borberei-tung auf die Bredigt brauchbarer Teil. Ein paar Beifpiele: "Miraeles" zerfällt in folgende "subtopics": "catalog of miracles, convincing effect of miracles, design of miracles", alles mit ben entsprechenben Bibelworten belegt. Unter "faith" werden erft die Stellen registriert, in denen das Wort vortommt oder "faith" werben erst die Stellen registriert, in benen das Wort vorkommt oder das gläubige Bertrauen auf Gott in anderer Weise ausgedrückt wird; dann solgen als subtopics: "faith enjoined, faith exemplised, instances of faith, faith in Christ, trial of faith". Unter "death" sinden sich zuerst "unclassissed scriptures relating to death", sodann "preparation for death, death of the righteous, scenes of death, death of the wicked, spiritual death, second death". Naturgemäß wird man bei diesem Teil des Wertes oft anderer Reinung sein und eine andere Rlassissischung der Stellen vorziehen; auch sinden sich da östers verkehrte Aneinanderreihungen, z. B. unter "justissisation", wo die Stellen aus Paulus und Jasodus nebeneinander stehen, und unter "sanctisseation", wo die Stellen, die von der Heiligung im weiteren und engeren Sinn hans beln, zusammengeworfen werden. Aber auch dieser Teil ist sonst wertvoll und zigt dem Benutzer die Aeichhaltigkeit und Mannigsaltigkeit der Schrift. Durch zahllose cross-references und Berweisungen wird die Brauchbartet des Wertes noch erhöht und die Abweichungen der Revised Version von der Authorized Version der englischen Bibel werden durch besonderen Drud kenntlich gemacht. Ein reichhaltiges Register gibt an, auf welcher Seite des Wertes irgendein Bibelsspruch erwähnt wird, und eine Gebrauchsanweisung sagt, wie man dieses Werkspruch erwähnt wird, und eine Gebrauchsanweisung sagt, wie man dieses Werkspruch erwähnt wird, und eine Gebrauchsanweisung sagt, wie man dieses Werkspruch der Werkspruch erwähnt wird, und eine Gebrauchsanweisung sagt, wie man dieses Werkspruch der Ausspruch erwähnt wird, und die Ausspruch des Werkspruch des

## Rirdlid = Zeitgeschichtliches.

#### I. Amerika.

"Richtungen" in ber amerifanisch-lutherischen Rirche. Der Lutheran Standard (Ohiospnode) glaubt, Richtungen habe es ja immer in der lutherischen Kirche gegeben, Richtungen seien daber auch in der amerikanischlutherischen Kirche keine beängstigende Erscheinung. In einem Bericht über die Sitzung der lutherischen Redakteure im letten Sahre lesen wir: "One of the papers under discussion had to do with the possibilities of a united Lutheran Church in this country. If this gathering of men was at all truly representative, and if we interpreted at all correctly the thought and feeling of the same, then we should like to say that we are getting together, but slowly and along safe and sane lines. We were especially pleased with the presentation by one brother of this thought that in the Lutheran Church there have always been schools of thought, or, we might say, schools of Lutheranism. It was so already in Reformation times, has always been so, and quite probably will always be so. But the brother stated at the same time - and he is one of our conservative men - that there is room in the Lutheran Church for schools of thought. Of course, it is clear that they dare not be too far apart; but there is room for certain differences, and to hold or suffer such differences need not at all stamp one as un-Lutheran." Das ift der Indifferentismus im Prinzip. Ob man lehrt, daß es eine Gnadenwahl gibt ober aus ber Gnabenwahl einen Richterspruch am Rüngsten Tag macht; ob man lehrt, daß der freie Bille des Menschen sich vor der Bekehrung an einem Bunkte betätigen könne mit Richtung auf das Gute, oder diese Lehre mit dem Bekenntnis als Jertum verdammt; ob man lutherisch lehrt oder erasmifch: bas foll ein belanglofer Unterschied in der öffentlichen Lehrstellung sein. Oder rechnet der Standard die erasmische Anschauung von dem freien Willen des unbekehrten Menschen zu den Darftellungen, die einen als unlutherisch stempeln? Doch offenbar nicht, benn sonst müßte er gegen die öffentliche Lehre der Ohiospnode Front machen. Dak aber solche Differenzen als rein intellektuelle Abweichungen auf sich be = ruhen follen, ift nur berftandlich, wenn ber Schreiber im Standard und der Redner auf jener Redakteursbersammlung schon dem Schriftprinzip untreu geworden sind und nicht mehr glauben, daß die Artikel der christlichen Lehre ! I a r in Gottes Wort bargelegt sind. Uns stehen auch solche indisserentistische Geister, wie der Redakteur des Standard, weit ferner als die Leute, die mit allem Ernst, wohl gar mit Leidenschaft, das intultuklei und die Bekehrung durch geschenkte Kräfte versechten. Wit diesen hoffen wir Einigkeit zu erreichen, wenn uns Gelegenheit gegeben wird, ihnen unsere Lehre einmal selber darzulegen, eben weil kein Christ je in seinem Herzen anders von seiner Bekehrung gedacht hat, als wie wir je und je öffentlich gelehrt haben. Dagegen sind die Leuts, die uns in einen unionistischen Brei zusammenrühren wollen, im Prinzip von uns getrennt; sie sind nicht von dieser oder jener Lehre der lutherischen Dogmatik, sons dern vom Luthertum selber abgefallen.

"Und wie fteht es mit ber Gemeinbeschule", fragt ein Ginsender an die reformierte "Kirchenzeitung" in der Behandlung des Textes: "Da wurden fie alle schläfrig", - "wie fteht es mit ber Gemeindeschule, bie boch früher in einem verhältnismäßig blühenden Ruftande war? O. dafür find die Stadtschulen jest so viel beffer, und anftatt der Gemeindeschule haben wir jest eine auf die modernfte Art eingerichtete Sonntagsschule, fagt man bann. O ja, die Stadtschulen find leiber au aut, bas beikt, fie spannen die Rrafte der Schüler berart an, daß sie zu nichts anderem Beit ober Kraft haben. Und eben darum können auch die Sonntaasschulen ihren Awed burchaus nicht erfüllen; benn wenn während ber Boche nicht für sie gelernt werden kann, und zwar so gelernt, daß es nicht wieder bergeffen wird, so hilft die vortrefflichfte Sonntagsschule nichts. Wenn aber bie fünf törichten Jungfrauen nachher nicht mehr einholen konnten, was sie borber berfäumt hatten, so ift mir bas Einholen ber bereits herangewachsenen graduierten' Jugend in bezug auf die Religion ungefähr ebenso ameifelhaft als bas Borhaben bes Dottors, ber mahrend bes Seges fionstrieges au mir fagte: 'If I get drafted, I'll first try to get religion.' Es ift eben bann vielfach ,au fpat'." - "Bu fpat" - vielfach hat fich schon die lutherische Rirche au spät barauf besonnen, was fie in unbegreiflicher Torheit durch die Richterhaltung ihrer Gemeindeschule berloren hat.

Reues Glaubensbetenntnis eines Eviftsvalen. Bas für irre Geifter in der Spistopalfirche ihr Besen treiben, geht aus folgendem Glaubensbekennts nis hervor, welches ein epistopaler Dottor ber Theologie, Rev. Joseph B. Dunn, vor einiger Reit im Churchman veröffentlichte: "I believe in God the Father of all the family of earth. And in Jesus Christ, His Son, who for our sakes became man; Labored, suffered, and endured for us; Preached brotherhood and claimed kin with all men; Taught that duty to God and duty to man are one; Born a Jew; Was a citizen of the World; Died for truth, justice, and freedom; Liveth now the guide and inspirer of all who serve their brethren. I believe in a holy Catholic Church, which is the body of faithful followers of Christ. I believe in the fellowship of those who serve now, and those who have entered into Life Eternal; The redemption of the race; The life with God. I believe in one standard of righteousness for men, for the Church, for the State; One holy bond of sympathy and help; One common cause; One common good for all the sons of men. I believe the one proof of faith in Christ is life after His likeness and through His help. Amen." teressant ist das, was in diesem Bekenntnis fehlt. Es fehlt vor allem die Bezugnahme auf die leibliche Auferstehung J.Esu, seine Himmelfahrt, seine Biedertunft zum Gericht, sodann die Bergebung der Gunden, Die Berjon des Heiligen Geiftes, die Auferstehung der Toten. Statt biefer jenseitlichen und geiftlichen Elemente, eine ichale Moral in hochtonender Phrase, wie sie auch ein Konfuzianist ober ein Brahmine berbeten kann. Rev. Dunn begründet seine Beränderung bes Symbolums damit, unser altes Bekenntnis sei zu kontemplativ, unsere Zeit wolle etwas mehr Aftives. Er übersieht dabei, daß die gange Beidenmission und alle öffentliche und private Bobltätigkeit in beidnischen wie in driftlichen Ländern Produkt oder doch Rebenprodukt bieses "kontemplativen" Bekenntnisses ift, das den rechten Chriftenglauben in feinen Sauptelementen gum Ausbrud bringt. Dagegen find die Leute, die schon seit einem Jahrhundert ein Bekenntnis wie das Dunnsche unter sich gehabt haben, geiftlich fteril geblieben. haben die Universalisten und Unitarier an Wission und öffentlicher Bobltätigkeit aufzutveisen? Man hat sich von den alten Dogmen, aber auch von Opfersimn und Dienst am Rächsten bort dispensiert. Jedenfalls beweift aber dieses Bekenntnis des Epistopalen Dunn, was für Gelichter nicht nur in dieser Gemeinschaft existieren, sondern auch in den kirchlichen Organen w Borte kommen darf. Es ift heute wohl keine Gemeinschaft so weit bom Thriftentum abgewichen wie die epistopale.

Um bie Lehre von ben Sollenstrafen los zu werben, beantragte ein Rethodistenbrediger namens T. L. Moody, Glied der Tennesses-Konferenz, daß die Borte "ein Berlangen, dem zukünftigen Zorn zu entfliehen" — "a desire to flee from the wrath to come" aus dem Ritual der süblichen Rethodiftenkirche entfernt werden. Darauf hat aber Bischof H. C. Morrison in einer Zeitschrift reagiert, wie folgt: "Rann es wahr sein? einer Zeit, da in Welt und Rirche ber Begriff ber Entseplichkeit ber Gunbe abgeschwächt ist, da die Idee einer Hölle und einer Strafe der Sünde als alter Aberglaube betrachtet und verlacht wird, da selbst unsere Kirche so weit gegangen ift, die Worte denn da alle Menschen in Sunden embfangen sind' aus ihrem Ritual zu entfernen, und die nördliche Wethodistenfirche ähnlich handelte, . . . und nun, um das Mag voll zu machen, beantragt Br. M., daß die Borte ,ein Verlangen, dem zukunftigen gorn zu entflieben' in unserer Ricchenordnung gestrichen werden! 3a", fährt Morrison ironisch fort, "warum sollte dieser Ausbruck nicht entfernt werden? Die Borte Born Gottes' kommen nur da und dort in der ganzen Bibel zerstreut vor. In der englischen übersetzung des Alten Testaments werden sie nur zweiundneunzigs und im Neuen Testament zweiunddreißigs, im ganzen Buch nur einhundertvierundzwanzigmal erwähnt. Der Ausbruck 'Anger of God' (Rorn, Grimm, Rache usw.) kommt nur 139mal in der englischen Bibel vor. Dann kommen Ausbrücke vor wie: ,daß mein Zorn über sie ergrimme', ,des HErrn Zorn ist über euch ergrimmt', "Zorn auf den Tag des Borns', ,denn es ift gekommen der große Tag feines Borns, und wer kann bestehen?' Und der teure Christus hat gewisse Leute gefragt: Bie wollt ihr der höllischen Berdammnis entrinnen?" fagte Jesus: "Kürchtet euch aber vielmehr vor dem, der Leib und Seele berderben kann in die Hölle.' O was fangen wir nur mit diesen schreckhaften Schriftstellen an? Auf irgendeine Beise müssen wir sie aus Gottes Bort entfernen, ehe wir sie aus unserm eigenen Buch zu entfernen imstande Bie können wir diese Schriftstellen und alles, was ihnen gleicht, los werden und den Leuten beweisen, daß unser Gott ein wirklich allgütiger Gott ift, der nichts, absolut nichts zu tun vermag, als nur zu lieben und fortzusahren zu lieben, und daß die Sünde eine bloße Idee und eigentlich keine Wirklichkeit ist? Nach der Ausdrucksweise der "Christlichen Wissenschaft" ist sie einfach ein "übler Gedanke", weiter nichts. Kein Zorn Gottes, keine zukünstige Strafe, nichts derart — man entserne alles aus Gottes Wort, aus den Ritualen und aus sonst allem und höre doch auf, die Leute zu hintergehen und zu erschrecken, da Gott die Sünde nicht hassen kann (wie das alte Buch erklärt, daß er sie haßt) — in der Tat, daß er nichts zu hassen und nichts zu tun vermag als zu lieben, lieben, lieben; daher kann niemand je "in die etwige Pein gehen", wie das alte Bibelbuch erklärt. Ist es dem Redakteur nicht möglich, den lieben Leuten helsend entgegenzukommen und auf irgendeine Weise diese Anstöße sämtlich aus dem Weg zu räumen, so daß "Furcht und Zittern" wegen der Sünde nie mehr vorzukommen braucht?"

Ginen Erfat für bas Evangelium meint man jett in bem geschäftsmäßigen Betrieb ber äußeren Gemeindearbeit durch sogenannte "efficiency experts" gefunden zu haben. Man geht von dem Gedanken aus, daß jeder Ameia kirchlicher Tätigkeit von Männern mit Kachkenntnis geleitet werden Rach diesen Grundsäten haben bis heute achtzehn Gemeinden, meift im Often gelegen, für die Leitung des Gemeindebetriebs besondere Manner von praktischen Renntnissen und Erfahrung angestellt, während für den Baftor allein die geiftliche Leitung bleibt. Der praktische Leiter empfängt für die ber Gemeinde gewidmete Beit angemessene Bezahlung. weder Bureau noch einen besonderen Arbeitszweig. Bohl aber unterfteben ihm Miffion, Bohlfahrtstätigkeit, Bibelklaffen und Raffenwefen. In biefen verschiedenen Tätigkeiten hat er die betreffenden Gemeindebeamten zu beauffichtigen und ihnen Anweisungen au geben, und au bemselben bat er Gemeinbeglieber "anzulernen". Er ift gewissermaßen Auffeher, Leiter und Lehrer des Gemeindebetriebs. Es heift, daß andere Rirchen dem Borgang folgen wollen. Gleich werben wir einen Schritt weiter geführt. wird nämlich berichtet, daß etwa hundert Männer von New York, Chicago, Bittsburgh und Springfield dieses Fach, Rirchenbetrieb (Church-management), jum Gegenstand eines besonderen Studiums gemacht haben und sich zu einem Bund zusammentun wollen, der den Kirchen driftliche Dienste tut, wie etwa die Genossenschaft der Erate für Sebung aratlicher Tätigkeit und der Gesundheit des Bolkes. Es verlohne sich, ja sei notwendig, da das Rirchenwesen etwas Bedeutendes sei; benn im Rircheneigentum stede ein Wert von \$1,545,000,000. Ein Bechselblatt, dem wir diese Angaben ents nehmen, hat gang recht mit feiner Erwartung, daß nachstens diese Bewegung auch die theologische Ausbildung der zukünftigen Prediger in die hand nehmen wird, um das theologische Anstaltswesen zu regulieren und nach ihren Gedanken umzugestalten. Und von der modernen Borausfetung aus ift das nur folgerichtige Fortentwicklung des firchlichen Gedankens. Daß der Beilige Geift durchs Wort seine Gemeinde regiert, und daß alle Außerlichkeiten nur die hindernisse zu entfernen vermögen, die menschliche Bosheit und Torheit dem Borte entgegenstellt, ift eine Borftellung, die nicht mehr in das moderne kirchliche Getriebe hineinpaßt. "Shftem", "Methode", "Organisation", "efficiency" sind die Schlagwörter der Kirche in unserer Zeit. Nur wenn trot aller Magregeln die Gottesbienfte übel besucht bleiben, verfällt man darauf, sich einen Mann gu bestellen, der den Heiligen Geist in die Leute bringt, und dazu hat man die sahrenden Svangelisten. G.

Auch unter den Quätern zeigt sich der Zug nach Zusammenschließung der getrennten Parteien. Bon den Hickiten, dem liberalen Flügel, geht er aus und sindet bei den Quätern der altgläubigen Richtung Entgegensommen; denn auch dieser Teil paßt sich den Forderungen der Gegenwart immer mehr an. Die Eigentümlichseiten ihrer altväterlichen Rieidung und Sprachweise sind im Schwinden. Man sieht kaum noch die breitstempigen Hie und kragenlosen Röcke der Männer oder die grauen Seidenskieber und weißen Shawls der Frauen. Gebensowenig würde man an dem Duzen oder der sonstigen gemessenen Rede die Quäter erkennen. Auch zeigt sich mehr und mehr das Verlangen nach einem geordneten geistlichen Amt. Wenn die Quäter in den Vereinigten Staaten ähnlich wie die in England sich vereinigten, so würden sie einen Körper von 150,000 Gliesdern bilden und vielleicht auf Wachstum statt Aussterben rechnen dürfen.

"Den Juden ein Argernis." Albert M. Hamfon, ein Jude, hat die neueste Auflage des Dictionary of Universal Biography besorgt. Dieses Bert meldet sich an als eine Biographie "aller Zeiten und Bölter", in welchem knappe Angaben zu sinden seien über "every man and woman who has achieved eminence or prominence, from the dawn of history until the present day". Das Bert stelle dar "an endeavor to include every one whose work and whose memory can be said to have survived until to-day". Der Band enthält Angaben von über 110,000 Personen aus allen Zeitaltern. Es sehlt von allen in der Geschichte genannten Namen nur der Rame JEsus Christus. Konsuzius ist da, auch Mohammed, auch Zoroaster, sogar Pontius Pilatus, nicht aber der, den Pilatus den "gesechten Menschen" nannte, als er sich die Hände wusch. Es bleibt wohl dadei: 1 Kor. 1, 23: "Den Juden ein Argernis."

Ehefcheibungsziffern. Im Jahre 1867 wurden in den Bereinigten Staaten im ganzen 9937 Ehefcheidungen bewilligt; im Jahre 1906, also vierzig Jahre später, mehr als siebenmal so viele, nämlich 72,062. In letter Zeit ist die Zahl der Scheidungen im Berhältnis zur Zunahme der Bevöllerung um mehr als das Dreisache gestiegen.

#### II. Ausland.

Die Tage der unbestrittenen Herrschaft der Quellenhypothese sind vorüber. Irren wir uns nicht, so stehen die Füse derer vor der Tür, die sie hinaustragen. Sowohl Brof. Dahse wie auch der jüdische Abvokat Harold M. Wiener in London fahren sort, in Broschüren und Borträgen die Quellenscheidungshypothese zu bekämpsen. Bekanntlich wird unter dem Borgang dieser beiden Gelehrten jeht von den Gegnern der Quellenscheidungshypothese betont, daß die Berschiedenheit der Gottesnamen, auf der das ganze Gebäude der Quellentheorie beruht, sich nicht aus dem vorsliegenden hebräischen Text herausstellen lasse. Durch ein Studium der Septuaginta, der Targumim, Lucians, Theodotions, Aquilas und Shmsmachus' sowie handschriftlicher Abweichung im massoretischen Text ist man zu der siberzeugung gekommen, daß der massoretische Text nicht genügt, um die ursprüngliche Form der an dieser und jener Stelle vorkommenden Gottesnamen festzustellen. Zuerst wurde diese Abweichung der Septuas

ginta und anderer früherer übersetzungen vom massoretischen Text von Brof. Schlögl, dem tatholischen Alttestamentler in Bien, nachgewiesen. Schlögl beröffentlichte 1909 Untersuchungen, nach benen bei einem Borkommen von Jahreh (allein) in 148 Fällen (1 Mof. 4, 1 bis 2 Mof. 3, 7) andere Texte 118mal abweichende Beziehungen geben; Elohim (allein) kommt in den aleichen Kapiteln 179mal vor im massoretischen Tert. aber andere Texte weichen an 59 Stellen ab. Jahreh Elohim findet sich an 28 Stellen, aber nur an einer ftimmen famtliche Reugen. unsicherer Grundlage ift das stolze Gebäude der Bentateuchkritik errichtet worden. Herr Biener macht es ferner ber höheren Kritik gum Borwurf, daß fie die Masse ber überlieferten Gesetze, die von Mose bis Rebemia reichen, und die weder eine Einheit geben, noch je mit ber Anschauung ber Bropheten und der älteren historischen Bucher sich im Ginklang befanden, nie einem dazu befähigten Rechtstundigen zur Untersuchung borgelegt, um sie zu entwirren, sondern sie ohne weiteres als literarische Unterschiebung behandelt hätte. Er weift auf den Mangel an übereinstimmung awischen den einzelnen Kritikern wie auf die Tendens immer weiterer Rerspaltung der Quellen und die Unwahrscheinlichkeit einer verspäteten Aufstellung von gesetlichen Vorschriften. Die Antveisung der Ausrottung der Ranaaniter (5 Moj. 20, 16—18) und der Amalekiter (5 Moj. 25, 17—19) aur Zeit bes Königs Josia, wenn unter beffen Regierung bas Deuteronomium abgefast sein soll, wurde etwa mit einer heute erscheinenden Berordnung des Königs von England zur Austreibung der Danen aus Grofbritannien (nach Prof. B. G. Green) zu vergleichen fein. Gloffen und Noten finden fich in unferm Tegt an manchen Stellen, aber fie können tein Betveis gegen die ursprüngliche Ginheit des Tertes sein, der manches vormosaische Material aufweist, beffen Befteben in einer Zeit, wie die bes Moses war, durch manche Hinweise verbürgt ift. Prof. Dabse weift in seinen neuesten Broschüren und Artikeln darauf bin, daß wir einen liturgischen Text vor uns haben, und verlangt: erft Texts, dann Literarkritik. Die hebräische Borlage der griechischen übersetzung, der Septuaginta, ift um Jahrhunderte älter als der jest übliche Text; mit ihm ftimmt ber samaritanische Text etwa 1600mal in den 5 Büchern Mose gegen den massoretischen Text überein; ebenso zeigt die sprische Abersehung, die Beschito, vielfach Verwandtschaft mit der Septuaginta. Die Barallelen, Inhaltsangaben, Rekapitulationen erklären sich zum großen Teil nach Dahseschen Untersuchungen als Rapitelüberschriften, die über die Leseabschnitte, die Sedarim, gesetzt wurden. Esra war der instaurator des Bentateuchs, wie ihn Hieronymus nennt. — Ohne daß wir uns die Refultate dieser Untersuchungen aneignen ober erft jest in den Biener-Dahseschen Voraussehungen eine überzeugende Beweisführung wiber die Aufstellungen der Bentateuchkritik erkennen wollen, so scheint boch so viel erreicht, daß die Wellhausensche Sprothese sich nicht mehr auf den Gebrauch ber Gottesnamen für ihre Quellenscheibung berufen barf. aber das ganze stolze Gehäuse in sich zusammen. Gine Theorie, die jahrzehntelang die meisten Forscher in ihren Bann gezogen hatte, gehört zu den überwundenen Borftellungen. G.

"Sehet ench vor vor den falschen Propheten" usw. Der "Bilger zur Heimat" aus Bremerhaben schreibt: "Der außerordentliche Professor der Theologie an der Universität Göttingen Dr. Wilhelm Bousset hat einen

Ruf als Ordinarius der neutestamentlichen Exegese nach Gieken als Rachfolger von Brof. Baldensperger erhalten und angenommen. vielleicht der leidenschaftlichste der radikal-religionsgeschichtlichen Richtung. Die bibelgläubigen Kreise, die sich seit Jahren um einen positiven Profeffor bemühten, werden diese Berufung als einen Nauftschlag ins Gesicht empfinden. Bor etwa fünfzehn Jahren hatte ich einmal Gelegenheit, diesen Brof. Bouffet aus Göttingen in Hannover zu boren. Er bertrat bort ben bekannten und berüchtigten Jatho, leugnete die Auferstehung Christi wie überhaupt unsere driftliche Lehre von der Auferstehung usw. Und folds ein gottloser Lehrer ift nicht nur an der Universität Göttingen jahrelang geduldet worden, sondern hat auch dabei schon wer weiß wie viele Theologen u. a. mit diesem Seelengifte seiner teuflischen Lehre verdorben und umgebracht, ja, wird nun auch an der Universität Gießen das Unkraut ausfaen zum Berderben vieler mit dem Blute Chrifti fo teuer erkaufter Seelen. O schredlich, wenn man daran gedenkt! Gewiß ist solch ein gottloses Besen mit schuld baran, daß jest ber bose Krieg so grausam, ja so lange tobt. Gott erbarme fich über unfer armes Boll, das fich fo betrügen und verderben läßt! Ach, wenn es doch bedenken wollte, was der Herr fagt Matth. 7, 15; Röm. 16, 17. 18; 2 Kor. 6, 14—18; Tit. 8, 10; 2 Joh. 9-11; 1 Tim. 6, 3-5 u. a. m.! Wenn sie reine Sache machten und von folden wichen! Denn der Herr hat uns geboten, erftens folche zu ftrafen (Tit. 3, 10; Matth. 18, 15), hilft das aber nicht, zweitens fie hinauszutun (1 Kor. 5, 18; 5 Mof. 13, 5). Kann man das nicht, drittens, so geht aus von ihnen wie Lot aus Sodom, wie Jsrael von der Rotte Korah, daß ihr nicht mit umkommt! (Ev.=Luth. Freikirche.)

Tiefftand bes Chriftentums unter ber fachfifden Lebrerfchaft. der überschrift "Das Unbegreifliche, hier ift's getan" bringt die "Leipziger Lehrerzeitung" einen geharnischten Artikel gegen den Schulrat Dr. Beber in IIIm und beffen einer Bezirkeversammlung vorgelegte Leitfate über "Rriegsgedanken über Schule und Schulreform", in dem es heißt: "Der Mann übt sein Amt nicht etwa als Landesinspektor in Medlenburg, son= dern er ist Schulrat in Ulm, also im hochgebildeten Schwabenländle. wurde der Sache zu viel Ehre antun, wollte man näher auf die geradezu unglaublichen Borschläge eingehen. Es ift auch die Zeit nicht bazu geeignet. Man braucht sich wahrlich nicht zu wundern, daß es mit unserm Schulwesen nicht borwärtsgehen wollte, wenn Männer mit solchen boriintflutlichen padagogischen Anschauungen über ganze Bezirke herrschen." In den "Leitfätzen" Dr. Webers suchen wir nun icon mit einem gewissen pädagogischen Grauen nach biesen "unglaublichen Borschlägen" und "vorsintflutlichen padagogischen Anschauungen". Bas finden wir da? ersten drei Leitfäte lauten nach einer Angabe in der "Eb. Kztg.": "Unsere Schule muß vor zehn bis dreißig Jahren auf dem richtigen Wege gewesen fein, sonft hatten unsere Solbaten sich nicht so bewährt, sowohl in allgemeiner Bildung wie in sittlich-religiösem Gehalt und in praktischem Ge-Deshalb muffen wir eine konservative Schulpolitik betreiben und das Gute, das wir haben, nicht für unbewährte Reformen weggeben, vielmehr uns besinnen, ob wir nicht schon zu viel modernisiert haben (vgl. die Herabsehung der Forderungen im Memorieren und in der Biblischen Ge-Wir muffen unserer Schule ben echten beutschen Charafter erhalten, durfen beshalb nicht die Erziehung zur Ehrfurcht und Autorität preisaeben für die fremden Schwindelideale der Selbstregierung und einer sogenannten "Freiheit" ber Perfonlichkeit. Bir burfen nicht ber Bergartelung und Anbetung bes Kindes verfallen nach Art einer Ellen Rey mit ihrem hhsterischen Buche vom Jahrhundert des Kindes." Rachdem Schulrat Dr. Beber dann dem Bielerlei entgegengetreten und zur Beschräntung aufgefordert, gegenüber der Betonung der Naturfunde auf Geschichte und Geographie und gutes Lesen hingewiesen, auch den überburdungsichreiern entgegengetreten und bor übertriebener Bilbungshuberei gewarnt, auch offen erklärt, daß allzugroße sogenannte Bildung selbst für die Lehrer, insbesondere aber für die Lehrerinnen vom übel sei, bekennt er in den beiben letten von ber rechten Bilbung, die die Schule au erftreben babe: "Bor allem wollen wir darauf ausgehen, die innere Kultur, das beißt, ben sittlich-religiösen Sinn, in unserm Bolle au fordern, daß es bleibe und immer mehr werde schlicht und wahr und treu und fromm. Bas die äußere Rultur anbelangt, so barf ja wohl die Ergiehung zu verftändigem Benehmen vielleicht noch beffer werden; aber vor allem ift darauf zu achten, daß der Deutsche künftig stolzer sei auf sein Deutschtum. ihn auch die Ausländer mehr achten als bisher." Und diese sicher von jedem Chriften gebilligten Grundfate nennen bie modernen Lehrer Sachfens "borfintflutlich". "Unglaublich!"

Die ungläubigen Lehrer und hindenburg. Das Blatt "Baus und Schule" bringt folgenden Artitel über den "unmodernen Sindenburg", ben wir gern weiterverbreiten: "Mit Sindenburgs Berordnung betreffs Regelung des Schulwesens' in Volen sunterzeichnet: "Hauptquartier, den 24. August 1915. Der Oberbefehlshaber Oft von Sindenburg, Generals feldmaricall'] und ben weiteren Ausführungsbeftimmungen bagu ift bie "Sächsische Schulzeitung" zum Teil äußerft unzufrieden. In awei Auffäten übt fie scharfe Kritik an "Hindenburgs Schulordnung für Bolen" (Rr. 14 und 25): Denn auf allen Altersstufen aller Schularten find vier Religionsstunden angesett, was für eine fortschrittliche Schulordnung ja nicht gerade paßt. . . . Diese Betonung des Religionsunterrichts erscheint als etwas Veraltetes, der Psychologie gar nicht Entsprechendes' (Nr. 14). Daß der Gesangunterricht ,in den Dienst der Religion' gestellt wird, weil dort "Aflege des Rirchengesanges, Ginübung ber liturgischen Gefänge des Gottesdienstes' gefordert wird, misfällt dem Blatte auch; ebenso find u. a. ,auch die Bestimmungen über den Sprachunterricht wenig modern'. Bor allem aber werden die Bestimmungen über den Religionsunterricht selbst scharf getadelt: "Für den evangelischen und judischen Religionsunterricht find ausführliche Bestimmungen gegeben, während die für den tatholischen gemeinsam mit dem erzbischöflichen Amte bearbeitet werden, die bann an Stelle ber gegenwärtig geltenben treten follen. Die uns interessierenden muten wieder recht wenig modern an und nehmen größte Rücksicht auf die Kirche statt auf das Kind. Hervorgehoben sei die besondere Betrachtung der Evangelien und Episteln des Kirchenjahres: "An jedem Sonnabend ift den Kindern das Ebangelium des folgenden Sonntags vorzulesen und mit ihnen turg zu besprechen. Wieweit auch eine Behandlung der Spifteln erfolgen kann, bleibt dem Ermessen des Lehrers überlassen." Der Lernstoff bes Ratechismus und die Beziehung auf bas Rirchenlied spielen schon auf der Unterftufe eine große Rolle, desgleichen auch die Gebete. "Auf allen Stufen lernen die Rinder auch Gebete. Auf

der Unterstufe einige kurze und leichte Morgens, Mittagss und Abendaebete. daneben Schulgebete. Auf ber oberen Stufe werden diese Gebete ans gemeffen vermehrt." Wie weit entfernt von modernen Ideen gerade die Borichriften für den Religionsunterricht find, zeigt u. a. der Sat: "Das Berftandnis des Katechismus wird durch die Biblifche Geschichte, durch Bibelsprüche und durch Liedstrophen veranschaulicht und erläutert." bleibt das mächtig flutende Leben der Gegenwart, die beste Beranschaus lichung?' So weit die "Sächiische Schulzeitung" (Nr. 25). — Wir waren und find es längst gewohnt, daß unfer Eintreten für schrifts und bekenntniss gemäße Unterweisung in den Schulen als "unmodern", "unpsychologisch" usw. bon jener Seite in hämischster Beise verdächtigt wird. Daß man aber bereits jest, wo wir noch mitten im Rriege fteben, trop des Burgfriedens unter den Augen der Renfur unfern Bollshelben Sindenburg ebenfalls als unmodernen Mann mit veralteten Anschauungen öffentlich zu bezeichnen wagt, hätten wir doch nicht für möglich gehalten. Nun, wir wollen lieber mit einem Sindenburg uns "unmobern" schelten lassen, als hilflos im flutenden Leben der Gegenwart' nach einem festen Bunkte suchen, ben uns bie angeblich gesicherten Ergebnisse ber Bissenschaft' oder bas geläuterte sittliche Empfinden' ber Awidauer Lehrerpropheten nicht weisen können. Unser Hindenburg weiß mit uns, daß es keinen andern Grund — auch nicht für den driftlichen Religionsunterricht — geben kann außer dem, der ge= legt ift: Chriftus, ben auferstandenen Sunderheiland und Lebensfürsten. Seines Gottes gewift, im fteten Aufblid zu ibm, tat er mit feinem Beere jene berrlichen, unvergleichlichen Taten, die ein Wunder vor unfern Augen Seine ,Schulordnung' bestätigt nur von neuem, was er in fast allen seinen Rundgebungen immer wieder bezeugt hat, daß er sich nämlich ber eigentlichen Quelle der Araft wohl bewuft ist. Sie beweift, daß er auch unserer Jugend diese Kraftquelle erhalten sehen will, aus der er, wie stets in seinem Leben, so auch besonders jest immer wieder schöpfen darf. Aritifer ber "Sächs. Schulzeitung' mogen bazu noch fo icheel feben."

(Cv.=Quth. Freifirche, 24. Cept. 1916.)

Die Aungfrau Maria gur Schuspatronin Bayerns erhoben. München traf am 12. Mai ein vom 26. April datiertes Detret der Römis ichen Ritenkongregation ein, beffen Inhalt fofort allen babrifchen Bischöfen und Erzbischöfen telegraphisch mitgeteilt wurde: ". . Das katholische Bayernbolt nahm nach dem Beispiele seiner Berzöge und Kurfürsten, vor allem aber nach dem Borgange Maximilians I. aus dem Hause Bittels= bach, seit bem Jahre 1620 die Sitte auf, die Mutter Gottes unter bem Titel ,Batronin Baberns' anzurufen und mit inniger Liebe zu verehren. Um nun die besondere Silfe der Gottesmutter in den Bedrängniffen bieses schon so lange währenden Krieges zu erflehen und um Bayerns Volk unter ben steten Schutz des Himmels zu stellen, hat König Ludwig III. zugleich mit seiner Gemahlin, der Königin Maria Theresia, nach frommem Beispiele seiner Ahnen und im Hinblick auf die edlen Bünsche vieler Ratholiken seines Reiches es unternommen, durch Seine Eminenz Kardinal Andreas Frühwirt, Apostolischen Pronuntius in Babern, von Seiner Beiligkeit Papft Benedikt XV. zu erlangen, 1. daß die allerseligste Jungfrau und Gottes= mutter Maria als Hauptpatronin ber Babern durch den Apostolischen Stuhl erflärt werde, 2. daß ein besonderes Rest dieser Jungfrau Maria unter dem Titel Patrona Bavariae alljährlich im Marienmonat, am 14. Mai, in ganz Babern gefeiert werben dürfe unter einem entsprechenden Ritus und mit einem besonderen Offizium. Der Beilige Bater Bapft Beneditt XV. hat Diese sehr willsommenen Bunfche, welche der unterzeichnete Kardingl, Bropräfekt der heiligen Ritenkongregation, ihm vortrug, äußerst liebevoll entgegengenommen. Kraft seiner Bollgewalt hat er die seligste Jungfrau und Gottesmutter Maria zur Sauptvatronin des gangen Königreiches Babern ausbrüdlich erklärt und erhoben und alle Ehrenbezeigungen und Brivilegien, welche nach Rechtsgebrauch den Schuspatronen eines Landes zulommen, ihr Ebenso hat er gewährt, daß in allen Diozesen bes baprifchen Königreiches alljährlich am 14. Mai bas Feft ber feligften Jungfrau Maria unter dem Titel Patrona Bavariae gefeiert werde, und zwar, entsprechend ben Rubriken, als ein Duplerfest erster Rlaffe mit Ottab mit einem befonderen Brevieroffigium und einer fefonderen Deffe. Nichts foll diesem Entscheid entgegenfteben." Hierau ichreibt ber Jesuit Blume: "Ms rein innerfirchliches Fest, nicht als sogenannter "gebotener" allgemeiner Reiertag, als eine stilltraute Familienfeier ber Ratholiken Baberns, allerdings unter höchfter liturgischer Brachtentfaltung, ift gunächft biefer jungfte Mit ihrem geliebten katholischen Herrscherbause in Marientaa gedacht. tiefinniger Marienminne vereint, sollen und wollen sie an jenem Resttage burch fromme Andachtsübung, wie fie jedem der Bergensbrang eingibt, fich mit ihren Prieftern verbinden, die alle gehalten find, durch eine besondere Messe und ein ebensolches eigens abgefaßtes Brevieroffizium die Patrona Bavariae zu feiern. Ginen Bitt= und Danktag will Babern mit besonderer Anbrunft allichrlich begeben. Seife Gebete will es emporfenden au feiner himmlischen Landespatronin, damit dieselbe ihren Schut und Schirm und Segen dem ihr anvertrauten Lande reichlichst zuteil werben laffe, damit fie namentlich während dieses furchtbaren Böllerkrieges das Beimatland beschütze und hüte und ihm sowie dem gangen deutschen Baterlande und mit ihm auch allen Boltern balbigft ben Frieden famt mahren Segnungen eines dauernden Friedens gnädig bringe. Mit der Bitte wird warmer Dank verbunden sein für den daheim und im Felde mütterlich gewährten Schutz. Diefe bankbare Erinnerung foll nie erlofden, alljährlich aber am Refte ber Patrona Bavariae besonders fräftig aufflammen. Inniger Dant ift ja auch das beste Unterpfand, sich weiterhin dauernden Schutz und Schirm der himmlischen Vatronin zu sichern." Sierzu bemerkt die "Eb.=Luth. Freikirche": "Man sieht auch hieraus wieder, wie fein der Papft sich in die Beit zu schiden fie auszukaufen berfteht, wie er durch ben Rrieg feinen Stuhl in Deutschland zu stüten sucht. Durch jeden neuen Erlag aber offenbart er fich felbst als den rechten Antichriften, ber ben BErrn Jefum, ben einzigen Fürsprecher aller Sünder bei Gott, läftert und ichandet. Ms solchen hat ihn Luther schon erkannt und uns und alle Welt, sonderlich seine lieben Deutschen, bor ihm ernstlich gewarnt. Gott behüte uns bor des Bapftes Morb!" G.

Berluftlifte ber französischen Priefter. Mehr als 3500 katholische Priefter sind im französischen Heeresdienst gefallen. Seitdem ist jeder Priester unter die Fahne gerusen worden, und zwar nicht als Militärskaplan, sondern als Soldat. Es wird daher erwartet, daß sich diese Zahl in kurzer Zeit verdoppeln und verdreisachen wird, und die Bischöse der französisch-katholischen Parochien fragen sich, wo sie Ersat für diesen Aussfall an Kleriscrn sinden sollen.

# Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

Zai 1917.

Rr. 5.

### Reine, heilfame Lehre.

(Ein Ronferenzbortrag.)

Der Ausbrud "reine Lehre" ift uns allen, ich möchte fagen, bon Kindesbeinen an bekannt und geläufig. Es ist ein echt lutherischer Ausdruck, wie eben auch die lutherische Kirche die Kirche der reinen Lehre ist. Er ist in das Bekenntnis unserer Kirche übergegangen. Luthers Aleiner Katechismus fagt schon: "Wo das Wort Gottes lauter und rein aelebrt wird." Der Große Katechismus bemerkt bei der ersten Bitte: "Beil wir sehen, wie die Welt so voll Rotten und falscher Lehrer ist, die alle ben beiligen Ramen zum Dedel und Schein ihrer Teufelslehre führen. sollten wir billig ohn Unterlaß schreien und rufen wider solche alle, beide, die fälschlich predigen und gläuben, und was unser Ebangelium und reine Lehre anfichtet, verfolgen und dämpfen will." (Müller, 470, 47.) Und beim zweiten Gebot bezeichnet der Große Katechismus dies als rechten Gebrauch des göttlichen Namens, daß man "recht lehrt". (M. 397, 64.) Die Apologie nennt als äußerliche Zeichen, dabei man die Kirche kennt, diefe: "Bo Gottes Bort rein gehet, wo die Sakramente demfelbigen gemäß gereicht werden." (M. 152, 5.) Und fie wirft ben Widersachern, ben Papisten, vor, daß sie "barum nicht viel ungeschlafen liegen, daß die driftliche Lehre und das Evangelium rein gepredigt werde (oppressa sana doctrina). (M. 231, 48.) Allen Falschgläubigen ift ber Ausdruck "reine Lehre" berhaft; alle Unioniften spotten, wenn fie den Ausdruck hören. Englisch-lutherische Blätter unsers Landes bringen den Ausdruck spöttisch in Anführungszeichen und machten namentlich in früheren Jahren manchen Ausfall auf die "reine Lehre". Damit wird zulett die Schrift verspottet, denn der Ausdruck ist eigentlich Schriftausdruck; vor allem ist die Sache, die damit bezeichnet wird, Schriftwahrheit. Und es lohnt sich, diesen Begriff einmal etwas genauer anzusehen und zusammenzustellen, was die Schrift darüber fagt.

Es ist bekannt, daß der Ausdruck didaoxadia, Lehre, besonders die Berbindung "heilsame Lehre", wortlich: gesunde Lehre, vyiairovoa dida-

oxalia, ein spezifischer Ausbruck ber brei Bastoralbriefe St. Bauli ift. Ein Blid in die Rontordang zeigt, daß bas Bort didaoxalia. Lebre. einundzwanzigmal im Neuen Testament vorkommt, zweimal in den Ebangelien — und die beiden Stellen find noch dazu Barallelen —, viermal in den Briefen Bauli aukerhalb der Bastoralbriefe, aber nicht weniger als fünfzehnmal in den drei kurzen Bastoralbriefen. tommen noch zwei Stellen in biesen Briefen, in benen sich ber berwandte Ausdruck didarn findet, den Luther ebenfalls mit "Lehre" über-Der Begriff "Lehre", besonders der Ausdrud "beilfame Lehre", ist so hervorstechend in den Vastoralbriefen, daß das häufige Vorkommen desselben in diesen Briefen und das Zurudtreten desselben im übrigen Neuen Testament dazu geführt hat, die Echtheit und paulis nische Urheberschaft der drei Hirtenbriefe zu bestreiten, namentlich in neuerer Zeit. Schon Schleiermacher meinte, der Ausdrud "beilfame Lehre" gebore zu den Ausdruden die "auffallend, felten, dem Reuen Testament fremd seien", und verwarf deshalb den ersten Timotheusbrief. Doch diesen Bunkt wollen wir jest nicht weiter ins Auge fassen. Die Pastoralbriefe gehören gang sicher zur gewissen Seiligen Schrift. Aber das Vorkommen diefer Phrase "gefunde, heilsame Lehre" in so einzigartiger Beise in den Pastoralbriefen berechtigt uns, die Sache gerade auf Grund der Pastoralbriefe zu behandeln. Denn find die Pastoralbriefe, wie jeder weiß, durchaus praktischer Natur, sind sie die Summa jeder rechten Baftoraltheologie und leiten fie an und weifen fie den Weg zur rechten Ausrichtung des heiligen Amtes, dann kann der Ausdrud "gefunde, heilfame Lehre" nicht ein bloß theoretischer Begriff, bann muß er ein prattischer Begriff fein im vollsten Sinne Das werden wir erkennen, wenn wir die Ausfagen ber Baftoralbriefe über die beilfame Lehre zusammenftellen.

Die heilfame Lehre, die Paulus, der Apostel JEsu Christi, berkündigt, ist erstens wahr, alydys, ist absolute Wahrheit. von vorneherein fest. Paulus nennt sie deshalb "das Wort der Bahrheit", & loyos zās alndsias, 2 Tim. 2, 15, das der Prediger recht teilen foll, und einmal über das andere begleitet er feine Ausführungen in biesen Briefen mit der Versicherung: "Das ist je gewißlich wahr", "zuberläffig ist das Bort", niords & loyos. Wenn er das ganze Ebans gelium in das turze Wort faßt, daß Christus JEsus kommen ift in die Welt, die Sünder selig zu machen, versichert er zuerst: "Das tst je gewißlich wahr", 1 Tim. 1, 15. Wenn er gesagt hat, daß wir durch Christi Unade gerecht und Erben sein sollen des ewigen Lebens nach der Hoffnung, fügt er hinzu: "Das ist je gewißlich wahr", Tit. 3, 8. Wenn er ausführt, daß, wer das Bischofsamt begehrt, ein köstlich Berk begehre, so schickt er wieder die Versicherung voraus: "Das ist je gewißlich wahr", 1 Tim. 3, 1. Wenn er gefagt hat, daß die Gottfeligkeit zu allen Dingen nübe ift und die Verheifung biefes und des zufünftigen Lebens hat, so fügt er die Versicherung hinzu: "Das ist je gewißlich wahr", 1 Tim. 4, 9. Und wenn er endlich am Ende seines Lebens sagt, daß er alles um der Auserwählten willen dulde, auf daß auch sie Seligkeit erlangen in Christo JEsu mit ewiger Herrlichkeit, so besträftigt und besiegelt er diese Hoffnung mit dem Wort: "Das ist je gewißlich wahr", 2 Tim. 2, 11.

Beil die heilsame Lehre absolute Bahrheit ist, darum verkündigt fie Baulus, von ihrer Wahrheit überzeugt. Nachdem er gesagt hat, daß ber einige Mittler awischen Gott und den Menschen, nämlich der Mensch Christus ACfus, sich selbst gegeben hat für alle zur Erlösung, daß solches zu feiner Reit gepredigt würde, fügt er hinzu: "Dazu ich gesett bin ein Prediger und Apostel (ich sage die Bahrheit in Christo und lüge nicht), ein Lehrer der Beiden im Glauben und in der Wahr= beit", 1 Tim. 1. 7. Und in den Eingangsworten der drei Briefe hebt er hervor, daß er ein solcher Prediger und Apostel der Wahrheit ift nach dem Befehl Gottes, 1 Tim. 1, 2, durch den Willen Gottes, 2 Tim. 1, 2, und recht ausführlich im Titusbrief: "Paulus, ein Knecht Gottes, aber ein Apostel Besu Chrifti, nach dem Glauben der Ausermählten Gottes und der Erkenntnis der Bahrheit zur Gottfeligkeit, in der hoffnung des ewigen Lebens, welches verheißen bat, der nicht lüget, Gott, bor den Reiten der Welt, hat aber geoffenbaret zu seiner Reit sein Wort durch die Predigt, die mir vertraut ist nach dem Befehl Gottes, unfers Beilandes", Tit. 1, 1-3. Wer darum biese heilfame Lehre annimmt, der kommt zur Erkenntnis ber Bahrheit, der Bahrheit schechthin; wer fie verwirft, verwirft damit die Bahrheit. Man braucht nur wieder einen Blid in die Kontordang zu werfen, um zu erkennen, wie bäufig der Begriff Wahrheit, aliden, in den Vastoralbriefen fich Außer den schon angeführten drei Stellen (2 Tim. 2, 15; 1 Tim. 1, 7; Tit. 1, 1) wird gesagt, daß Gott will, daß allen Meniden geholfen werbe, und fie zur Erkenntnis ber Bahrheit kommen, 1 Tim. 2, 4; die Hoffnung wird ausgesprochen, daß Gott den Widerspenstigen Buße geben möchte, die Wahrheit zu erkennen, 2 Tim. 2, 25. Die Gläubigen, die die Speisen, die Gott geschaffen hat, mit Danksagung nehmen, werden als solche bezeichnet, die die Wahrheit erkennen, 1 Tim. 4, 3, und die Kirche wird bezeichnet als Pfeiler und Grundfeste der Bahrheit, 1 Tim. 3, 15. Hingegen die Jrrlehrer können nimmer zur Erkenntnis der Wahrheit kommen, 2 Tim. 3, 6;- fie find der Wahrheit beraubt, 1 Tim. 6, 5; sie widerstehen der Wahrheit, 2 Tim. 3, 8; fie wenden die Ohren von der Wahrheit, 2 Tim. 4, 4; sie wenden sich ab von der Bahrheit, Tit. 1, 14; sie haben der Bahrheit gefehlet, 2 Tim. 2, 18.

Aber woher kann man wissen, daß diese Lehre Pauli auch wirkslich die Wahrheit, absolute Wahrheit, ist? Die Antwort ist: Das Wort der Wahrheit ist Gottes Wort, sein Ursprung ist aus Gott. Wohl leidet Paulus über dem Svangelium bis an die Bande, aber — sagt er — Gottes Wort ist nicht gebunden, 2 Tim. 2, 9. Dieses Wort Gottes

liegt einmal vor in der Schrift, in der Schrift Alten Testaments. Gerade in einem Bastoralbrief lefen wir die bekannte Grundstelle, bag alle Schrift von Gott eingegeben ift, naoa γραφή θεόπνευστος, 2 Tim. 3, 16. Dieses obiektive Bort Gottes, das der Gemeinde vorgelesen werden soll nach der Ermahnung an Timotheus: "Halte an mit Lesen", 1 Tim. 4, 13, ift nüte gur Lehre, ift Inhalt ber Lehre und ift Rorm ber Lehre, 2 Tim. 3, 16. Schrift, Gottes Bort, gefunde Lehre beden fich. Die Apostel machen immer das Alte Teftament zum Ausgangspunkt ihrer Reden, weisen immer die in Chrifto geschehene Erlösung als Erfüllung der Schrift Alten Testaments auf. So führt Vaulus auch hier den Beweis. Beil Timotheus von Kind auf die Beilige Schrift des Alten Testaments weiß, kann sie ibn unterweisen zur Seliakeit durch den Glauben an Christum Achum, 2 Tim. Aber dazu kommt ein Aweites. Timotheus ist von dem Apostel weiter unterwiesen und unterrichtet worden, und dieses Bort bes Apostels, das Wort aller Apostel, ist auch Gottes Wort und darum Inhalt, Norm und Makstab der Lehre. Deshalb sagt der Apostel: Gott hat sein Wort geoffenbaret durch die Predigt, die mir vertraut ist, Tit. 1, 3, und ermahnt den Timotheus wiederholt: "Bas du von mir gehöret haft durch viele Zeugen, das befiehl treuen Menschen, die da tüchtig find, auch andere zu lehren", 2 Tim. 2, 2. "Du haft erfahren" - wörtlich: "du bist nachgefolgt meiner Lehre", 2 Tim. 3, 10. "Halte an dem Borbilde der heilfamen, der gefunden Borte, die du bon mir gehöret haft, bom Glauben und bon der Liebe in Chrifto 3Efu", 2 Tim. 1, 13. Dieses Wort Gottes durch die Apostel ist dann aber schriftlich fixiert worden, gerade auch in den Pastoralbriefen, und darum ist auch bie Schrift Neuen Testaments ber Inhalt der Lehre und der Makstab, an dem die rechte Lehre gemessen und als recht erkannt werden soll.

Weil die Lehre die Wahrheit ist, die göttliche Wahrheit, Gottes Wort, barum verdient fie auch Annahme und Glauben. mal, wie wir gesehen haben, findet sich die Versicherung in den Pastoral= briefen: "Das ist je gewißlich wahr", niords o loyos, unbedingt zuberläffig, glaubwürdig ist das Wort; und zweimal steht noch dabei die andere Ausfage, daß es ein teuerwertes Wort ift, wörtlich, ein aller Annahme wertes Wort, naons anodogns atios. Com Ebangelium in nuce heißt es: "Das ist je gewißlich mahr und ein teuerwertes Wort, bag Christus JEsus kommen ist in die Welt", 1 Tim. 1, 15. ebenso heißt es von der Gottseligkeit, die zu allen Dingen nüte ift und die Verheißung dieses und des zukunftigen Lebens hat: "Das ift je gewißlich wahr und ein teuerwertes Wort", 1 Tim. 4, 9. gesunden Lehre des Ebangeliums handelt es sich eben nicht um berschiedene mögliche Ansichten, um verschiedene Bahrheiten, von benen jede ihre Berechtigung hätte, fondern um eine absolut zuberläffige Wahrheit, die darum würdig ift, ohne allen Vorbehalt und Zweifel gläubig angenommen zu werben.

Das bringt uns nun auf den Anhalt der gefunden Lehre. nächst: Bas meint der Apostel genau mit dem Bort Lehre, didagnalia? Aidaoxalía ist bas, was zu einem didáoxalos, Lehrer, gehört, und Vaulus, wie die griechische Sprache überhaupt, gebraucht das Wort in einer aweifachen, aber natürlich innig ausammenhängenden Begiehung, einmal im subjektiven, aktiven Sinn von der Lehrtätigkeit, also im Sinne von Belehrung, Unterricht. So in den vorhin ichon angeführten Stellen: Die gotteingegebene Schrift ift nüte aur Lehre, aur Belebrung, 2 Tim. 3, 16; du bift nachgefolgt meiner Lehre, meinem Unterricht, 2 Tim. 3, 10; und ebenso in der Stelle von den Altesten, die da arbeiten im Wort und in der Lehre, in der Lehrtätigkeit, 1 Tim. 5, 17; und in ber Ermahnung an Timotheus: "Salt an mit Lehren", mit Belehrung, "bis ich kommel" 1 Tim. 4, 13. Sodann aber nimmt der Apostel das Bort, und amar am bäufigsten, im obiektiben, paffiben Ginn: bas Gelehrte, die Lehre. So in den andern Stellen der Pastoralbriefe, wenn er jagt, daß etliche den Lehren der Teufel anhangen werden, 1 Tim. 4, 1, oder wenn er fordert, daß die Sklaven die Lehre Gottes, unfers beilandes, zieren follen in allen Studen, Tit. 2, 10, damit nicht ber Rame Gottes und die Lehre verlästert werde, 1 Tim. 6, 1. wenn er den Titus ermahnt: "Stelle bich felbst zum Vorbilde auter Berke, mit unberfälschter Lehrel" Tit. 2, 7, oder den Timotheus: "hab' acht auf dich felbst und auf die Lehrel" 1 Tim. 4, 16, und wenn er bor solchen warnt, die nicht bleiben bei den heilsamen Worten unsers Beren Jefu Chrifti und bei ber Lehre von der Gottseligkeit, 1 Tim. 6, 3. Und in diesem objektiven, passiven Sinn nimmt Baulus auch das Wort in ben Stellen, wo er bon ber guten ober heilfamen Lehre rebet. jagt dem Timotheus: Du bift auferzogen in den Worten des Glaubens und der guten Lehre, 1 Tim. 4, 6; er bezeichnet die Lehre der Frrlehrer als der heilfamen Lehre zuwider, 1 Tim. 1, 10, und fagt, daß fie die heilsame Lehre nicht leiden wollen, 2 Tim. 4, 3. Der rechte Prediger aber foll mächtig fein, zu ermahnen durch die beilfame Lehre, Tit. 1, 9, und foll reden, wie fich's ziemet nach der heilsamen Lehre, Tit. 2, 1. In derfelben doppelten Beziehung gebraucht er das verwandte, von Luther mit demfelben Ausdruck "Lehre" wiedergegebene Wort διδαχή: im subjektiven, aktiven Sinn, wenn er den Timotheus ermahnt: "Strafe, braue, ermahne mit aller Gebuld und Lehre", Belehrung, 2 Tim. 4, 2; im objektiben, paffiben Sinn, wenn er forbert, daß ber Prediger halten foll, wie es wortlich beißt, ob dem der Lehre gemäßen, zuberläffigen Wort, Tit. 1, 9. Die beiden verwandten Worte didarn und didagnalia find nur fo unterschieden, daß didagnalia mehr gurudweift auf die Autorität des Lehrers, des διδάσκαλος, mährend διδαχή mehr betont, daß es erteilte, gegebene Lehre ist. Die eben angeführten Stellen deuten nun aber auch schon an, was der Inhalt dieser Lehre ist, nämlich die Botschaft von der Errettung der Sünder durch Chriftum zum ewigen Leben, mit einem Worte: das Ebangelium. Diefes Evans

gelium wird durch den Glauben angenommen und beweift sich in einem Wir brauchen nur ein paar Stellen, die Sauptbeiligen Bandel. ftellen, dafür anzuführen. Der Abostel fagt: "Gott hat uns selig gemacht und berufen mit einem heiligen Ruf, nicht nach unfern Berten, fondern nach seinem Borfat und Gnade, die uns gegeben ist in Christo Besu vor der Zeit der Belt, jest aber geoffenbaret durch die Erscheinung unsers Heilandes JEsu Chrifti, der dem Tode die Macht hat genommen und das Leben und ein unvergängliches Befen ans Licht gebracht durch das Evangelium, zu welchem ich gesetzt bin ein Brediger und Apostel und Lehrer der Beiden", 2 Tim. 1, 9-11. "Gott will, daß allen Menschen geholfen werde und zur Erkenntnis ber Bahrheit fommen. Denn es ift ein Gott und ein Mittler zwischen Gott und den Menschen, nämlich der Mensch Christus Jefus, der fich selbst gegeben hat für alle zur Erlösung, daß folches zu feiner Reit geprediget würde; bazu ich gesett bin ein Prediger und Apostel (ich fage die Bahrheit in Christo und lüge nicht), ein Lehrer der Beiden im Glauben und in der Bahrheit", 1 Tim. 2, 4-7. Er fagt die Worte der Beihnachtsepistel: "Es ist erschienen die heilsame Unade Gottes allen Menschen und züchtiget uns, daß wir follen verleugnen das ungöttliche Wesen und die weltlichen Lüste und züchtig, gerecht und gottfelig leben in diefer Welt und warten auf die felige Soffnung und Ericheinung der Berrlichkeit des großen Gottes und unfers Seilandes JEsu Christi, der sich selbst für uns gegeben hat, auf daß er uns erlösete von aller Ungerechtigkeit und reinigte ihm selbst ein Bolk zum Eigentum, das fleißig mare zu guten Werken", Tit. 2, 11-14. Und cbenso die Worte der zweiten Beihnachtsepistel: "Da aber erschien die Freundlichkeit und Leutseligkeit Gottes, unsers Beilandes, nicht um der Berke willen der Gerechtigkeit, die wir getan hatten, sondern nach seiner Barmherzigkeit machte er uns selig durch das Bad der Biedergeburt und Erneuerung des Beiligen Geistes, welchen er ausgegossen hat über uns reichlich durch JEsum Christ, unsern Beiland, auf daß wir durch desfelbigen Unade gerecht und Erben feien des emigen Lebens nach ber Hoffnung", Tit. 3, 4-7. Er faßt die ganze heilfame Lehre zusammen in das Wort: "Das ist je gewißlich wahr und ein teuerwertes Wort, daß Chriftus Jefus kommen ift in die Belt, die Gunder selig zu machen", 1 Tim. 1, 15, und ermahnt, zusammenfassend, den Timotheus: "Halte an dem Borbilde der heilsamen, der gesunden Borte, die du von mir gehöret haft, vom Glauben und von der Liebe in Christo JEsu", 2 Tim. 1, 13. Die gefunde Lehre ist also nicht Moral, Christus ist nicht zunächst Vorbild und Tugenbspiegel, sonbern die großen Tatsachen des Beils find der Inhalt der Darum wird Christus auch einmal über das andere als Erretter, Erlöser, Beiland bezeichnet, und der Ausdrud owrho, Beiland, ist auch ein Lieblingsausdruck der Pastoralbriefe. Zehnmal kommt das Wort in unsern drei kurzen Briefen vor und im ganzen übrigen Neuen

Testament nur vierzehnmal. Man hat ganz richtig gesagt, daß in den Bastoralbriesen das Christentum wesentlich als Lehre, als Darstellung der Bahrheit, gesaßt wird. Bon der gläubigen Erkenntnis der Bahrsheit hängt das Heil ab. Der Grund zu dieser Darstellung lag in den Zeiwerhältnissen, da sich viele von der Bahrheit abgewandt hatten, Tit. 1, 14. Aber gerade die angeführten Stellen zeigen, daß Geschichte und Lehre nicht auseinander, sondern ineinander liegen. Der zweite Artikel mit seinen geschichtlichen Tatsachen ist Lehre.

Die gefunde Lehre ist also das Evangelium von Christo, das in der Schrift Alten Testaments geoffenbart, in der Reit der Erfüllung von den Aposteln gepredigt, ihren Schülern überliefert und durch Gingebung des Beiligen Geiftes schriftlich firiert worden ift. Der Schriftinhalt ift ber Inhalt der reinen Lehre — aber der Schriftinhalt in seinem ganzen Umfang und in feiner inneren Zusammengehörigkeit. Die Lehren der Schrift stehen ja nicht ohne Zusammenhang, in buntem Gemisch neben= und durcheinander, oder gar im Gegensat zueinander. Bewiß, in der Schrift ift fein Lehrsnitem innegehalten, aber fie ift ein Organismus, in welchem alles in Beziehung zum Evangelium fteht. Das gilt gerade auch von den Bastoralbriefen. Die Bastoralbriefe sind ja nicht eigentliche Lehrbriefe. Der Apostel will dem Timotheus und dem Titus nicht zunächst Glaubenslehren übermitteln wie den Römern in seinem Römerbrief, sondern Anweifung will er ihnen geben, wie sie gemäß ihres besonderen Berufs in der Kirche, als dem Hause Gottes, fich bewegen und regen sollen, und wie jeder, der ein Gemeindeamt be= fleidet, dasselbe zu verwalten habe. Er sagt: "Solches", die Un= weisungen über das Epissopat und das Diakonat, 1 Tim. 3, 1—13, "schreibe ich bir und hoffe, aufs schierste zu bir zu kommen; so ich aber berzöge, daß du miffest, wie du wandeln follst in dem Hause Gottes, welches ift die Gemeinde des lebendigen Gottes, ein Pfeiler und Grundfeste der Bahrheit", 1 Tim. 3, 14. 15. Benn wir diesen Zwed der Pastoralbriefe im Auge behalten, dann verstehen wir auch die zuerst etwas auffallende Beise, in der die Lehrstellen der Briefe eingeführt werden. Die Lehre soll dem Leben dienen. Paulus legt bie tiefsten dogmatischen Wahrheiten dar um ihrer praktischen Be= Welch ein herrliches Vorbild, welch wichtige Andeutung willen. weisung für alle Brediger! Nur ein paar Stellen mogen bies zeigen. Die ganze Beihnachtsperikope von der erschienenen heilfamen Unade Gottes begründet nach dem Zusammenhang die Ermahnungen zum Christenwandel, Tit. 2, 11—14. Paulus hatte dem Titus gefagt: "Du aber rebe, wie sich's ziemet nach der heilsamen Lehre", Tit. 2, 1, und ihm dabei genau an die Hand gegeben, wozu er die alten Männer und die jungen Männer, die alten Beiber und die jungen Beiber anhalten und ermahnen foll, und mit der Erinnerung an die leibeigenen Anechte gefchlossen, daß fie ihren Berren untertänig seien, in allen Dingen zu Gefallen tun, nicht widerbellen, nicht veruntreuen, sondern

alle gute Treue erzeigen, auf daß sie die Lehre Gottes, unsers Beis landes, gieren in allen Studen, Tit. 2, 2-10. Und biefe gange Rette bon Ermahnungen wird nun begründet mit dem hinweis auf die erschienene heilsame Unade Gottes: "Denn es ift erschienen . . . und guchtiget", erzieht uns usw. Die ganze klare und gewaltige Stelle bom allgemeinen Gnadenwillen Gottes, 1 Tim. 2, 4, begründet nur die Aufforderung, daß man für alle Menschen beten folle. Wir brauchen nur die Worte zu boren und die aweimalige Begründungspartifel zu beachten: "So ermahne ich nun, daß man bor allen Dingen zuerst tue Bitte, Gebet, Fürbitte und Danksagung für alle Menschen, für die Rönige und für alle Obrigkeit, auf daß wir ein ruhig und stilles Leben führen mögen in aller Gottfeligkeit und Ehrbarkeit. Denn folches ift gut, dazu auch angenehm vor Gott, unferm Beilande, welcher will, daß allen Menschen geholfen werbe und zur Erkenntnis ber Bahrheit Denn es ift ein Gott und ein Mittler" ufm. ganze Ausführung über bas Gefet, und wem das Gefet gegeben fei, 1 Tim. 1, 5-11, ist dadurch veranlagt, daß den damaligen Irrlehrem und Gesetzemenschen Einhalt getan werden sollte. Baulus führt aus: "Die Sauptsumma des Gebots ift Liebe bon reinem Bergen und bon gutem Gewissen und von ungefärbtem Glauben, welcher haben etliche gefehlet und find umgewandt zu unnütem Gefcmat, wollen der Schrift Meister sein und verstehen nicht, was sie sagen, ober was fie feten. Wir wissen aber, daß das Gesetz gut ist, so sein jemand recht brauchet, und weiß foldes, daß dem Gerechten tein Gefet gegeben ift, fondern ben Ungerechten und Ungehorfamen, den Gottlofen und Gündern, den Unheiligen und Ungeistlichen, den Vatermördern und Muttermördern, ben Totschlägern, den Hurern, den Anabenschändern, den Menschendieben, den Lügnern, den Meineidigen, und so etwas mehr der beilfamen Lehre wider ift, nach dem herrlichen Ebangelio des feligen Gottes, welches mir vertrauet ist." Und alles, was Vaulus hier lehrt, gehört au der heilsamen Lehre und steht in Beziehung zum Ebangelium, wie gerade die Schlusworte fo deutlich zeigen: "Und so etwas mehr der heilfamen Lehre wider ist, nach dem herrlichen Evangelio des feligen Gottes, welches mir vertrauet ist."

Diese Lehre, sagen wir endlich, ist heilsam, gesund, bysakrovoa. Das ist auch ein charakteristischer Ausdruck der Pastoraldriese. Das Wort kommt nur zwölfmal im Neuen Testament vor, aber acht dieser Stellen stehen in den drei kurzen Hirtenbriesen; viermal ist direkt die Rede von der gesunden, heilsamen Lehre, 1 Tim. 1, 10; 2 Tim. 4, 3; Tit. 1, 9; 2, 1. Zweimal wird der Ausdruck gebraucht: gesunde, heilssame Worte, 1 Tim. 6, 3; 2 Tim. 1, 13, und zweimal wird die Forderung aufgestellt, daß man gesund sein soll im Glauben, Tit. 1, 13; 2, 2. Der Ausdruck ist sehr bezeichnend. Die Lehre ist gesund, durch und durch gesund, sie enthält nichts Verkehrtes, Schädliches, Verderbtes, sondern verleiht gesstliche Gesundheit, ewige Gesundheit, führt zum zeitlichen

und ewigen Seil. Aber alles, was ihr zuwider ist, alles, was mit dem mündlichen oder schriftlichen Wort des Apostels nicht stimmt, das ist ungefund, verkehrt, schädlich und verderblich. Wir haben vorhin gesehen: Es gibt nach der Schrift, speziell nach den Pastoralbriefen, nur eine Bahrbeit, eben die, die der Apostel verfündigt. Bas dawider ist, das ift Arrtum und Lüge. So boren wir auch hier: Es gibt nur eine gefunde Lehre, die des HErrn und seines Apostels; jede andere ift ungefund. Darum schärft Paulus dem Timotheus ein: "So jemand anders lehret und bleibet nicht bei ben heilsamen Worten unfers HErrn Besu Chrifti und bei der Lehre von der Gottseligkeit, der ift verdüstert" - berblendet, rervowrat - "und weiß nichts, sondern ift seuchtig in Fragen und Wortfriegen, aus welchen entspringt Neid, Haber, Lästerung, bofer Argwohn, Schulgezänke folder Menfchen, die zerrüttete Sinne haben und der Wahrheit beraubt sind, die da meinen, Gottselig= feit sei ein Gewerbe. Tue dich von solchen!" 1 Tim. 6, 3-5. Mostel kennt kein Paktieren auf dem Gebiet der Lehre, er macht keine Berbeugungen vor der Person falscher Lehrer, wie es die positiven modernen Theologen gewöhnlich auch bei ganz groben Irrlehrern tun, erkennt nicht rühmend an, daß sie noch elementare Stude der Bahrheit haben, dankt ihnen nicht für ihren Gifer und für ihren Fleiß, sondern fagt klar und emphatisch, was sie sind, und wie man sich gegen fie Er will mit anderer Lehre, exepodidagnalla, und mit Anderslehrenden, érepodidaoxadovres, nichts zu schaffen haben. Die falfche Lehre nennt er wiederholt ungeistliche, unheilige, βεβήλους, und altvettelische, altweibische, ygawdeis, Fabeln, 1 Tim. 4, 7; 2 Tim. 4.4; ungeiftliche, lose, Geschwäte, 1 Tim. 6, 20; 2 Tim. 2, 16; Schulgegante, 1 Tim. 6, 5; Wortfriege, die nichts nüte find, benn gu berkehren, die da zuhören, 1 Tim. 6, 4; 2 Tim. 2, 14; törichte und unnübe Fragen, Disputationen, Cyrhoeic, 2 Tim. 2, 23; Tit. 3, 9; jüdische Fabeln und Menschengebote, Tit. 1, 14; Lehren der Teufel, 1 Tim. 4, 1. Und die falschen Lehrer bezeichnet er als freche und unnütze Schwätzer und Berführer, Tit. 1, 10; er wendet auf sie das Dichterwort an: Immer Lügner, bose Tiere, faule Bäuche, Tit. 1, 12; nennt sie berführerische Geister, Leute, die in Gleisnerei Lügenredner sind und Brandmal in ihrem Gewissen haben, 1 Tim. 4, 1. 2; Menschen von zerrütteten Sinnen, verdüstert, nichts wissend, seuchtig, 1 Tim. 6, 5.4; deren Bort um sich frist wie der Krebs, 2 Tim. 2, 17; die immerdar lernen und nimmer zur Erkenntnis der Wahrheit kommen können, 2 Tim. 3, 7; die am Glauben Schiffbruch erlitten haben, 1 Tim. 1, 19; 6, 20, deren Sinn und Gewiffen unrein ift, die wohl fagen, daß fie Gott erkennen, aber mit den Berken verleugnen sie cs, an denen Gott Greuel hat, und die zu allen guten Werken untüchtig sind, Tit. 1, 15. 16. Darum sagt er dem Timotheus: "Due dich von folchen!" 1 Tim. 6, 5. "Gebiete ihnen, daß sie nicht anders lehren", heißt er denselben Timotheus 1 Tim. 1, 3; und wenn fie sich nicht sagen lassen, so meibe sie nach einer und einer zweiten Burechtweifung, scharft er bem Titus ein, Tit. 3, 10. Durch die ganzen Pastoralbriese zieht sich die Polemik gegen die salsche Lehre der damaligen Zeit, gegen die falschberühmte Kunst, die werdervuos preiose, gegen die Fabeln und Geschlechtsregister, urbor nai perealogiat, gegen das gesehliche Wesen und gegen die verkehrte Askese. Die reine Lehre soll eben unter allen Umständen rein gehalten und bewahrt werden, wie dem Timotheus am Schlusse gesat wird: "O Timotheus, bewahre, das dir vertrauet ist, und meide die ungeistlichen, losen Geschwähe und das Gezänke der salschwimten Kunst!" 1 Tim. 6, 20. Und noch einmal: "Halt an dem Vorbilde der heilsamen Worte, die du von mir gehöret hast, vom Glauben und von der Liebe in Christo JEsu!" 2 Tim. 1, 13. Und zum drittenmal: "Ich gebiete dir vor Gott, der alle Dinge lebendig macht, und vor Christo JEsu, der unter Pontio Pilato bezeuget hat ein gut Bekenntnis, daß du haltest das Gebot ohne Fleden, untadelig, bis auf die Erscheinung unsers Herrn JEsu Christi", 1 Tim. 6, 13. 14.

Fiat applicatio. Halten wir die heilsame Lehre in jedem Punkte und Stude rein! Berwerfen wir bon gangem Bergen jebe Berdrebung, Berfälfcung, Berfümmerung! "Reine Lehre" foll und muß unfer Banier bleiben. Dann allein find wir rechte Schüler Pauli, wie er fie nach seinen Lastoralbriefen haben will, rechte Schüler Luthers, ber in der bekannten, aber immer wieder lesenswerten Ausführung zu Gal. 5, 9: "Ein wenig Sauerteig verfäuert den ganzen Teig" fagt: "In der Philosophie kommt, wenn am Anfang ein kleiner Frrtum gemacht wird, am Ende ein fehr großer Frrtum heraus. der Theologie ein kleiner Frrtum die ganze Lehre um. Darum find Lehre und Leben aufs weiteste voneinander zu scheiden. Die Lehre ist nicht unfer, sondern Gottes, deffen berufene Diener wir nur find. Darum können wir auch nicht einmal ein Tüttelchen derfelben nachlaffen oder andern. Das Leben ift unfer, darum können, soviel basselbe anbetrifft, die Sakramentierer nichts von uns verlangen, was wir nicht auch gern auf uns nehmen, zugute halten und leiden wollen und sollen, wenn nur Lehre und Glaube unverlett bleibt; in bezug darauf haben wir immer diese Worte Pauli im Munde: "Ein wenig Sauers In diesem Stude können wir auch nicht ein Haarbreit teig' usw. Denn die Lehre ist gleich dem mathematischen Punkte, kann weichen. daher nicht geteilt werden, das heißt, sie kann nicht leiden, daß man etwas wegnehme noch hinzusete. Dagegen das Leben, welches bem physischen Punkte gleich ist, kann immer geteilt werden, kann immer etwas nachgeben." Und weiter unten in seiner langen, wichtigen Ausführung fagt Luther: "Wir find gewißlich bereit, mit allen Frieden zu halten und ihnen Liebe zu erzeigen, wenn fie uns nur die Lehre des Glaubens ganz und unberlett laffen wollen. Wenn wir dies nicht erlangen können, so fordern sie vergeblich Liebe von uns. Verflucht sei die Liebe, welche bewahrt wird zum Schaden der Lehre des Glaubens. welcher alles weichen muß, Liebe, Apostel, Engel vom Himmel usw." (IX, 644 f.) L. F.

# über die rechte Scheidung von Gesetz und Evangelium in der Lehre von der Gnadenwahl.

(S t) (u j.)

3. Nun hat allerdings die Vernunft den Versuch gemacht, die Kluft im Denken, die sich bei einer schriftgemäßen, evangelischen Vetrachtung der Lehre von der Wahl herausstellt, zu überbrücken. Sie begnügt sich nicht damit, dem Christen nachzuweisen, wie unvernünftig er in der fröhlichen Gewißheit seiner Erwählung zur Gotteskindschaft die greifs baren Schwierigkeiten für das Denken ignoriert, sondern die Vernunft hat auch ein System ersunden, welches diese Schwierigkeiten beseitigt. Sie hat den Calvinismus, genau geredet, die calvinische Lehre von der Prädestination, ersunden. Aber sie hat damit das Evansgelium aus der Wahlsehre entsernt.

Nach Calvin hat die Anstedung der Menschen durch die Erbsünde ihren Grund nicht in dem Willen der ersten Menschen, sondern in der Berordnung Gottes (a Deo ita fuit ordinatum), daß der Mensch die Baben, die er für fich und die Seinen empfangen hat, auch für fich und die Seinen berlieren folle. "Ich frage", schreibt er, "wie es kommt, daß der Fall Adams so viele Bölker mitsamt ihren Kindern ohne Rettung bem ewigen Tobe überwiesen hat, wenn es nicht Gott so gefallen hat (nisi quia Deo ita visum est)? Decretum quidem horribile, fateor"; doch wiederholt er: "Wie kann Gott es vorausgesehen haben, wenn er es nicht in seinem Borsat also verordnet hat?" Zu diesem decretum horribile kam Calvin durch seinen Gottesbegriff. Gott als der absolut Erhabene will erstens feine Barmberzigkeit, zweitens feine Gerechtigkeit Bu diesem beiderseitigen 3mede bedarf er entsprechender Objette, an benen er einerseits feine Barmbergigkeit, andererseits feine Gerechtigkeit offenbaren kann. Er schafft deshalb erstens zu beseligenbe, zweitens zu verdammende Menschen. Bu diesem Awede ordnet Gott auch den Sündenfall an. Calvin denkt sich die Barmherzigkeit und die Gerechtigkeit Gottes als zwei isoliert wirkende Eigenschaften Gottes; er überfieht, daß in jeder Gigenschaft Gottes der eine Gott mit all seinem Befen wirkt, daß jede Gigenschaft Gottes nur sein Befen ift, nach einer Richtung hin gedacht. Aber noch mehr. Durch seine Prädestinationslehre tilgt Calbin auf der einen Seite die Allgemeinheit des Gnadenwillens Gottes, macht Chriftum nur zum Erlöser eines Teils der Menschheit, leugnet die ernstliche Anbietung des Heils an alle Renschen und setzt neben das also verkurzte Evangelium die furcht= bare Lehre, daß Gott die Gunde als Mittel zur Verwirklichung seines abjoluten Willens verordnet habe.

Der Calvinismus in der Wahllehre begegnet uns in der supraslapsarischen Form hauptsächlich in Calvins und Theodor Bezas Schrifsten, dann auch in dem von Calvin selbst verfaßten Consensus Genevensis vom Jahre 1552. Doch findet sich die infralapsarische Form, die den gefallenen Menschen zum Objekt der beiden Dekrete macht, in allen reformierten Symbolen, z. B. in der Bestminster-Konfession: "Die einen hat Gott zur ewigen Herrlichkeit vorherbestimmt. . . . An den andern gesiel es ihm vorbeizugehen und sie zu Schnach und Born zu bestimmen wegen ihrer Sünden, zum Ruhme seiner herrlichen Gerechtigkeit."

Dadurch, daß die Wahl der einen zum ewigen Leben als in einem absoluten Ratschluß gegründet dargestellt wird, in einem Ratschluß, der allen sekundären Ursachen (dem Heilsrat und Sekung des Mittlers) vorausging, ist sie vollständig losgelöst vom Evangelium. Das Evangelium wird als durchaus unwirksam gedacht an denen, die im Berewerfungsdekret beschlossen sind. Beza sagt: "Wenn die Gottlosen das Evangelium hören, so ist die Kraft, selig zu machen, nicht dabei; es ist nur ein Laut, der die Ohren trifft, den sie hörend nicht hören." "Jene Kinder, welche in der Zahl der Verworfenen sind, werden nicht wiedergeboren, wenn sie auch tausendmal getaust werden." "In den zum Leben Erwählten wird dagegen der Glaube auf unwiderstehliche Weise hervorgebracht und kann nie verloren werden." Richt einmal David in seinem Ehebruch habe seinen Glauben verloren. (So wird man die Zeitgläubigen los.)

Bon dieser Lehre unterscheidet sich die Lehre unserer Synobe wie der Tag von der Nacht, wie der Himmel von der Hölle. Uns ist nicht die Prädestination, sondern die Lehre von der Rechtfertigung des Sünders durch den Glauben das Zentrum des Christentums, der Artitel, mit dem die Kirche steht und fällt. Zwar ist uns die Lehre von der Bahl von großer Wichtigkeit, denn sie ist Gottes Wort. Sie ist ein Artikel des Evangeliums. Aber wir suchen sie nicht allein in den unerforschie lichen Ratschlüssen Gottes, sondern im Evangelium, in Christo JEsu, in dem wir erwählt sind. Ferner glauben und lehren wir, daß die Verheißungen des Svangeliums allen Menschen gelten, daß bas Bort und die Sakramente allezeit eine seligmachende Kraft bei sich führen, und der Heilige Geist allezeit mit dem Wort verbunden ist. Und doch wirkt das Evangelium auch bei denen, die auserwählt find, die also unfehlbar zum Glauben kommen, im Glauben beharren und endlich selig werden, nicht zwangsweise, nicht mit einem absoluten Duß. Auf demselben Wege, auf dem Gott ernstlich alle Menschen selig machen will, mit denfelben Mitteln, die auch alle andern zum Glauben bringen und im Glauben erhalten würden, wenn sie nicht den Wirkungen des Beijtes widerstrebten, bringt er uns, die wir in gleichem Berberben liegen und uns gegen seine Enade gleich übel berhalten, ohne Zwang, burch den Bug des Vaters jum Sohne, durch Neuschaffung eines fleischernen Herzens an Stelle des harten natürlichen Bergens, gur Buße, zum Glauben, und erhält uns, trop manchem Sündenfalle und vieler Verirrung und allem Widerstreben des Fleisches, auf dem Bege, der zum Leben führt.

Dabei bleibt bestehen, daß kein Mensch verloren geht, weil er sagen könnte, ihm sei im Evangelium nicht dasselbe Beil wie den andern, die es hörten, nicht dieselbe Suld des verföhnten himmlischen Baters, angeboten worden. Nein, auch für die Verlorengehenden hat Chriftus seines Mittleramtes gewaltet, auch für die Verächter seines Bersöhnungsleidens ift er in den Tod gegangen, auch den Abgefallenen, die einst in etwigen Qualen liegen muffen, ift ber volle Segen bes Evangeliums angeboten worden. Kein Mensch wird am Tage des Gerichts fagen dürfen: "Ich wollte auch felig werden, aber bein ewiges Defret hat mir das Beil verfagt; ich habe angeklopft, aber mir blieb die Tür verschlossen; ich habe auch die Verheifzungen deines Wortes mir zueignen wollen, aber sie waren nicht für mich bestimmt; ich habe Tränen der Reue geweint, aber darüber war keine Freude im himmel, kein Troft im Bort, kein erbarmungsvolles hinneigen zu meiner mühfeligen und beladenen Seele; benn du bift in Ewigkeit an mir vorübergegangen, du hast am Kreuze nicht für mich gelitten, bijt nicht zu meiner Rechtfertigung auferwedt, haft mich zur Berdammnis geschaffen, ließest mich in Sünden dahinfahren, und nun muß ich zum Preise beiner herrlichen Gerechtigkeit (gloriosa justitia) ewig in der Hölle Qual leiden!"

Das ist Calvinismus. Ist da eine Spur Evangelium? Wie, und unsere missourische Lehre soll calvinisierend sein? Gibt es eine tollere Anklage, kann der fanatischste Parteigeist sich schmählicherer Verleum» dung schuldig machen? Gibt es einen größeren Abstand als den zwischen dieser gräßlichen Lehre — die allerdings nie ein Christ im Herzen geglaubt hat — und der Lehre, die unsere Kirche in kidercinstimmung mit der Schrift und dem kutherischen Bekenntnis lehrt und bekennt? Der Abstand ist kein anderer als der Abstand zwischen dem Evangelium und seiner Negation.

4. Der Calvinismus entfernt das Evangelium aus der Lehre von der Erwählung. Der Shnergismus entfernt die Lehre von der Erwählung aus dem Evangelium. Die Heilige Schrift enthält kein Evangelium, wenn die calvinische Darstellung von der Gnadenwahl die richtige ist; die Heilige Schrift enthält keine Lehre von der Gnadenswahl, wenn die sphergistische Darstellung die richtige ist. Doch ist das nicht alles. Beide Frelehren verlehen das Herz des Evangeliums. Der Calvinismus zerstört dasjenige Attribut der Lehre von der Rechtsfertigung, welches diese Lehre zum Evangelium macht: er nimmt ihr die Allgemeinheit und beschränkt sie auf die zum Leden Prädestinierten. Der Sphergismus aber zerstört den Kern und das Wesen der Kechtsfertigung, dasjenige, was sie zur Kechtsertigung, zur Losssprechung des Sünders aus lauter Gnade, macht, indem der Sphergismus nämlich menschliches Werk und Leistung in diesen Artikel mischt.

Ist das Resultat bei beiden Abweichungen schließlich dasselbe, indem nämlich nach beiden die Ehre Gottes verkürzt und den Sündern

ber Trost geraubt wird, so geben sie doch von entgegengesetten Brämissen aus. Der Calvinist betont das vollständige Berberben der menich lichen Natur. Um aber zu erklären, weshalb bann nicht alle Menschen verloren geben, nimmt er einen ungleichen Willen in Gott an, der den einen bekehren wolle, den andern nicht. Der Spnergift will den gleich ernstlichen Unadenwillen Gottes gegen alle Menschen festhalten. aber zu erklären, weshalb bann nicht alle Menschen bekehrt werden, nimmt er eine Ungleichheit unter den Menschen an, einen Unterschied in ihrer Beschaffenheit vor der Bekehrung. Und diese Ungleichheit zeige sich in dem verschiedenen Verhalten der Menschen gegenüber der Inade. Aus diefem verschiedenen Verhalten erkläre sich der verschiedene Ausfall bei der allen Menschen mit gleichem Ernste angetragenen Gnade Gottes. Man ftoft fich baran, daß Gott "zur unfehlbaren Seligkeit eine beftimmte Anzahl Menschen foll erwählt haben — niemand weiß warum". ("Zeugnisse" der drei obioschen Theologen, 1914, S. 25.) hierzu: Das Warum ist uns gar wohl in der Schrift offenbart; die Bahl ist geschehen in Christo nach dem Bohlgefallen des göttlichen Billens. Eph. 1. Aber jest entsteht der Siatus im Denken: Barum erftredte fic bei der Allgemeinheit der Gnade die Wahl nicht über alle? Da ant: wortet der Synergismus: Gott hat unter den Menschen solche boraus: gesehen, die sich gegen seine Gnade richtig verhalten werden; die hat er zum Leben erwählt. "Das Warum ist uns in der Schrift offenbart. Diese Ursachen (warum der eine bekehrt wird, der andere nicht) findet bie Schrift in dem verschiedenen Berhalten des Menfchen zur göttlichen Unade. Die Unade ist dieselbe, das Verhalten des Menschen bagegen ist verschieden." (Theol. Zeitbl. 1882, S. 116; zit. i. L. u. B. 1882, S. 201.) Bis in die neueste Zeit wird baber auch innerhalb ber ameris fanisch-lutherischen Kirche der Sat festgehalten: Bekehrung und Seligwerden hängen nicht allein von der Gnade Gottes, sondern in einem gewissen Sinne auch von dem Verhalten der Menschen ab. (Beugniffe, S. 9.)

Forschen wir nun weiter nach, worin dieses verschiedene Verhalten der Menschen besteht, so wird uns die Antwort: Einige Menschen vershalten sich übel, wenn ihnen das Heil angeboten wird, andere dagegen verhalten sich recht. Und worin besteht das rechte Verhalten? Darin, daß die, welche besehrt und selig werden, das mutwillige Widerstreben unterlassen, indem sic, sobald die Lehre des Evangeliums ihnen vorgetragen wird, durch die vorlausende Gnade einen befreiten Willen erhalten, dessen Kräfte sie, die unbesehrten Menschen, nun zu ihrer Beschrung anwenden können. Diese Unterlassung des mutwilligen Widerstrebens ist Vorbedingung der Wahl und liegt im Willen und in der Wahl des unbesehrten Menschen. Nicht der Heilige Geist entsernt das mutwillige Widerstreben; er nimmt nur das natürliche Widersstreben, Feindschaft, Unwilligkeit und Widerstand gegen das Evansgelium weg. "Wenn der Heilige Geist nicht bloß das natürliche

Biderstreben gegen das Evangelium wegnimmt, sondern auch das mutwillige Biberftreben, so murben alle Menschen befehrt werden." (Theol. Mag. [Obio], 1881.) Hiernach forgt Gott für bas Nicht= dasein des natürlichen Biderstrebens, der Mensch für das Nichtbasein des mutwilligen Widerstrebens. Somit ift der Glaube ein Produkt der Wirkung Gottes und des Menschen, und damit ist die cooperatio, die Spnergie, gelehrt, und die sola gratia, Kern und Stern des Evangeliums, fällt babin. Gin positives Mitwirken des Menschen zu seiner Bekehrung wird gelehrt. Der unbekehrte Mensch reduziert das mutwillige Biderstreben gegen die innere Bekehrungsgnade auf ein natürliches und macht bamit ichon eine Bewegung auf Gott zu. Das ift positives Mitwirken, cooperatio. Sunergie. D. Renser von der Generalspnobe brudt bas so aus in seiner Schrift Election and Conversion: "Man has a spiritually enabled will" (S. 90). "Has the power of alternate choice" (S. 91). "God enables the sinner to choose to let himself be saved or not" (S. 100). "Man's will is placed in equilibrium so that it can elect for itself" (©. 102). "There is a condition or moment before conversion when the sinner can decide whether he will let God save him or not" (S. 105). are free moral agents" (S. 107). "The willingness to have faith is the turning-point in the sinner's career" (S. 36). Uhnlich der Lutheran bom 17. August 1916: "It depends on what we determine to make of ourselves, as free moral agents responsible to God." "Predestination is based on God's foreknowledge of men's conduct and treatment of Christ." Das ist Spnergismus und ist ber einzige Spnergismus, den es gibt. Genau so lehrte Strigel im 16. Jahr= hundert eine Wiederbelebung im Menschen schlummernder, in sich freilich obnmächtiger, aber nun vis-a-vis des Evangeliums sich wieder betäti= gender Kräfte des natürlichen Menschen, deren er sich bedient, um das mutwillige Widerstreben zu unterlassen.

Ist aber nicht tatsächlich das mutwillige Widerstreben der Mensichen gegen die Enade Gottes, die ihnen im Evangesium gepredigt wird, die Ursache ihrer Nichtbekehrung und Verdammnis? Allerdings. Die Konkordiensormel sagt: "Also hat Gott auch in seinem Kat beschlossen, das er diejenigen, so durchs Wort berusen werden, wann sie das Wort von sich stoßen und dem Heiligen Geist, der in ihnen durchs Wort kräftig sein und wirken will, widerstreben und darin berharren, sie verstoden, vertwersen und verdammen wolle. Und also sind viele bezusen und wenige auserwählt." (713, 40; vgl. 722, 83.) Damit ist aber keineswegs gelehrt, daß sich in denen, die bekehrt und selig werden, ein besserss gerhalten, eine Unterlassung des boshaften Widerstrebens, gefunden habe, mit Kücksicht auf welche Unterlassung Gott ihnen dann das natürliche Widerstreben genommen und sie in Enaden bekehrt habe. Das Verderben des menschlichen Herzens ist bei allen, die das Wort hören, gleich groß. Mit Recht führt Luther auch das

mutwillige, vorsätzliche, boshafte Widerstreben der Pharifäer gegen die Bredigt Christi gurud auf "das bofe Berg, die Giftquelle und giftigen Brunnen, aus welchem nichts Gutes in Wort und Tat kommt". Ferner sagt Luther: "Das Fleisch ficht mit ganzer Natur wider die Gnade. Der natürliche freie Wille fleucht die Gnade, ja wütet wider fie. mann an ihm felbst fühlet, wie alle Rrafte wider die Gnade fechten, fie zu verjagen und zu vertilgen." (L. u. B. 1881, S. 215 f.) Sa, felbst ber Chrift fühlt in sich, solange er noch das Fleisch an sich hat, nicht nur die Lufte und Begierden, die es in ihm erregt, sondern des Fleisches bosen Willen, der eine Reindschaft wider Gott ist, gegen Gottes Bort, und nicht nur gegen das Geset Gottes, sondern gerade auch gegen das Evangelium, gegen die Gnade Gottes, sich auflehnt. Es ift früher einmal gesagt worden: "Das ist meine eigenste Art, das ist die Kraft und Bosheit meiner Natur, Gott und feiner Enabe zu widerstreben. Gerade dann oft, wenn ich recht fromm und andächtig sein will, erhebt sich plöblich der Unwille und Widerspruch meines tropigen Berzens. Daß ich nun trot des widerstrebenden Aleisches bennoch glaube und meinem Gott und Beiland augetan bin, bas ift bas Bunder ber Enade Gottes. Von mir selbst kann ich nur widerstreben und widersprechen. Wahrlich, wenn Gott eben die und nur die zur Seligkeit erwählt hat. die seiner Gnade nicht widerstreben, die so geartet, gesinnt und diss poniert' find, daß fie feine Gnade zulaffen, derfelben nachgeben und fich fügen, so gehöre ich nicht zu den Auserwählten." (Stöchardt. Q. u. B. 1881, S. 511 f.) Und ein andermal: "Mir fällt nicht ein au fragen: Bas war nun das erste, dein Nichtwiderstreben, dein Glaus ben oder Gottes Erwählung? Sehe ich auf mich selbst, so sehe ich nichts als Widerstreben. Ich kann nicht auf einen einzigen Punkt in meinem Leben hinweisen, da ich nicht widerstrebte." (Ib., S. 522.) Wer daher einen Unterschied in bem Berhalten der unbefehrten Menfchen gegen bas angebotene Beil geltend machen will, der überfieht, daß Fleisch immer Fleisch, immer ein totales Verderben, daß das Fleisch auch im bekehrten Menschen totales Verderben, Feindschaft wider Gott, Ans fturmen, in Gemut, im Intellekt, im Billen, gegen Gottes gnabigen Willen ist, daß Gott allein alles Widerstreben fortnehmen kann, wie wir in der Auslegung der dritten Bitte bekennen, daß "Gott allen bofen Rat und Willen bricht und hindert, fo uns den Namen Gottes nicht heiligen und sein Reich nicht kommen lassen wollen, als da ift bes Teufels, ber Belt und unfere Fleisches Bille".

Wo aber bleibt die ewige Wahl bei der spnergistischen Lösung des Geheimnisses in der Bekehrung? Sie ist aus dem Evangelium heraus, genommen, ja sie ist aus der Schrift und damit aus der christlichen Theologie getilgt. Nicht nur ist zusammen mit der sola gratia in der Bekehrung auch die Wahl allein aus Inaben sallen gelassen, sondern es ist auch der Begriff der Bahl zerstört. Wan hat nämlich versucht, den Ausdrud "Wahl in Ansehung des

•

rechten Berhaltens" zu identifizieren mit dem "in Ansehung bes Glaubens" ber Dogmatifer bes 17. Jahrhunderts. Dak dies nicht angeht, ift in D. Piepers Schrift "Zur Einigung", S. 37-56, ausgeführt worden und braucht hier nicht wiederholt zu werden. ift allerdings diese Redetveise schon im 17. Jahrhundert im Interesse des Shnergismus verwendet worden. D. Frank weist darauf hin, daß bon der praevisa fides von den Anhängern Melanchthons in einer Beise geredet worden ist, die nur semipelagianisch verstanden werden kann. Rit. Hemming g. B. lehrt ein volltommenes Gleichstellen ber Ursache der Ermählung und der Urfache der Verwerfung. Und das ist auch in der heutigen Berwendung des Ausdrucks "in Ansehung des Glaubens" konstant. "Glaube" wird identifiziert mit "Berhalten". 3. B. in neuester Reit: "Es gibt bloß ein gutes Verhalten seitens bes Renschen, und das ist, wenn er fraft göttlicher Unadeneinwirkung an Christum, seinen Heiland, glaubt, ihn liebt und ihm dient; in Ansehung dieses Glaubens stellt Gott den, der ihn hat und behält bis ans Ende, in die Bahl der Auserwählten." (Zeugnisse, S. 51; bgl. Lu. B. 1881, 336.) Wird der Glaube aber als ein Verhalten des Renschen in Betracht gezogen, so hat Gott wiederum bei der Erwählung etwas angesehen, was zum Teil Menschenwerk, weil zum Teil durch die Unterlassung des mutwilligen Biderstrebens zustande gekommen, zum Teil eine Leistung des Menschen ist. Allerdings wehrt man sich gegen diese unabweisliche Folgerung, indem man fagt, "in Ansehung bes Glaubens" beike so viel als "in Ansehung des im Glauben ergriffenen Christus" ober "in Ansehung des im Glauben ergriffenen Berdienstes Christi". Doch ist das eine unleidliche Konstruktion. Nach ihrem einfachen grammatischen Sinn können die Wörter "intuitu fidei" unmöglich besagen "intuitu Christi". Der Glaube ist doch nicht Christus. Ferner: Nach synergistischer Lehre ist ja die Ansehung des Glaubens parallel der Ansehung des Unglaubens bei denen, die verloren gehen. "In Ansehung des Unglaubens" müßte also, wenn die genannte Konstruktion grammatisch zulässig ware, heißen: "Gott hat in Ansehung bes im Unglauben verworfenen Christus die Ungläubigen verworfen." Das wäre nicht sowohl Säresie als vielmehr barer Unsinn. Man sagt deshalb auch wieder ganz ohne verschämte Umschreibung oder Ausflucht: "Die Auswahl der Personen geschieht im Sinblid auf die Annahme des Berdienstes Chrifti" (Zeugnisse, S. 23), also auf das, was der Menich geleiftet bat.

Daß es sich hier um eine Zerstörung des Begriffes "Wahl", "Erswählung" handelt, bedarf nicht ausführlichen Nachweises. Eine Wahl, die geschieht, weil von seiten des Menschen die rechte Stellung zu den Enadenmitteln, der Glaube, eingetreten ist, ist nicht mehr Wahl zu nennen, sondern höchstens eine Bestätigung: "Wer glaubt, soll selig werden; A. B. E glauben, also sollen sie selig werden"; analog dem: "D. E, F widerstreben mutwillig, also sollen sie verdammt werden."

Bon einer Borberbestimmung, Bersehung, Bradestinierung gur Rind, schaft, zum Glauben ist da keine Rebe mehr. Man sagt daber auch wohl kurzweg, wie Brof. Fritschel das kurzlich im Lutheran tat, die Ermählung geschehe, sowie Gott Versonen selig sterben febe; Die Erwählung sei "the application of the Gospel to the individual at the judgment-seat". (Lutheran v. 29. Juni 1916.) Die Gnadenwahl also schlechthin identisch mit dem Richterspruch am Jüngsten Tag. Immer mehr wird der Begriff Wahl verflüchtigt. In den obioschen "Zeugnissen" heißt es: "Nach dem göttlichen Beilswillen, an und für sich betrachtet, schließt auch die Wahl die Gottlosen mit ein" (S. 15). "Richtig verstanden, ist die Bahl zur Seligkeit gleichbedeutend mit dem ewigen Heilsrat Gottes" (S. 13). "Bon einer Erwählung aum Glauben fann nur die Rede fein, wenn damit eine Sandlung Gottes gemeint ist, die sich gleich kräftig und ohne Ansehen der Verson auf alle Meniden bezieht" (S. 41).1)

Wir verstehen wohl, warum man zu diesem Mittel greift. Ex ist das Dilemma entstanden, entweder geradezu eine Wahl in Ansehung menschlicher Leistung zu lehren und sich damit vor der lutherischen Kirche das Urteil zu sprechen, oder aber die Lehre von einer Vorherbestimmung gewisser Personen zum ewigen Leben als einen in der Ewizseit gesasten Beschluß, der nur über die Seligwerdenden geschehen ist, zu streichen, also die alte Huberianische Lehre wieder aufzubringen. Das ist in den ohioschen "Zeugnissen" geschehen. So schreibt man auch im Lutheran: "Election means salvation, salvation decreed before man was made. We may justly desine it as God's plan of salvation through faith in Christ." This "divests it [predestination] of all mystery and severity." (17. Aug. 1916.)<sup>2</sup>)

Wie ist man dahin gekommen, also die Lehre von der Gnadenwahl

<sup>1)</sup> Run aber ift es allerdings Lehre Heiliger Schrift, daß die Wahl nur über bie Frommen geht; der Seiland sagt: "Wenige find auserwählt." Wie, soll die arme Made hier Gott vorwerfen, er habe mit Ansehen der Berson gehandeltt hüten wir uns doch, über Gottes ewige Beschlüsse mit ihm rechten zu wollen! Köm. 9, 20.

<sup>2)</sup> In einem neulich erschienenen Traktat, den ein Paskor des Generalsonziss versaßt hat ("Questions and Answers concerning the Individual, the Church, and God"; Rev. George C. Loos), sautet eine Frage: "What does the Lutheran Church teach about Predestination?" Antwort: "The grace of God that bringeth salvation hath appeared to all men" (Tit. 2, 11). "The Lord is not willing that any should perish, but that all should come to repentance" (2 Pet. 3, 9). "God so loved the world," etc. (John 3, 16). Also also Texte, die von dem allgemeinen Heistatschsuß handeln. Dazu noch den Sah: "According to the Scripture, God does not condemn any one to eternal death, while He does predestinate to eternal life according to His foreknowledge of the believer's faith in Christ (Rom. 8, 29)" — eine Stelle, die gerade ganz klar die Wahs zum Glauben sehrt.

aus dem Evangelium zu eliminieren? Beil man von Anfang an die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium aus dem Gesicht verloren Man hat das, was von der Bahllehre nicht im Evangelium geoffenbart ift, versucht zu "erforschen, zu schließen und zu ergrübeln", ift dabei auf unlösbare Schwierigkeiten im Denken gestoken und hat im Menschen die Lösung gesucht. Dagegen warnt das Bekenntnis unserer Kirche: "Darum es falsch und unrecht, wann gelehrt wird, daß nicht allein die Barmherzigkeit Gottes und allerheiligst Verdienst Christi, sondern auch in uns eine Ursache (aliquid in nobis) der Wahl Bottes sei, um welcher willen uns Gott zum ewigen Leben erwählet habe. Denn nicht allein, ehe wir etwas Gutes getan, sondern auch, che wir geboren werden, hat er uns in Christo erwählet, ja, ehe der Belt Grund gelegt war" (723, 88). Befolgt man diese in der Schrift gegründete Warnung nicht, so wird menschliches Werk und menschliche Leistung in die Lehre von der freien Erwählung gemengt, ja der Begriff einer Auswahl (exloyń, exelézaro) wird zerstört. Nicht nur dieses, sondern es wird die Zentrallehre des Christentums, das eigent= lice Evangelium, die Lehre von der Bergebung der Sünden um Christi willen allein aus Inaben, in seinem innersten Nerv angetastet, und bem Christenherzen in nicht geringerem Maße als durch den calvinistischen Arrtum Trost und Friede geraubt. Denn was ist ein größerer Schade für die um ihrer Sünden willen bekümmerte Seele, die troftlose reformierte Lehre, daß dir möglicherweise doch alle Gnadenverheifungen bergebens angeboten werden, weil du vielleicht nicht unter die Auserwählten gehörft, oder der leidige Troft des Synergismus: Du haft ja dein Teil getan, Gott hat es auch anerkannt, er wird dich auch zum ewigen Leben außerwählen, wenn er sieht, daß du im Glauben sterben wirft? Rlingt das nicht wie Sohn für einen zerknirschten, vom Geset zerschlagenen Sünder?

Beder ift auf diese Beise das Geheimnis in der Lehre von der Bekehrung für das logische Denken befriedigend gelöft — denn das Problem wird ja nur eine Stufe zurudgeschoben -, noch ist irgend etwas gewonnen für das praktische Christentum. Unter rechter Scheidung von Gesetz und Evangelium wird auch bei Betrachtung der vielen, die nur eine Zeitlang glauben und dann abfallen und verloren gehen, dem Christenherzen nicht bange. Der Christ sieht ganz klar: An denen, bie berloren geben, erkenne ich Gottes Gericht; fie empfangen ihre wohlverdiente Strafe; aber dasselbe hätte ich auch wohl verdient, weil ich mich gegen Gottes Wort übel verhalten habe; so preise ich Gottes Güte, die ohne und wider mein Verdienst mir sein Wort gibt und läßt usw. (F. C. 716, 57 f.) Müßte der Chrift aber glauben, von der Betätigung feines Willens vor der Bekehrung, von seinem Leisten des Nichtwider= strebens, von seinem Beharren im Glauben hinge es ab, ob Gott ihn unter die Rahl der Auserwählten stellen wolle, dann würde gerade das geschehen, was unser Bekenntnis am Schluk bes XI. Artikels sagt: ber

Christ würde wissen, die Seligkeit steht in seiner eigenen Hand, und müßte mit Recht fürchten, sie würde ihm alle Stunde und Augenblick verloren gehen; er würde dadurch dur Verzweislung verursacht.

Tatsächlich hat auch nie ein wahres Kind Gottes mit Erwählung in Ansehung des Nichtwiderstrebens etwas anzusangen gewußt. Kein Christ hat je in seinem letten Stündlein gebetet: "Mein Gott, ich danke dir, daß ich nicht war wie andere Menschen; denn während jene in dem Augenblick, als ihr noch unbekehrter Wille die Kraft empfing, sich für das Heil zu entscheiden, sich abgewandt haben und verdientermaßen um ihres üblen Verhaltens willen zur Hölle gefahren sind, habe ich mich durch deine Gnade so wohl verhalten, daß ich das mutwillige Widersstreben ließ, mich zu dir wandte und dein Kind wurde. So glaube ich denn auch, wenn du mich im Glauben sterben siehst, du werdest mich zum ewigen Leben erwählen. Dafür preise ich in Ewigkeit nicht nur deine grundlose Verhalten."

Eine greulichere Vermischung von Gesetz und Evangelium gibt es nicht als die innergistische Lehre von der Bekehrung und Erwählung. Sie zerftort ben Glauben in feinem innerften Befen. Calvinismus aus dem angefochtenen einen berzweifelten Sünder, so läßt der Shnergismus ihn als verblendeten Pharisaer dahinfahren. Dagegen spricht der Chrift, der durch Gottes Gnade an dem flaren Text der Schriftstellen, die von der Bahl handeln, festgehalten bat: "Gottes Unade hat mich, mein Berg, den Widerspruch meines Bergens, überwunden. Sie fett auch dies Werk fort und hat bis zur Stunde mich im rechten Glauben erhalten und mein Biberftreben, meinen Ungehorsam, täglich, stündlich niedergehalten. So habe ich zu ber Gnade Gottes auch das Zutrauen, daß sie trot meines bosen, widerftrebenden, tropigen Bergens ihr Wert siegreich bis ans Ende an mir hinausführen wird. Ich habe ja schon genugsam erfahren, was die Ich merke es wohl, es ist der ernste Wille meines Gnade vermaa. Gottes, mich, gerade mich, selig zu machen. Darauf hat er es von Anfang an abgesehen. Das beweift meine ganze Lebensführung. ist sein fester Rat und Wille, mich im Glauben zu erhalten, mir bes Glaubens Ende, die Seligkeit, zu geben. Ich sehe von mir gang ab und traue seiner ewigen Gnade, die mir bor Grundlegung der Belt gegeben ist, seiner ewigen Erwählung. Bon Ewigkeit her hat mich Gott in Christo zum ewigen Leben verordnet und in seine Sand gezeichnet. Er wird nicht ruhen und raften, als bis er seinen ewigen Ratschluß aum letten Awed und Riel geführt und meine Seele in die ewigen Hütten aufgenommen und dort sicher geborgen hat."

### Bermischtes.

Lateinisch-beutsch-englische Ausgabe ber Konkorbia. Unter ben Eingaben für die Delegatenspnode in Milwaukec befindet sich auch folgender Beschluß der Kakultät des Concordia-Seminars zu St. Louis: "Da infolge des europäischen Krieges die lateinisch=deutsche Ausgabe unserer symbolischen Bücher von Müller gegenwärtig nicht mehr bezogen werden kann, und wir uns voraussichtlich schon im nächstjährigen Unterricht in St. Louis werden durchschlagen muffen mit dem blogen beutschen Text der St. Louiser Ausgabe; da auch schon längst in Amerika eine Ausgabe der Konkordia, nicht bloß mit lateinischem und beutschem, sondern augleich auch mit englischem Terte, au einem beftändig wachsenden Bedürfnis geworden ist; da ferner durch eine der= artige lateinisch=beutsch=englische Ausgabe unserer symbolischen Bücher das Studium derfelben erleichtert und befördert, und der ganzen lutherischen Kirche unsers Landes ein großer Dienst und dem wahren Luthertum in Amerika der beste Vorschub geleistet würde; da endlich durch die Herausgabe einer solchen dreisprachigen Konkordia auch der vierhundert= jährigen Jubelfeier der Reformation, die Gott uns in diesen trüben Zeiten erleben läßt, ein würdiges, nüpliches und gottwohlgefälliges Dentmal gesett würde: so sei von uns, den Gliedern der Fakultät des Concordia=Seminars in St. Louis, Mo., beschlossen, hiermit an die Chrw. Spnode von Missouri, Ohio und andern Staaten, als Jubelspnode versammelt in Wilwaukee, die dringende Bitte zu richten, ohne Berzug die nötigen Schritte zu tun, um so bald als irgend möglich eine lateinisch=deutsch=englische Ausgabe unserer .auldenen Konkordia' er= scheinen zu lassen — der vierhundertjährigen Jubelfeier zum Andenken, der Kirche zum Dienst und zum Lob und Preis Gottes und seines herrlichen Namens." F. B.

Bereinigung aller rechtgläubigen Synoben unsers Landes. In den Eingaben für die Delegatensynode 1917 unterbreitet auch das von der Oclegatensynode 1914 ernannte, aus zehn Gliedern bestehende Komitee seinen Bericht, der also lautet: "Nachdem das Komitee in vier Berssammlungen die ganze Angelegenheit betress Bereinigung aller rechtsgläubigen Synoden besprochen und beraten und sich auf einen Plan geseinigt hatte, hielt Jhr Komitee am 5. Mai 1915 mit dem von der Ehrw. Allgemeinen Synode von Bisconsin, Minnesota, Michigan u. a. St. ersnannten Komitee drei Bersammlungen ab, in welchen die beiderseitigen Borschläge betress genannter Vereinigung vorgelegt, besehen und bessprochen wurden. Man einigte sich schließlich dahin, daß die jetzt in der Synodalkonserenz verbundenen Synoden in eine engere und sestere Verbindung treten sollten durch Bildung eines einheitlichen, großen Körpers. Nach gründlicher Beratung nahm man den in nachsolgenden 8 Sähen dargelegten Plan an: "1. Alle zur Synodalkonserenz ges

hörenden Synoden lösen fich auf. 2. Der zu bildende neue, einheitliche Rörper foll den Namen führen: "Eb.-Luth. Spnodaltonferenz von Nordamerika." 3. Der jo reorganifierten Shnobalkonferens werben alle allgemeinen Missionen zur Betreibung und Verwaltung überwiesen. 4. Die Spnodalkonferenz übernimmt auch die Verwaltung und Erhaltung der Verlagsbäufer. 5. Die Sprodalfonferenz übernimmt auch bie Verwaltung und Erhaltung der Bredigersemingre. 6. Der alls gemeine Rörber überträgt einem ober mehreren Diftritten, in beren Mitte ober Nähe ein Ehmnasium liegt, die Erhaltung und Verwaltung besselben, wenn dieser oder diese Distrifte dies wünschen und begehren. 7. Dem zu bildenden allgemeinen Körper wird das Eigentum der bisberigen Synoden übertragen. 8. Der allgemeine Rörper teilt fich nach Abereinkommen in Staaten- ober Distriktsspnoben.' Seitbem bat bie Ehrw. Spnode von Bisconfin u. a. St. bei ihrer im Juli 1916 abgehaltenen Spnodalversammlung in betreff dieser Angelegenheit folgenden Beschluß gefaßt: "Da unsere Synode bereits in Distrikte eingeteilt und die Vereinigung in unserer Allgemeinen Spnode au einem Körper bereits so weit gedieben ift, so follte, um einem allgemeinen Wirrwarr borzubeugen, der Plan einer Bereinigung aller Spnoden innerhalb der Spnodalfonfereng von uns abgewiesen werden.' Bierzu wurde folgendes Amendement angenommen: "Daß die Allgemeine Shnobe, nachdem die Reorganisation vollzogen ift, weiter über diese Bereinigungsfache bandele.' In Anbetracht dieses Beschluffes bat Abr Romitee es für zwedlos gehalten, vor der Sand weitere Schritte gu tun, empfiehlt jedoch ber Synobe, fich bereit zu erklären, biefe Sache wieder aufzunehmen, sobald die Ehrw. Wisconfinspnode bereit ift, mit uns weiter über die Bereinigungsfache zu handeln'." - Diefer Bereinigungsplan, den das missourische Komitee befürwortet, ist wesentlich derfelbe, für den bereits Walther und die Missourispnode mit großer Begeisterung eintraten schon bor dem Bruch mit der Ohiospnode.

Der Synergismus Gerberbings. D. Gerberding bom Generals fongil fagt in seiner Schrift The Way of Salvation in the Lutheran Church: "We should notice here a distinction between those who have at some time been under divine influence, as by virtue of the sacramental Word in Baptism, or through the written or preached Word, and those who have never been touched by a breath from above. When the Spirit of God comes to the former, He finds something still to appeal to. There is more or less receptivity to receive the grace of God, as there is more or less life still in the germ formerly implanted. When He comes to the latter class, there is nothing to work on. The foundations must be laid. A receptivity must be brought about, a new life must be inbreathed. words, in the conversion of the latter the Holy Spirit must do what He has already done in the former. The one is the conversion of a once regenerate, but now lapsed one. The other is the regeneration

and conversion of one heretofore always dead in sin." (170.) In der Schrift und im lutherischen Bekenntnis hat es keinen Grund, wenn hier mit den modernen deutschländischen und andern Theologen von solchen, die aus der Gnade gefallen sind und den Glauben verloren haben, behauptet wird: "There is more or less receptivity to receive the grace of God, as there is more or less like still in the germ formerly implanted." Nach der Schrift gibt es nur bekehrte und uns bekehrte Menschen, und die letzteren liegen alle gleichermaßen im geiste lichen Tode ohne jegliche subjektive Fähigkeit und Empfänglichkeit für die Enade.

Rad Gerberbing hilft ber Menich negativ gur Befehrung. intribt: "Now, what part does the will perform in this great work? Is it entirely passive, merely wrought upon, as the stone by the sculptor? At first, the will is doubtless entirely passive. The first movements, the first desires, the first serious thoughts, are beyond question produced by the Spirit, through the Word. These are the advance signals and heralds of grace. They are the preparatory steps, and hence these first approaches of divine influence are called by theologians prevenient grace, that is the divine influence of grace which precedes or goes before all other movements in the return of the soul to God. This preparatory grace sometimes comes to the sinner unsought, and is in so far unavoidable. It is purely and The human entirely the work of the Holy Spirit upon the sinner. will has nothing whatever to do with the first beginnings of conversion. After prevenient grace, however, begins to make itself felt, then the will begins to take part. It must now assume an attitude, and meet the question: Shall I yield to these holy influences or not? One or the other of two courses must be pursued. There must be a yielding to the heavenly strivings or a resistance. To resist at this point requires a positive act of the will. This act man can put forth by his own strength. On the other hand, with the help of that grace. already at work in his heart, he can refuse to put forth that act of his will, and thus remain non-resistant. If man, thus influenced from above, now deliberately uses his will-power, and resists the gracious influences of prevenient grace, he quenches the Holy Spirit of God. whereby he is sealed to the day of redemption. hardened his heart. His last state is worse than the first. He remains unconverted, and on himself alone is the responsibility. on the other hand, he, even with the assistance of prevenient grace, permits it to do its work, the process goes on. His will is being renewed. It experiences the pulsations of a new life. It realizes the possession of new powers. There is an infusion from God's will into his will, and now prevenient grace is changed into operating The Word has free course. It runs and is glorified. 'works out his own salvation with fear and trembling,' while it is

all the time 'God that worketh in him both to will and to do of His good pleasure.' Such a person is a new creature in Christ Jesus. Operative grace goes out into cooperating grace. He becomes a worker with God, and as he grows in grace and in knowledge, his will becomes more and more free as it comes more and more into harmony with God's will. Again we ask, What has the human will to do with this great change? We answer, Two things. First, man can will to go to church where the means of grace are, or he can will to remain away. If he deliberately wills to absent himself from where their influence is exerted, he remains unconverted, and on himself is the responsibility. If, on the other hand, he wills to go where God speaks to man in His ordinary way, he does so much towards permitting God to convert him. Secondly, when the means of grace do carry renewing power, and he is made to realize their efficacy, though it be at first only in an uneasiness, dissatisfaction with self, and an undefined longing after something better, - he can, as we have seen, permit the work to go on. Thus he may be said, negatively, to help towards his conversion. On the other hand, he can shake off the good impressions, tear away from the holy influences, resist the Spirit, and remain unconverted. Clearly, on himself is all the responsibility if he perish. God desired to convert him. He 'rejected the counsel of God against himself' (Luke 7, 30). And thus our Lutheran doctrine of grace through the means of grace clears away all difficulties and avoids all contradictions. God all the glory, and throws on man all the responsibility." (170-174.) Gerberding schreibt also dem Billen des Menschen bei ber Befehrung eine Beteiligung zu. Der Bille entscheidet fich für ober gegen die Einwirkungen der Gnade. Mit Silfe der Gnade, die an ihm arbeitet, kann er das Biderstreben laffen oder fich dabin bestimmen, daß er nicht widerstreben, sondern die Gnade gewähren lassen will. Tut er das, so wird sein Wille erneuert, und er bekehrt. peltes kann nach Gerberding der Mensch dazu beitragen, daß Gott ihn befehre: er fann Gottes Wort hören, und damit tut er etwas gur Bulassung seiner Bekehrung: "he does so much towards permitting God to convert him"; sodann könne er, wenn die Unade innerlich an ihm arbeite, diese Arbeit vorangehen lassen. "Thus he may be said, negatively, to help towards his conversion", etwa in der Beise, wie ein Mensch zu dem Erfolg einer an ihm vorgenommenen Operation das burch beiträgt, daß er dem Operateur mit festem Willen stille balt. In folder Beise wirtt nach Gerberding zwar Gott allein die Bekehrung, aber doch so, daß dabei die ganze Verantwortlichkeit auf den Menschen fällt, indem er eben das, mas Gott an ihm tut, zugleich und zuvor wollen oder sich gefallen lassen muß. Rach diefer Lehre Gerberdings ift aber offenbar ber Mensch in seiner Bekehrung nicht etwa, wie unfer Bekenntnis lehrt, bloges subjectum convertendum, sondern ein Faltor berselben, ja, er ist bereits bekehrt und willig mit Bezug auf die Gnade, ehe Gott nach Gerberding sein Gnadenwerk in ihm beginnt. Einen Schein gewinnt dieser Shnergismus nur so lange, als man übersieht, daß die Bekehrung eben darin besteht, daß Gott aus einem mit Bezug auf die im Evangelium angebotene Gnade unwilligen Menschen einen willigen macht. Ein Bille aber, der sich vornimmt, die Gnade geswähren zu lassen, besindet sich bereits in der rechten Richtung und ist schon bekehrt.

Beugniffe über bie Bebeutung Luthers. "Der Rauch der Schlachten, der gegenwärtig das ganze Europa einhüllt, vermag nicht den gewaltigen Mönch zu verdunkeln, der vor vier Jahrhunderten die Welt bewegte; und die gange Belt dreht fich um, um ihm in fein ehrliches beutsches Gesicht zu schauen und seine Größe anzustaunen. Es sind jest vierhundert Jahre ber, feit er feine weltberühmten Thefen an die Kirchentur in Wittenberg anschlug, und diese Hammerschläge vernimmt man noch auf dem ganzen Erdenrund. Sie haben mehr als jede andere Lat irgendeines Menschen des Papstes dreifache Krone geistlicher und weltlicher Thrannei zerschmettert, Europa freigemacht und die neuere Belt hervorgebracht. Bei seinen Lebzeiten hatte er bittere Feinde und Chrabschneider, wie er sie heute noch hat; aber das sind Kleinigkeiten, die vor dem gewaltigen Werk, das er ausgerichtet hat, und vor der Krone des Ruhmes, die er trägt, gänzlich verschwinden. Die Römisch= Katholischen befassen sich immer noch ebensoviel mit ihm wie die Brote= itanten, und ein namhafter römischefatholischer Schriftsteller bat eine Lebensbeschreibung von ihm in vier Bänden verfaßt, was allein schon ein Beweiß seiner Größe ift. Unsere geiftliche Freiheit ist teuer ertauft worden, und wir können fie nur fo bewahren, daß wir den Preis der ewigen Bachsamkeit dafür bezahlen. Der Protestantismus ist heute noch so nötig wie damals, als Luther seine Säte an die Tür in Wittenberg heftete; und wir sollten unser herrliches Erbe hochachten, uns des= selben wert zeigen und es rein und ganz bewahren." — Ein schönes Lob, welches dem "Lutheraner" zufolge der Presbyterian Banner Luther Solche Aussprachen sind auch heuer längst nicht so häufig und zahlreich, als man wohl erwartet hat. Der Weltkrieg hat auch die vierhundertjährige Reformationsfeier ganz bedeutend gedämpft. hat einen dicken Strich durch viele Pläne und Träume gemacht. allgemeine Sak gegen die Deutschen hat unter ben Sekten und in der weltlichen Presse das Interesse für Luther und sein Werk abgeschwächt. Und es zeugt von Luthers überragender Größe, daß er nicht auch ein Opfer des Fanatismus geworden ist, den der Weltkrieg angefacht hat. An Ansätzen dazu hat es nicht gesehlt. Erklärte sich doch vor etlichen Monaten ein presbyterianischer Pastor dahin, daß die Reformations= feiern verboten werden follten, weil sie vorwiegend deutsch seien. falls die Nachricht wahr ist, daß das lutherische Publicity Bureau in Philadelphia feine Tätigkeit eingestellt hat, so wird dies ohne Zweifel

feinen Grund auch darin haben, daß es mit feinen Publicity-Berfuchen in der englischen Presse unsers Landes wenig Anklang gefunden bat, was zum Teil ohne Aweifel ebenfalls mit bem Kriege zusammenhängt. Dazu kommt, daß sich, wie in Deutschland, so auch in Amerika das Gefühl geltend macht, daß man in der Kriegszeit die Ratholiken nicht reizen follte. Und so ließe sich noch manches andere nennen, was dem allgemeinen Interesse an Luther und seinem Werk einen Dämpfer aufgesett hat. Uns Lutheraner soll dies aber um so eifriger machen, die Wahrheit, die wir besitzen, an den Mann zu bringen. Luther, ber bon Gott geweissagte Reformator, war nicht etwa blog ein Bote an die Deutichen, sondern an die ganze Belt. Sein Evangelium ift allen Beiben und Bölkern vermeint. Und leider wird die uns durch die Reformation gewordene "geistliche Freiheit", die der Banner rühmt, längst nicht von allen, die sich Protestanten nennen, recht und voll erkannt und gewürdigt. Die Bresbyterianer und alle Seften haben nur Stude davon. Um so mehr haben wir Lutheraner die Aufgabe, aller Welt die Freiheit, das Vollmaß der Freiheit, zu bringen, mit der Christus uns befreit und die Gott uns durch seinen Knecht Martin Luther wiedergeschenkt bat.

Luther und bie englische Bibelübersebung. Berbert Marfh, anglis fanischer Bischof von Betersborough, bemerkt in feiner übersetzung der "Einleitung zum Neuen Testament" von J. D. Michaelis zu der von Michaelis gemachten Behauptung, daß Luthers Bibel auch bei der englischen übersetung benutt worden sei (II, 619): "It appears from the following circumstances that our author's assertion is not wholly devoid of foundation: 1.' Luther published his German translation of the New Testament in 1523. 2. A few years previous to this publication, William Tyndale, who had studied both in Oxford and Cambridge, went abroad, spent some time in Germany, was personally acquainted with Luther, settled afterwards in Antwerp, and published an English translation of the New Testament in 1526. 3. John Rogers, who had studied in Cambridge, and spent a considerable time in Germany, where he became a minister of a Lutheran congregation, translated that part of the Old Testament which Tyndale had left unfinished, revised his translation of the New, added notes and prefaces from Luther, and published the whole at Hamburg in 1537, which edition is commonly called Matthewe's Bible, Matthewe being a fictitious name assumed by Rogers. 4. It is certain, therefore, that Rogers made use of Luther's version; and it is highly probable that Tyndale did the same, as he first translated those books which Luther had first translated, and began the translation of the prophets only a short time before his death, in 1536, which Luther had not finished before 1532. 5. Lastly, it appears from the Fourteenth Rule given by James I to the translators of our present English Bible that where the English translations of Tyndale, Matthewe, etc. - by which last is meant the edition of 1537 - came closer to the original than the Bishops' Bible, their mode of translation should be retained."

Gine intereffante Szene amifden Luther und Carlftabt. Bericht des Bestlichen Distrikts lesen wir: "Luther sach immer deutlicher und mit Entsetzen, mas für ein Geist in Carlstadt und Münger sich an den Tag gebe. Dabei war ibm jedoch wenigstens dies febr lieb. daß jene beiden offen bekannten, sie bätten ihre Art zu reformieren und ihre Beisheit nicht von Luther, nicht von Wittenberg. "Es ist mir" (melbete Luther in einem Schreiben an ben Kurfürsten und seinen Bruder, Herzog Johann, welches er der Offentlichkeit übergab), ,es ift mir das eine sonderliche Freude, daß nicht die Unsern solches Wesen anfahen, und fie felbst wollen auch gerühmt sein, daß fie unsers Teils nicht find, nichts bon uns gelernt und empfangen haben, sondern bom himmel tommen fie und hören Gott felbst mit ihnen reden.' Luther ermahnt beide Kürsten: "Man lasse sie nur getrost und frisch predigen, was sie können und wider wen sie wollen; denn, wie gesagt, es muffen Setten fein, und bas Wort Gottes muß zu Relbe liegen und fampfen. It ihr Geist recht, so wird er sich vor uns nicht fürchten und wohl bleiben; ist unserer recht, so wird er sich auch weder vor ihnen noch vor sonst jemand fürchten. Man lasse die Geister aufeinanderplaten Werden etliche indes verführt, wohlan, so geht es nach richtigem Kriegslauf, da muffen etliche fallen und verwundet werden; wer aber redlich ficht, der wird gekrönet werden. Wo fie aber mehr tun wollen als mit Worten fechten, wo sie auch wollen brechen und schlagen . . . mit der Faust, da sollen Ew. Fürstlichen Gnaden zu= greifen, es feien wir ober fie, und ftrade bas Land verboten und ge= sagt: Bir wollen gern leiden und auseben, daß ihr mit dem Wort fectet, daß die rechte Lehre bewähret werde; aber die Fauft haltet itille, denn das ift unfer Amt, oder bebt euch aum Lande hinaus! Die Fürsten nahmen sich bies zu Bergen. Münzer murde in Beimar verhört, und als er merkte, man mache Ernft, floh er nach Mühlhausen und von da nach Süddeutschland und in die Schweiz. Carlstadt aber blieb in Orlamunde, erschien jedoch auch öfter in Jena, wo er seine Druderei hatte. Auf den Bunsch der beiden genannten Fürsten nun hat Luther in den Dörfern und Städten Thüringens, die vornehmlich ber Schauplat dieses Unfugs gewesen, gepredigt. Er tam dabei auch nach Jena und predigte dort gegen die Bilderstürmer. Am 21. August 1524 war er dort angekommen und in dem Gasthaus Zum Schwarzen Baren' eingekehrt. (Meurer, S. 356 ff.) "Er hielt am folgenden Tag früh 7 Uhr eine Predigt gegen die Schwärmer und ihre Früchte, den Aufruhr und die Bilderstürmerei.' Carlstadt war in der Predigt ge= wesen und bezog, obgleich Luther ihn nicht genannt hatte, etliche Stellen der Predigt auf sich. Sogleich bat er Luther brieflich um eine Unter= Luther lud ihn ein, in feine Berberge zu tommen, und ließ ihn da, während er mit vielen Gaften zu Mittag speiste, unter diesen Plat nehmen. Bei der Unterredung, welche nach Tisch folgte, beschwerte sich Carlstadt, daß Luther ihn in seiner Bredigt mit den aufrührerischen

und mörderischen Geistern zusammengerechnet habe, indem er gesagt, es sei ein Geist, der mörderische Geist zu Allstedt und der Geist, der die Bilder gerbricht und antastet. Aber der Geist zu Allstedt habe nichts gemein mit seiner (Carlstadts) Lehre vom Sakrament; überhaupt habe kein Mensch nach den Aposteln so vom Sakrament geschrieben wie er, Carlstadt. Luther antwortete, er habe niemand, sonderlich ihn, mit keinem Borte genannt; wenn er fich aber getroffen fühle, so sei er getroffen im Namen Gottes.' ,Nachdem fie hart miteinander geredet, fagte Luther: "Ihr steht dennoch bei den neuen Propheten." Carlstadt: "Wo sie recht und Wahrheit haben, stehe ich bei ihnen; wo sie unrecht haben, stehe der Teufel bei." Dann warf Carlstadt Luthern falsche Lehre vom Sakrament vor; er könne ihm dieselbe in einer Disputation öffentlich nachweisen. "Gut, so beweise sie; du hast ja freies Geleit aur Disputation nach Wittenberg." Ja, fagte Carlftadt, in Wittenberg lasse man ihn nicht frei schreiben, was er schreiben wolle. "Schreibe gang frei wider mich; nur öffentlich, nicht heimlich!" war Luthers Antwort. Carlftadt: "Benn ich benn wüßte, daß Euch fo gar danach wäre, so dürfte es Euch zuteil werden." Luther: "So tut's." Carlstadt: "Wohlan!" Luther: "Tut's, ich will Euch einen Gulben dazu schenken." Carlstadt: "Einen Gulben?" Luther: "Wenn ich's nicht tue, so sei ich ein Schalf." Carlstadt: "Gebt ihn mir benn; ich nehme ihn wahrlich an." Da griff D. Luther in seine Tasche und zog einen Goldgülden heraus, gab ihn Carlstadt und sprach: "Rehmt hin und greift mich nur tapfer an, frisch auf mich!" Carlstadt nahm den Gulben, zeigte ihn allen Beifitern und sprach: "Lieben Brüder, das ift ein Arrabo, ein Zeichen, daß ich Macht habe, wider D. Luther zu schreiben, und ich bitte euch alle, ihr wollt des Zeugen sein." Luther: "Es bedarf's nicht." Und Carlstadt legte den Gulden in seinen Beutel, gab D. Luther die Sand darauf, und Luther trank ihm einen Trunk barauf zu; Carlstadt aber tat ihm Bescheid und sprach banach: "Gert Doktor, so bitte ich Euch, Ihr wollt mich am Druden nicht berhindern, wollt mir auch sonst keine Verfolgung ober Hindernis an meiner Rahrung zuschanzen; benn ich gebenke mich mit bem Pflug zu ernähren; was denn der Pflug geben wird, follt Ihr wohl innewerden." Luther: "Wie follte mir das anstehen, daß ich Euch hindern follte, so ich begehre. daß Ihr wider mich schreiben sollt? Gebe ich Guch doch darum den Gülden, daß Ihr mein nicht schonen sollt; je tapferer Ihr mich ans greift, besto lieber Ihr mir sein sollt." Es sprach auch der fürstliche Hofprediger Bolfgang Stein, der mit Luther gereift war, zu Carlstadt: "Der Doktor soll Euch an der Nahrung nicht beschädigen noch Schaden zufügen." Da sprach Carlstadt: "Nun wohlan, so sei es mein Schade." Danach ging Carlftadt nach Hause." F. B.

Luther, die "Bost-Dispatch" und der Erzbische Glennon. In einem Leitartikel vom 12. Februar bemerkte die hiesige Post-Dispatch unter der überschrift "The Liberator of Conscience": "Four hundred years

ago an emaciated Augustinian monk walked boldly through the market crowds at Wittenberg, in Germany, and posted a notice on the door of the Castle Church. From that day in 1517 dates the birth of Protestantism and the declaration of independence of conscience. The quadricentennial of that event is this year being celebrated in churches from Terra del Fuego to the Cattegat and beyond. The cowled monk was Martin Luther, and the notice on the church-door, though merely containing 95 theses, or headings, for debate on the system of selling indulgences for the remission of sin, resulted in a controversy that eventuated in the Council of Trent and in religious liberty. . . . Luther had the courage to say what thousands of others thought. Luther's creed swept through Germany like fire through summer-dried brush. Prince after prince adopted the new faith. With modifications it entered the countries to the north and to the England of Henry VIII." Dag Erzbischof Glennon sich an dieser Aussprache nicht sonderlich erbaut hat, läßt sich denken. Seinem Unmut machte er denn auch in einer Fastenpredigt in gewohnter papistischer Beise Luft. Der hiesige Globe-Democrat berichtet: "The Archbishop replied to a newspaper editorial which maintained that Luther was the liberator of the human conscience. ferred to the Reformer as 'our friend Martin Luther,' of whom he said: Martin Luther was a man of considerable power and ambition, and exercised considerable influence. He was stalwart and rugged. At the beginning he was sincere in his convictions. There were many things to be reformed. But where Martin Luther made the biggest mistake of his life was to pull down the whole Church, which represented the Law, the authority, and the love of God. may have been a "liberator of the conscience"; but he liberated the conscience from the Law of God and the authority of God in the He nor any other man could or can reform this divine Law.' The prelate criticized Martin Luther as the inventor of the principle of the private interpretation of the Scriptures.' He argued that while such an interpretation is an academic question, it is 'not a fact in practise,' and all it amounted to was that one's private interpretation must agree with Luther's interpretation, or suffer the consequences of excommunication." — Folgende Unwahrheiten hat hier Glennon in wenige Gate zusammengedrängt: 1. Luther habe sich vom Ehrgeiz leiten lassen; 2. Luther sei später nicht mehr aufrichtig gewesen; 3. in der Papstkirche sei nur manches reformbedürftig ge= wesen: 4. Luther habe die ganze Kirche niedergerissen (tatfächlich hat er die apostolische Kirche wiederhergestellt und nur das papistische Anti= driftentum und Antikirchentum gestürzt); 5. das Papsttum sei der Repräsentant des Gesetzes, der Autorität und der Liebe Gottes (ein ganzes Neft von Lügen); 6. Luther habe das Gewissen von Gott und seinem Geset befreit (als ob die Menschensatungen des Papstes Gottes

Geset waren); 7. Luther habe das Gewissen befreit von der Autorität Gottes in der Kirche (Luther hat gezeigt, daß der Papft der Antichrift ist, weil er sich neben, über und wider Gott und sein Wort eine Autorität in der Kirche anmaßte); 8. Luther habe das göttliche Gesetz reformieren wollen (aus der Bibel und Geschichte hat Luther den Beweiß erbracht, daß es eitel Lug und Trug ist mit dem jure divino-Brimat des Bapstes); 9. Luther habe das Brinzip von der Brivatauslegung der Bibel vertreten (befämpft hat Luther die Irrlehre der Papisten, daß die Bibel dunkel sei und für Christen heilsamlich nur bom Lapft ausgelegt werden könne, und gelehrt hat Luther, daß die Bibel klar ift und ohne alle menschliche Auslegung von jedem so zu nehmen und zu berstehen ist, wie fie lautet). - Beweise für seine Behauptungen bringt Glennon nicht. Wie hatte er das auch können? Lügen laffen sich nicht beweisen. Und wozu das auch? Bit Glennon doch für feine Ratholiken eine von den göttlichen Autoritäten in der Kirche, die nach Glennon niemand anfechten darf, geschweige umstoßen kann. Glennon fagt, es sei also. Stimmen damit nicht die klaren Worte der Bibel und die Tatsachen der Geschichte, so haben sie sich eben der Auslegung zu fügen, die ihnen die "göttlichen Autoritäten", Glennon bon St. Louis und ber Papft bon Rom, geben. Ber aber bon Luther weiter nichts gelesen hat als auch nur ein einziges Mal seinen Kleinen Katechismus, der weiß, daß Glennon über Luther nicht die Bahrheit gesprochen hat. Æ. B.

Weltherrichaftstraum bes Bapftes. Das Berbrechen, welches ber Papst an der christlichen Kirche begangen hat, besteht darin, daß er das Simmelreich, das Reich Gottes auf Erden, mit feinen geiftlichen Gutern, Ameden und Mitteln transsubstantiiert hat in ein weltliches Reich mit irdischen Schähen, Zweden und Machtmitteln. Damit hat er beide zus gleich zerstört, die Kirche sowohl wie den Staat. Weltherrschaft war ber Traum der Bapfte im Mittelalter, und Gregor VII. war nahe daran, diesen stolzen Gedanken zu verwirklichen. D. Luther hat den ehrsüchtigen Blänen ber Bapfte ein für allemal den Todesftof verfest. Das hindert freilich die Römlinge nicht, ihren Lieblingsträumen immer noch nachzuhängen und von Zeit zu Zeit der Welt kundzutun, daß ihr alleiniges Beil zu suchen sei in der Weltherrschaft des Papstes. Zu diesen Träumern gehört auch Erzbischof Glennon von St. Louis. Eine hiesige Tageszeitung berichtet unter der überschrift: "World Needs Pope as International Mediator": "Archbishop John J. Glennon, in his discourse at Old Cathedral yesterday, said the Pope would come nearest to that executive which would be needed to maintain peaceful relations between nations under the conception of the League to Enforce Peace, to whose general principles he subscribes. Back of international law are the passions, the prejudices, and ambitions of nations. What is needed is some executive who would enforce law. The great trouble with the League to Enforce Peace idea advocated

by Mr. Taft and others is that it lacks the needed executive who would maintain a strict enforcement of peace. The nearest executive of international law known in history was the Holy Father in the Middle Ages. He was the only upholder of international law in those days. I will not say it was fully established, but it was the nearest one that was ever established. I do not know who under heaven to-day could execute international law but the Holy Father. It is doubtful if the position of the Holy See will be better at the end of the war than at the beginning. But it is the only glimmer of light that I can see." Für das internationale Recht, von dem hier Glennon redet, sind die Räpfte im Mittelalter bekanntlich in der Beise eingetreten, daß sie die Rirche und die Obrigkeit um ihre Rechte beraubt und, um diese ihre angemakte Macht und Thrannei zu festigen und zu wahren, die Christen blutig verfolgt und die Fürsten und Könige widereinander in den Krieg gehebt haben. Die Aussprache Glennons zeigt, daß das Ziel der Römlinge immer noch dasselbe ift: Beltherrschaft. Auch lehrt die Erfahrung in Amerika, daß die Röm= linge feine Gelegenheit vorbeigeben laffen, um ihrem Riele näher zu Auch fehlt es ihnen dabei nicht an Schlangenklugheit. ne nicht aleich alles zu bekommen vermögen, was sie haben wollen, da nehmen sie vorderhand, was sie bekommen können. F. B.

Das "Ne Temere" in ber Banama-Kanalzone. Der Lutheran berichtet: There was recently a clash between the civil authorities and the Roman Church in the Panama Canal Zone that grew out of the Ne Temere decree. The clerk of the district issued two marriage licenses to the same couple. The first was presented to the Protestant chaplain of the Ancon Hospital, and he, an Episcopalian, performed the marriage ceremony. The second was presented to the Roman chaplain of the same institution, Father Daniel Quijano. In making the required return Father Quijano added this impudent note to the official certificate: "NB. — No Catholic parties can be married by ministers who do not belong to the Roman Catholic Church, but only by Roman Catholic priests. Otherwise the marriage will be void, and the parties remain free to be married to some other person. the children whom they may have are looked upon as unlawful. is for all the world and for every nation." What then happened we will tell in the words of The Continent, from which this account is taken: "Happily Mr. Carson (the Protestant chaplain) was too spirited an American to abide such insolence. He appealed direct to the acting governor of the zone, Honorable Chester Harding. Mr. Carson called attention to the fact that, like himself, Father Quijano was in the service of the national government, and insisted that the priest should be restrained from publicly interpreting a theory of marriage in violation of the laws of the United States and of the Canal Zone while he is in the employ of the Panama Canal.'

response of the governor was prompt and unequivocal. In an official letter addressed to Quijano, Governor Harding, besides condemning the issue of a second license as unlawful, said: 'It is, of course, clear, that all priests and ministers of any religious association or denomination in good standing may perform the marriage ceremony, and this ceremony is legal and binding . . . regardless of any religious denomination to which either or both of the parties may belong. . . . So far as your statements may be intended as an aspersion on marriages performed by other ministers and priests of other religious denominations, as distinct from an exposition of the tenets of the Catholic Church, it is an improper one for an official or employee of the Panama Canal.'"

Rlaffenprivilegien ber Quater und Mennoniten im Rriege. "Die Mennoniten im westlichen Canada waren seit einiger Zeit besorgt, ob sie durch den gegenwärtigen Krieg auch würden in Unannehmlichkeiten geraten und am Ende zur Teilnahme am Kriege gezwungen werden. Die Mennoniten führen bekanntlich unter andern die Lehre von der Behrlofigfeit und find gewissenshalber gegen Militärdienft. Bei ihrer Ansiedlung in Canada hatte die Regierung ihnen das Versprechen gegeben, daß man ihre überzeugung respektieren und sie nie zum Militärs dienst heranziehen würde. Gine Delegation der Mennoniten machte ber Regierung in Ottawa ihre Aufwartung und unterbreitete ihr Anliegen. Daraufhin ist ihnen der Bescheid geworden, daß den Mennoniten in Canada aufs neue die Freiheit bom Militärdienst bon der Regierung zugesichert werde." Auch unsere Regierung hat solche Kirchengemeinschaften, die den Kriegsdienst für sündlich halten, von der Konstription ausgenommen. Es ift bies eine Vergünftigung, die der Staat feinen Bürgern nicht schuldig ist, zumal cs sich bei den genannten Setten um ein falfches Gewissen handelt, das doch der Staat unmöglich in allen Fällen respektieren kann. Wollte aber der Staat hier auch nur einigers maßen konfequent fein, so mußte er dasfelbe Privilegium auch allen denen zugute kommen laffen, die Gewiffensbedenken haben, fich an einem bestimmten Kriege zu beteiligen, weil fie benfelben nicht für gerecht halten, einerlei auch, ob sie sich dabei im Recht oder Unrecht befinden. Gehört also der Kriegsdienst zu den Dingen, die durch nichts anderes erfett werden können, so find allerdings die Quaker, Mennos niten und Adbentisten privilegierte Bürger unsers Landes: eine class legislation, wobei das zugrundeliegende Brinzip nicht nur falsch ift, fondern auch einseitig gehandhabt wird. F. B.

Der Missouri-Distrikt der Evangelischen Synode bekannte sich zu folgenden Beschlüssen den Krieg betreffend: "1. Der Missouri-Distrikt erkennt, daß in dem durch die Kriegserklärung gegen das Land unserer Bäter herborgerusenen Konslikt zwischen angebornen Gefühlen und unsern amerikanischen Bürgerpslichten nicht nur viel Klugheit und Ruhe nötig ist, sondern auch ein sester, unerschütterlicher Glaube an

das gerechte Walten Gottes. 2. Der Missouri-Distrikt bekennt sich mit demütigem Danke und freudigem Vertrauen zu unserm siegreichen Osterfürsten und ist dessen gewiß, daß auf den gegenwärtigen traurigen Karfreitag mit seinen Kämpsen, Ungerechtigkeiten und Fredeln ein Ostern mit seinem Frieden folgen wird. 3. Angesichts der gegen-wärtigen furchtbaren Weltlage und der allgemeinen Beurteilung der deutschen Reformation in diesem Lande können wir uns nicht besgeistern zu einer großartigen demonstrativen Vierhundertjahrseier der Resormation und Einjahrhundertseier der Union und dürsten einsache Gedenkseiern in unserer Kirche auf Grundlage dußfertigen, demütigen Dankes gegen den geduldigen, langmütigen Herrn unter den gegen-wärtigen Umständen für das angemessen halten." F. B.

Einfluß bes Krieges auf bie Missionary Review of the World schreibt: "In India the British Government appears to feel that it is necessary to guard with increased care against the possibility of foreign instigation of unrest and sedition. The American missionary societies have been allowed to send new missionaries, but all missionaries to be sent, old as well as new, have had to be reported to India with full statements, and permission from India, which it requires months to obtain, has had to be secured before they could sail. And now the British Ambassador in Washington has notified the American societies that His Majesty's Government must hold every missionary body responsible for every member of its staff in India, and that, should any such member be considered to have acted in a manner hostile to the Government of India as by law established, the Government of India must be considered as justified in ordering the expulsion from India of the entire mission involved." Aus Afrika scheinen schon lange so aut wie keine Nachrichten eingelaufen zu sein, zumal die deutschen und lutherischen Wissionen betreffend. Mit Bangen denkt man auch an die Folgen, welche ein Krieg wischen den Vereinigten Staaten und der Türkei zur Folge haben dürfte für alle englischen Missionen daselbst. Möge Gott nur bald den Frieden schenken, damit auch das Werk unserer Beidenmission wieder seinen gesegneten Fortgang nehmen mögel R. B.

Gregory in ber Schlacht gefallen. Der Lutheran berichtet: "Dr. Casper René Gregory, a Philadelphian by birth and a graduate of the University of Pennsylvania, is said to have been killed on the west front while in the service of the German army as an officer. He was widely known in this country as a distinguished Biblical scholar since his connection with Leipsic University as professor. He graduated from the Princeton Theological Seminary in 1873, and became chaplain of the American Chapel in Leipsic in the same year. He later united with the Lutheran Church and became connected with the University as professor, and distinguished himself

as a master of Biblical Criticism. He lectured in various educational institutions in America in 1898, among them being our own Philadelphia Seminary, where he was highly esteemed. Though nearly seventy years of age when the war broke out, he volunteered his services in the army, and because of his vigorous physical condition he was accepted and did valiant service in defense of his adopted country. His death brings home to us the terrible ravages of the present war, which has brought to their graves many thousands of intellectual lights and educators of Europe. The destruction of property is not worthy to be compared with the destruction of much of Europe's best and ripest manhood." Der freiwillige Eintritt eines fast siebsigs jährigen Gregory in das deutsche Secr — welch eine beredte Apologie der deutsche Sache!

Rebe= und Breffreiheit in Amerita. Sierüber fprach fich Senator Borah von Jdaho in einer von ihm im Senat gehaltenen Rede u. a. also aus: "In the days of the Civil War, when Mr. Lincoln was being criticized as no man ever was in public office by one of the great journals in this country, and which is still a great journal in this country, his reply was that the Administration had better suffer some of the evils and sorrows which accompanied such work than that the people should lose control of, or forfeit, the great benefit flowing from the absolute freedom of the press. It is my judgment that, whatever may be the construction placed upon this provision of the Constitution now in these days of somewhat latitudinous construction, there can be no doubt that those who wrote this instrument thoroughly understood that they were excluding from the national Government all power with reference to the press, that it was a subject-matter withdrawn from the national Government. no difference of opinion on that subject. We are all Americans in perfect accord to leave undone nothing which we can do properly to keep information from the enemy. No one wishes to leave information free to be published; but the evils that might flow from that are not commensurate with the evils of abridging the liberties When Lord Northcliffe made his exposures in the London Times of the ineptitude — almost criminal ineptitude — of high officials, could those exposures have been published in this country under this pending bill? If Lord Northcliffe had not made these exposures, the British Army would probably have broken down. No greater service has been rendered the British arms; but that service would not be permitted by this bill, and publication in the London Times during the Crimean War, besides revolutionizing the course of that war, so exposed the British aristocracy that the way was paved for the great democratic reforms ten years later. In war of all times the press should be free, vigilant, bold, unfettered, and untrammeled." Im ersten Amendement zur Konstitution der Ber-

einigten Staaten lautet die Stelle, auf welche Borah fich bezieht, wie folgt: "Congress shall make no law respecting an establishment of religion, or prohibiting the free exercise thereof, or abridging the freedom of speech or of the press, or the right of the people peaceably to assemble and petition the Government for a redress of grievances." - Streng genommen, ift eine Demokratie ohne Rede= und Preg= freiheit ein Biderspruch in sich selber. Tatsache ist aber, daß die Grofpresse unsers Landes diese Freiheit papistisch und puritanisch auf-Für fich felber verlangt fie fturmisch Freiheit, alles zu fagen, zu schreiben und einzubleuen, mas sie für nüblich und borteilhaft hält. Alle aber, die anderer Meinung sind, sucht sie in der intolerantesten Beife und mit ben verwerflichsten Mitteln aum Schweigen zu zwingen. Das von dieser Breffe angestrebte Ideal der Freiheit besteht darin, daß fie allein frei sei und allein Macht habe, jede andere freie Meinungs= äußerung zu knebeln und zu unterdrücken und jede männliche Regung und Rede zu vergewaltigen und im Keime zu erstiden. Ja, unser freies Amerika kann auch, was die Redefreiheit betrifft, immer noch viel von Luther lernen, der in der Neugeit als Erster nicht blok für fich felber die Rede= und Breffreiheit in ausgedehntestem Mage in Anspruch nahm und praktisch betätigte, sondern dieselbe Freiheit zugleich auch andern, seinen Gegnern, zugestand, nach seinem bekannten Grundsate: "Man lasse die Geister aufeinanderplaten!" Luther ist uns auch in diesem Stud immer noch voraus; we are lagging behind. Die Barole sollte eigentlich nicht lauten: "Zurud zu Luther!" sondern: "Immer borwärts, voran und näher hinan an Luther!" R. B.

Die wahre Schonheit ber Bibel. 3m Christian Statesman lefen wir: "It was my privilege to attend a recent meeting of the Woman's Press Club in New York City. The chairman used as her theme, 'The Bible as the Foundation of All Our Literature.' She proved that no literature yet produced had put the Bible out of court. spoke of its ministry to the needs of humanity in a permanent and universal way. She dwelt upon the fact that many portions of the Bible are of great literary beauty, and cited the book of Job, which towers above the factory of the world: We acknowledge that noble achievements have been attained in literature within the last half century, but above and over all shines out the literature of the Bible. Some readings from the book of Job were given by the finest literary talent to be secured, and musical artists gave highly classical rendering of other parts." - Die Schönheit aller Schönheiten in ber Beiligen Schrift ist hier übersehen worden, die nämlich, daß die Bibel uns mit den wundervollen Farben des Evangeliums von dem Gott in Christo ACfu ein solch bezauberndes, verlockendes Bild reiner Liebe und lauteren, göttlichen Erbarmens malt, daß dadurch ewig verlorne und verdammte Sünder gefesselt, zu Gott gezogen, bekehrt und gerettet werden, was sonft keiner andern Macht im himmel und auf Erben möglich ist. Verglichen mit dieser Schönheit, sind alle andern Vorzüge der Vibel wie der Saum am Gewande Salomos in aller seiner Pracht und Herrlichkeit. Wer das Evangelium nicht kennt, der weiß von der Vibel ebensowenig wie der Reformjude von dem göttlichen Heiland, wenn er Jesum bewundert als den idealen Menschen. F. B.

#### Literatur.

#### Im Concordia Publishing House, St. Louis, Mo., ift erschienen:

- 1. Spnodalbericht des Sub-Minois-Diftritts mit einem vorzüglichen Referat von D. F. Bieper über "Die Berfohnung des Menschen mit Gott". 14 Cts.
- 2. Spnodalbericht bes Weftlichen Diftritts mit einer hiftorischen Arbeit bon D. E. A. B. Rrauf über "Luther und Carlftabt". 13 Cts.
- 3. "Rindergottesbienst am Reformationsjubiläum." Eine Festliturgie, zussammengestellt im Auftrag bes Komitees von W. Simon. 5 Cts.; Dugend: 50 Cts.; 100: \$3.00.
- 4. "The Case against the Lodge." By Benjamin M. Holt. 22 Cts. Holt war selber ein langjähriges Logenglied und redet somit aus eigener Ersatrung. Seine Schrift zeigt von neuem, daß das Logenwesen von jedem Gesichtspunkte aus und vor jedem berechtigten Forum verurteilt werden muß: vor dem der Bernunst, des gemeinen Menschenberstandes, der Selbstachtung, des sinanziellen Interesse, des ehrbaten Bürgertums, der Sitlichkeit, der Bibel und vor allem des christlichen Glaubens von der Seligkeit allein durch Christum.
- 5. BUTTONS, BADGES, AND BAR-PINS. Jubilee Button: celluloid bust picture of Luther with legend 1517—1917. Dozen, 12 cts.; 100, 75 cts.— Jubilee Badge: celluloid Luther button with silk ribbon in red, white, and blue. 10 cts.; dozen, 75 cts.; 100, \$6.—U. S. Flag-Button. 7 cts.; dozen, 70 cts.—U. S. Flag Bow-Pin. 5 cts.; dozen, 50 cts. §. %.
- Der Reformator. Ein Lebensbild D. Martin Luthers. Unferer luther rischen Jugend als Jubiläumsgabe dargeboten von Lehrer B. Wegener. Concordia Publishing House, St. Louis, Mo. 33 Cts.

Der Hymnus, welcher in diesem Jahre mit Recht und zur Ehre Gottes in allen Aanden und bon allen Jungen gesungen wird, ift das Lied bon Luther und seinem herrlichen Werke der Resonmation. Solche Bariationen sind auch die zahreicheht in immer neuen Bariationen. Solche Bariationen sind auch die zahreichen Artikel und Schriften und Bücher, die in unserer Mitte, insonderheit in unserm Concordia-Verlag, erschienen sind. Und würdevoll und passend reiht sich dem bereits Erschienenen nun auch dies Lebensbild an, das Lehrer Wegener mit geschickter, tundiger Hand für unsere Jugend von Luther gemalt hat. Schlich, edel und ungekünstelt, wie sie sit, wird dies Schrift bei jung und alt Antlang sinden. Wir haben das Buch mit Interesse gelesen und wünschen ihm die weiteste Verbreitung.

THE WAY OF SALVATION IN THE LUTHERAN CHURCH. By G. W. Gerberding, D. D., LL. D. General Council Publishing House, Philadelphia, Pa. \$1.00.

In dieser Schrift wird zumeist in geschidter Beise die lutherische Lehre dars gelegt und verteidigt insonderheit gegen die irrigen Anschauungen der Setten und ihre neuen Mahregeln und Bekehrungsmethoden, die in mehreren Rapiteln behandelt und beurteilt werden. Unter manchen andern Mängeln in der Lehre gilt uns als der schwerwiegendste dieser, daß der Berkaffer dem Menschen in seiner Bekehrung eine Mitwirtung zuschreibt. Daß ein Kapitel über Gemeindeschulen,

ohne welche es eine rechte Erziehung der Jugend im lutherischen Geiste doch nicht geben kann, gänzlich fehlt, nimmt uns nicht wunder, da bekanntlich Geberding den christlichen Gemeindeschulen durchaus unspmpathisch gegenübersteht. F. B.

The Story of Lutheran Missions. By Elsie Singmaster. Published by Cooperative Literature Committee Woman's Missionary Societies Lutheran Church.

Dieser mit 35 passenden Islustrationen geschmückte Band dietet in gedrängter Form die äußere Geschichte der Wissionen der lutherischen Kirche in solgenden Kapiteln: 1. The Beginnings; 2. Pioneers and Methods; 3. The Lutheran Church in India; 4. The Lutheran Church in Africa; 5. The Lutheran Church in China, Japan, and Elsewhere; 6. Lutheran Foreign Missions in the Western Continent. Zuweisen sind die Angaben etwas dürstig außeschalen. Auf die derschieden Lehrstellung der einzelnen Wissione wird gar nicht Bezug genommen. Trozdem hat sich zuweisen ein ungesundes Urteil eingeschlichen. Auch die Bollständigseit lätzt hie und da zu wünsichen übrig. So sindet z. B. unsere Wission in China keine Erwähnung. Die Darstellung ist gesällig, die Sprache schlicht, und ohne Anregung und Rutzen wird memand das Luch aus der Hand legen.

The Bearing of Recent Discovery on the Trustworthiness of the New Testament. By Sir W. M. Ramsay. Second Edition. New York: Geo. H. Doran Co. 427 Seiten 6×9, in Leinsmand mit Goldtitel gebunden. Preis: \$3.00 netto.

Mit besonderem Intereffe greifen wir nach jedem neuen Werte Ramfans und haben es feit Jahren getan. Das hat einen boppelten Grund. Ginmal ift Namsan eine eigenartige, fast einzigartige Erscheinung in ber neueren Zeit. Bon Beruf flassischer Philolog und Archäolog, war er in den Anschauungen, die die höhere Aritit unserer Tage zumeift von den biblischen Büchern begt, groß ges worben. Aber burch fleißiges Studium ber Schriften bes Reuen Teftaments und durch mehr als breißigjährige Rachforschungen und Ausgrabungen in Rleinafien bat er feine früheren liberalen Anfichten vollständig aufgegeben und ift ein begeis geworben. Zum andern hat Ramsay fo interessante und Suberlässigleit des Reuen Testaments geworben. Zum andern hat Kamsay so interessante Entdedungen und Funde gemacht in bezug auf Pauli Leben und Wirken und den Bericht darüber in der Apostelgeschichte St. Lucä, die fo manche Aussagen der Schrift bestätigen, daß keiner, der sich genau über Paulus und Lusas unterrichten will, an seinen Schrifz ten borübergehen wirb. Bir ichagen nicht alle feine Berte gleich hoch. Um wert= boliften find immer noch seine beiden vor zwanzig und mehr Jahren Aufsehen erregenden, weitverbreiteten Werte St. Paul the Traveler and the Roman Citizen und The Church in the Roman Empire. Aber auch Luke the Physician, The Cities of St. Paul, Was Christ Born at Bethlehem? enthalten viel wertvolles Material und intereffante Mitteilungen und Einzelheiten, und basselbe gilt auch von seinem letten, in der überschrift genannten Werke. Die Grundlage besfelben find eine Reihe bon Bortragen, Die Ramfan bor einigen Jahren im Union Theological Seminary in Virginia gehalten hat, und die er nun in den Anfangszeiten des großen Beltfrieges faft ganglich umgearbeitet und neu niedergeschrieben hat. Er bietet zunächst ein einleitendes Rapitel, eine sehr intereffante autobiographische Stigge, in ber er feinen Berbe- und Bilbungsgang ihilbert, ber ihn ichlieglich in eine Professur an ber schottischen Universität in Aberdeen führte, eine Stellung, die es ihm möglich machte, feit 35 Jahren faft alljahrlich nach Rleinafien ju reifen und bort monatelang von Ronia, bem paulinifden Itonium (Apoft. 13, 51 ff.), aus Forfchungsreifen und Ausgrabungen 3u unternehmen. Der hauptteil bes Buches gerfällt in 25 Abschnitte, die nicht immer eng zusammenhängen, die sich aber alle um Paulus und Lufas drehen. Bir greisen ein paar überschriften heraus: Trustworthiness of the Acts. The Magicians in the Acts of the Apostles. The Language Spoken at Iconium. Sergius Paulus and His Relation to Christian Faith. Simon the Magician. Rhoda the Slave-girl. Luke's Account of the First Census. When Quirinius was Governing Syria. The Name of the Evangelist Luke. The First-fruits in Achaia. Wir tonnen hier nicht auf Einzelheiten eingeben, tonnen auch nicht allen Einzelheiten zustimmen. Wir wollen nur eine Probe geben. Er sagt: "A number of the German critics, followed by many outside of Germany, used until recently to say without hesitation that Augustus never issued any decree ordering a census, that there never was under the Empire any regular system of census, that, where any casual census was held, the presence of the wise was not required, but only of the husband, and that his presence was never required at his original home. Here are four distinct and separate points, in regard to each of which accuracy is demanded from any historian, and in regard to each of which Luke was declared confidently and triumphantly to fail. Certainly he flatly contradicts the assertions of the modern critics; but, as we shall see, he is right, and they are wrong." (S. 225.) Und nun folgt der außstührliche dolumentarisch Radweiß, daß kutaß, "a historian of the first rank", auch hier zuderlässige Berichterstatung hat. Gewiß, daß ift nicht die Houtptache. Wir glauben der Schrift nicht, weil sich auß menschlichen Büchern und Inscritate nachweisen läßt, daß sie wahr ist. Wir glauben und wissern und Inscritation neiß dies. Er sagt am Schluß diese Radites, nachdem er die stifterige Unterluchung begonnen hat: "No man can make historical investigation and historical proof take the place of faith; and it is not the purpose of these lectures to put the one for the other. The Christian religion is a matter of living, not of mere intellectual knowledge; and 'the just shall live by saith.' Yet it is not without 'its value to have the truth of the concomitant circumstances demonstrated. One must remember that Christianity did not originate in a lie, and that we can and ought to demonstrate this, as well as to believe it. The account which it gives of its own origin is susceptible of being tested on the principles of historical study, and through the progress of discovery the truth of that account can be, and has been, in great part, proved. There is, however, more to do. The evidence is there

# Kirdlich = Zeitgeschichtliches.

## I. Àmerika.

Die notige Borficht bei ben Entschulbigungen Luthers. Bei bem Gebrauch von Schriften über Luther, die aus fremden Lagern stammen, ift Borsicht nötig. Dies gilt gerade auch von solchen Schriften, die gut gemeint sind, manche treffende Bemerkung enthalten und auch gelesen zu werden verdienen. Beil aber die Verfasser der großen Sache, um die es sich in der Reformation handelte, nämlich um den Frieden eines bom Gesetze Gottes getroffenen Gewissens, fernstehen und für ein Leben, das gang aus und in Gottes Bort bahergeht, nicht das rechte Verständnis haben, so tann es an Urteilen, die gang ober halb irrig sind, nicht fehlen. Wir benten hier gunächst nur an etwas mehr Außerliches, nämlich an die Entschuldigungen, die man für die Tatsache vorbringt, daß Luther so derbe Ausdrücke gegen die Arrlehrer gebraucht und von Che und überhaubt von geschlechtlichen Dingen jo offen und geradeheraus redet. Man führt fehr oft zur Entschuldigung Luthers nur die Derbheit bes Zeitalters an, in dem Luther lebte. Run ift ficherlich wahr, daß Luther in Rede und Ausdruck auch ein Repräsentant feiner Zeit war. Und mit Recht wird darauf hingewiesen, daß Luthers Gegner in der Derbheit des Ausdrucks Luther nicht nur gleichkamen, fonbern ihn oft noch überboten. Aber man schließe sein Urteil über diesen Punkt nicht ab, ehe man sich vergegenwärtigt hat, wie die Heilige Schrift, die zugestandenermaßen für alle Zeiten Geltung hat, bon den

genannten Dingen redet. Bas den Gebrauch derber Ausdrücke in bezug auf Arrlebrer betrifft, jo vergleiche man aum Beispiel nur bas 28. Rapitel bes Ebangeliums Matthäi, ferner den Galaterbrief (Gal. 1, 6-9; 5, 12) und den "feinen" Brief an die Philipper (Rap. 8, 1. 2). Und was die offene und gerade Rede in bezug auf natürliche und geschlechtliche Dinge betrifft, so berfaume man auch hier nicht, die Beilige Schrift zu vergleichen. man sich doch im Neuen Testament an Stellen wie Matth. 15, 17; Phil. 3. 8; Luf. 1, 41; Luf. 2, 5 gestoken und aum Teil durch verschleiernde übersebung dem Anstand zu Gilfe kommen wollen. Und nun erst die reichliche Beschreibung ehelicher Verhältnisse und Dinge im Alten Testament! seinem Kommentar zur Genesis gibt auch Luther immer wieder seiner Berwinderung darüber Ausdrud, daß "der Beilige Geift, der ja einen sehr reinen Mund hat, mit so großem Fleiß von diesen Dingen reden möge, beren ber beiligste Bater, ber Papft, mit seinen keufchen Mönchen und Ronnen ungern einmal gedenken wollten als folder Dinge, die gar unflätig und fleischlich find" (St. L. II, 538). Luther erinnert immer wieder baran, bak nach bes Seiligen Geiftes Willen den Reinen alles rein fein und immer mehr werden foll. Wenn wir nun auch bei Luther fo offene Rede über diese Dinge finden, so kann uns das wohl die Frage nahelegen, ob nicht vielleicht Luther durch Birkung des Heiligen Geistes uns an Reinheit des Bergens übertroffen habe. F. B.

Ein neues Bereinigungsprojett ift in bem gemeinschaftlichen Jubilaumstomitee der Generalspnode, des Generalsongils, der Bereinigten Synode des Sübens, der Ohiospnode und Jowaspnode aufgetaucht. Dieses Komitee hat bon seinem Hauptquartier in Philadelphia aus schon ziemlich umfangreiche Literatur für das Reformationsjubiläum ausgehen lassen. Bieles, was uns ju Gesichte gekommen ift, besonders die Ausführungen über Geschichte, Befen und Bedeutung der Reformation, war derart, daß man sich darüber freuen Beniger ansprechend war ber Neuigkeitsbienft, ben bas Bureau übernahm, und der den Sauptzwed zu haben schien, die so heiß umworbene "recognition" von seiten der ungläubigen Menge für die lutherische Kirche au gewinnen. Dann aber ift das Komitee gang aus seinem Kongept getommen mit Empfehlungen und Befchluffen, die zu dem Jubilaum in gar kiner Beziehung fteben. Letthin wurde in einer Situng diefer Behorde sum Beispiel die Lonalität der lutherischen Kirche im gegenwärtigen Kriege Es wurde gehandelt über die militärische Raplanfrage und die Anstellung lutherischer Kaplane befürwortet. Sodann wurde ein Komitee eingesett, das für die Innere Mission der lutherischen Rirche einen "general canvass of unchurched Lutherans" vornehmen foll. Das sind alles Transaktionen, die etwa einem allgemeinen Exekutivkomitee der lutherischen Kirche zuständen, die aber von seiten dieses Jubilaumskomitees reine Anmagung sind. Doch werden diese Sachen in den Schatten gestellt durch eine Sandlung, welche dasselbe Komitee am 18. April vornahm, indem es nämlich Schritte tat, die lutherische Rirche zu vereinigen. Wend vor diefer Versammlung hatten sich eine Anzahl von Laien, die dem Romitee angehören, zu einem Abendessen versammelt, und hier scheint die Borlage für die Sitzung des nächsten Tages ausgearbeitet worden zu sein. Diese Borlage bezwedt die Bereinigung vorerst der Generalspnode, des Generaltongils und der Bereinigten Synode des Gubens qu einem Gesamtkörper, dem möglichst bald alle andern lutherischen Synoden beitreten

sollen. Die Empfehlung des unoffiziellen Laienausschusses wurde vom Komitee angenommen, und die Präsides der drei genannten Synoden brachten in den drei Synodalorganen diesen Beschluß zur Kenntnis ihrer Körperschaften. In diesem Schreiben wird betont, daß man die möglichst baldige organische Bereinigung aller Lutheraner Amerikas unter dem Ramen "The United Lutheran Church of America" vorbereiten wolle. Den drei zunächst beteiligten Körperschaften soll demnächst eine Konstitution zur Annahme vorgelegt werden als Basis der Reorganisation zu einem Körper.

Wie gu erwarten ftanb, find die gunachft berührten Generalforper nicht in gleichem Maße begeiftert für das Projekt. Nach den erfolgten Aussprachen in den Synodalorganen zu urteilen, sind diejenigen Leute am ersten für diese Union zu haben, die am wenigsten Luthertum mit in die neue Bereinigung bringen würden. Der Lutheran Church Visitor vom 10. Mai ents schuldigt sich für die verspätete Notianahme der Philadelphiaer Transaktion mit der Erklärung, die Neuigkeit sei so "superlatively good" gewesen, daß ber herr Redakteur vor freudiger Aberraschung gang hin gewesen sei, -"the editor was dazed by the news, and has only gradually recovered his poise. The news left him - he says it reverently - in something of the state which Simon Peter was in on the Mount of Transfiguration, when 'he knew not what to say.'" (Etwas stark.) Was die Ausführbarkeit der Bereinigung betrifft, so glaubt ber Visitor, "the difficulties are neither many nor insurmountable. We are optimistic and hope for the best." In einem längeren Artikel wird dann ausgeführt, daß der Vereinigten Spnobe bes Südens eigentlich für diesen Bereinigungsplan der Kredit gebühre, denn schon 1914 habe die North Carolina-Shnode eine Vereinigung der drei genannten Körper zu einer Organisation angeregt, und diese Empfehlung sei bon berschiedenen Synodalbersammlungen seitdem warm gehalten worden. Das Organ der Generalinnobe, Lutheran Church Work and Observer, ets flärt in seiner Ausgabe vom selben Datum, daß ein "himmlischer Traum" fich in diesem Borschlage ber Berwirklichung nabe, "a heavenly dream, a dream of rare beauty . . . gradually changing into solid fact". "The present imperfect must give way to that which is perfect, the dismembered family must be reunited, the sheep of the one flock must find shelter in the one fold." Gewiß eine höchst ungehörige Betonung bes äußerlichen Ausammenschlusses von Sprodalkörpern. Das Blatt fährt dann fort: "We have criticized each other overmuch; but the Church will not come into a great unity by the criticisms of the past or of the future. We have endeavored to show the other how he might dwell at peace and in unity with us, if only he would be just as we are. But we did not find unity along that way. We have prayed earnestly and believingly that the Holy Spirit would lead us into 'all truth,' where alone true unity is to be found, and we believe that God is even now answering our prayers. We are glad for the word that has gone forth. It ought to be a trumpet call to the Church." Das ift das alte unionistische Lied, das so oft im Observer gefungen wurde. Unausgesprochen, aber leicht ergänzt ist der Gedanke, daß eben, weil die Behandlung von Lehrdifferenzen bisher keine organische Bereinigung zuwege gebracht habe, man über die Differenzen weg zur Bereinigung schreiten solle. Alles dieses kann nur auf die Vereinigung mit ben Synoden außerhalb des engeren Kreises der hier zunächst interessierten

fic beziehen; benn von einer Lehrdiffereng zwischen Ronzil, Generalspnobe und der Spnode des Südens haben wir keine Renntnis. Das Organ des Beneraltonzils, ber Lutheran, verhält sich schon mehr ablehnend gegen bas ganze Projekt. Am 26. April wurde da geschrieben: "Before enthusiasm runs too high or too far, it is well to remind ourselves that the pathway to union, and still more to completed consolidation, is never easy and will not be so in this case. Some form of mere alliance or federation might be simple enough; but unity is far from being as simple as it looks. We must face facts, and not permit mere sentiment or enthusiasm to ignore them. The facts need not be disconcerting, but they must be taken into account calmly and sensibly. More than one movement toward union in this country has stranded on the rocks because difficulties were not taken into the reckoning. A wave of union sentiment was started and swept the Church bodies into hasty measures, and when they began to face facts and the adjustments which could not be escaped, the desired union came to a speedy end. The Congregationalists, Methodist Protestants, and United Brethren had heralded their proposed union abroad, and after a number of promising conferences, certain disturbing facts previously ignored came to the surface, and union died a quiet, but unhappy death. In Canada similar experiences are being met with. The best way to postpone union far into the future is to enter into it sentimentally and quickly. Lutheran union movements in this country are a matter of history from which we must not be unwilling to learn in the present instance, and we believe we are helping to advance the proposed union by urging earnest, thoughtful, and prayerful work first and shouting afterwards." Man mertt, bak es bem Redakteur nicht gang geheuer ift bei diefer Vereinigung mit Sturmidritt. Auch die Ohiospnode ist auf dem Philadelphiaer Romitee vertreten. Wer hier wird mehr oder weniger entschieden abgewinkt. Man schreibt im Lutheran Standard pom 12. Mai: "The complete union of the Lutheran bodies of this country involves many and serious questions. There is the doctrinal basis to begin with. There is the question of practise, which, to be consistent, must be in conformity with the doctrinal basis. There is the question of synodical organization, the question of educational institutions, missions, homes, and other benevolent work. Time and hard work and great wisdom from on high will be necessary to get these things properly adjusted. As to obstacles in the way of present union, we believe that certain differences in church practise are the most serious. There are some doctrinal differences, notwithstanding that we all stand practically upon the same confessional basis; yet these differences, with probably one exception, do not seem to be greatly in the way. But there are two differences in church practise that, so long as they exist, preclude the union of all bodies of the American Lutheran Church. These two things, to speak out, are the lodge question and unionism, especially pulpit fellowship. We believe that if we could all agree to take a conservative and consistent position in our practise in these two things, real union might be at the door. If, however, that be true, then it would seem that, to continue a position of indifference toward the lodges and the practise of pulpit fellowship with other denominations, is the surest way of preventing the union of the whole Lutheran Church of this country." Noch bestimmter lautet die Aussprache der ohioschen "Kirchenzeitung". Wir lesen hier unter demselben Datum:

"Die ganze Sache ist durchaus verblüffend. Wer hat diesem interspnodalen Aubiläumstomitee Bollmacht verliehen, folde Beschlüffe zu faffen? Und wie burfen die Bräfides dieser Synoden so ohne weiteres, nur auf solch eine Empfehlung eines Romitees bin, Komiteeglieder ernennen aur Aufstellung einer Ronftitution? Ebenso die Behörden in den Spnoden? . . . Sehr auffallend ift, daß in diesem so plötlich auftauchenden Bereinigungsplan kein Wort gesagt wird über Bekenntnisstellung und Braris. Es wird in ben Beschlüssen von junserm lutherischen Glauben' geredet, als ob alle brei Sirchenkörper gang felbstberftandlich in allen Studen einig waren. daß sie untereinander längst ganz allgemein Ranzel= und Abendmahls= gemeinschaft betätigt haben, ist Tatsache; uns ift dieselbe oft aufgefallen. Bezweifelt aber haben wir, daß das Generalkonzil bereit sei, alles das fahren zu lassen, was es sonst ber Generalspnobe gegenüber festgehalten bat. Jest aber müffen wir das glauben. Und das ift die Hauptbedeutung dieser Bereinigungsempfehlung! Die gange herrliche Arbeit eines Mannes wie Charles Porterfield Rrauth im Konzil, der sich von der Generalspnode emporgearbeitet hat und in allen großen Bekenntnisfragen ber Führer bes Generalkonzils wurde, soll, soweit das Konzil in Betracht kommt, annulliert Es ist ja ausgemachte Sache, daß in einer Bereinigung wie dieser bie Bekenntnisftellung bes Rörpers, ber am niedrigften fteht, bie Stellung bes neuen vereinigten Körpers wird. Ift man im Konzil wirklich bereit, biesen Rudichritt zu vollzieben? Es scheint beschlossene Sache zu fein. heißt dann, daß in dem vereinigten Rörper die Logen allgemein triumphieren. Bas noch dagegenstand im Konzil, erhält hiermit den Todesstoß. Die Gemeinden werden fein Wort mehr fagen können; benn die Generalfpnobe fteht auf dem Standpunkt, daß Logenzugehörigkeit Brivatsache ift, die jedermann für sich entscheibet. Auch die Prediger und Beamten der Rirche werden alle diese Freiheit haben. Der Brafes der Anftalt in Springfield, O., zur Generalsnode gehörig, ift feit Jahren Freimaurer. Bie es in der Bennsylvaniasynode des Konzils aussieht, haben wir neulich berichtet, nämlich daß man da die Synodalkonstitution so andern wollte, daß auch Prediger gur Loge gehören dürfen, ba itt schon eine ganze Anzahl dazu gehören. Gin großer Schritt rudwärts, auch wenn man voll und ganz allen Fortschritt in bezug auf Bekenntnisstellung innerhalb ber Generalspnobe in den letten Nahren anerkennt; und wir find durchaus bereit, jeden solchen Fortschritt anzuerkennen. Und dann die Gemeinschaft mit den Sekten. Die Generalsynobe hat stets diese Gemeinschaft verteidigt und allseitig betätigt bis zu dem Punkte, daß zwei Prediger diefer Synode mit judischen Rabbinern zus sammen amtierten. Das Konzil hat bisher seine sogenannte Galesburger Regel gehabt, daß lutherische Kanzeln und Mtäre nur lutherischen Chriften offen stehen. Natürlich wollte man die Ausnahmen von dieser Regel nicht abschneiben, man ließ fie zu als eine Art Privilegium. Jest wird's mit ber Regel aus fein; die früheren Ausnahmen werden jest die ftandige Regel sein nach Art der Generalsnobe. Die Folgen solcher Gemeinschaft werden in dem vereinigten Rörper dieselben sein, wie fie es feit Sahren in der Generalfynode waren. Diefe Synode fcleppte von jeher einen Muhlftein am Salfe herum, der fie ftandig hinderte, in Bekenntnissachen eine aufrechte lutherisch=chriftliche Stellung einzunehmen. In andern Punkten wird's ebenso werden. Bas noch gesund und fest im Konzil war, wird zerbrödeln. Eine Bereinigung wie die borgeschlagene ift ein großer Sieg für die lage

Stellung der Generalsunode, eine bejammernswerte Niederlage für das Generalfonzil und all seine Arbeit seit Anbeginn seiner Geschichte. wiß, man wird manches Wort zu hören bekommen über die Salzwirkung, welche das Konzil in dem neuen Körper ausüben wird! So täuschen die Es ift ein altes, altes Spiel, das besonnene Leute Renfchen sich gerne. nicht mehr betrügt. Und dieser Rüdgang vom Jubelkomitee — natürlich als eine besonders groke und berrliche Rierde des Aubiläums! Das ift ein Aubilieren aum Beinen. Da follte Luther wiederkehren und mit bem Donner seiner Berachtung diese Berherrlichung des Jubiläums seines großen Berts gehörig zermalmen. Bisher haben wir perfonlich viel Guts an den Borichlägen des interspnodalen Zubiläumskomitees gefunden. Die Sauptarbeit besselben schien sich mit solchen Sachen zu befassen, die von allgemeinem Ruben sind, besonders wo man eine Feier mehr allgemeiner Art Mit einem Schlage ift dies anders geworden. Ein Komitee, bas Boridlage annimmt wie diese über Bereinigung auf so allgemeiner generalipmodiftischer Grundlage, hat für uns allen Wert verloren. Alles Gute, das bisber so schien, wird jest für uns in ein anderes Licht gerückt. Nun, meinen wir auch, follten endlich die Augen aller aufgehen in bezug auf das General-Bas die tatfäckliche Bekenntnisstellung dieses Körpers ist, dürfte hinfüro teine Frage mehr sein. Damit ist wenigstens etwas gewonnen ein bifchen mehr Rlarbeit als bisher. Gott aber ftarte uns alle, daß wir von solcher traurigen Art des Jubilierens uns ein für allemal völlig lossagen! Bo der Unionismus jubiliert, da wenden sich alle treuen Lutheraner betrübt und entrüftet ab. Aber trotbem, ja gerade im Gegensat zu solchem Besen wollen wir jubilieren, gang und gar in der Wahrheit und in der Liebe, im Besitz eines Luthertums, das sich vor niemand zu schämen braucht."

Bang offenbar geht eine Gichtung in ber lutherischen Rirche unfers Landes vor sich. Zwei Sphären sind schon jest deutlich erkennbar in die Ericeinung getreten. Brof. Gerberding hat in seinen Problems and Possibilities die Barole ausgegeben: Einkreisung Missouris (das heift, der Shnobaltonferena)! Abgrenaung gegen diese Sette! Das Philadelphiger Brojett ift ein Schritt in diefer Richtung. Und dagegen erheben die ohioschen Blätter ihre Stimme! Ohio steht also zwischen zwei unaussöhnbaren Extremen. Bie lange wird Ohio sich so halten können? "Rirchenzeitung" haben wir es schon seit einem Jahre angemerkt, daß es ihr bei der spnodalen Teilnahme an der gemeinsamen Jubiläumsarbeit nicht Sie hat von vorneherein sich losgesagt von etwaigen ganz gebeuer war. mionistischen Umtrieben. Sie hat versucht, der Entwicklung einer Richtung in der Ohiospnode auf das Konzil hin zu Einhalt zu gebieten. Die "Kirchen= zeitung" wittert Unrat in einem folden Sinneigen zu einer total vom Logen= geist durchzogenen Gemeinschaft, wie das Konzil eine ift. Und mit Recht; benn nach dieser Richtung droht der Ohiospnode das Verberben. ift jest eine Eriftengfrage - Konzil und Generalspnobe ober Riffouri. Und doch tonnte es D. Stellhorn fertigbringen, einem ausgewachsenen Philippisten wie D. Renser die Bruderhand zu reichen und ihn als Alliierten (wörtlich so) willsommen zu heißen! Wir halten bafür, daß D. Stellhorn durch diese Anerkennung D. Kehsers seine Shnobe auf das schwerste kompromittiert hat. Unmöglich würde sich die Ohiospnode für die blanken melanchthonischen und erasmischen Anschauungen engagieren, die in

D. Rehfers Election and Conversion vorgetragen werden. Mer Repfer war ein willsommener Bundesgenosse gegen Missouri. Sein Buch eine uns erwartete Stüte gegen D. Piepers "Bur Einigung". Dazu bann die fatalen "Reugnisse" Brafes Schüttes, zu benen D. Stellhorn und D. Mees ihre Namen hergaben! Wir find unter dem Gindruck, daß diese "Beugniffe" ihren Eindruck in der eigenen Mitte berfehlt haben. Bir find ferner unter bem Eindruck, daß gerade durch das Hinneigen mancher zum Konzil andere bewogen worden sind, einer eventuellen Einigung (gar nicht notwendigers weise Vereinigung) der Ohiospnode mit Missouri auf der früheren Lehrbasis ber Ohiosynode das Wort zu reden. Bas soll werden? Bas die "Kirchenzeitung" in dem angeführten Artikel sagt, ist vollständig richtig — bei einer organischen Verbindung wird die weniger lutherische Lehrstellung alles auf ihr Niveau herabziehen. Sie überfieht aber, daß schon durch gemeinsame Betätigungen, wie Teilnahme an der Arbeit jenes unionistischen Komitees in Bhiladelphia, die weniger bekenntnistreue Richtung in der Ohiospnode überwasser bekommen hat, und daß der Unionismus unaufhaltsam sich durcharbeitet, wo er nur die Nasenspipe ins Zelt hinein bekommt. Wo wird bas Ameifelsohne gehört eine Synobe, die, wie Ohio, gegen Logen Stellung nimmt, nicht in eine Rubrit mit dem Kongil. Aweifelsohne bat Ohio auch jest noch in seiner Pflege der Gemeindeschule, in seiner gemeinds lichen Braris, in seinem äußeren Betrieb des firchlichen Berkes viel mehr gemein mit der Synodalkonferenz als mit der Generalfynode, dem Konzil und der Spnode des Sudens. Und doch fteht fie in ihrem öffentlichen Bekenntnis, was die Lehre von der Bekehrung und Seligmachung des Sünders allein aus Unaden anbelangt, gang auf der Seite ber genannten Körperschaften! Es ist Zeit — das läßt auch diese neueste Vereinigungsbewegung erkennen —, daß sich die Ohioshnode besinnt, ob sie sich fortgesetzt durch Schriften wie die "Zeugnisse" und wie die gang kürzlich von Prof. Ernst und D. Stellhorn wieder in den "Zeitblättern" erschienenen Artikel bor ber Welt und Kirche repräsentieren lassen will. Sollte die Lüge von der missourischen "Zwangsbekehrung" und "absoluten Bahl" wirklich auf die Dauer bie Ohiospnode aus dem Lager halten können, in das fie hineingehört? Ober ist sie wirklich willens, es mit Erasmus gegen Luther zu halten? Diese Fragen werden hier nicht nur akademisch aufgeworfen. Es sind das Lebensfragen für Ohio. Die Sichtung unter den lutherischen Synoden in unserm Lande wird fich fortfeten.

Ein Epistopalbischof auf dem Proselytenfang. Bischof Rhinelander von Pennsylvania hat sich schon öfters durch seine Proselytenmacherei hervorgetan. Noch vor anderthalb Jahren war er an der samosen "Stonemen"-Bewegung, durch die man so ganz unverwerkt Protestanten zu Epistopalen machte, beteiligt. Wir haben darüber seinerzeit aussührlich berichtet. Jeht Khinelander einen Brief an die Standinavier seiner Diözese ausgehen lassen, in dem er sie zum übertritt zur Epistopalkirche veranlassen will. Er schreibt: "Wir erkennen, daß die Standinavier sich nicht absondern von den eingebornen Amerikanern oder von Leuten aus andern Stämmen, sondern sich mit dem Land und Volk ihrer Aufnahme identissieren. Es gibt nirgends in den Bereinigten Staaten ein "kleines Schweden" oder ein "Kleines Norwegen" oder ein "kleines Dänemark". Weil es nur wenig Standinavier in diesem Lande gibt, und diese wenigen weit zerstreut wohnen, so sinden sie es natürlich schwer, ihre eigene Kirche zu bauen und zu erhalten. Allen diesen

bringen wir die Botschaft, daß sie jest und allezeit herzlich willsommen sind in allen Epistopalkirchen, und daß die Kirche dieser Diözese willig und imftande ift, ihnen allen geiftlichen Dienst zu erweisen. Bon allen amerikani= ichen Kirchen ist die protestantische Spistopalkirche diejenige, welche den Kirchen von Norwegen, Schweden und Dänemark am nächsten steht in der Lehre, Kirchenaucht und Gottesbienstordnung. Durch Vereinigung mit der Epistopaltirche habt ihr alles, was ihr in eurer Augend von eurer Mutterfirche gelehrt worden seid, und ihr braucht hier keine Lehre anzunehmen, die eure Kirche verwirft." Das "Gemeindeblatt" der Bisconfinsnode bemerkt hierzu: "Wenn Bischof Rhinelander wirklich glaubt, was er in seinem Briefe geschrieben hat, dann ift es mit seiner Kenntnis der Unterscheidungslehren ichwach bestellt; denn als Bischof der Epistopalfirche sollte er doch wissen, daß bie Standinavier, die der großen Mehrzahl nach lutherisch find, manche Lehren in der Epistopalfirche nach Gottes Wort verwerfen. Vielleicht ift es bem herrn Bischof aber weniger um die Lehre als um den erhofften Auwachs jeiner Kirchengemeinschaft zu tun. Dann barf man seine Worte allerdings nicht auf die Goldwage legen. "Mit Speck fängt man Mäuse." 'Come into my parlor, said the spider to the fly." Benn Rhinelander übrigens geichrieben hatte: "Ihr braucht hier keine Lehre anzunehmen, die eure Rirche lehrt", so hätte er mehr dem Tatbestand gemäß sich ausgedrückt. sächlich ist die Anerkennung des Epistopats die einzige Bedingung des Beis tritts zur Spiftopallirche. Man darf die Dreieinigkeit, die Gottheit Chrifti, die Berföhnung, die Rechtfertigung durch den Glauben, die Auferstehung der Toten leugnen und kann dabei doch Episkopale, sogar Episkopalpriester sein. Auch in seiner einleitenden Bemerkung über den Mangel an Nationalgefühl mter ben Standinaviern schieft Rhinelander weit am Ziel vorbei.

Bie man jest Rirchen baut. Da lefen wir eben einen begeisterten Siegesbericht von einer großen Gemeinde, in welcher angeblich das Erwedungsfeuer das ganze Raby am Brennen ist und alles so praktisch und volldommen eingerichtet, daß Erstaunliches für das Reich Gottes in Aussicht steht. Diese Gemeinde hat sich's fürzlich über \$300,000 toften lassen, ihr Kircheneigentum zu renovieren, zu modernisieren und zu vergrößern. Bu dem Aweck hat sie ein neues sechsstödiges Gebäude errichtet mit folgender Einteilung: Erstes Stodwert: eine Anzahl Raufläben; zweiter Stod: ein mächtiges, prachtbolles Auditorium aum Gebrauch für Sonntageschulzwecke, mit Sibraum für 2000 Personen; britter Stod: Galerie und Massenzimmer für einzelne Klassen; vierter Stod: ein prachtvoller Bankettsaal, Rlub oder Vereinszimmer und eine feine Ruche, so fein, wie man sie nur mit Geld herzustellen bermag; fünfter Stod: ein Saal für Ballspiel, zwei Regelbahnen, Sprigbader und fünf Zimmer für den Rirchendiener (ober follen wir vielleicht lagen den Hausknecht?); sechster Stod: Galerie für Zuschauer bei gymnastiichen Spielen und ein Dachgarten,  $50\times100$  Fuß, mit Aussicht auf einen Park. Das ganze Gebäude ist wunderschön verziert und geschmachaft ausgestattet und die Ausruftung vollständig für alle genannten 3wede. hat man sicher alles, was man wünscht und nicht wünscht, je nach Geschmad. Ber zur Bußbant will, wird wohl eine folche dort finden, und wer gerne Regelspiel treibt, geht bort auch nicht fehl. Doch wir wollen uns weiter nicht darauf einlassen. Dies ift genug und übergenug für uns. Aber wir können nicht umbin, uns zu wundern, wohin wir treiben. (Eb. Zeitschrift.)

#### II. Ausland.

Um ben ungeheuren Frevel ber Birth Control-Bewegung zu ertennen, dazu follte ein Blid auf die Beltlage genügen. In Deutschland war der "Mutterschut" und waren ähnliche Vereine vor dem Kriege intensiv und ihstematisch tätig, über Verhinderung oder Unterbrechung der Schwangerschaft und über Unfruchtbarmachung Kenntnis im Bolke zu verbreiten. Sätte Diese Bewegung auch nur gehn Jahre früher eingesett, so ftunde Deutschland jest vor dem Zusammenbruch. Man sah das Unheil kommen und arbeitete in ungleich icharferer Beife, als bas in ben Vereinigten Staaten der Kall ift, dem übel entgegen. Bereine zur Befampfung des Geburtenrudgangs wurden organisiert. Am 31. Juli 1914, also einen Tag bor dem Beginn des großen Krieges, veröffentlichte die "Bartburg" folgende Leitfate, die eine Delegiertenverfammlung für Raffenhygiene am 6. und 7. Juni in Jena als Aufruf an das deutsche Bolt verabfast hatte: "1. Die Rukunft des deutschen Volkes ist aufs schwerste bedroht. Das Deutsche Reich kann sein Volkstum und die Unabhängigkeit seiner Entwicklung auf bie Dauer nur bewahren, wenn es ohne Bergug und mit der größten Energie darangeht, seine innere und äußere Politik sowie das gange Leben des Volkes in raffenhygienischem Sinne zu gestalten. Am dringendsten sind Makregeln zur Förderung der Fortpflanzung der gefunden und tüchtigen Ramilien. 2. Die rasch abnehmende und vielfach schon heute zur Erhals tung ungenügende Fortpflanzung der gefunden und tüchtigen Kamilien muß ichon in wenigen Generationen zum kulturellen, wirtschaftlichen und polis tischen Rückgange des deutschen Bolkes führen. 3. Die ungenügende Forts pflanzung ist zum Teil durch Beeinträchtigung der Fortpflanzungsfähigkeit, insbesondere durch die Gonorthöe, die Sphilis und den Alfoholismus, ber-4. Die Hauptursache des gegenwärtigen Geburtenrückganges ift aber die zunehmende willfürliche Beschränfung der Kinderzahl. wichtigsten Beweggrunde für die Beschränkung ber Kinderzahl find: a. die Beforgnis vor der Verschlechterung der wirtschaftlichen Lage der Familie, ber Erichwerung einer forgfältigen Pflege und Ergiehung ber Rinder bei größerer Kinderzahl; b. die Rudfict auf die Erbteilung; c. die Unvereins barteit der außerhäuslichen Berufstätigkeit der Frau mit der Aufzucht einer größeren Bahl von Kindern; d. die Bedrängnis durch die ftädtische Bohnnot. 6. Der Geburtenrudgang wird ftart beschleunigt burch die mit ftrupels loser Reklame und rasch wachsender Kapitalskraft betriebene Herstellung und ben organisierten Sandel mit Mitteln gur Empfängnisverhütung und 206 treibung und durch die Propaganda für den Reomalthusianismus. — Die Die Deutsche Gesellschaft für Rassenhngiene fordert gur Befämpfung. Sicherstellung eines nach Zahl und Tüchtigkeit ausreichenden Nachwuchses: 1. erhöhte Körderung der inneren Kolonisation mit Regelung des Erbrechts im Sinne der Schaffung kinderreicher Familien; 2. Schaffung von Famis lienheimstätten für kinderreiche städtische Familien (gartenstädtische Siedes lung, gemeinnütziger genoffenschaftlicher Bau von Kleinwohnungen mit Gärten, Laubenkolonien u. a. m.; 3. wirtschaftliche Förderung genügend fins derreicher Familien durch Gewährung von wesentlichen Erziehungsbeiträgen an eheliche Mütter, bzw. überlebende Bater, und Berüdfichtigung der Kinderzahl bei der Besoldung der Beamten und Angestellten; 4. Beseitigung der für viele männliche Berufe (Offiziere, Beamte) bestehenden Erschwerung ber

Cheichließung, soweit es irgend tunlich ist; 5. Erhöhung der Alkohols, Tabaks und Luxussteuern sowie Erhebung einer Behrpflichtersatzieuer für die in Puntt 3 genannten 3wede; 6. gesetliche Regelung des Vorgehens in solchen Fällen, wo Unterbrechung der Schwangerschaft oder Unfruchtbarmachung ärzilich geboten erscheint; 7. Bekampfung aller die Fortpflanzungefähigkeit bedrohenden Schädlichkeiten, insbesondere der Gonorrhoe und der Spphilis, der Tuberkuloje, des Alkoholismus, der gewerblichen Bergiftungen und der Berufsichablichkeiten für die erwerbstätige Frau; 8. obligatorischer Austausch von Gesundheitszeugnissen vor der Cheschliekung; 9. Ausseben großer Preise für ausgezeichnete Kunstwerke (Romane, Dramen, bilbende Kunft), in denen das Mutterideal, der Kamiliensinn und einfaches Leben verherrlicht werden; 10. Erwedung einer opferbereiten nationalen Gefinnung und bes Bflichtgefühls gegenüber den kommenden Geschlechtern, kraftvolle Erziehung ber Jugend in diesem Sinne. Die Deutsche Gesellschaft für Raffenhngiene richtet an alle, die fich von der Richtigkeit der vorstehenden Leitsätze überzeuat haben, die dringende Bitte, ausdauernd und tatkräftig mit ihr an der Bewinnung immer weiterer Rreise mitzuarbeiten, damit die gesetliche Ginführung und Durchführung der notwendigen Magregeln erreicht werde, bebor es zu fpat ift." - Diefer meifterhaften, bei aller Anappheit grundlichen Summierung des ganzen Problems, soweit der Staat in Betracht kommt, hat die Gefellicaft für Raffenhygiene noch folgende Bemerkungen beigefügt: "Schon bei den ersten der obigen Sätze wird mancher Leser stuten und meinen, hier liege eine arge übertreibung vor. Da die Leitsätz keine Begründungen geben können, so empfiehlt es sich für den, der solche sucht, die vortreffliche Alugichrift von Geheimrat von Gruber, dem Vorsitzenden der Gesellschaft für Rassenbraiene, über "Ursachen und Bekämpfung des Geburtenrudganges' zu lesen (München 1914; 3. F. Lehmanns Verlag). in hellas und Rom die Ration von Stufe zu Stufe fank, als die führenden Familien nicht mehr eine genügende Zahl von Kindern hervorbrachten, ebenso wird das deutsche Bolt zugrunde geben, wenn es nicht gelingt, dem Geburtenrückgang Einhalt zu tun. Nicht die Not, sondern eher der Reichtum führt den Raffentod herbei. Den schlagenden Beweis liefern die judischen Kamilien Berlins, die im Durchichnitt in drei Generationen aussterben. Auch die Brotestanten, die durchschnittlich in besseren Verhältnissen leben als die Katholiken, gehen relativ zurück. Die Zahl der katholischen Schulkinder wächft ungleich rascher als die der protestantischen. Benn diese Entwicklung in gleicher Richtung weitergeht, wird Deutschland in einem halben Jahrhundert überwiegend katholisch sein. Während es den Katholiken durch ihre Kirche ftreng verboten wird, die Fortpflanzung irgendwie künstlich zu bemmen, beugt die protestantische Bevölkerung in höchst bedenklicher Beise dem Kinderfegen vor. Die Wohnungsnot in den Städten, die für faft alle gebildeten Berufe bestehende Unmöglichkeit, frühzeitig zu heiraten, die wesentlich erhöhten Anforderungen an ganze Gesellschaftsklassen tragen mit dazu bei, daß sich die Rustände so außerordentlich verschlimmert haben. Alle politischen Parteien, alle nationalen Bereine und auch alle religiösen Berbande werden dem Geburtenrückgang die größte Aufmerksamkeit zuwenden Bas damals überzeugung gewiffer Kreise war, daß nämlich der Kampf gegen das Kind den Bestand der ganzen Nation bedroht, erkennt wohl heute, nach brittehalb Jahren gräßlichen Ringens jeder einzige Deutsche. Die Mutterschutbewegung ift sistiert.

Beibentum im fübameritanischen Ratholizismus. Das Ravegantesfest, daß jährlich zu Maria Reinigung, am 2. Februar, in Vorto Alegre besonders seitens der farbigen tatholischen Bebolkerung gefeiert wird, ift wieder einmal borüber. Schon Tage borher wird die Statue der Nossa Senhora dos Navegantes, der Schutpatronin der Vorstadt Navegantes, wo auch unsere lutherische Kirche mit dem Konkordia-Seminar und unsere Gemeindeschule sich befinden, aus der dortigen römischen Rirche geholt und in feierlichem Ruge unter viel garm und Raketengeknatter au Schiff und fo in die große Stadtfirche gebracht, um von dort am Resttage felbst feierlich nach Ravegantes wieder eingeholt zu werden. Alle Schiffe im Hafen sind beflaggt. Alle Signalpfeifen, Sirenen und sonstigen Lärminstrumente und die unbermeidlichen Raketen werden auf die Menschheit losgelaffen, sobald am Bormittag des 2. Februar Nossa Senhora auf dem Bug des bis in die Takelage besetzen Vollschiffes aufgestellt ift, um ihre Triumphfahrt nach Ravegantes Ungablige größere und Neinere Fahrzeuge geben ihr bas Geanautreten. leite, alle über die Masten weg bewimpelt und beflaggt. Obwohl das Raves gantesfest kein "gebotener" römischer Feiertag ift, ruht bennoch an diesem Tage alle Arbeit, und alle Geschäfte stehen still. Die Bevölkerung, die sich schon bormittags zu Tausenden auf der Rua Voluntarios da Patria einfindet und nach dem Landungs= und Festplat drängt, ist festlich gekleidet. Die Neger, Indianer und Mischlinge haben sich — es ift ja ihr Fest — besonders herausgeputt. Unter ohrenbetäubendem Lärm wird das Standbild ber Schifferpatronin über ben festlich geschmudten Landungesteg getragen, und in feierlicher Prozession geht es ber Rirche zu, mo Nossa Senhora balb wieder auf ihrem alten Standort thront. Aber das Rest geht jest erft recht an. Auf dem Plate bor der Rirche stehen zahlreiche Buben mit Efwaren, besonders Bassermelonen, und Getränken. Vor allem machen bie salas para bebidas glängende Geschäfte. Abende folgen zu Ehren ber beis ligen Jungfrau auf dem freien Blate Lichtbildervorführungen oft recht zweifelhaften Charakters, Illumination der Kirche bis zur Turmspipe und Reuerwerk. Noch frühmorgens hört man johlende und gröhlende Festgäste nach Hause ziehen. — So war es im alten Babylon, wenn aus dem schrägüber liegenden Borfippa das Gögenbild zu Mardut, bem Stadtgott von Babel, auf Besuch geführt und dann wieder auf dem Euphrat nach Borsippa eingeholt wurde. So war es im alten Agypten, wenn die Ris mit dem Osirisknaben mittels des carrus navalis, dem "Schiffsmagen" (baber jedens falls der römische "Karneval", nicht von carni valedicere, dem Fleisch Lebs wohl sagen, wie die Volksethmologie annimmt), auf dem Nil spazieren gefahren wurde. So geschah es im heidnischen Rom bei den Saturnalien und ähnlichen Resten. So ist auch die römische Rirche, nachdem sie das lautere Evangelium verworfen hat, wieder heidnisch geworden. Das zeigt sich nicht nur in diesem heidnischen Pomp — dies Wort bedeutet gerade Um- und Aufziige wie die oben beschriebenen -, sondern auch in der Berehrung und Anbetung der Jungfrau Maria und anderer Heiligen, in der gottesdienste lichen Verehrung, die man ihren Standbildern zollt, bor allem aber in ber Lebre, daß der Mensch nicht allein aus Gnaden, um Christi willen, durch ben Glauben vor Gott gerecht und selig werde, sondern auch und vornehmlich durch seine Werke. Gott sei Dank, daß er uns, wie vom Heidentum überhaupt, so auch vom christlich verbrämten Heidentum der römischen Kirche befreit hat! Last uns besonders in diesem Jubeljahr der Reformation recht bankbar bafür fein! (J. K. in Ev.=Luth. Abl. f. S.=Am.)

# Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

Juni 1917.

Rr. 6.

# Gefet und Evangelium: Buffe und gute Berte. (Bornehmlich nach Artitel IV, V und VI'ber Kontorbienformel.)

Der vierte Artikel der Konkordienformel, "Bon den guten Berken", richtet sich vornehmlich gegen die Behauptung, daß gute Werke nötig seien zur Seligkeit — ein Sat, den Melanchthon in seinen Loci von 1535 vorgetragen, in folgenden Ausgaben der Loci jedoch gestrichen, im Leipziger Anterim von 1548 aber wieder erneuert hatte, um dann mit viel Eifer von Georg Major und andern als groke, nötige Wahrheit berfochten zu werden. Der fünfte Artifel, "Bom Gefet und Ebangelio", richtet sich insonderheit gegen die Lehre, daß in der Kirche nicht mehr das Gesetz gepredigt werden dürfe, sondern nur noch das Ebangelium, aus welchem allein auch die Buke zu lehren sei - ein Arrtum, den Agricola von Eisleben zuerft 1527 gegen Melanchthon und 1537 auch gegen Luther verfochten hatte. Ebenfalls gegen die Antinomer, wie man Agricola und seine Anhänger, unter denen sich Andreas Boach in Erfurt und Anton Otto in Nordhausen herbortaten, nannte, ift der sechste Artikel, "Bom dritten Brauch des Gesetzes Gottes", geftellt, der feine Spite wendet gegen die Behauptung, daß den Chriften, wie sie bier auf Erden noch beschaffen sind, die Predigt des Gesetzes nicht mehr nötig sei, speziell auch nicht dazu, um ihnen zu zeigen, welches die Berte find, die Gott gefallen.

Schon aus diesen kurzen Andeutungen geht hervor, daß die Lehrspunkte, welche in diesen drei Artikeln zur Frage stehen und in gründslicher, sorgfältiger Weise behandelt werden, für das rechte Verständnis des ganzen Christentums von der allergrößten Bedeutung sind. An diesen Punkten kommt es an den Tag, ob man die Lehre vom Geseh und Svangelium, Rechtsertigung und Heiligung, Buse und Bekehrung, Glauben und guten Werken wirklich verstanden hat. Hier wird es ossender, ob man sich voll und ganz und die in die lehten Folgen freisgemacht hat von der Theologie des alten Adams, dem papistischen Pharissämus mit seiner Werkerei sowohl wie dem Spikurismus des Fleisches. Man hat gesagt, daß in der Lehre von der Bekehrung und Gnadenwahl der Theolog das Examen rigorosum bestehe, ob er die Gnadenlehre der Schrift und des lutherischen Symbols verstanden hat, und ob sie ihm wirklich in Fleisch und Blut übergangen ist. Dasselbe gilt mit Bezug

auf die Fragen von dem Unterschied zwischen Gesetz und Ebangelium und ihrem Berhältnis zur Bufe, zum Glauben und den guten Berten. Auch hier kommt es an den Tag, ob man wirklich die Gnade allein walten läßt oder den eigenen Werken doch ein verborgenes Hinterpförtchen offen läßt. hier zeigt es fich, ob unfer Luthertum durch und durch echt und kerngesund ist oder heimlich doch noch krankt an papistischer Berferei. Ber in den Bunkten, die hier gur Frage steben, gewissen Bescheid zu geben bermag, der weiß, was das Christentum ift, beherrscht die Theologie und wird überall gewisse Schritte tun. Wer in diesem Examen aber aufammenbricht, dem ist auch sonst in der Theologie nitgends recht zu trauen. Wer an irgendeinem Bunkte der Theologie Menschenwerk und stun koordinierend neben die Gnade stellt, dessen Luthertum ist ein gebrochenes, und wenn er den falschen Spuren weiter folgt, so wird er schlieklich wieder angelangen bei wesentlich eben dems felben Bapfttum, bon dem Gott uns durch Luther befreit hat.

Wie die Unierten den Lutheranern den Vorwurf machen, daß sie Rufälliges und Nebenfächliches im Christentum zur hauptsache machen so hat man auch wiber uns Missourier die Anklage erhoben, daß wir Afzidentelles und Walthersche Sonderlehren mit wesentlich Lutherischem berwechselten. Dem können wir aber nicht beipflichten; denn just dabin geht unsere überzeugung, daß eben das, was man vielfach an uns betämpft als etwas spezifisch Missourisches (die Lehren bom geiftlichen Brieftertum, von Kirche und Amt, von der Absolution und der alls gemeinen Rechtfertigung und bon der purlauteren Enade und dem Geheimnis in der Bekehrung und Gnadenwahl), gerade das wesentlich und zentral Lutherische herausstellt und zum adäguaten Ausdruck bringt. Dieser den Missouriern gemachte Vorwurf ist nur ein Analogon zu der Beschuldigung, die Papisten, Reformierte und Unierte seit den Tagen Eds, Zwinglis und Bucers den Lutheranern gemacht haben. ist, genau besehen, gerade das, was fie als falsche oder nebenfächliche und eigentümlich lutherische Sonderlehren zu behandeln pflegen, nichts anderes als das wesentlich Christliche selber, das Berg des Christentums, driftliche Grundwahrheiten, gegründet auf das sonnenklare Bort ber Schrift. Dies gilt auch mit Bezug auf die Fragen von Gefet und Evangelium, Buge und guten Werken. Lauter wesentlich christliche Lehren find es, die unser Bekenntnis bier gum Ausbruck bringt. überall, so erweist sich auch hier das eigentümlich Lutherische als das wesentlich Christliche.

Es kann darum der heilsamen Erkenntnis nur förderlich sein, wenn wir uns vergegenwärtigen, wie die genannten Artikel der Konkordien, formel, an die wir uns vornehmlich halten werden, die Hauptfragen das Geseh und Svangelium, die Buße und die guten Werke betreffend beantworten. Und wenn wir dabei wieder innewerden, wie uns durch die lutherischen Symbole von der Augustana dis zur Konkordiensormel das herrliche Erbe der Resormation in unverfälscher, unverhüllter Klats

heit erhalten worden ist, so wird auch dies mit dazu beitragen, die danks bare Freude zu mehren, mit der Gott uns in diesem Jubeljahr trot der traurigen gegenwärtigen Weltlage erquiden möchte.

1.

Bon welcher Bedeutung ift die rechte Unterscheidung zwischen Geset Die Epitome antwortet: "Bir gläuben, lehren und bekennen, daß der Unterschied des Gesetzes und Ebangelii als ein besonder herrlich Licht mit großem Fleiß in der Kirchen zu erhalten, dadurch das Wort Gottes nach der Vermahnung St. Pauli recht geteilet wird." (533, 2.) Solida Declaratio: "Nachdem der Unterschied des Gesetzes und Svangelii ein besonder herrlich Licht ift, welches dazu dienet, daß Gottes Bort recht geteilet, und der heiligen Bropheten und Apostel Schriften eigentlich erkläret und verstanden, ist mit beson= derem Fleiß über demselben zu halten, damit diese zwo Lehren nicht miteinander vermischet oder aus dem Evangelio ein Gefet gemacht, dadurch der Berdienst Chrifti verdunkelt, und die betrübten Gewissen ihres Trojts beraubet, den sie sonst in dem heiligen Evangelio haben, wenn dasselbige lauter und rein geprediget, und sich in ihren höchsten Anfechtungen wider das Schreden des Gesetzes aufhalten können." (633, 1.) Solida Declaratio: "Demnach, und auf daß beide Lehren, des Gesetes und Evangelii, nicht inejnandergemenget und sgemischet, und der einen zugeschrieben werbe, was der andern zugehöret, dadurch dann leichtlich der Berdienst und die Guttaten Christi verdunkelt, und das Evangelium wiederum zu einer Gesetlehre gemacht, wie im Papsttum geschen, und also die Christen des rechten Trojts beraubet, den sie im Svangelio wider das Schreden des Gesebes haben, und dem Papsttum wiederum die Tür in der Kirchen Gottes aufgetan werde, so muß mit allem Fleiß der wahre, eigentliche Unterschied zwischen dem Gesetz und Evangelio getrieben und erhalten, und was zur Konfusion inter legem et evangelium, das ift, badurch die beiden Lehren, Gesetz und Evangelium, berwirret und in eine Lehre gemenget, Urfach' geben möchte, fleißig verhütet werden," (639, 27.) Der Kern des Ebangeliums ift der Artikel von der Rechtfertigung, von dessen Bedeutung die Apologie also schreibt: "Dieweil aber solcher Bank ift über dem höchsten, fürnehmsten Artikel der ganzen christlichen Lehre, also daß an diesem Artikel ganz viel ge= legen ist, welcher auch zu klarem, richtigem Verstande der ganzen Sei= ligen Schrift fürnehmlich dienet und zu dem unaussprechlichen Schat und dem rechten Erkenntnis Chrifti allein den Weg weiset, auch in die ganze Bibel allein die Tür auftut, ohne welchen Artikel auch kein arm Gewissen einen rechten, beständigen, gewissen Troft haben oder die Reich= tümer der Gnaden Christi erkennen mag: so bitten wir, kaiserliche Majestät wollen bon dieser großen, tapferen, hochwichtigen Sachen nach Notdurft und gnädiglich uns hören." (87, 2; bgl. Luther in ben Schmalt. Art., S. 300, 5.)

Als den höchsten Artikel unsers Glaubens rühmen wir Lutheraner bie Lehre von ber Rechtfertigung, nach welcher Gott bem Gunder vergibt ohne Berdienst der Werke, allein aus Engden, um Christi willen. Sie ist das Berg des gangen Christentums. Sie ist die Lebensluft, ohne welche der Chrift erftickt; das Element, in welchem er lebt wie der Rifch im Baffer, und ohne welches er jammerlich augrunde geht. Sie ist die allmächtige Rraft Gottes, die allein im Menschen alles Gute schafft, erhält und mehrt. Sie ist die Sonne, in deren Licht alles wahr haft driftliche Wesen allein keimt, wächst und gedeiht. Als diese Lehre bald nach der Apostel Zeit verfälscht wurde, da ging der Tag des Chris ftentums zur Neige, und herein brach die Nacht mittelalterlicher Fin-Als sie durch Luther wieder verkündigt wurde, da ging die Sonne wieder auf und der neue Tag brach an, die Reit der gesegneten Reformation, in der wir heute noch leben. Diese Lehre hat Luther zum Reformator gemacht und die Kirche zur apostolischen Reinheit zurüd-Beder Vernunft noch Erfahrung, weder Kunft noch Biffenschaft, weder antifer Humanismus noch moderne Rultur bilden ein Subftitut für die Lehre von der Rechtfertigung. Weder Mond noch Sterne bermögen das Licht dieser Sonne zu erseben.

Ohne die Lehre von der Rechtfertigung bleiben alle andern drifts lichen Lehren sinnlos, wertlos, nutlos, fraftlos und unbrauchbar: blinde Batronen, leere Schalen, Ruinen, in denen niemand wohnen fann. Die Rechtfertigungslehre ist das Leben aller criftlichen Lehren. Sie erst verleiht ihnen Sinn und Wert. Sie verhalt fich au ihnen wie die Seele aum Leibe, wie der Strom aum Motor, wie die Form aum Ohne Renntnis dieser Lehre ist auch das umfangreichste theologische Wissen eine relativ nuts und wertlose Volhmathie. Sie ift das Lebensprinzip alles driftlichen Glaubens und Erkennens, das Bentrum aller driftlichen Wahrheiten. Ohne biefe Lehre find alle andern nur aus dem Zusammenhang geriffene, unberständliche, zersplitterte Teilerkenntniffe. Ber diese Lehre nicht kennt, mag alle andern Bahr heiten haben und hat doch bie Wahrheit nicht. Auch hat er die andem alle nicht recht. Ja, alles, was in der Welt und Rirche ift und geschieht, gedacht und getan wird, wird ohne diese Lehre zu lauter unentwirrbaren Rätfeln. Sie ist das einzige Licht in der Finsternis diefer fündigen Luther schreibt: "Denn wo diese Erkenntnis weg ift, so nimmt fie es alles mit ihr, und magft danach alle Artikel führen und bekennen (wie benn die Papisten tun), aber es ift kein Ernst noch rechter Berstand, sondern wie man im Finstern tappet, und ein Blinder von der Farbe höret reden, die er nie gesehen hat." "Denn in diesem hanget und stehet es alles und zeucht die andern alle mit sich, und ist alles um diesen zu tun, daß, wer in den andern irret, hat gewißlich auch diesen nicht recht; und ob er gleich die andern hält und diesen nicht hat, ift es doch alles vergeblich." "Verstehen wir diesen Artikel recht und rein, so haben wir die rechte himmlische Sonne; verlieren wir ihn aber, so

haben wir auch nichts anderes denn eitel höllische Finsternis." (Zu diesen und folgenden Stellen aus Luther vergleiche D. F. Piepers Borträge.)

Ohne die Lehre von der Rechtfertigung ist der Mensch jedem Wahn und Jrrtum, jedem Aberglauben und Unglauben preisgegeben. Wo fie nicht ift, da gibt es nur Jrrfal in der Welt. Ohne fie ift auch die Kirche hilflos wider jede Reperei, hilflos wider Rationalismus und Enthusiasmus, wider Papsttum und Sektentum. Luther: "Wenn wir diesen Artikel verloren haben, so geht zugleich die ganze christliche Lehre dahin, so werden wir keiner Reperei, keiner falfden Lehre, wenn sie auch noch so lächerlich und eitel wäre, widerstehen können." Ja, ohne diesen Artikel find wir hilflos felbst wider Juden-, Türken- und Beidentum. Luther: "Das weiß ich fürwahr und habe es versucht also viel, daß ich weder der Türken noch Juden Glauben konnte verlegen, wo ich ohne dies Stud follte handeln." Wie das moderne Logentum, fo unterscheibet sich auch ein Christentum ohne den Artikel von der Recht= fertigung nicht mehr wesentlich bom Beiben-, Juden- ober Türkentum. Darum find auch die Setten so böllig hilflos wider die Logen, weil fie den Artikel von der Verföhnung, von der Rechtfertigung und der Seligfeit allein durch Christum berloren haben.

Bie bor jedem Frrtum, so schützt die Rechtfertigungslehre auch bor ber Berführung burch Rom, der sonst feine menschliche Vernunft und Kraft gewachsen ist. Sie lehrt Christum recht erkennen und gibt damit zugleich auch einen scharfen Blid für den Antichriften. Wer einmal Flum im Glauben geschaut hat, den vermag man nicht mehr zu täuschen mit seinem Gegenbild, bem Papst zu Rom. Als erst Luther in ber Schrift das liebliche Bild Chrifti, des barmherzigen Heilandes, gesehen hatte, da kannte und durchschaute er auch den Bapst als den Antichristen. Die Rechtfertigungslehre macht sicher und gefeit gegen Rom. räumt fie gründlich auf mit dem Aber- und Unglauben, mit dem Bertund Zeremoniendienst sowie auch mit der Thrannei der Papstfirche. Ber aber die Rechtfertigungslehre nicht hat, der ist, wie die Erfahrung lehrt, auch nicht einen Augenblick sicher gegen die antichristische Macht ber Berführung, und wenn er sonft der Klügfte und Gelehrtefte mare. Genau besehen, fitt er eben ichon mitten brin, sein übertritt ist nur eine Formalität.

Wer die Lehre von der Rechtfertigung hat, der steht im Zentrum aller Wahrheiten, von wo aus allein alles recht erkannt und gewürdigt wird. Luther: "Denn in demselbigen Artikel werden alle andern Artikel unsers Glaubens begriffen; wenn der rein und rechtschaffen ist, so steht es recht und wohl um die andern alle." Vor dieser Lehre versschwinden alle Wolken, wird alles eitel heller, blauer Himmel über uns. Wit ihr sind wir jeder Lebenslage, jedem Jrrtum und allen seindlichen Mächten gewachsen. Sie erhält uns auf der rechten Bahn, führt uns in alle Wahrheit und macht uns derselben göttlich gewiß. Ohne sie gibt

cs nur ein menschliches Wähnen und Meinen in der Welt. Sie bringt den Heist mit sich, macht uns der Schrift gewiß, gibt uns den Schlüssel zu derselben, lehrt uns sie recht verstehen und läßt uns nicht irren noch zu Kehern werden. Und wo wir etwa durch den Betrug unsers Fleisches irren sollten, so bringt diese Lehre uns wieder zurecht oder macht doch, daß der Irrtum uns nicht zum Verderben gereicht

Luther schreibt: "Wo diese Lehre auf der Kanzel bleibet, so hat es keine Not, man ist sicher bor allen Rebern und Arrtumern. Dieser Artikel leidet keinen Frrtum bei sich; so ist der Beilige Geist auch dabei. und die solches gläuben, dulden keinen Frrtum." "Biederum hat auch dieser Artikel die Enade, wo man mit Fleiß und Ernst dabei bleibet, dak er nicht läkt in Reberei fallen noch wider Christum und seine Chris stenheit laufen. Denn er bringet gewißlich den Beiligen Geist mit fich. welcher dadurch das herz erleuchtet und halt in rechtem, gewissem Berstande, daß er kann rein und durre Unterscheid geben und richten bon allen andern Artikeln des Glaubens und dieselbigen gewaltiglich erhalten und verteibigen." "Denn wo dies einige Stud rein auf dem Blan bleibet, so bleibet die Christenheit auch rein und fein einträchtig und ohne alle Rotten, fintemal dies Stud allein, und fonst nichts, macht und erhalt die Christenheit." "Denn dies Stud lagt teine Rotten aufkommen, fintemal es nicht kann fein, der Beilige Geift muß auch da fein, der nicht Rotten läßt anfaben, sondern Eintracht gibf und erhält." "Darum liegt es gar an diesem Artikel von Christo und hanget alles daran; wer diesen hat, der hat alles, und muffen die Christen barob im höchsten Rampf stehen und stetig streiten, daß sie dabei bleiben mögen." Diesen Artikel haben darum auch "alle Propheten am meisten getrieben". "Auch hat uns Gott keinen Artikel so öffentlich und deutlich erkläret als diesen." Auf ihn "sollen alle theologischen Disputationes sehen und gerichtet werden". Ohne den Artikel von der Rechtfertigung "tann weder die Kirche bestehen, noch Gott seine Ehre behalten, welche Ehre die ist, daß er gnädig und barmbergig ist, und daß er uns um seines Sohnes willen die Sünde vergeben und uns selig machen will".

Mit der Lehre von der Rechtfertigung steht und fällt die Kirche. Ohne sie wird niemand ein Christ, geschweige denn ein Theolog oder christlicher Prediger. Luther: "Denn dieser Punkt ist das Hauptstüd und der Ecstein, der allein die Kirche Gottes gebieret, stärket, erdauet, erhält und schützt, und ohne den kann die Kirche Gottes nicht eine Stunde bestehen." Wo dieser Artikel ist, da ist die Kirche. Wo er erhalten wird, da bleibt die Kirche. Luther: "Mahomet hat zwar die Kirche berwüsstet und der Papst die Lehre vom Glauben verdunkelt, aber wo dieser Artikel geblieben ist, daselbst hat Gott seine Kirche erhalten." Wo dieser Artikel öffentlich im Schwange geht, da blüht die Kirche und tritt sie offen hervor. Wo er verachtet und entstellt wird, da verkommt und verlumpt die Kirche. Wo er, wie im Mittelalter, sich in den Winkel verkriechen muß, da ist die Kirche verborgen. Wo er ganz verloren gebt.

da ist auch die Kirche weg. Luther: "Da dieser Artikel rein bleibet, so bleibet auch die Kirche rein; wird er aber verfälschet oder fället, so ist die Kirche zur Hure worden und dahin, wie wir im Papsttum gesehen und ersahren haben." Die Kirche ist eben nichts anderes als die Leute, die diesen Artikel im Herzen haben. Und daran erkennen wir das Vorshandensein der Kirche, daß Leute diesen Glauben bekennen. Gibt es die letzteren nicht mehr, so ist die Kirche aus der Sichtbarkeit verschwunden. Und gäbe es zu irgendeiner Zeit die ersteren nicht mehr, so wäre die Kirche aus der Wirklichkeit verschwunden.

Dieser Artikel von der Rechtfertigung zeigt auch die Würde und herrlichteit, die Notwendigkeit und göttliche Berechtigung der Reformation und ihrer Kirche. Sie ist die magna charta der Kirche überhaupt und der Reformationskirche im besonderen. Ist der Artikel von der Rechtfertigung wahr, so hat Luther recht, so hat unsere Kirche Be= Ist er falfc, so ist ein débacle, ein allgemeiner Zusam= menbruch, die Folge, nicht blok des Luthertums, sondern überhaupt alles Christen= und Kirchentums. Erhalten wir die Lehre von der Recht= fertigung, so ist alles gewonnen. Geben wir sie preis, so ist berloren alles, was uns Chriftus erworben, die Apostel verkündigt und Luther wieder erstritten hat. Und wie ohne die Lehre von der Rechtfertigung die unsichtbare Kirche überhaupt nicht mehr vorhanden ist, so haben die sichtbaren kirchlichen Verbindungen ohne sie keinen Sinn und Aweck und die kirchlichen Umter keine Botschaft mehr. Ohne diese Lehre wird die Kirche zum Salz ohne Salz, zur Laterne ohne Licht, zur Maschine ohne Dampf; zu einem Leib ohne Leben, zu einem Schiff ohne Kompak, Ruder und Segel. Ohne sie wird die Kirche zu einer Gemeinschaft, die ihren Beruf verfehlt, ihren Daseinszweck verkennt und nicht weiß, was sie soll und wozu sie da ist. Ohne sie wird die Kirche zu einem Körper ohne Beruf und Aufgabe, unfähig, ihre göttliche Mission zu erfüllen.

Den Krieg zwischen bem Beibe und ber Schlange, zwischen Satans Reich und Gottes Reich, zwischen Babel und Bibel, zwischen Belt und Kirche verliert die Kirche, wenn sie den Artikel von der Rechtfertigung preisgibt, gewinnt die Kirche, wenn sie ihn bewahrt. To be or not to be, das entscheidet sich für beide an diesem Punkte. Das weiß auch Instinktiv fühlt der alte Abam, deffen Mark und Bein die Berkgerechtigkeit ist, daß die Rechtfertigung aus Gnaden seinen Tod bebeutet. So geschieht es benn auch, daß aller haß, alle Berfolgung ber Chriften von seiten der Welt, der Papisten, Jesuiten und Jrrlehrer sich richtet wider den Artikel, durch den allein die Christen aus der Welt ausscheiden und fich von allen andern Menschen wesentlich unterscheiden. Der Artikel von der Rechtfertigung ist den Juden ein Ergernis und den Griechen eine Torheit. Er ist das reine Gegenteil bon allem, was die Belt, der fleischliche Sinn, denkt, finnt, als wahr und recht erkennt, liebt, schätt, begehrt und zu erlangen trachtet. Er ist es lettlich allein, warum die Welt das Christentum verachtet, haßt und verfolgt. Luther: "Denn das ist auch allein der Artikel, der da allezeit muß Verfolgung

leiden vom Teusel und der Welt." "Wo dieser Artikel aufgehet, da ist der Teusel toll und töricht und brennet die Welt in eitel Feuer und lichterlohe vor Jorn und Toben." "Denn ich sehe und ersahre täglich allzuwohl, wie mannigsaltiglich der leidige Teusel diesem Hauptstild nachstellet, daß er es wieder ausrotte." "über diesen Artikel ist Abel erwürget und alle Heiligen, und müssen auch alle Christen darüber sterben."

Und doch ist es dieser Artikel allein, der zwischen der Belt und dem endlichen Born Gottes steht und sie bisher bor dem jahen Untergang gerettet hat. Nur dazu steht die Belt noch, damit diese Lehre gepredigt merden kann. Gibt es keine Christen mehr, die diesen Artikel glauben, und keine Kirche mehr, die ihn verkündigt, so hat auch die Welt keinen Amed mehr, so mag, so muß fie zu Scheitern geben. Wo diefer Artitel aus dem Wege ist, da vermag nichts mehr die Rornesschalen aufzuhalten. Luther: "über diesen Artitel ift die Belt fo oft zu Scheitern gangen durch Sintflut, Wetter, Gemässer, Krieg und alle Blagen." Geistlich beurteilt, hat auch der gegenwärtige Weltkrieg seinen letten Grund darin, daß der Welt und der berweltlichten Christenheit nun schon lange ekelt vor der seligen Lehre, nach welcher Gott gnädig und barmherzig ist allein in Christo und um Christi willen. Dieser Lebre bor Raiser und Reich Gehör zu verschaffen, das war das Bestreben ber lutherischen Bekenner zu Augsburg. (Müller, 87, 2.) Artikel, wo möglich, zu den Ohren aller Menschen in der Belt zu bringen, das ist die herrliche Aufgabe aller Christen, insonderheit der Er allein kann der religiös, moralisch und physisch berrotteten Welt zu einem neuen geiftlichen Leben berhelfen.

Alles aber, was wir also von der Rechtfertigung rühmen, das gilt auch bom Ebangelium, dessen Kern die Lehre bon der Rechtfertigung ift. ja, das im Grunde nichts anderes ist als eben diese Rechtfertigung felber. Wer die Lehre von der Rechtfertigung kennt, der weiß, was das Evangelium ift, und wie eine bom Gefete gar fehr berichiedene Lehre es ift. Und wer den Unterschied bom Gesetz und Evangelium nicht kennt, der weiß auch noch nicht, was die Rechtfertigung ist. "Daraus man denn wohl fiehet", fagt Luther, "daß alle die, so da den Artikel von der Rechtfertigung nicht verstehen, nicht anders tun können, denn daß fie die zwei Stude, Gefet und Evangelium, untereinander bermengen muffen." (VIII, 1855.) So wichtig darum die Lehre von der Rechtfertigung ist, ebenso wichtig ift auch die rechte Unterscheidung zwischen Geset und Evangelium. Ja, die Erkenntnis des Evangeliums in feinem Unterschiede vom Gesetz ist das eine große göttliche Licht in der Sündenfinsternis dieser Welt. Berliert die Kirche dieses Licht, so verliert sie bas Christentum selber und finkt zurud in die finftere Nacht bes Beibentums. Berloren aber geht das Ebangelium, wenn es nicht reinlich bom Gesetz unterschieden wird. Wer das Evangelium in irgendeiner Beise mit dem Gesetze vermengt, zerftort es, verwandelt es in Gesetz oder in ein counterfeit, das weder Gesetz noch Evangelium ist.

Ber Gefet und Evangelium vermenat, dem fehlt der Schluffel jum Berftandnis ber Beiligen Schrift, dem bleibt die Bibel ein mit ficben Siegeln verschlossenes Buch, er versteht weder das Neue noch das Alte Testament recht. Nur wer Geset und Evangelium sorgfältig unterscheidet, bermag das Wort Gottes beilfamlich zu handhaben. Ber beide vermischt, eignet sich zu nichts weniger als zu einem Diener der Kirche und zu einem Lehrer in der Chriftenheit. Ber das Gefet ins Ebangelium mengt, verdunkelt und beseitigt das Verdienst Christi und gibt dem Menschen die Ehre, die nur Gott gebührt, die Ehre, daß einzig und allein die Gnade es ist, die uns felig macht. Wer das Geset ins Ebangelium mengt, der raubt betrübten Gewissen den einzigen Trost, der sie in den Schreden des Gesetes aufzurichten vermag. Rebe, auch die allergeringfte Fälfchung ober Bertlaufulierung macht bas Ebangelium in einer entsprechenden Anfechtung fraftlos und unbetmögend, den nötigen Troit zu fvenden. Ber bas Gefet ins Evangelium mengt, bebt ben wesentlichen Unterschied amischen dem Christentum und dem römischen Antichriftentum auf, öffnet dem Babsttum wieder die Tür in die Kirche und erklärt damit tatfächlich die Reformation für überflüffig und die Kirche der Reformation für nicht eristenzberechtigt. Ja, wer das Evangelium in Geset verwandelt, der hebt damit den Unterschied auf zwischen Kirche und Welt, Gläubigen und Ungläubigen, Christentum und Seiden= Und wer umgekehrt das Evangelium in das Geset mengt, der nimmt dem Gesetze seine Rraft und Scharfe, macht es zu einem bolzernen Schwert und unfähig zu dem Dienste, den es nach Gottes Willen im Interesse bes Ebangeliums leisten foll. Die Kirche muß barum allezeit mit großem Ernst darauf bedacht sein, jeder Vermischung von Gefet und Evangelium in der Lehre wie in der Pragis vorzubeugen. Apologie: "Soll aber ein' driftliche Kirche sein und bleiben, so muß je die reine Lehre von Christo, von Gerechtigkeit des Glaubens erhalten werben. Darum muffen wir solche große pharisaische Frrtume anfecten, damit wir den Namen Christi und die Shre des Evangelii und Christi erretten und dem drijtlichen Herzen einen rechten, beständigen, gewissen Trost erhalten." (147, 256.)

Luther schreibt: "Darum, welcher diese Kunst, das Gesetz vom Evangelio zu scheiden, wohl kann, den setze obenan und heiße ihn einen Dottor der Heiligen Schrift. Denn ohne den Heiligen Geist ist es unsmöglich, diesen Unterscheid zu tressen. Ich ersahre es an mir selbst, sehe es auch täglich an andern, wie schwer es ist, die Lehre des Gesetzes und Evangelii voneinander zu sondern. Der Heilige Geist muß hier Reister und Lehrer sein, oder es wird kein Wensch auf Erden verstehen noch lehren können. Darum vermag kein Papst, kein falscher Christ, kein Schwärmer diese zwei voneinander zu teilen." (IX, 415.) Auch ist die rechte Scheidung von Gesetz und Evangelium "nicht eine Kunst, die sich lässet auslernen oder rühmen, daß man sie könne; es ist eine Kunst, die uns will zu Schülern behalten und Weisterin bleiben".

2.

Bas ist das Gesets eigentlich und im Unterschied vom Ebangelium? Die Epitome antwortet: "Wir gläuben, lehren und bekennen, daß das Geset eigentlich sei eine göttliche Lehre, welche lehret, mas recht und Gott gefällig, und strafet alles, mas Gunde und Gottes Willen gus wider ist. Darum dann alles, was Sünde strafet, ist und gehöret zur Predigt des Gesches." (534, 3. 4.) Solida Declaratio: "Demnach gläuben, lehren und bekennen wir einhellig, daß das Gefet eigentlich fci eine göttliche Lehre, darinnen der gerechte, unwandelbare Wille Gottes offenbaret, wie der Mensch in seiner Natur, Gedanken, Worten und Werken beschaffen sein sollte, daß er Gott gefällig und angenehm sei, und bräuet den übertretern desfelbigen Gottes Born, zeitliche und emige Strafe. Dann wie Lutherus wider die Gefetstürmer redet: Alles, mas die Sünde strafet, ist und gehöret zum Geset, deffen eigen Amt ift Sünde strafen und zur Erkenntnis der Sünden führen, Röm. 3 und 7; und nachdem der Unglaube eine Burgel und Brunnquell aller sträflichen Sünden ift, fo strafet das Gefet auch den Unglauben." (636, 17.) Epitome: "Also ist und bleibt das Geset beides bei den Buffertigen und Unbuffertigen, bei wiedergebornen und nicht wiedergebornen Denschen ein einziges Gesetz, nämlich der unwandelbare Wille Gottes (una eademque lex est manetque, immota videlicet Dei voluntas)." Solida Declaratio: "Damit aber, so viel müglich, aller Migberstand verhütet, und der Unterschied zwischen den Berken des Gesekes und des Geistes eigentlich gelehret und erhalten werde, ift mit sonderm Fleiß zu merken, wann bon guten Werken geredet wird, die dem Wefet Gottes gemäß fein (bann fonft feind es nicht gute Bert'), bag bie das Wort Geseh einerlei heißet, nämlich den unwandelbaren Billen Gottes, nach welchem sich die Menschen in ihrem Leben verhalten sollen (quod hoc loco vocabulum legis unam tantum rem significet: immutabilem videlicet voluntatem Dei, secundum quam homines omnes vitae suae rationes instituere debeant)." (643, 15.) Solida Declaratio: Das "gefchriebene Gefet" fei "eine gewiffe Regel und Richtschnur eines gottseligen Lebens und Wandels, nach dem ewigen und unwandelbaren Willen Gottes anzurichten. Illud enim certissimam esse regulam et normam, ad quam vita secundum immutabilem voluntatem Dei sit pie instituenda". (640, 3.) Solida Declaratio: "Dann das Gefet ift ein Spiegel, in welchem der Wille Gottes, und was ihme gefällig, eigentlich abgemalet ift, das man den Gläubigen stets borhalten und bei ihnen ohne Unterlaß fleißig treiben soll. Est enim lex Dei instar speculi limpidissimi, in quo voluntas Dei et quae ipsi placent, perspicue oculis nostris proponuntur." (640, 4.)

Das Geset ist eine göttliche Lehre und unterscheidet sich vom Evansgelium nicht dadurch, daß dieses von Gott geoffenbart ist, das Geset aber von Menschen, Priestern und Thrannen oder gar von Teuseln erfunden und gestellt wäre. Das Geset ist der gerechte, unwandelbare, ewige Wille

Gottes, nach dem sich alle Menschen in ihrem Leben zu berhalten baben. Diesen Billen, dies Geset hat Gott selbst in der Beiligen Schrift geoffenbart, und zwar in allergewissester, zuberlässigfter Beise. jolde unbedingt zuverlässige Regel und Richtschnur gibt es sonft nirgends, ist auch nicht das Gewissen, das man nur, sofern es mit dem Gefet stimmt, als Stimme Gottes im Menschen bezeichnen tann. geoffenbarte Beset ift ein heller Spiegel, in dem Gott felber alle Berte, die ihm gefällig find, genau abgemalt bat. Dies Gefet ift barum eine gewisse Regel und Richtschnur, um das Leben nach dem ewigen, un= wandelbaren Billen Gottes einzurichten. Niemand irrt mit Bezug auf den gerechten Willen Gottes, wenn er urteilt und fich richtet nach dem Befet. Ber ihm gemäß lebt, der mandelt dem Billen Gottes gemäß. Bie der Mensch in jeder Beziehung, in seiner Natur, seinen Gedanken, Borten und Berken beschaffen sein muß, um dem gerechten Billen Gottes au genügen, das alles lehrt uns das geoffenbarte Gefet. indem das Gefet dies tut, zeigt es zugleich, mas dem unwandelbaren Billen Gottes zuwider ift, und ftraft es als Gunde. Ja, darin besteht das eigentliche Amt des Gesets. Die Sünde au strafen und aur Erkenntnis der Sünde zu führen. Darum ist auch alles, was Sünde straft, Gefet und gebort zur Predigt desfelben. Auch den Unglauben, die Burgel und Quelle aller Sünden, ftraft bas Gefet. Und die Sünde prafen heißt den übertretern nicht bloß zeigen, wo und wie sie unrecht getan haben, sondern ihnen zugleich auch den Jorn Gottes, zeitliche und ewige Strafen androhen.

Sündern und übertretern gegenüber nimmt also das Gefet oder der gerechte Bille Gottes eine fordernde, brobende, berdammende Form an. Schon der Wortlaut der zehn Gebote: "Du follft", "Du follft nicht" deutet dies an. Der heilige Wille Gottes ist eben vermöge der Sünde und des ihr folgenden Verderbens nicht mehr das immanente Gefet ihres Herzens und Lebens, bem sie spontan Gehorsam leisten, sondern eine fremde, ihnen gegenüberstehende, fordernde und sie verdammende Mit Recht unterscheidet man darum auch den heiligen, un= veränderlichen Billen Gottes als solchen von diefer fluchenden Form, die nur den übertretern gilt, nicht den Gerechten. Auch werden die Ausfagen verschieden ausfallen, je nachdem man von dem heiligen Billen Gottes als folchem redet oder von der verdammenden, fluchen= den Form desselben, wie sie durch die Sünde hinzugekommen ist. Bas von dem ersteren gilt, gilt noch nicht von dem andern und um= gekehrt. So gilt 3. B. den heiligen Engeln der heilige Wille Gottes, aber er iteht ihnen nicht gegenüber als ein forderndes, fluchendes Gefet. Bas aber den Sprachgebrauch der Konkordienformel betrifft, so referviert sie den Ausdruck "Geset" nicht etwa blok für die fluchende Form des Gefetes, sondern bezeichnet damit auch den heiligen Willen Gottes überhaupt, wie aus den angeführten Stellen hervorgeht. auf den Unterschied zwischen dem Moralgeset, das allen Menschen

gilt, und dem Zeremonial= und Bolizeigeset, die nur den Juden im Alten Testament gegeben waren, im Neuen Testament aber keine Bedeutung mehr haben, geht die Konkordienformel nicht ein. legentlich deutet fie an, daß ihr felbstverständlich nur das Moralgeses in Frage fommt, das Gefet, wie es etlichermagen der Menfc bon Natur kennt (637, 22) und der Sache nach den ersten Menschen anerschaffen war (536, 2; 640, 5). Auch fonst benkt unser Bekenntnis, wenn es vom Wesek Gottes redet und von der Gerechtigkeit, die es von uns fordert, immer nur an den Dekalog, dessen Summa die Liebe zu Gott und zum Nächsten sei (Apologie, 80, 16) und das auch Baulus vornehmlich im Auge habe (103, 87). Die Apologie schreibt: "Sie aber an dem Ort nennen wir das Gefet die geben Gebot' Gottes, wo diefelbigen in der Schrift gelefen werden. Bon ben Beremonien und ben Gefeten ber Gerichtshändel wollen wir hie nicht reben." Das Gefet, bon bem fie rede, fei "das natürliche Gefet, welches mit dem Gefet Mofi ober geben Geboten übereinstimmt, in aller Menschen Bergen angeboren und geschricben ift, und also die Vernunft etlichermag' die zehen Gebote faffen und verstehen kann". (87, 6-8.) Ferner: "Wir reben aber bie nicht bon Reremonien Mosis, sondern bon den zeben Geboten" (im Unterschied bom Zeremonial= und Polizeigeset), "welche bon uns fordern, daß wir bon Bergensgrund Gott recht fürchten und lieben follen, de illa lege, quae praecipit de motibus cordis, videlicet de Decalogo." (109, 3.)

In seiner Schrift "Wider die himmlischen Propheten" vom Jahre 1524 schreibt Luther: "Denn Mose ist allein dem judischen Boll gegeben und geht uns Beiden und Chriften nichts an. Bir haben unfer Evangelium und das Neue Testament. . . . Ja, aber die zehn Gebote gelten doch auch für Chriften! Antwort: Jawohl, was in ben gehn Geboten die natürlichen Gesetze sind, zu denen auch unser Herz und Gewissen ja fagt, das bleibt; aber in den zehn Geboten steht auch bon ben Bildern und bom Sabbat eine Anzahl Dinge, die abgetan find." "Warum lehrt und hält man denn die zehn Gebote? Antwort: Darum, daß die natürlichen Gesetze nirgend so fein und ordentlich verfasset sind Darum nimmt man billig das Exempel bon Mofe." als in Mose. Aber Bilder und Sabbat und alles, mas Moses über das natürliche Gefet hinaus hat gefett, das ift, weil es das natürliche Gefet nicht habe, frei und abgetan und ist allein dem judifchen Bolt insonderheit geboten. "Die Heiden", sagt Luther, "sind dem Mose nicht schuldig, gehorsam zu fein; Moses ist der Juden Sachsenspiegel."

3.

Was ist das Evangelium eigentlich und im Unterschied vom Geset? Die Epitome antwortet: "Das Evangelium aber sei eigentlich eine solche Lehre, die da lehret, was der Mensch gläuben soll, der das Geset nicht gehalten und durch dasselbige verdammt, nämlich das Christus alle Sünde gebüßet und bezahlet und ihme ohn' allen seinen Verdienst

erlanget und erworben habe Bergebung der Sünden, Gerechtigkeit, die vor Gott gilt, und das emige Leben." (534, 5.) Ferner: "Wann aber das Gefet und Evangelium, wie auch Mofes felbst ein Gesetlehrer und Christus als ein Brediger bes Ebangeliums gegeneinander gehalten. gläuben, lehren und bekennen wir, daß das Ebangelium nicht eine Bußoder Strafpredigt, sondern eigentlich anders nichts dann eine Troftpredigt und fröhliche Botschaft sei, die nicht strafet noch schrecket, sondern wider das Schreden des Gefetes die Gemissen troftet, allein auf den Berdienst Christi weiset und mit der lieblichen Predigt von der Enade und hulbe Gottes, durch Chriftus' Verdienst erlanget, wieder aufrichtet." (534, 7.) Solida Declaratio: "Das Evangelium aber ist eigentlich eine Lehre (nachdem der Mensch das Gesetz Gottes nicht ge= halten, sondern dasselbe übertreten, dawider seine verderbte Natur, Gedanken, Wort' und Werk' streiten, und der Ursachen dem Rorn Gottes, bem Tod, allen zeitlichen Plagen und der Strafe des höllischen Feuers unterworfen), die da lehret, was der Mensch gläuben solle, daß er bei Gott die Bergebung der Sünden erlange, nämlich daß der Sohn Gottes. unfer BErr Christus, ben Kluch bes Gesetes auf sich genommen und getragen, alle unsere Sünde gebühet und bezahlet, durch welchen allein wir bei Gott wieder zu Ungde kommen, Bergebung ber Sünden durch den Glauben erlangen, aus dem Tod und allen Strafen der Sünden erlediget und ewig selig werden. Dann alles, was tröftet, die Suld und Enade Gottes den Abertretern des Gesetzes anbeut, ist und heißet eigentlich das Ebangelium, eine aute und fröhliche Botschaft, daß Gott die Sünde nicht strafen, sondern um Christus' willen vergeben wolle. Demnach ein jeder buffertiger Sünder gläuben, das ift, fein Bertrauen allein auf ben Berrn Chriftum feten foll, daß er um unserer Gunben willen sei dahingegeben und um unserer Rechtfertigung willen wieder auferstanden, welcher um unsertwillen zur Günden worden, der bon teiner Sunde wußte, auf daß wir in ihme wurden die Gerechtigkeit, die für Gott gilt, der uns zur Gerechtigkeit gemacht, des Gehorfam uns zur Gerechtigkeit für Gott an seinem strengen Gericht zugerechnet wird, daß also das Geset, inmagen bie oben erkläret, ein Amt ist, das durch den Buchstaben tötet und die Verdammnis prediget, das Ebangelium aber ift eine Kraft Gottes, felig zu machen alle die, so baran gläuben, bas die Gerechtigkeit predigt und den Geist gibet. Bie dann Doktor Luther den Unterschied mit besonderm Fleiß schier in allen seinen Schriften getrieben und eigentlich angezeiget, daß viel eine andere Erkenntnis Bottes fei, die aus dem Evangelio fommt, dann die aus dem Gefet gelehret und gelernet wird, weil auch die Heiden aus dem natürlichen Geset etlichermaßen eine Erkenntnis Gottes gehabt, gleichwohl ihn aber weder recht erkannt noch recht geehret haben, Röm. 1." (637, 20-22.)

Das Evangelium ist eine Botschaft an Leute, die das Gesetz vers dammt, weil sie es nicht gehalten haben: also eine Botschaft an sittliche und geistliche Bankerotteure und verurteilte Berbrecher. Das Evans

aelium bat alfo gur Borausfetung, daß es einen gerechten Billen Gottes, ein Geset, gibt, welches jeder Mensch zu erfüllen schuldig ift; daß der Mensch dies Gesetz nicht gehalten hat; daß er auch nicht imftande ift, es zu erfüllen; daß vielmehr des Menschen Ratur, Gedanten, Borte und Berte ichnuritracks dem Gefet auwider find: daß fomit der Mensch, soviel an ihm liegt, rettungslos verloren ift; daß er dem Born Gottes, bem Tode und ber Solle unterworfen ift; daß bas Gefet bies Todesurteil über den Menschen gefällt hat und ununterbrochen in seine Chren gellen läßt. Diesem berlornen und berdammten Menschen prebigt und bringt das Evangelium die Vergebung und Seligkeit. von den Flammen der Solle umgebenen Burm reicht es die rettende Es faat dem Menschen, daß er trot feiner entsetlichen Lage bennoch nicht berzweifeln foll, sagt ihm, was er bennoch glauben foll, was ihn aus bem Brand ber Solle erretten fann. Das Ebangelium ift die Troberklärung des Glaubens dem Berdammungsurteil des Gesetzes gegenüber.

Das Evangelium verfündigt nämlich dem Menschen, daß Chriftus, ber Gottmensch, die Last und den Fluch des Gesetzes auf sich genommen und für und Menschen und an unserer Statt getragen und bamit alle unsere Sünden gebüßt, unsere Schuld bezahlt und Gott berföhnt hat. Es verkündigt, daß durch folch sein Leiben und Sterben Chriftus, er allein, uns von Sünde, Tod und Hölle befreit und Gottes Hulb, Gnade, Bergebung und die emige Seligkeit erworben hat. Und diese Guter bietet das Evangelium dem Menschen an zum Geschenk und sagt ihm zugleich, ce sei Gottes ernster Bille, daß jeder erschrodene, buffertige Sünder dies glauben, und fein ganges Bertrauen auf den BErrn Chris ftum feben und alfo ber göttlichen Unade und Bergebung gewiß fein Ja, jeder Günder folle von fich infonderheit glauben, daß Chris ftus um seiner Sünde willen babingegeben und um seiner Rechtfertigung willen wieder auferstanden ist. Darauf foll jeder fein festes Bertrauen sețen, daß Christus, der von keiner Sünde wußte, an seiner Statt zur Sunde gemacht ift, auf daß er in ihm die Gerechtigkeit werde, die bor Gott gilt. Glauben foll jeder, daß Gott längst und vollständig mit ibm ausgeföhnt ift, in feinem Bergen ihm längst und voll vergeben hat, und daß in dem Gerichte Gottes der Gehorfam Christi ihm zur Gerechtigkeit zugerechnet wird. Obwohl das Gefet mich verdammt, so ist doch Christus meine Gerechtigfeit, mein Leben, - fo foll nun jeder Sunder fprechen.

Harnad und die Liberalen sagen, Christus gehöre nicht hinein in das Evangelium oder doch nur insofern, als er das Evangelium gespredigt und in seiner Person das Menschbeitsideal vollsommen dars gestellt und in seinem Leben illustriert habe. In Wahrheit gehört aber Christus nicht bloß hinein in das Evangelium, sondern er ist selber das Evangelium, weil er durch sein stellvertretendes Leben, Leiden und Sterben den zornigen Gott uns versöhnt und uns die Gerechtigkeit,

die vor Gott gilt, erworben hat. Das Svangelium predigen, heißt Christum predigen. An das Svangelium glauben, heißt an Christum glauben. Das Svangelium Christi ist zugleich das Svangelium von Christo. Lutheraner heißen wir, weil wir das Svangelium annehmen, welches Luther wieder ans Licht gebracht und uns verkündigt hat. Christen aber heißen wir nicht etwa bloß, weil wir das glauben, was uns Christus von seinem Vater verkündigt hat, sondern weil Christus scher der ist, an den wir glauben als an unsern Gott und Heiland.

Auch dies schliekt das Evangelium in sich, daß wir nichts zu tun brauchen, um uns die Bergebung zu berdienen, ober uns berfelben würdig zu machen. Das Evangelium ist eben keine Anweisung, wie sich der Mensch Vergebung erwerben kann, sondern in sich selber die Gabe ber Bergebung. Im Evangelium ift, wie Luther fagt, "eitel Bergebung der Sünden". (Schmalk. Art. 478, 88.) Selbst der Glaube, der uns allein in den Besit ber Bergebung bringt, kommt nicht in Betracht als die Bedingung, unter welcher Gott uns in seinem Berzen und im Bort vergibt, fondern nur als das Mittel, durch welches Gott uns die Bergebung zueignet, welches zudem Gott felber in uns erzeugt, und zwar durch eben dies Evangelium von der bereits wirklich vorhandenen, längft durch Christum erworbenen, aus purlauterer Unade geschenkten und im Wort dargebotenen Vergebung. Die Absolution des Evangeliums steht nicht auf uns, auf unserer Reue ober Burdigkeit. Umgekehrt, fagt Luther, foll sich unsere Reue, Werk, Herz, und was wir find, auf die Absolution bauen. Reuen sollen wir, aber nicht der Meinung, daß dadurch die Absolution gewiß werde. Und glauben sollen wir, aber nicht um dadurch die Vergebung zustande zu bringen, sondern sie zu empfangen. Die Absolution des Evangeliums ist nicht bedingt durch den Glauben, vielmehr erzeugt, mehrt und erhält sie den Glauben. Gott vergibt die Sünde nicht erft in Ansehung des Glaubens oder um bes Glaubens willen, sondern um seinetwillen, um Christi willen, aus lauter Gnade, durch den Glauben. Bei fich im himmel hat Gott die Sünde längst vergeben, ehe wir glauben. Darum ist auch die Absolution auf Erden durche Wort gewiß vermöge der bloken Ankundigung. Das Bort der Absolution bringt ja nur die Tatsache zum Ausdruck, daß Gott in seinem Herzen uns nicht blok vergeben will, sondern längst vergeben hat. Die Vergebung auf Erden kann darum auch niemals in Biderspruch geraten mit der Vergebung im Himmel. Die Absolution des Evangeliums wird nie zum Fehlschlüssel. Luther: "Alfo auch, wer nicht glaubet, daß er los sei und seine Sünde" (durch die Absolution) "vergeben, der foll's mit der Zeit auch wohl erfahren, wie gar gewiß ihm feine Sünden jett vergeben find gewesen und er's nicht hat wollen glauben."

Im Unterschied vom Gesetz ist somit das Evangelium keine Straf= predigt, die die Sünde aufdeckt und verdammt, sondern eine Trost= predigt, die die Sünde vergibt, den Sünder rechtfertigt und ihn zu einem seligen Kinde Gottes macht. "Alles, mas tröftet, die Sulb und Gnade Gottes anbeut, ift und heißt eigentlich das Ebangelium." Ebangelium ist "eine aute und frobliche Botschaft, daß Gott die Gunde nicht itrafen, sondern um Christi willen vergeben will". Es ift eine Bredigt, die den verdammten Gesetsegübertretern eitel Troft spendet wider die Schreden des Gesetes, wider die Qualen des Gewissens, wider Kurcht und Graus vor dem Tode und der Bölle. Und folchen Troft spendet das Evangelium, weil es den Sünder von sich und allem eigenen Tun ablenkt und hinweist "allein auf das Berdienst Christi". Während also das Gesetz ein Amt ist, das durch den Buchstaben tötet und die Verdammnis predigt, ift das Evangelium eine Rraft Gottes, felig zu machen alle, die daran glauben. Babrend bas Gefet die Gerechtigkeit vom Menschen fordert, ohne ihm in irgendeiner Beise zu berfelben zu verhelfen, schenkt das Ebangelium die Gerechtigkeit, die Christus erworben, und berleiht dem Menschen mit derfelben zugleich auch ben Seiligen Geift, der wider das Rleifch und die Berke besselben Bährend das Gefet einen gornigen Gott zeigt, der uns Grausen einjagt und uns bersett in berzweifelte und doch bergebliche Flucht, malt das Evangelium von Gott ein liebliches Bunderbild von huld, Gnade und Vergebung, das mit fanftem, ftartem Zuge die fliehenden Günder in die erbarmenden Baterarme gieht. endlich das Geset, obwohl ebenfalls von Gott geoffenbart, doch etlicher, maßen selbst den Seiden von Natur bekannt ift, so ist das Evangelium eine in jeder Sinficht dem Menschen verborgene, neue, felige Offens barung Gottes.

Darin zuhöchst besteht auch die Wohltat der Reformation, daß Luther, der als Monch nur das Geset kannte und felbst in Christo nur den strengen Richter erblickte, durch Gottes Fügung im Evangelium wieder den barmbergigen Beiland und den Gott aller Enade entbedte, um bann in schier allen seinen Reden und Schriften aller Belt au bers fündigen, "daß viel eine andere Erkenntnis Gottes fei, die aus dem Evangelio kommt, dann die aus dem Gesetz gelehret und gelernet wird". Nichts in der weiten Welt ift so schön und herrlich und köstlich und tröstlich und mächtig als die geiftliche Schönheit und Macht des Ebangeliums, für das aber die Welt keinen Sinn hat, das fie vielmehr berachtet, haßt und verfolgt. Aus diefer Verachtung der geistlichen Schönheit und Herrlichkeit des Evangeliums und der Kirche ist auch das Papsttum entstanden. Luther fagt in den Schmalkalbischen Artikeln: "Daß nun Christus in seinem Leiden mit Dornen gekrönet und im Burpurkleid hervorgeführt und so verspottet ist worden, ist alles eine Deutung gewesen, daß mit der Zeit das rechte geistliche Reich Christi sollt' verachtet und sein Evangelium unterdrückt, und ein ander äußers lich Reich anftatt besselben, unter bem Schein geiftlicher Gewalt, auf gerichtet werden." (334, 32.) Im Papsttum berrschte der duftere. trübe Wahn, von dem auch Luther im Kloster befangen war: das Evan-

gelium predige die Gerechtigkeit Gottes, das heift, die Berke der Gerechtigfeit, welche Gott von uns verlange. "Lieber BErrgott", ruft die Apologic aus, "wie siehet man da Blindheit, wie sind ihre Schriften eitel Racht, eitel Kinsternis!" (168, 7.) Und als das Licht wieder in diese Kinsternis hineinleuchtete, da schalten die Bapisten es "Lutherisch". Apologie: "Bon dem Erfenntnis Chrifti aber, bom Glauben, bom Troft der Gewissen können sie nichts predigen, sondern dieselbige selige Lehre, das liebe, heilige Evangelium, nennen sie Lutherisch." (213, 44.) Die Erkenntnis, daß die Gerechtigkeit Gottes eben jene ift, die uns Chriftus erworben hat und die Gott uns im Evangelium schenkt, hat Luther zum Reformator gemacht. Als ihm diese Bahrheit anfing zu bämmern, da berklärte fich für Luther der himmel in eitel feliges Blau. Luther: "Sie fühlte ich alsbald, daß ich gang und neu geboren wäre und nun gleich eine weit aufgesperrte Tur, in das Paradies selbst zu geben, gefunden hätte." "Bie ich nun aubor dieses Börtlein Gottes Gerechtigkeit' mit rechtem Ernst hassete, so fing ich auch bagegen an, basselbe als mein allerliebstes und tröftlichstes Wort teuer und hoch zu achten, und war mir derfelbige Ort" (Röm. 5, 17) "in St. Paulo in der Bahrheit die rechte Pforte des Paradieses." "Da wurde mir die ganze Beilige Schrift und der Himmel felbst auch geöffnet." biefer Zeit an wurde Luther nicht mude, das Hohelied des Glaubens zu fingen: "In meinem Berzen herrschet allein und soll auch berrschen bieser einige Artikel, nämlich der Glaube an meinen lieben SErrn Chris jum, welcher aller meiner geistlichen und göttlichen Gedanken, so ich immerbar Tag und Nacht haben mag, der einige Anfang, Mittel und Ende ift." Und dieser Glaube allein ist es auch, der Luther zum Reformator der Kirche gemacht und ihm den Sieg über alle seine Feinde gegeben hat. Gleich im ersten Kampf wider den falschen Ablaß des Booftes war er seines Erfolges gewiß, benn im Evangelium hatte er ben rechten Ablak, den Chriftus erworben und Gott felber proflamiert bat. Wer ihn aber hat, der hat genug, genug für Zeit und Emigfeit.

4.

Bie schilbert die Apologie das Evangelium? Sie schreibt: "Diese zwei Stücke handelt die Schrift: Geseth Gottes und Verheitung Gottes." (106, 102.) Beide sind aber grundverschieden. "Denn Christi Bohlstat und den großen Schath des Evangelii (welchen Paulus so hoch hebt) recht zu erkennen, müssen wir je auf einen Teil Gottes Verheitung und angebotene Gnade, auf dem andern Teil das Geseth so weit vonseinander scheiden als Himmel und Erden." (119, 65.) "Das Ebansgelium lehrt, rühmet, prediget und preiset die Gerechtigkeit, die aus dem Glauben kömmt an Christum, welche nicht ein' Gerechtigkeit des Gesethes ist. So lehret auch das Geseth davon nichts, und ist gar viel ein' höher' Gerechtigkeit, denn des Geseths Gerechtigkeit ist. Denn das Geseth fordert von uns unser Wert und will haben, daß wir inwendig

im Bergen gottfürchtig und gang rechtschaffen find. Aber die göttliche Rusage, die beutet uns an, als benjenigen, die von der Günde und Tode überwältigt find, Silfe, Enad' und Berföhnung um Chriftus' willen, welche Gnad' niemands mit Werken faffen kann, sondern allein durch den Glauben an Christum. Derfelbe Glaub' bringet noch schenket Gott dem BErrn kein Berk, kein eigen Verdienft, sondern bauet blog auf lauter Gnad' und weiß sich nichts zu trösten noch zu verlassen denn allein auf Barmherzigkeit, die verheißen ist in Christo." (94, 43.) "Das Gesetz berdammt alle Menschen; aber Christus, weil er ohne Sünde die Strafe der Sünde auf fich genommen und für uns zum Sühnopfer gemacht ist, hat jenes Recht des Gesehes erduldet, damit es nicht anklage, nicht verdamme diejenigen, welche an ihn glauben, weil er felber für uns die Verföhnung ift, um welcher willen wir jest für gerecht gehalten werden. Benn fie aber für gerecht erklärt werden, so kann das Gesetz sie nicht verdammen, obwohl sie tatfäcklich dem Gesetze nicht genuggetan haben." (118, 58.) "Und dies ift die eigentliche Stimme des Ebangelii felbst, daß wir um Chrifti willen, nicht um unserer Berte willen, die Vergebung der Gunden erlangen burch den Glauben." (135, 153; bgl. 115, 38.)

Evangelium und Absolution find nach der Apologie Bechselbegriffe: Absolution ist Evangelium und umgekehrt. "Die Absolution aber ift nichts anderes denn das Ebangelium, ein' göttliche Zusage ber Gnaden und Sulde Gottes ufm. Darum kann man fie nicht haben noch erlangen denn allein durch den Glauben." (177, 61.) "Das Wort der Absolution verkündigt mir Friede und ist das Evangelium selbst." (172, 39.) Diese Absolution ist eine unbedingte Enadenezekution. "Denn die Absolution ist schlecht der Befehl loszusprechen, und ift nicht ein neu Gericht, Gunde zu erforschen. Denn Gott ift ber Richter, ber hat den Aposteln nicht das Richteramt, sondern die Gnadenezekution befohlen, diejenigen loszusprechen, so es begehren, und sie entbinden auch und absolvieren von Sünden, die uns nicht einfallen. Darum ift die Absolution eine Stimme des Evangelii, dadurch wir Trost emp's fangen, und ist nicht ein Urteil ober Gesets - quare absolutio, quae est vox evangelii remittens peccata et consolans conscientias, non requirit cognitionem." (185.)

Gott, der höchste Richter, hat längst das Urteil gefällt, und dies Urteil lautet auf unbedingte und allgemeine Absolution der Sünderwelt. Und den Aposteln und der Kirche hat nun Gott den Auftrag erteilt, nicht erst noch Gericht zu halten, sondern der Welt die Bergebung zu spenden. Nicht bloß ausnahmsweise, sondern allgemein absolviert Gott die Schuldigen. Er freidet ihnen nicht ihre übertretungen an und läßt ihnen nicht die Rechnung zugehen, sondern wischt die Schuld aus und gibt ihnen die Quittung. Das klingt freilich absurd. Denn "alle menschliche Vernunft und Weisheit kann nicht anders urteilen, denn daß man durch Gesehe müsse fromm werden, und wer äußerlich das

Gesch halte, der sei heilig und fromm". (115, 38.) Aber gerade diese Absurdität, diese Torheit, ist der eigentliche Kern der seligen göttlichen Beisheit des Svangeliums. "In den Welthändeln und in den weltslichen Gerichtsstühlen, da ist zweierlei: Gnade und Recht. Recht ist durch die Gesehe und Urteil gewiß, Gnade ist ungewiß. Hie sür Gott ist den ander Ding; denn die Gnade und Barmherzigkeit ist durch ein gewiß Wort zugesagt, und das Svangelium ist das Wort, das uns gebeut zu gläuben, daß uns Gott gnädig sei und selig machen wolle um Christus' willen, wie der Text lautet Joh. 3, 17: "Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt geschicht, daß er die Welt richte, sondern daß die Welt selig werde durch ihn. Wer in ihn gläubet, der wird nicht gerichtet." (144; 146, 224.) Das neue "absurde" Recht, welches Gott durchs Evangelium aufgerichtet, lautet: Abertreter sollen freisgesprochen werden und im Glauben gewiß sein, daß Gott ihnen versgeben hat.

Gerecht wird darum nach dem Evangelium der Mensch auch allein durch den Glauben. "Denn allein der Glaub' ist die Gewikheit, da das Herz gewiß darauf stehet, daß Gott gnädig ist, daß Christus nicht umsonst gestorben sei. Und derselbig' Glaube überwindet allein das Schreden bes Todes und der Sünde." (113, 27.) Der Glaube spricht zu Gott: "Dieweil du berheißen haft Vergebung der Sünde, so halte ich mich an die Zusage, so verlasse und wage ich mich auf die gnädige Berheifzung." (97, 60.) Dieser Glaube ist nicht generalis, sondern specialis, der fich felber das Evangelium appliziert. "Dieses muß dazu gefagt werden, daß ich für mich gläube, daß mir Gunde bergeben sei'n." Glaube ist persönliche Herzensgewißheit um die Wahrheit des Evangeliums. "Es ist aber die Handschrift" (die nach Rol. 2, 14 bermöge des Gesetzes wider uns ist, und die Christus ausgelöscht hat) "das Gewissen, welches uns straft und verdammt. Und das Wort, welches die Sünde straft und verdammt, ist das Geset. Diese Stimme also, welche spricht: 3ch habe gefündigt wider den HErrn', wie David fagt 2 Sam. 12, 13, ist die Sandschrift. Und diese Stimme bringen die Gottlosen und Sicheren nicht ernftlich beraus. Denn fie feben nicht, lesen nicht das Urteil des Gesetzes, geschrieben in ihrem Bergen. In wahren Schmerzen und Schrecken wird dies Urteil erkannt. Die Banbidrift ift also die uns berdammende Reue selbst. Diese Handschrift tilgen, beist das Urteil aufheben, durch welches wir für folche erklärt werden. die verdammt werden würden, und das Urteil einschreiben, nach welchem wir dafürhalten, daß wir von jener Verdammung befreit find. Es ift aber der Glaube jenes neue Urteil, das das frühere Urteil aufhebt und dem Herzen Frieden und Leben gibt." (174, 48.)

Der Glaube ist die Gewißheit um die Vergebung der Sünden. Und diese Gewißheit hat festen, unumstößlichen Grund im göttlichen Bort des Evangeliums. "Denn es ist nicht Menschenwerk ei'm ersschroden Gewissen gewißlich Vergebung der Sünde zusagen und trösten, daß Gott nicht mehr zurnen wolle; da muß man von Gottes Willen Reugnis aus Gottes Wort haben, wie denn Daniel die hoben Berheißungen vom künftigen Samen gewußt und verstanden hat." (133, 141.) Der Glaube ift deshalb auch nicht etwas, was der Mensch felber fich geben könnte. "Bernünftige Menschen können leicht urteilen, daß jener Glaube, der glaubt, daß Gott fich um uns kummert, daß er uns berzeiht, uns erhört, eine Sache ift, die über die Natur geht (rem esse supra naturam); benn aus sich selber behauptet ber menschliche Geist nichts Derartiges von Gott." (139, 179.) Das Evangelium ift eine Freikarte ins Paradies und zugleich auch die Kraft, welche uns diese Karte gebrauchen läßt und eben damit verset in das Himmelreich felber, wo Gott schon hier auf Erden unser Bater ift und wir seine seligen Kinder und Erben sind. Das Evangelium ist jene Bunderfraft Gottes, die in jeder Hinsicht alles gibt und wirkt, was dazu nötig ift, damit wir hier und bort in ben Befig und Genug ber Seligfeit gelangen.

Benn darum die Apologie saat, Evangelium, Taufe und Abendmahl "fordern" den Glauben, so heißt das nicht, daß der Glaube eine Leistung des Menschen sei, oder daß er als Werk und Tugend in der Rechtfertigung in Betracht komme, oder daß er die Bedingung sei, unter welcher Gott die Gunde vergebe, sondern nur, daß Gott ernstlich haben will, daß wir die angebotene Vergebung annehmen und nicht durch Unglauben verschmähen und daß foldes Annehmen nur geschehen kann durch den Glauben, das Korrelat des Evangeliums. "Sooft die Schrift bom Glauben redet, meinet fie den Glauben, der auf lauter Gnade bauet; benn der Glaube nicht darum für Gott fromm und gerecht macht. daß er an ihm felbst unfer Werk und unfer ist, sondern allein barum, daß er die verheißene, angebotene Unade ohne Verdienst aus reichem Schatz geschenkt nimmt." (97, 56.) "Nicht daß Glauben helfe um feiner Bürdigkeit willen, sondern darum, daß er auf Gottes Berheißung und Barmherzigkeit vertrauet." "Das Ebangelium fordert den Glauben eben, dieweil wir untüchtige Anechte sind und nicht Verdienst haben." "Er fordert dasselbig' Bertrauen auf Gottes Berheißung eben darum, dieweil wir untüchtige Anechte find, und die Werke nicht helfen konnen." (145.) Das Wort "Für euch" fordert eitel gläubige Berzen.

5.

Was ist jedoch mit Bezug auf den Sprachgebrauch des Wortes Evangelium zu merken? Die Solida Declaratio antwortet: "Da wir nun diese Zwiespalt" (ob das Evangelium die Sünde strafe und somit die Predigt des Gesehes in der Kirche überslüssig sei) "recht bedenken, ist solche vornehmlich daher verursacht worden, daß das Wörtlein Evansgelium nicht in einerlei und gleichem Verstande allwegen, sondern auf zweierlei Weise in heiliger göttlicher Schrift wie auch von den alten und neuen Kirchenlehrern gebraucht und verstanden worden. Dann einss

mals wird es gebraucht, daß dadurch verstanden die ganze Lehre Christi, unsers Herrn, die er auf Erden in seinem Predigtamt geführet und im Neuen Testament zu führen befohlen und also damit die Erklärung des Gesetes und Verkundigung der Sulbe und Enade Gottes, seines himmlijden Baters, begriffen hat, wie Mark. 1 geschrieben stehet: "Das ist der Anfang des Evangelii von JEsu Christo, dem Sohne Gottes.' Und bald darauf werden die fummarischen Hauptstücke gesetzt, Buß' und Ver= gebung der Sünden. Also, da Christus nach seiner Auferstehung den Aposteln befohlen, das Evangelium in aller Welt zu predigen, Mark. 16. fasset er die Summa folder seiner Lehre mit wenig Worten ausammen, da er Luk. 24 fagt: Also ist's geschrieben, und also mukte Christus leiden und auferstehen von den Toten am dritten Tage und predigen lassen in seinem Namen Buk' und Vergebung der Sünden unter allen Heiden.' Gleichfalls auch nennet Paulus seine ganze Lehre das Evan= gelium Act. 20. Er faffet aber die Summa folder feiner Lehre in diefe Sauptstücke: Buke zu Gott und den Glauben an Chriftum. dem Verftande ist die generalis definitio, das ist, die Beschreibung des Borts Evangelii, wann es in weitläuftigem Verstand und aukerhalb dem eigentlichen Unterschied des Gesetzes und Ebangelii gebrauchet wird, recht, wann gesaget wird, das Evangelium sei eine Predigt von der Buß' und Vergebung der Sünden. Dann es haben Johannes, Christus und die Apostel ihre Predigt von der Buk' angefangen und also nicht allein die gnadenreiche Verheifzung von Vergebung der Sünden, sondern auch das Gesek Gottes ausgeleget und getrieben. Danach wird das Bort Evangelium in einem andern, nämlich in seinem eigentlichen Berstand, gebraucht, da es nicht die Bredigt von der Buk', sondern allein die Predigt von der Gnade Gottes begreifet, wie gleich hernach folget, Mark. 1, da Christus saget: "Tut Buk' und gläubet dem Evangelio!" (633, 4-6; 534, 6.) Solida Declaratio: "Ift berhalben gefährlich und unrecht, daß man aus dem Evangelio, wenn es eigentlich also ge= nennet, wie es bom Gefet unterschieden wird, eine Buß= ober Straf= predigt machen wollen. Dann sonst, wann es ingemein verstanden wird von der ganzen Lehre, so sagt auch die Apologia exlichmal, das Evan= gelium sei ein' Predigt von der Buß' und Vergebung der Günden. zeigt aber daneben die Apologia auch das an, daß Evangelium eigent= lich sei die Verheikung der Vergebung der Sünden und der Rechtfer= tigung durch Chriftum, das Gefet aber fei ein Wort, das die Gunde strafet und verdammet." (639, 27.)

In der Heiligen Schrift und in der kirchlichen Theologie wird das Bort Evangelium in einem weiteren und engeren Sinn gebraucht. Im weiteren Sinn umfaßt es die ganze Lehre, welche Christus und die Apostel vorgetragen und der Kirche im Neuen Testament anbesohlen haben. In diesem Sinne schließt das Wort Evangelium auch die Presdigt des Gesehes ein; und man kann dann auch sagen: Das Evangeslium offenbart und straft die Sünde. Selbstverständlich ist dies aber

so zu verstehen, daß das Strafen der Sünde geschieht durch den Teil der Predigt des Evangeliums im weiteren Sinn, welchen man sonst als das Geset bezeichnet. Im engeren, eigentlichen Sinne aber und im Unterschied vom Geset bezeichnet Evangelium immer nur die Predigt von der Vergebung der Sünden, nie die Predigt von Gottes Zorn und Verdammnis über die übertreter des Gesetes. Und was von dem Bort Evangelium gilt, das trifft auch zu mit Bezug auf die Ausdrück "Geset" und "Satung". Sie werden ebenfalls von der Schrift in einem weiteren und engeren Sinn gebraucht. Im weiteren Sinn schließen sie die Verheißungen im Alten Testament von dem kommenden Heil in Christo in sich.

Wie die Schrift, so redet gelegentlich auch unser Bekenntnis. "Gefeh" wie bom "Evangelium" fagt es, daß es Sunde und Gnade predige. Apologie: "Dann wiewohl das Geset nicht vornehmlich prebigt Enade und Vergebung der Sünde wie das Evangelium, fo find boch die Berheifung' von dem fünftigen Christo von einem Batriarchen auf den andern geerbt." Anders der lateinische Text: "Et hic cultus, haec latreia in prophetis et psalmis passim praecipue laudatur, quum tamen lex non doceat gratuitam remissionem peccatorum." (171, 31.) Und wenn Luther in den Schmalkalbischen Artikeln sagt, daß im Alten Testament "tein Prophet, weber Elias noch Elifaus, außer ober ohn' die zehen Gebot den Geift kriegt haben" (323, 11), so will er den Ausdruck "zehen Gebot" nicht im engeren Sinn und im Unterschied bom Ebangelium berftanden haben. Bas sodann das Bort "Evangelium" betrifft, so schreibt die Apologie im Anschluß an Luk. 24, 47: "Das Ebangelium auch strafet (arguit) alle Menschen, daß sie in Sünden geboren seien, und daß fie alle fculbig des etwigen gorns und Todes seien, und beutet ihnen an Bergebung der Sünde und Gerechtigkeit durch Chriftum." (98, 62.) Ferner: "Denn in diefen zweien Studen stehet die Summa des Evangelii: Erstlich fagt es: Bessert euchl und macht jedermann zu Sündern. Zum andern beut's an Vergebung der Sünde, das ewige Leben, Seligkeit, alles Beil und den Beiligen Geift burch Chriftum, burch welchen wir neu geboren werben. Also fasset auch die Summa des Evangeliums Christus, da er Luca am letten fagt" usw. (171, 31.) Zuweilen gebraucht unser Bekenntnis das Wort "Evangelium" auch als gleichbedeutend mit der Schrift des Neuen Testaments. So sagt 3. B. Melanchthon in dem "Traktat" über ben Primat des Papstes: "Darum wöllen wir zum ersten aus dem heiligen Evangelio anzeigen, daß der Papst gar keiner Oberkeit . . . sich müge anmaßen" und zitiert dann Luk. 22, Joh. 18 usw. (329, 7.) Ferner bezeichnet im 7. Artikel der Augustana der Ausdruck "Evangelium" offenbar die Lehren der neutestamentlichen Schriften im Gegenfat zu menschlichen Ordnungen. (40, 2.)

Auch in der Theologie darf man nicht übersehen, daß an sich alle Ausdrude mehrdeutig sind, und daß jedes Wort nur in einem bestimmten Busammenhange einen festen und bestimmten Sinn annimmt. So wersen 3. B. die Ausdrücke besehlen, gehorchen, gebieten, fordern, verseisen usw. nicht immer in der Weise in ein und demselben Sinn gestraucht, daß die einen immer nur beim Gesetz und die andern immer nur beim Evangelium Anwendung fänden. Hieraus ergibt sich die Erinnerung, daß man aus einer ungewohnten Redeweise nicht gleich salsche Lehre oder Vermischung von Gesetz und Evangelium folgern darf. Zweideutige Reden, sagt unser Bekenntnis, soll man nicht ohne weiteres verdammen, sondern sorgfältig erklären. (584, 51.) Versbale Verschiedenheiten bedeuten noch lange keine realen Lehrdissernzen. Und es gehört mit zu der Freiheit, auf welcher Christen bestehen sollen, daß sie sich den Gebrauch von Ausdrücken, die recht verstanden werden lönnen, und die sie recht erklären, oder gar von Redeweisen, deren sich auch die Schrist bedient, nicht verbieten, zur Sünde machen oder verskepern lassen.

6.

Bieso straft das Geset, das doch nichts von Christo weiß, den Un= glauben gegen bas Evangelium? Die Solida Declaratio schreibt: "Der ander' Teil aber hat gehalten und gestritten, daß das Ebangelium nicht eigentlich sei eine Buß- ober Strafpredigt, welches eigentlich bem Geset Gottes zugehöre, das alle Sünde und alfo auch den Unglauben ftrafe, sondern das Evangelium sei eigentlich eine Bredigt von der Engde und bulde Gottes um Christus' willen, durch welchen den Bekehrten zu Christo der Unglaube, in dem sie zuvor gestedet, den auch das Geset Gottes gestrafet hat, verziehen und vergeben werde." (633, 2.) sem Teil gibt die Konkordienformel recht und beantwortet die obige Frage, wie folgt: "Also strafet das Gesetz den Unglauben, wann man Gottes Bort nicht gläubet. Beil nun das Evangelium, welches allein eigentlich lehret und befiehlet an Christum gläuben, Gottes Wort ift, so strafet der Heilige Geist durch das Amt des Gesetzes auch den Unglauben, daß fie nicht an Chriftum gläuben, welches Evangelium doch allein eigentlich lehret von dem seligmachenden Glauben an Christum." (637, 19.)

Es versteht sich von selbst, daß das Geset den Unglauben straft, der direkt im ersten Gebot verboten wird, den Unglauben gegen irgendein Wort des Gesetes und alles, was dies voraussett und in sich schließt. Was manche leugneten, von unserm Bekenntnis aber bejaht wird, ist die Lehre, daß das Geset auch die Sünde straft, daß die Menschen nicht an Christum, an das Wort des Evangeliums, glauben. Allerdings weiß das Geset aus sich selber rein gar nichts von diesem größten und herrelichsten Wort von der Huld und Gnade Gottes gegen die Sünder, das Gott mit seierlichen Eiden versiegelt hat. Es solgt aber nicht, daß das Geset, weil es vom Evangelium und dem Glauben an dasselbe nichts weiß, den Unglauben gegen dasselbe nicht strafe. Auch sonst jahlt ja das Geset die einzelnen Worte Gottes nicht auf, denen der Wensch

Glauben schuldig ist. Bohl aber sagt das Gefet, daß es verdammliche Sünde ist, wenn man irgendeinem Borte Gottes, einerlei welcher Art es sein, und wie und wann es bekannt werden mag, den Glauben ber-Wenn darum der Seilige Geist den Unglauben wider Chris ftum straft, so tut er dies durch das Amt des Gesetzes. Gesetz ist es, bas wir predigen, wenn wir beim Strafen der Gunde es vor allem abgeschen haben auf den Unglauben gegen das Evangelium. wäre es aber, wenn man hieraus folgern wollte, daß also, genau besehen, auch das Gesetz ums Evangelium miffe und die Predigt von ber Suld und Unade Gottes in fich schließe und somit ebenfalls eine Lehre bom feligmachenden Glauben sei. Durch die Lehre, daß nicht das Ebangelium, fondern das Gefet den Unglauben wider das Evangelium ftraft, wird der Unterschied zwischen beiden nicht verwischt, sondern recht berausgestellt. Alles Strafen und Verdammen geschieht eben durchs Gefet, und das Evangelium ift immer nur und einzig und allein die Botschaft von Gottes Hulb, Unade und Vergebung aller Sünden, auch des bisberigen Unglaubens.

7.

Inwiefern "illustriert und erklärt" das Evangelium das Geset? Die Solida Declaratio schreibt: "Es ist aber gleichwohl dies auch mahr, daß das Geset mit seiner Lehre durchs Evangelium illustriert und erkläret wird, und bleibet bennoch bes Gefetes eigentlich Amt, die Sunde strafen und von guten Werken lehren." (637, 18.) Luther fage: "Es ift alles bes Gesebes Predigt, was da von unsern Sünden und Gottes Born predigt, es geschehe, wie oder wann es wolle. Wiederum ift bas Evangelium eine solche Bredigt, die nichts anderes denn Gnade und Vergebung in Christo zeiget und gibt, wiewohl es wahr und recht ist, daß die Apostel und Prediger des Evangelii (wie auch Christus selbst getan hat) die Predigt des Gesetzes bestätigen und anfahen bei benen, bie noch nicht ihre Sunde erkennen noch für Gottes gorn erschroden find, wie er Joh. 16 saget: Der Beilige Geist wird die Welt ftrafen um die Sünde, darum daß fie nicht an mich gläuben.' Ja, was ist für ein' ernstlichere, schrecklichere Anzeigung und Predigt Gottes Zorns über die Sünde dann eben das Leiden und Sterben Chrifti, feines Sobnes? Aber solange dieses alles Gottes gorn prediget und den Menschen schrecket, so ist es noch nicht des Evangelii noch Christi eigene Predigt, sondern Moses und das Geset über die Unbuffertigen. Evangelium und Christus ist je nicht geordnet und gegeben zu schreden noch zu verdammen, sondern die, so erschrecket und blode find, zu tröften und aufzurichten. Und abermals, Chriftus fpricht Joh. 16: "Der Beis lige Geist wird die Welt strafen um die Gunde', welches mag nicht geschehen ohne durch's Gesetzes Erklärung." (635, 12. 13.) Epitome: "Demnach, obwohl die Predigt vom Leiden und Sterben Chrifti, des Sohnes Gottes, eine ernstliche und schreckliche Predigt und Anzeigen Gottes Zorns ist, dadurch die Leute erst recht in das Gesetz geführet, nachdem ihnen die Decke Wosis hinweggetan, daß sie erst recht erkennen, wie große Ding' Gott im Gesetz von uns erfordert, deren wir keines halten können, und demnach alle unsere Gerechtigkeit in Christo suchen sollen: doch solange dieses alles [nämlich Christi Leiden und Sterben] Gottes Zorn prediget und den Menschen schreckt, so ist es noch nicht des Evangelii eigentliche Predigt, sondern Woses und des Gesetzes Presdigt und demnach ein fremdes Werk Christi, dadurch er kömmt zu seinem eigenen Amt, das ist Gnade predigen, trösten und lebendig machen, welches eigentlich die Predigt des Evangelii ist." (535, 9. 10.)

Es bleibt dabei, des Gesetes eigentliches Umt ist es, die Sünde au itrafen und von auten Werken zu lehren. Und auch dabei bleibt es. des Evangeliums eigentliches Umt ist und wird nie, die Sünde zu strafen, sondern zu tröften mit der Vergebung der Sünden. Gleichwohl bleibt dabei aber auch dies mahr, daß das Geset mit seiner Lehre durch das Evangelium illustriert und erklärt wird. Solches Illustrieren geschieht icon durch den Gegensat, in welchem das Evangelium zum Geset steht, indem die Begriffe schenken und fordern, vergeben und verdammen, verfluchen und fegnen, töten und lebendig machen, in die Sölle und in den himmel führen durch den Gegensat verdeutlicht werden. Hungern und genießen, dürsten und den Durst löschen, arbeiten und ruben, Schmerz und Wohlbefinden, Simmel und Sölle, Racht und Tag verdeutlichen sich gegenseitig durch den Kontrast. Luther: "Wenn ein Pferd Bernunft batte und reden konnte, fo mußte es ja fagen, daß gar viel ein ander Ding wäre, wenn ihm der Stallmeister ein Futter gibt, denn wenn er auf ihm sitt und sticht's mit Sporen an, daß es rennen oder ziehen foll."

Aber auch direkt und unmittelbar illustriert und erklärt die Darlegung des Evangeliums das Geset. "Ja, was ist für ein' ernstlichere, schredlichere Anzeigung und Predigt Gottes Zorns über die Sünde dann eben das Leiden und Sterben Chrifti, seines Sohnes", bon dem eben die Rede ist im Svangelium? Passionspredigten sind zugleich die schärfsten und erschütternosten Gesetspredigten. An einem konkreten Beispiel sehen wir da wie sonst nirgends den schrecklichen Zorn Gottes wider die Sünde. Die Bredigt von Christi Leiden und Sterben führt den Sünder erft recht ins Geset hinein, viel tiefer und gründlicher, als das Geset Mosis allein solches bermag. Sie nimmt die Dede Mosis weg, die "allen Menschen bor den Augen hänget, solange fie die bloge Predigt des Gesetes und nichts bon Christo hören und also ihre Sunde aus dem Gefet nicht recht lernen erkennen". (534, 8.) Diese Dede läßt die Menschen blind und macht, daß sie, selbst wenn sie Moses lesen, "das Gesetz geistlich, und wie große Dinge es von uns erfordert, und weil wir solches nicht halten noch erfüllen können, wie tief es uns verfluche und verdamme, nicht erkennen". (635, 10.) Nirgends war diese Decke dichter als in den Klöstern, wo man sich doch viel mit Moses be= schäftigte. Luther: "Wo nu etliche waren, die nicht solcher wirklichen Sünden (actualia peccata) mit Gedanken, Worten und Berken fich schuldig deuchten, wie ich und meinesgleichen in Klöftern und Stiften, Mönd, und Afaffen sein wollten, die wir mit Sasten, Bachen, Beten, Messehalten, harten Kleibern und Lager usw. uns wehreten wiber bose Gedanken und mit Ernft und Gewalt (violenter) wollten beilig sein, . . . so hielt doch ein jeglicher bom andern, daß etliche so heilig maren, wie wir lehreten, die ohne Sünde, voll guter Berk' maren, also daß wir darauf unfer' gute Bert' andern, als uns überflüffig zum himmel, mitteileten und verkauften. Das ift ja wahr, und find Siegel, Briefe und Exempel fürhanden." (316, 28.) Die Predigt von Chrifti Leiden und Sterben zerftort diefen Bahn, daß wir mit außerlichen Berten bem Gefete genugtun können, wie die Pharifaer meinten. uns erkennen, wie große Dinge Gott im Gefet bon uns forbert, beren wir keines halten können. Dasselbe gilt auch von dem heiligen, fledenlosen Leben J.Cfu. Es illustriert das Geset, und niemand kann es ernstlich betrachten, ohne im eigenen Inneren das Gericht über sich selber und sein eigenes fledenvolles Leben zu empfinden.

Benn aber also die Predigt von Chrifti Leiden und Sterben das Gesch illustriert, ist dann nicht, im Grunde genommen, das Evangelium felber Gefet, und zwar das schärffte Gefet? Ift dann nicht aller Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium wieder aufgehoben? Das ware allerdings der Fall, wenn die bloge Predigt vom heiligen Leben Christi und seinem bitteren Leiden und Sterben als folche ichon bas eigentliche Evangelium mare. Solange und sofern aber die Predigt von Christi Leben, Leiden und Sterben nur die Heiligkeit Gottes offenbart und seinen Zorn über die Sunde illustriert, ist fie Gesetzespredigt und noch nicht die Stimme des Evangeliums. Sofern und folange Chriftus uns in seinem heiligen Bandel und in feinem Leiben und Sterben fcredt, ängstigt und uns die Sünde und Gottes Born über dieselbe offenbart, führt er noch nicht sein eigentliches Amt des Ebangeliums, sondern das fremde Amt Mosis, das freilich nicht überslüssig, sondern nötig ist im Interesse seigentlichen Amtes. Dies eigentliche Amt Christi aber und der eigentliche Zweck seines heiligen Lebens und bitteren Leidens und Sterbens ift nicht, uns den gorn Gottes gu predigen, fondern die Gnade, nicht uns zu töten, sondern uns zu tröften und lebendig zu machen. Die Verföhnung, die Vergebung, die Rechtfertigung, die dem Sünder zugewandte göttliche hulb und Unade - das ift ber finis historiae, der Zwed der Leiden Christi. Bu einer folden lebendigmachens den Troftpredigt von der Hulb und Unade Gottes wird dem Sunder das Leben, Leiden und Sterben Christi erft durch das Wort: "Für dich, an beiner Statt, dir zugut und zur Bergebung beiner Gunden!" Das große Pro nobis, "Für uns", ist es, das die furchtbarste Gesetspredigt wie mit einem Schlage verwandelt in die allerfüßeste Predigt des Evangeliums. Ber aus der Geschichte von Chrifti Leiden und Sterben dies

"Für uns" streicht oder verschweigt, wie das bei Papisten und nur allzuoft auch bei den Sekten der Fall ist, der hat vom eigentlichen Evansgelium rein gar nichts. Die Kreuze, Kruzisize und Leidensstationen in katholischen Kirchen bleiben Gesetzebredigten, die die göttliche Deutung hinzukommt: "Uns verlornen und verdammten Sündern zur Bersgebung, Gerechtigkeit und Seligkeit!"

Vom Leiden und Sterben Christi wurde auch noch im dunklen Mittelalter gepredigt. Aber bas "Für uns" wurde weggelaffen. galt nicht als stellvertretende Gubne für unsere Gunden, uns gum Troft und zur Vergebung, sondern als Vorschrift, Vorbild, uns zur Gepredigt wurde nicht der barmherzige Heiland, sondern BEsus der vorbildliche, sanftmütige Dulder, der nachzuahmende büßende AEsus habe uns gezeigt, wie man es machen, wie man sich jelber Büßungen auflegen muffe, um durch geduldiges Tragen der= selben gerecht und selig zu werden. Und so steht es im Papsttum noch Das Blut Chrifti macht bort nicht rein bon aller Gunde, fondern mahnt nur zur eigenen Berföhnung Gottes durch Chrifto nachgemachte eigene Bühungen, Rafteiungen und Berke. Unter zahllosen Kreuzen und Kruzisiren und Bildern von Christo liegt immer noch im Bapittum der Heiland begraben. Robert Speer sagt von Südamerika: "There the natives have many crosses, but no cross, no Word of the Cross." Und machen Bapisten in protestantischen Ländern gleich mehr Borte vom Kreuz, so haben sie doch nicht den evangelischen Trost des Kreuzes: "Für dich, zur Bergebung beiner Gunden!" Aus dem Leben, Leiden und Sterben Chrifti bernehmen echte Bapiften immer nur die Stimme: "Schau' diese Liebe, Sanftmut und Geduld! nach, so wirst auch du gerecht und selig!" So kennen Papisten trot aller Kreuze Christum, den Gefreuzigten, nicht. Bahnen sie boch, daß fie Chriftum durch eigene Bukungen und Fürbitten der Seiligen erft noch mußten gnädig stimmen! Die Briefter, beren Macht fich aufbaut auf den Bahn bon der eigenen Berkgerechtigkeit, forgen bafür, daß den Ratholiken das Leiden Christi nicht zu dem gottgewollten, alles befriedigenden Lebenstrunk wird, sondern daß sie auch aus der Blume bon Golgatha nur tödliches Gift für die erschrodene Seele saugen. Ja, bon Christi Leiden und Sterben kann man viel reden, ohne das eigentliche Ebangelium auch nur mit einer Silbe berührt zu haben. Treiben doch selbst Unitarier und Universalisten die Sistorie von Christo und wollen doch bon einer Stellvertretung, Suhne, Verföhnung und Vergebung durch Christum und somit von dem eigentlichen Zweck der Leidensgeschichte nichts wissen! Was sie von Christo predigen, ist, genau besehen, nichts als das furchtbarste, trostloseste Geset. Bunderwort "Kür euch" verwandelt die schreckliche, finstere Nacht auf Golgatha plötlich in den sonnigen, fröhlichen Tag des Evangeliums.

8.

Barum ist zur "ganzen", "heilsamen" Bekehrung beides nötig, die Predigt des Gesebes sowohl wie die des Evangeliums? Die Solida Declaratio antwortet: "Wie dann auch das Wörtlein Buk' nicht in einerlei Verstand in Seiliger Schrift gebraucht wird. Dann an etlichen Orten der Heiligen Schrift wird es gebraucht und genommen für die ganze Bekehrung des Menschen, als Luk. 13: "Werdet ihr nicht Buje tun, so werdet ihr alle auch also umkommen. Und im 15. Rapitel: Also wird Freude sein über einen Sünder, der Buße tut." diesem Ort, Marci 1, wie auch anderswo, da unterschiedlich geset wird die Buß' und der Glaube an Christum, Act. 20, oder Buß' und Vergebung der Sünden, Luk. 24, heißet Buße tun anders nichts, dann die Sünde wahrhaftig erkennen, herzlich bereuen und davon abstehen; welche Erkenntnis aus dem Gefet kommet, aber zu heilsamer Bekehrung zu Gott nicht genug ist, wenn nicht der Glaube an Christum dazukommet, dessen Verdienst die tröstliche Predigt des heiligen Evangelii allen bußfertigen Sündern anbeut, so durch die Bredigt des Gesetzes erschredt Dann das Evangelium prediget Vergebung der Sünden nicht ben roben, sichern Bergen, sondern den Berschlagenen oder Buffertigen, Luk. 4. Und daß aus der Reu' oder Schreden des Gesetzes nicht müge eine Verzweifelung werden, muß die Predigt des Evangelii dazukoms men, daß es muge fein eine Reu' zur Seligkeit, 2 Kor. 7." (634, 7-9.) Augustana: "Wiewohl nun diese Lehr' [daß wir durch den Glauben an Christum Gnade erlangen] bei unversuchten Leuten sehr verachtet wird, so befindet sich doch, daß sie den blöden und erschrockenen Gewissen sehr tröstlich und heilsam ist. Denn das Gewissen kann nicht zu Ruhe und Friede kommen durch Werk', sondern allein durch Glauben, so es bei sich gewißlich schleußt, daß es um Christus' willen einen gnädigen Gott hab', wie auch Paulus spricht Rom. 5, 1: "So wir durch den Glauben find gerecht worden, haben wir Rube und Friede mit Gott." haec doctrina ad illud certamen perterrefactae conscientiae referenda est, nec sine illo certamine intelligi potest.") (45, 15—18.)

Auch das Wort Buße wird in einem engeren und weiteren Sinn genommen. Zuweilen bezeichnet es die "ganze Bekehrung", die Reue und den Glauben, zuweilen nur die Reue. Bezeichnet es nur die Reue, so heißt Buße tun, "die Sünde wahrhaftig erkennen, herzlich bereuen und davon abstehen". Zu solcher Reue gelangt aber der Wensch nicht ohne die Predigt des Gesehes. Bloße Reue und Erkenntnis der Sünde genügt aber nicht zur "heilsamen Bekehrung zu Gott". Nötig ist auch der Glaube, der sich des Verdienstes Christi getröstet und so die Schreden des Gesehes und der Hölle überwindet. Von Christi Verdienst und dem Trojt des Glaubens wider die Schreden des Gewissens predigt aber nicht das Geseh, sondern das Evangelium. Wiederum vermag aber das Evangelium nicht rohe, sichere Herzen zu trösten, sondern nur erschrodene Sünder. Nur Durstigen kann man den Durst löschen, nur

hungrigen den hunger stillen, nur Mühfelige kann man erquiden. fich geiftlich für gefund, fündlos und gerecht hält, der verschmäht den Arzt und verachtet die Vergebung und Gerechtigkeit, welche das Evangelium anbietet. Sündern, die ihre schredliche Lage empfinden, den rettenden Troft der Bergebung au fpenden, das ist Amed und Kraft bes Ebangeliums. Solden muß aber auch der Trost des Evangeliums gesvendet werden, damit ihre Reue keine Verzweiflung werde. So ist zur Bekehrung beides nötig, die Bredigt des Gesebes und des Evangeliums. Unangetaftet bleibt dabei die Bahrheit, daß nur das Evangelium verlorne Menschen zu seligen Kindern Gottes macht, indem es ihnen in den bom Gefetz gewirkten Schrecken der Sunde den Glauben, den Troft der Bergebung, schenkt, wodurch allein auch die eigentliche Bekehrung geschieht. Und diesem Awede dient in der Hand Gottes das Geset, injofern es den Sünder zur Erkenntnis feiner entfetlichen Lage unter der Sunde und dem Born Gottes bringt, welche Erkenntnis nötig ist, weil nur erschrodene Sünder, Sünder, die ihre entsekliche Lage empfinden. durch das Evangelium subjektiv beglückt werden. F. Bieper: "Der Claube entsteht und besteht nur unter ben Gewissensschrecken, das heiftt. Glaube kann immer nur da fein, wo jemand sich vor Gott der ewigen Berdammnis schuldig gibt. Glauben gibt es nur auf dem Hintergrund der Gewissensschrecken." Apologie: "Dieser Glaube ist in benen, da rechte Buke ist, da ein erschrocken Gewissen Gottes Rorn und Sünde fühlt, Bergebung ber Sünden und Gnade suchet." (112, 21.)

9.

Bie muß das Geset gehandhabt werden, um den Menschen zur rechten Erkenntnis seiner Sünden zu bringen? Die Epitome ant= wortet: "Bas dann die Offenbarung der Günden belanget, weil die Dede Mosis allen Menschen bor den Augen hänget, solange sie bie bloke Predigt des Gesetzes und nichts von Christo hören und also ihre Sünde aus dem Gefet nicht recht lernen erkennen, sondern entweder bermeffene heuchler werden wie die Pharifäer oder verzweifeln wie Judas, fo nimmt Christus das Gesetz in seine Hände und leget dasselbige geistlich aus, Matth. 5; Röm. 7. Und also wird Gottes Zorn bom Himmel herab geoffenbaret über alle Sünder, wie groß derfelbe sei, dadurch sie in das Gesetz gewiesen werden und alsdann aus demselben erft recht lernen ihre Sünde erkennen, welche Erkenntnis Wose nimmermehr aus ihnen hätte erzwingen können." (534, 8.) Solida Declaratio: "Dann weil die bloke Predigt des Gesetes, ohne Christo, entweder vermessene Leute machet, die sich dafürhalten, daß sie das Geset mit äußerlichen Berken erfüllen können, oder gang und gar in Berzweiflung geraten, so nimmet Christus das Geset in seine Hände und legt dasselbe geiftlich aus Matthäi am 5., Röm. 7 und 1 und offenbaret also seinen Zorn bom himmel herab über alle Sünder, wie groß derfelbe sei, dadurch sie in das Gefet gewiesen werden und aus demselben erft recht lernen ihre Sünde erkennen, welche Erkenntnis Woses nimmermehr aus ihnen hätte erzwingen können. Dann wie der Apostel zeuget 2 Kor. 3, da gleich Woses gelesen wird, so bleibt doch immer die Decke, so er vor sein Anzgesicht hing, unaufgedecket, daß sie das Gesetz geistlich, und wie große Dinge es von uns erfordert, und weil wir solches nicht halten noch ersfüllen können, wie ties es uns versluche und verdamme, nicht erkennen. Wann sie sich aber zum SErrn bekehret haben, alsdann wird solche Decke abgetan, 2 Kor. 3. Darum muß der Geist Christi nicht allein trösten, sondern auch durch das Amt des Gesetzes strasen die Welt um die Sünde und also im Neuen Testament tun, wie der Prophet saget, opus alienum, ut faciat opus proprium, das ist, er muß ein fremd Amt verrichten (welches ist strasen), die er komme zu seinem eigenen Werk, das ist, frösten und von der Enade predigen, darum er dann und durch Christum erworben und gesandt, und der Ursach auch der Tröster genennet wird. (635, 10. 11.)

Che das Evangelium den Menschen au tröften vermag, muß er erkannt haben, was es mit der Sünde und dem Rorn Gottes auf fich bat. Che ihn das Inadenantlit Gottes in Christo JEsu erquiden kann, muß er einen Blid getan haben in Gottes unberhülltes Zorngeficht. Diese Erkenntnis der Sünde bermag aber der natürliche Mensch nicht selber in sich zu erzeugen. Die rechte Reue ist keine felbstgemachte. Gott muß bem Menschen die Sunde offenbaren. Dem natürlichen Menschen hängt die Dede Mosis vor den Augen, so daß er die brennende Sonne der göttlichen Gerechtigkeit nie wolkenlos fieht. Die Menschen, wie fie bas Ebangelium borfindet, find bermeffen und wähnen, bas Gefet erfüllen au können, ja, mit ihren äußerlichen Werken erfüllt au haben. Jum wenigsten erkennen fie ihre Hilflosigkeit nicht und bilden fich ein, daß sie, wenn sie wollen und sich dazu entschließen, mit ihren Berken sich felber gar wohl die Seligkeit verdienen können. Aus diesem Bahn kommt der Mensch nicht heraus, solange er sich felber überlassen ift, selbst das Geset handhabt, und Christus, der uns retten will, nicht eins greift. Dabei liegt die Schuld nicht am Geset, sondern am Menschen, der im Intereffe feiner Berkgerechtigkeit das Gefet veräußerlicht und nicht zur Geltung tommen läßt. Die Bolten befinden fich nicht bor dem Gefet, sondern der Mensch leidet mit Bezug auf die Erkenntnis und Anwendung desselben am geistlichen Star. Statt mit der wirklichen Norm des Gesetzes vergleicht er sich und fein Leben mit andern Leuten, die er für schlechter hält als sich felber. Mit immer neuen selbsterdachten Berken trachtet er, sich die Seligkeit zu verdienen. den Scholastikern, die in dem Gesetswerk der Liebe ihre Gerechtigkeit suchten, schreibt die Apologie: "Sed decepti humana sapientia non viderunt faciem Moisi retectam, sed velatam, sicut Pharisaei, philosophi, Mahometistae." (126, 108.) Trot aller Beschäftigung mit bem Gesehe waren Männer wie Sokrates, Plato, Aristoteles und die Scholaftiker dem Bahn ergeben, daß fie Gott von Herzen liebten oder doch, wenn sie es nur recht versuchten, lieben könnten. Seinen gottsgewollten Zweck erreicht das Gesetz in der Hand des Menschen nicht. Die Sünde und Gottes Zorn über dieselbe wird so dem Menschen nicht offendar. Er kommt dabei nicht zu der Erkenntnis, daß er, soviel an ihm liegt, rettungslos verloren ist. Es kommt so nicht zu der Reue, da der Mensch an allem eigenen Tun und Vermögen verzweiselt.

Soll das Gefet seinen Awed erreichen, so muk Gott, der den Meniden durchs Ebangelium retten will, felber bafür forgen, daß die Birtung desselben nicht bom Menschen vereitelt wird. Christus muß bas Befet in seine Sand nehmen und es feinen Rettungsabsichten gemäß handhaben. Das hat er auch getan und tut es heute noch durch die Kirche und ihre Brediger. Um den Menschen au der Erkenntnis au bringen, daß er ein verlorner und verdammter Sünder ist, der sich jelber nicht retten kann, predigt auch Christus das Gefet und legt es geistlich aus, wie in der Bergpredigt. Damit legt Christus dem Gesete nicht etwa einen fremden Sinn unter, sondern bringt nur den tiefen, eigentlichen Sinn besselben beutlich heraus. Chriftus nimmt die Dede Mosis weg und zerftort den Bahn, daß man dem Gesete Genüge tun könne durch Werke äußerlicher Shrbarkeit. Er verscheucht die Wolken und läßt den Menschen einen Blid tun in das Zornantlit Gottes. Unverhüllt läßt er die glühende Sonne der göttlichen Gerechtigkeit dem Menschen in die Augen brennen und den Rluch des Gesetzes, den Donner von Sinai, in die Ohren dringen. Durch folde Handhabung des Gesebes wird Gottes Zorn vom Himmel herab offenbart über alle Sünder, wie groß derfelbe fei. Chriftus führt so den Menschen in bas Gefet und zeigt ihm die Forderungen desselben in solcher Schärfe und Klarbeit, daß er zusammenbricht in der Erkenntnis, auch nicht eine einzige derfelben erfüllt zu haben oder auch nur erfüllen zu können. Ertenntnis hatte das Gefet, bom unbekehrten und fleischlich ficheren Menschen selber gehandhabt, nicht herborbringen können. Na. Er= fenntnis der Sünde und Reue bringt der Menfc nicht mit und an das Evangelium beran. Er erzeugt sie nicht felber, sondern erleidet sie als contritio passiva, die Gottes Geift durch den rechten Gebrauch des Gesetzes in ihm hervorruft. Auch bei der Reue muß Gott alles allein tun. Christus, ber Geist Christi, muk die Geikel des Gesebes schwingen und die Belt strafen um die Sunde. Dak die Predigt des Gesets das fichere Menschenherz zerschlägt, wie ein Hammer, der Felsen zer= schmeift, kommt daber, daß der Beilige Geist in den Worten des Ge= sehes wirksam ist. Sich selbst überlassen, kommt es beim natürlichen Menschen nicht zu dem Zusammenbruch rechter Gundenerkenntnis und Reue. Bon felbst kommen die Beiden, die ja noch Stude der Gesebes= erkenntnis haben, nicht zum Missionar gelaufen mit der Rlage: "Bir find verloren; weißt du keine Rettung für uns?" Alle find vielmehr der Anficht, sich gar wohl durch eigene Werke selber retten zu können. Bon Natur weik und will niemand etwas wissen von seiner geistlichen

Berlorenheit und hilflosigkeit. Diese Erkenntnis muß der Geift Gottes durchs Geset im Menschen wirken.

Um den pharifaifchen Bahn zu zerftoren, muß alfo Chriftus, der uns retten will, das Gefet in feine Sand nehmen. Aber noch in einer andern Beziehung ist es wichtig, daß gerade Christus dies tut. Denn macht sich das Gesetz, etwa bei einem groben Sündenfall, frei, so schreckt es das Gewiffen auf, fällt über den Menschen her, würgt ihn und fturzt ihn, wie Saul und Judas, in den Abgrund der Berzweiflung. Ach und weh ewiglich, wenn dann der Heiland nicht da ist mit seinem rettenden Ebangelium! Führt der Mensch selber das Messer des Gesetzes, so gebraucht er entweder die stumpfe Rückenseite und wird ein Pharifaer, oder er schneidet sich, wenn das Gewissen aufwacht, zu Tode. Chriftus bermag das Gefet zwedmäßig, feinen Beilszweden gemäß, zu gebrauchen, weil er zugleich auch kommt mit dem Troft des Evanges liums. Er schneidet gwar, schneidet tief, totet, führt in die Solle; gugleich reicht er aber mit der andern Sand den Lebenstrunk, den Thriak bes Evangeliums (509, 70), das uns wiedergebiert zum neuen geistlichen Leben und bor der endgültigen Berzweiflung uns errettet. cben barin, uns vor der Verzweiflung und aus der Hölle zu retten, besteht das eigentliche Amt Chrifti, um dessentwillen er auch das fremde "Darum muß ber Geift Chrifti nicht allein Amt des Gesetzes treibt. tröften, sondern auch durch das Amt des Gesetzes strafen die Welt um die Gunde und alfo im Neuen Testament tun, wie der Prophet faget, opus alienum, ut faciat opus proprium, das ist, er muß ein fremd Amt verrichten (welches ist strafen), bis er komme zu seinem eigenen Bert, das ist trösten und von der Enade predigen, darum er dann und durch Christum erworben und gesandt, und der Ursach' auch der Tröster genennet wird." Bu suchen und selig zu machen, was verloren ist; die Mühfeligen und Beladenen zu erquiden, dazu ist Chriftus in die Belt gekommen, Matth. 18, 11; 11, 28. Und Chriftum, den barmbergigen Beiland zu verklären, darin besteht auch das eigentliche Amt des Beiligen Geiftes. Und was die Schrift betrifft, so schreibt die Ronkordiens formel: "weil alle Schrift von Gott eingegeben sei nicht zur Sicherheit und Unbuffertigkeit, sondern zur Strafe, Zuchtigung und Befferung bienen foll, 2 Tim. 3; item, weil alles in Gottes Bort barum uns vorgeschrieben ist, nicht daß wir dadurch in Berzweiflung getrieben follen werden, sondern daß wir durch Geduld und Trost der Schrift Hoffnung haben, Röm. 15". (707, 12.)

In diesem Sinn (weil nicht der Mensch selber in sich die Reue erzeugt, sondern allein Gott, der uns retten will, die Sünde und Gottes Jorn über dieselbe ofsenbart) ist es auch gemeint, wenn unser Bestenntnis von der "ganzen Bekehrung" redet und die Reue als ein Stück derselben bezeichnet, da doch die eigentliche Bekehrung nur geschieht durch Birkung des Glaubens durchs Evangelium. Um den Sünder zu seinem seligen Kinde zu machen, muß Gott eben beides tun, ihn durchs Geset

zur Erkenntnis der Sünde bringen und ihm durchs Ebangelium den Troit des Glaubens schenken. Grundfalich ist es aber, wenn man hieraus folgert, daß die Angst, Furcht und Schreden, die das Gefet im Menschen erzeugt, schon vor und ohne den Glauben eine teilweise. anfangsweise Bemegung des Gunders zu Gott bin bedeuten, die der Glaube nur in derfelben Richtung zu vollenden habe. Das Gefet weiß nichts bon der Enade in Christo, sondern nur von Fluch und Berdammnis über die Sünder. Das Gesetz macht den natürlichen Menschen nicht besser und frömmer, sondern bringt seine Bosheit nur an ben Tag, ja, mehrt seine Sunde und feinen Rorn und Trot wider Gott. Durch das Gefet kommt Erkenntnis der Sünde, nicht Erfüllung des Gesetses. Das Geset erzeugt im natürlichen Menschen auch nicht etwa ein heimliches Verlangen nach der Gnade in Chrifto JEsu. Das Geset predigt nicht Enade, sondern Berdammnis. Und damit erzeugt es nur Kurcht, Schrecken und Klucht vor Gott und Keindschaft wider den Urbeber eines Gesetes, welches er weder halten mag noch kann, und das ihn verdammt. Die Wirkung des Gesetzes ohne und getrennt vom Evangelium, die Reue vor und ohne den Glauben, ist immer nur eine Bewegung bin zur Verzweiflung, zur Gölle, nie ber Reim und Anfang bes Glaubens an Christum. F. Bieber: "Durch bas Geset arbeitet der Beilige Geist zwar am Bergen des Menschen, kommt aber nicht in dasselbe hinein und wird das Menschenherz nicht zu einer Wohnstätte des Beiligen Geistes." Die Predigt des Gesetes ift nötig und muß der Predigt des Ebangeliums voraufgehen. Reues geistliches Leben kommt aber einzig und allein aus dem Evangelium. Zwar liest man oft: "True penitence always grows into faith. Faith springs from a penitent heart." Aber der Glaube entsteht wohl in der Reue, entspringt aber nicht aus der Reue, sondern aus dem Evangelium. Reue, keine Erkenntnis der Sünde ist, da kann auch kein Glaube sein. Bo aber das Geset ein Herz zerschlagen und das Evangelium in demselben ein Verlangen nach Enade erzeugt hat, da ist neues Leben, da ist der Glaube. Und gerade darin besteht, gottlob, die Wohltat Christi, daß er, wenn uns das Gefet in die Solle treibt, mit dem Evangelium bereitsteht, um uns aus der Solle zu erretten. Wenn der Mensch in ben Schreden bes Gesetzes nicht zugrunde geht, vielmehr sich gerettet in den Armen des Heilandes befindet, so verdankt er folches nicht dem Gefet, das Gunder immer nur in die Bolle treibt, sondern dem barmherzigen Heiland, der ihn in seiner Furcht und Flucht vor Gott und vor dem ihn verfolgenden Gesetz in seine Liebesarme fängt und durch den Troft des Evangeliums der Hölle, der er zueilt, entreißt. testamentliche Zeremonialgeset freilich war auch direkt und positiv ein Buchtmeister auf Christum, sofern es eben Christum und seine Wohltat abschattete und somit zugleich auch Predigt des Ebangeliums war und den Trost des Glaubens spendete. Das Moralgeset aber, das von Christo nichts weiß, das immer nur fordert und den Sünder verflucht und verdammt, das nur Furcht und Flucht vor Gott erzeugt, das nicht den Glauben schenkt, nicht die Liebe anzündet, sondern nur Jorn anzichtet und die natürliche Feindschaft wider Gott offenbart und von groben übertretungen nur äußerlich abzuschrecken, nicht aber das Herz von der Sünde abzusenken vermag, ist in angegebener Weise ein Juchte meister auf Christum (91, 22) nur per accidens, nur in der Hand des Heilandes, der allzeit darauf bedacht ist und bereitsteht, Sünder, die er durchs Gesch erschreckt hat, mit dem Evangelium zu trösten und zum geistlichen Leben zu erwecken.

## 10.

Bann erst gelangt der Mensch zur völligen, gottwohlgefälligen geistlichen Erkenntnis der Sünde und zur kindlichen Traurigkeit über Die Epitome schreibt die "Offenbarung der Günden" bedieselbe? treffend, daß "die Dede Mosis allen Menschen vor den Augen banget, folange fie die bloge Predigt des Gesetes und nichts von Chrifto hören, und also ihre Sunde aus dem Gesetz nicht recht lernen erkennen" usw. (534, 8.) Solida Declaratio: . . . "wenn fie durch den Geift Gottes neugeboren, zu dem BErrn bekehret, und also ihnen die Dede Mofe aufgebedet, in dem Gefet leben und mandeln" usw. (640, 1.) Stem: "Dann wie der Apostel zeuget 2 Kor. 3, da gleich Moses gelesen wird, so bleibt doch immer die Decke, so er vor sein Angesicht hinge, unaufgedecket, daß sie das Geset geistlich, und wie große Dinge es bon uns erfordert, und weil wir solches nicht halten noch erfüllen können, wie tief es uns verfluche und verdamme, nicht erkennen. Wenn fie fich aber zum Herrn bekehret haben (convertuntur), alsbann wird folche Dede abgetan, 2 Kor. 3, 16."

Die vom Geset ohne gleichzeitige Handhabung des Evangeliums und bor dem Glauben gewirfte Gundenerkenntnis und Reue ift bon Bitterkeit, gorn und haß wider Gott und fein heiliges Gefet durchtränkt. Sie ist nicht etwa der Anfang der Gotteskindschaft, sondern eine fleischliche, knechtische Reue, wie sie sich eben nur in einem unwieders gebornen, Gott feindlichen Menschen finden kann, und an welcher barum auch Gott kein herzliches Wohlgefallen zu haben vermag. Rechter, geifts licher und gottwohlgefälliger Art wird die Gundenerkenntnis, und gotte liche, kindliche Traurigkeit wird die Reue nur durchs Evangelium und erst in dem Augenblick, da der Mensch wiedergeboren, ein Rind Gottes wird, erst durch den Glauben und nach dem Glauben. Solange jemand noch nicht gläubig geworden ift, kann er durch Wirkung des Gefetes zwar zur Erkenntnis kommen, daß er ein verfluchter und verdammter Mensch ist, der vor dem gerechten und zornigen Gott flieben muß. Ins sonderheit zur Erkenntnis der schrecklichen Folgen der Sünde mag er so gelangen und dann auch nicht eher zur Ruhe kommen, bis er im Evangelium den Heiland gefunden hat. Die ganze Berwerflichkeit, Abscheus lichkeit und Sündhaftigkeit der Sünde wird ihm aber, folange er noch

unbekehrt und ein Knecht der Sünde ist, nicht offenbar. Ein wirklich zutreffendes und geistliches Urteil über die Sünde, nach Inhalt sowohl wie nach Umfang, hat nur der Chrift, der als Kind Gottes der Sünde gegenüber den rechten Standpunkt gewonnen hat und weiß, wiebiel es ben Beiland gekoftet, ibn bon der Sünde zu erlösen. Dasselbe gilt bon der Reue, die nur in einem Menschen, der durch den Glauben ein Rind Gottes geworden ift, eine wirklich geistliche, kindliche, göttliche und gottwohlgefällige Traurigfeit ift und sein kann. Auch die bittersten Tranen, die ein Mensch weint, bleiben, solange er noch nicht zum Glauben gekommen ist, Tränen der Bitterkeit wider Gott. Nur ein Kind weint Rindestränen. Wird der Mensch durch den Glauben an den Seiland zu Gott bekehrt, dann gilt von ihm auch das Wort: "Niemand kann dein heißes Blut sonder Reu' anschauen." Dann tritt an die Stelle der Bitterkeit, des Rorns und der Keindschaft, welche die Erkenntnis der Sünde vor und ohne den Glauben im Menschen belebt und hervorruft, die dankbare Liebe zu dem Gott aller Gnade, der uns bergibt, noch ehe wir ihn darum bitten, die Liebe, welche die Reue wunderbar verklärt zu einer kindlichen Traurigkeit, beren Tranen Tautropfen gleichen, in denen sich die Morgensonne spiegelt.

Auch ohne und bor dem Glauben entsteht durch Wirkung des Gesetes im Menschen, wenn es ihm recht ins Herz fährt, eine wirkliche Erkenntnis der Sünde und des göttlichen Rorns über dieselbe und aus gleich Furcht und Schreden bor den gebrohten Strafen: Tob, Hölle und Berbammnis. F. Pieper: "Und wem der Blit von Sinai in die Augen geleuchtet, wer erkannt hat, daß er ein von Gott gerichteter und verdammter Günder ift, ber fommt nicht eber zum Frieden feines Gewissens, bis er die Lehre von der Rechtfertigung erkannt hat. Als das Geset Luthers Herz recht getroffen hatte, da wäre er in Berzweiflung untergegangen, wenn ihn nicht ber Alosterbruder getröftet hätte: "Es gibt eine Vergebung der Sünden." Auch wenn der Mensch durch den Glauben noch kein Chrift geworden ift, überführt ihn das Geset, daß er gar vieles getan, mas dem beiligen Billen Gottes zuwider ift. zeigt ihm auch, daß gar manches Sünde ist, was er bisher für recht gehalten hat. Es zwingt ihm die Wahrheit auf, daß auch die bose Lust vor Gott wirklich Sünde, verbammliche Sünde, ist. Und nolens, volens treibt ihn das Gesetz mit seinen Alüchen auch in Schrecken und Entsehen, in Furcht und Zittern vor dem kommenden Gericht und Zorn Gottes, vor Tod, Hölle und Verdammnis. Solche und ähnliche Wirfungen hat das Gesetz, wo es ins Herz fährt, auch da, wo noch kein Rechter geiftlicher Art ift aber folche Sündenerkenntnis bor und ohne den Glauben nicht. Es bleibt etwas dem Menschen Aufgezwungenes. Es ift eine Sündenerkenntnis, deren Bahrheit er, wenn er nur könnte, leugnen würde. Es ist ein Schmerz, ein Schrecken, eine Furcht, die er, wenn er vermöchte, lieber abschüttelte und sich aus dem Sinn schlüge. Das willige Zugeständnis und tiefinnerste Bekenntnis,

bas dem Gesetz und Gerichte Gottes über die Sünde recht gibt und von Herzen zustimmt, auch die Erkenntnis, daß und weshalb die Sünde etwas so überaus Verwersliches, Hähliches, Abscheuliches und Fluchwürdiges ist, das alles entsteht im Menschen recht erst dann, wenn er durch das Evangelium gläubig wird und er nun auf seiten Gottes und seines Gesetzes und Gerichtes steht und er der Sünde selber und nicht bloß ihren bösen Folgen von Herzen seind ist, erst dann, wenn er aus dem Evangelium erkannt hat, daß der Gott, den er mit seinen Sünden beleidigt und ins Angesicht geschlagen, eben der Gott ist, der sich seiner in Christo Jesu erbarmt, ihm alle Sünden vergeben und aus purlauterer Gnade den Himmel geschenkt hat. Solche Erkenntnis der Sünde entsteht erst mit und nach dem Glauben.

Dasselbe gilt von der Reue. Geistlicher Art wird sie erst durch Kindliche, herzliche, willige und mit Liebe zu Gott den Glauben. verbundene Reue vermag das Geset nicht zu erzeugen. Sie fpriekt nur herbor, wenn Gott dem Gesetze bas Ebangelium hinzufügt und dem erschrockenen Sünder sein Gnadenantlit leuchten läkt und durch den Glauben den Trost der Vergebung zueignet. Die kindliche Reue sowohl wie geiftliche Erkenntnis der Gunde ist eine Frucht des Geistes und Sie lebt und gedeiht nur unter bem Sonnenichein bes Ebangeliums. Sie entsteht erft in dem Augenblid, da der Mensch durch ben Glauben merkt, wie er seinen Gott bisher verkannt, ja verkannt hat, indem er sieht und inne wird, wie der Gott, vor dem er wie vor einem Thrannen flieht, in Bahrheit ihn verfolgt mit glühender Liebe, um ihn, den Günder, in die Arme feines unbegreiflichen, unendlichen Erbarmens zu schließen und an sein Vaterherz zu drücken. Gin Sünders herz, das dieses faßt — wie kann es noch länger kalt und hart, unbewegt und lieblos bleiben! Selige, heilfame, göttliche Reue wird alfo die durche Gesetz gewirkte Traurigkeit erft, wenn das Evangelium dem Menfchen ben Trost der Vergebung spendet. Ohne diesen Trost im Bergen ist die Traurigkeit, welche das Geset wirkt, eitel Verzagen, Verzweiflung, Solle Auch ist die etwaige Lebensänderung, die das Gesetz zur Folge hat, nur eine äußerliche, nur ein Zurückschrecken vor der Sünde ihrer bofen Folgen wegen, nicht innere Abneigung gegen die Gunde felber, nicht Luft und Willigkeit zum Guten. Bei allem Zurudichreden vor der Sünde infolge der Flüche des Gesetzes dreht der unbekehrte Mensch immer noch Herz und Gesicht der Sunde und Gott den Ruden zu. Erst durch den Glauben entsteht jene kindliche Reue, jene innere Abneigung und Abkehr von der Gunde und jene Billigkeit zum Guten, ba der Mensch nicht rudwärtsgehend nur äußerlich vor der bofen Tat gurudichredt, fondern der Gunde den Ruden gutehrt, bor ihr flieht und Herz, Sinn und Mut zu Gott hinwendet und dem Guten nachjagt.

(Fortfegung folgt.)

F. B.

## Bermifchtes.

Missionsbeitrage für 1915. The Story of Lutheran Missions von Elsie Sinamaster gibt folgenden überblid über die Missionsbeitrage der lutherischen Spnoden Amerikas: "There are nine American-Norwegian organizations, - the United Church, the Norwegian Synod, the Hauge's Synod, the Norwegian Free Church, the Brethren Synod, the Elling Synod, the Santal Committee, the Zion Society, and the Intersynodical Orient Mission. — which in 1915 contributed \$235,000. an average of sixty-nine cents per member. The General Synod contributed in the same year \$117,000, an average of thirty-three cents. The General Council contributed \$119,000, an average of twentyfour cents. The United Synod in the South contributed \$20,000, an average of forty cents per member (contributions not reported through the regular treasurer bring the per capita contribution to fifty-three cents). The Synodical Conference contributed \$56,000, an average of six cents per member. Not included in the above figures is the work of the Synodical Conference for the American negro, which amounted in 1910-12 to \$66,000. [Eingeschlossen sind auch nicht die großen Summen, die nach Brasilien, Argentinien und andern Ländern The Joint Synod of Ohio contributed \$16.800, an average of eleven cents per member. The Danish Society contributed \$7,825, an average of fifty-five cents per member. The Iowa Synod contributed \$16,000. It is estimated that the average yearly per capita contribution of American Lutherans to missions is twenty-three The fields of American Lutheranism include Africa, Madagascar, China, India, Japan, the East Indies, and South America." (3.66 f.) — Luthers große Aufgabe bestand darin, daß er die berirrte und vom Papst verführte Christenheit wieder zurückführte auf den Grund der Apostel und Propheten und sie wieder in den Vollbesit des allein= seligmachenden Evangeliums brachte und somit die Kirche wieder missionstücktig machte; denn für Christum missionieren kann nur die Kirche. welche das Evangelium von der freien Unade Gottes hat. Diefe Aufgabe hat Luther auch an uns gelöft. Und unfere groke Aufgabe besteht nun darin, die frohe Botschaft, in deren Besit wir durch den Dienst Luthers gelangt find, weiterzutragen; denn Luther ist der lette prophe-Beite Bote Gottes nicht blok an die Deutschen, sondern an alle Beiden, Geschlechter, Sprachen und Völker. Uns hat Gott darum auch das Evangelium nicht etwa gegeben, damit wir es für uns behalten, sondern in der Absicht, daß wir es womöglich aller Welt kundtun. Ein Luthe= raner, ber sich dessen weigern wollte, wird zum geiftlichen Dieb an seinen Mitmenschen, denen er nicht gibt, was Gott ihm gerade auch für sie verliehen hat. Christen sind geistliche Kommunisten, die alles, was sie an geiftlichem Segen in himmlischen Gütern haben, auch andern geben. Sier bedeutet Alleinbesit Diebstahl.

Religion und Geschäft im alten Orient. In einer intereffanten kleinen Monographie von Dr. B. Not über Monopolies in the Ancient Orient lesen wir: "Among the Babylonians trade and religion were very closely allied. A wide sphere of influence and power, political as well as commercial, was exercised by the Babylonian temples. Its main source was the temple treasure, which in a way constituted a monopoly of the respective god. The immense stores of valuable metals and agricultural products and large landholdings placed an immense economic power into the hands of the priestly temple communities. Especially the money business seems to have been concentrated there. Frequently, however, this power was abused, and the city kings of the time of Hammurabi were constantly obliged to fight against abuses of revenue privileges by the priests, and against attempts of the latter to deprive the poor people of their possessions. Brokers charged from 20 to 50 per cent. on loans of money and grain. The temple was a commercial institution of high efficiency. Their accumulations of all sorts of raw products were enormous. These were let out or advanced to the poor as a charity, to their tenants as part of the system of tenure, to slaves who lived outside its precincts, and to contractors who took the material on purely commercial terms. The return was expected in kind, also in made-up material." "In Egypt, just as in Babylonia, the temple communities were the biggest commercial factors next to the trade establishments of the king." "Bathing establishments also seem to have been monopolized, the temples enjoying special privileges." - Uns erinnert dies an das papistische Rom, das ebenfalls die Religion in den Dienst des Mammons stellt und je und je darauf bedacht war, die Schäte der Erde an sich zu reißen, genau so wie die Briefter in üghpten und im alten Babylon. Bie das Papfttum heidnisch ift in feiner Lehre von der Seligkeit durch eigene Werke, heidnisch in feinen religiösen übungen, 3. B. der Beiligenanbetung, heidnisch in feinen Ginrichtungen, dem Mönchs=, Nonnen= und Priesterwesen usw., so ist es beibnisch auch in seiner weltlichen Gesinnung, indem es die Religion als Mittel zur Erlangung von Geld, Macht und Ehre migbraucht. "Conscientia", fagt Luther, "ist bei ihnen nichts, sondern Geld, Ehr' und Gewalt ist's gar."

Straffer Unglaube im baptiftischen Baffar-College. The Presbyterian Banner schreibt: "A volume has come to us on the problems of religion by a professor in Vassar College. It bears the marks of scholarship and culture, and is written in an engaging style. One is surprised, however, to find that it reduces the whole matter of religion to pure naturalism. According to its teaching, there is no supernatural element in the Bible, the miracles of Jesus are myths, the forty years elapsing between His death and the writing of the Gospels allowing plenty of time for the growth of legendary tales, and even the resurrection of Jesus has no sufficient evidence and is

unimportant. Jesus was only a Jewish prophet of rare spirituality and enthusiasm, and we once more hear the story of Renan's 'sweet Galilean vision.'" Diefelbe Klage führte vor etlichen Monaten The Presbuterian mit Bezug auf Smith College. Diefer Rudgang ift aber nicht ewa, wie die bom Banner angestimmten Klagen bermuten lassen, erit neueren Datums. Schon bor mehr als fünfundzwanzig Jahren wurde auf manchen Mädchenschulen, die den Namen haben, daß sie driftliche Bildungsanstalten find, der Liberalismus gelehrt, bier berhüllt, dort offen, hier in schwachen, dort in starken Dosen. Religion betrifft, so steben zum großen Teil die höheren Anstalten unfers Landes im Dienite bes Satans, die öffentlichen fowohl wie die privaten, auch viele von den früher chriftlichen Mädchenschulen. Land verschwendet Millionen und aber Millionen, um dem heranwachsenden Geschlechte den schwindsüchtigen Glauben, welchen sie aus ben Sonntagsschulen mitgebracht, vollends zu rauben und unsere fünf= tigen Männer und Frauen zu gebildeten Beiden zu machen.

## Rirchlich = Zeitgeschichtliches.

## I. Amerika.

Auf die Bereinigungsbewegung, Die fich awischen Generalfonail. Generalipnode und Spnode des Südens anbahnt, nimmt das "Kirchenblatt" der Jowasmode vom 26. Mai 1917 in folgenden Worten Bezug: "Das wäre allerdings ein Ereignis erften Ranges, wenn es zu dieser Vereinigung tommen sollte, und awar auf dem rechten Grunde der Einigkeit in der Lehre und in dem Bekenntnis wie auch in der Praxis. Wenn diese drei großen Luthe= rischen Kirchenkörper sich zusammen auf alle Bekenntnisschriften unserer Kirche stellen, wenn sie die Galesburger Regel die Kirchengemeinschaft betreffend annehmen, wenn sie alles ablehnen, was nicht aus dem Geist unserer Rirche geboren ift und sich, ftart im Glauben und Bekenntnis, eins wissen gegenüber aller falschen Lehre und Unionspragis, dann würde diese Bereinigung für die lutherische Kirche Amerikas einen Tag bedeuten, der noch in ferner Rufunft von den Kindern der deutschen Reformation gesegnet werben würde. Gine andere Einigung, eine Einigung im Enthusiasmus des Jubilaums, ohne mahre innere Ginigkeit, ohne den Ernst des Bekenntnisses im Kampf mit aller falschen Lehre und Prazis, würde wie ein Strohfeuer bald ausbrennen und keine wahre Frucht schaffen. Ja, es würde eine solche Einigung, die viele ihrer äußeren Pracht wegen blenden und verführen wurde, einen Rudichritt bedeuten, und wir wurden die Geschichte des letten Jahrhunderts wieder erleben müffen, da unsere Kirche fast ganz vergessen hatte, wes Geiftes Kind sie eigentlich ist. Da gilt es gerade jetzt zu beten, daß diese angestrebte Vereinigung auf dem rechten Grunde zustande komme und also zum Segen des Luthertums unsers Landes werde." richtete Leute in den genannten Körperschaften werden diese Aussprache so lefen: "Benn biese drei großen Kirchenkörper sich zusammen auf alle" —

alle, das tun sie jest noch nicht, die Konkordienformel wird weder in der Generalinnobe noch in der Snnobe des Sudens als Snmbol anerfannt -"Bekenntnisschriften unserer Rirche stellen, wenn sie die Galesburger Regel die Kirchengemeinschaft betreffend annehmen" — das tun sie noch nicht —, "wenn sie alles ablehnen, was nicht aus dem Geist unserer Kirche geboren ift" - zum Beispiel den Prohibitionsunfug, sabbatarische Anschauungen, Erwedungswesen nach reformierter Beise -, "und sich, ftart im Glauben und Bekenntnis, eins wissen gegenüber aller falschen Lehre" - zum Beispiel die Evolutionslehre verwerfen, auch die falsche Lehre vom Gottesreich, die jest alle reformierten Sekten beherrscht und auch in lutherische Synoden eingedrungen ift, dann auch den Chiliasmus und reformierte Anschauungen in der Abendmahlslehre — "und Unionspragis", die allgemein ift, "dann würde diese Bereinigung für die lutherische Kirche einen Tag bedeuten, ber noch in ferner Zukunft von den Kindern der deutschen Reformation gesegnet werden würde. Eine andere Einigung würde . . . einen Rückschlag bedeuten." Das stimmt.

Die Redaktion des generalspnobistischen Lutheran Quarterly lehnt awar in einer stehenden Notia die Verantwortung für die in ihrer Reitschrift vorgetragenen Lehranschauungen ab, macht sich aber anheischig, vorkommens den Kalls wirklich Falsches zu berichtigen. Da würde es sich der Mühe ver-Iohnen, einen in Nr. 3 von Band XLVI erschienenen Artikel, "The Spirit of Jesus in International Relationships", einer nochmaligen Durchsicht zu unterziehen und ber Leserschaft wenigstens Aufflärung darüber zu geben, wie dieser durchaus heidnische Artikel in eine lutherische Zeitschrift ge-Der Artikel hat einen gewissen Baius Glenn Atkins zum raten konnte. Berfasser und wurde ursprünglich der Garden City Conference vom letten Jahre borgetragen. Atkins führt folgende Gedanken aus: Sauptaufgabe der Kirche ist, den Geist Christi in die internationalen Relationen zu bringen. Dazu ist volle Kooperation der Politiker, Publizisten, Könige, Kabinette und Brafidenten nötig. Das große Gefet der Bruderschaft und Selbstlosigkeit muß zum internationalen Gesetz gemacht werden. Das Kreuz Jesu lehrt uns aufopfernde Liebe. Dadurch wird die tropigfte Gefinnung überwunden, das härteste Herz gewonnen. (Getreu nach Ritschl.) Böller muffen das Kreuz zu ihrer "Methode" machen. Wir muffen soziale und politische Formen suchen, in benen der Geist JEsu normal fungieren kann. Die menschlichen Berhältniffe muffen genau dem Gefet der Bruderlichfeit, das JEfus gepredigt hat, angepakt werden. Dazu gehört, daß die Kirche fich vereinigt, denn sonft hat ihr Zeugnis keine Wirkung. "Warring creeds," "denominations" müffen aufhören. Go wird ein Friede awischen Nationen wiederhergestellt, ber ein dauernder Friede sein wird. — Daß bei dieser Auffassung der Sendung Jesu auch nichts vom Chriftentum übrigbleibt, liegt ja auf der Sand. Schämen muffen sich die Herausgeber des Lutheran Quarterly vor einem Presbyterianer, dem alten Dr. B. B. Barfield von Princeton, der in der Princeton Theological Review gleichzeitig mit jenem Artikel im Quarterly folgendes über die Lehre von der "Vaterschaft Gottes und Bruderschaft der Menschen" schrieb: "Wir können nicht zugeben, daß ein Glaube an die Baterschaft Gottes und die Bruderschaft der Menschen und die Meisterschaft Jesu Christi einen Menschen zum Christen macht. All the Christianity of Christianity is here left out. Daher sei auch der Gedanke durchaus ein falscher, daß durch das Christentum Krieg und Armut aus der Belt geschafft werden könne. Beder Krieg noch Armut werden aufhören, solange es noch Sünde gibt. Unsere Pazisisten wollen in einer sündlichen Belt das Millennium errichten. Nur durch die Bekehrung der einzelnen Sünder wird das Gottessreich gebaut." (Princeton Theol. Review, XIV, 3, S. 509.) Das sind Gesdanken, die aus dem Christentum entspringen. Der Artikel im Lutheran Quarterly trägt die Freimaurerreligion vor.

Solange es noch Sunbe gibt, fo lange ift bas alte Evangelium noch Der hauptschaden der driftlichen Kirche unserer Zeit ift ihre Stellung zur Tatsache ber Gunde. Die Gunde wird nicht so febr wegdisputiert als einfach ignoriert. Das führte der "Christliche Botschafter" der Evangelischen Gemeinschaft fürzlich aus, wie folgt: "Das Verlangen ift eigentlich nicht nach irgendeiner Art von Christentum, sondern an dessen Stelle nach einem Substitut fürs zwanzigste Jahrhundert. Man ist bestrebt, die Sunde auszuscheiden und das Ebangelium nur zu einem Sittenkober, beziehungsweise zu einer Art Philosophie als Führerin des moralischen Verhaltens des Menschen, umzugestalten. Die eine fundamentale Schwierigkeit im Leben ift die Sünde, und das eine fundamentale Vorhaben des Evangeliums ift, die Gunde auszuscheiben; irgendein Begriff von Gunde und Evangelium, welcher diese Fundamentale außer acht läßt, nimmt der Sünde ihre baklichkeit und dem Evangelium dessen Kraft. Die Menschbeit bedarf teines Chriftentums fürs zwanzigfte Jahrhundert, sondern des vor faft zwanzig Jahrhunderten auf Golgatha geoffenbarten Christentums. Sie hat feine Philosophie fürs Leben nötig, sondern einen Beiland, der von Günden Spracklich nicht unanfechtbar, betont biefe Ausführung doch ben Punkt, an dem der große Abfall der letten Zeit erkennbar ist — "the vanishing sense of sin".

Eine reformierte Feier bes Reformationsjubiläums, über die sich auch Lutheraner freuen dürsen, berichtet der reformierte "Bächter" vom 1. Mai 1917. Da lesen wir: "Die Frühjahrssitzung des Preschteriums von Cedar Rapids, Jowa, brachte dem Schreiber dieses eine angenehme überraschung: alle Predigten und Ansprachen befasten sich mit der Reformation. Und die einleitende Predigt (von D. McCauleh) hatte zum Thema: "Das Losungs» wort der Reformation" und zur Grundlage Röm. 5, 1: "Nun wir denn sind gerecht worden durch den Glauben, so haben wir Frieden mit Gott durch unsern Herrn Jesum Christum." Von dieser Stelle ausgehend und das ganze Kapitel berücksichtigend, zeigte der Redner, wie die Lehre von der Rechtsertig ung durch den Glauben Kirche und deshalb auch das Losungswort der Reformation sei. Die Predigt war echt evangelisch, wenn auch leider nur kurz."

Aus dem unionistischen Untenteich des reformierten Kirchentums hers aus erschallen zuweilen Töne, die an eine Zeit erinnern, in der die Lehre noch etwas galt. Wir sind sehr genügsam geworden. Wir freuen uns ichon, wenn wir nur Anklänge an das Schriftprinzip und das Bekenntnisprinzip aus jenen Kreisen vernehmen. Weil er ein Zeugnis für das Bestenntnisprinzip ablegte, konnten wir uns über einen Artikel freuen, der die überschrift "True Christian Unity" trug und neulich im Presdyterian zu lesen war. Der Verfasser des Aussaches ist Prof. Benjamin B. Warssielb vom Princetoner theologischen Seminar. Warsield führt aus: Es

gibt nur eine Art Christentum. Die Denominationen stehen nebeneinander, nicht wie die verschiedenen Spezies im Tierreich - das Aferd, der hund, das Schaf, alles perfette Tiere —, sondern wie ein perfettes Tier neben einer Angahl verkrüppelter Tiere berfelben Spezies fteht, alfo wie das perfekte Pferd neben einem lahmen, einem blinden und einem Wer ein Christ sein will, ber muß ben Anspruch erheben, höckerichten. daß er nicht nur eine Art Christ, sondern die einzige Art Christ ist, denn es gibt nur eine Art. Bas andere Chriften anderes an fich haben, das find Fehler und Gebrechen in der Lehre; daher ift dort gefälschtes Chriftentum, defektives Chriftentum. Daraus folgt, daß das evangelische Christentum nicht etwa eine Sorte Christentum ift neben bem liberalen Christentum, sondern das einzige, das es gibt. "Evangelical Christianity is not a particular form of Christianity; it is Christianity." "Calvinism does not offer fährt Warfield fort, mit dem Calvinismus. itself as on the whole the best form of Evangelicalism; it offers itself as just Evangelicalism. There is nothing in Evangelicalism but just Calvinism, as there is nothing in Calvinism but just Evangelicalism. A Presbyterian is just a good Protestant; a Protestant is just a good Christian. You can be a Christian without being a Protestant or a Presbyterian only if you are content to be a poor Christian. A good Christian — a really good Christian — is a Protestant and a Presbyterian." über die Unionsbewegungen unserer Zeit spricht fich Barfielb dann noch in auß: "The washing out of the division lines which separate the existing types of Christian thought and the assimilation of all Christians to one another can be good only if it is accomplished by elevating all up to the level of the highest existing type of Christianity. Otherwise it is nothing but the reduction of Christianity to its lowest common denominator, which means nothing less than the shearing of Christianity of all its strength. It would no doubt be a good thing for the lower forms of Christianity to 'unite' with the higher, if thereby they could be raised to the higher level. It certainly is a bad thing, a gravely bad thing, for the higher forms of Christianity to 'unite' with the lower; for that can mean nothing but descent to the lower level. There is nothing so bad in all the world in the way of Christianity as 'common Christianity.' And there is nothing more important for the world than that the higher forms of Christianity shall preserve themselves uncorrupted in this very corrupt and corrupting world. The only mode of union which they can tolerate - if they would prove faithful to common Christianity - is one which refuses all descent to 'common Christianity,' and makes it its business to raise all to the level of the purest Christianity which by the grace of God they already possess. Which by the grace of God they already possess, and by the grace of God they are determined to maintain and to propagate without loss. It is their sole function to act as leaven, and it is the part of leaven to assimilate everything to itself."-Wir können mit Warfield nicht darin stimmen, wenn er die calvinistische Lehre als die Essenz des evangelischen Glaubens bezeichnet. Uns ist ber Calvinismus — Warfield bezieht sich in seinem Artikel auch gerade auf die Lehre von der Prädeftination — auf eine verkehrte Darftellung ber Schrifts lehre aufgebaut, ift Irrlehre. Und doch tann eine Stimme wie diese, die so scharf gegen alle Unionisterei ihr Reugnis erhebt, in ber Presbyterianers

kirche nur Gutes wirken. Der Wind, der von Union Seminary her weht, hat in lester Zeit ein solches Zeugnis doppelt nötig gemacht. Leider steht presbyterianische Prazis auch bei den positiven Gemeinden und Pastoren nicht in Einklang mit solchen Gedanken wie in dem zuletzt angeführten What aus dem Artikel Warsields. Schon weil diese Gemeinden von der Loge durchsressen sind, kann das Bekenntnisprinzip dort nicht zur Geltung kommen.

Bresbyterianer und bie ftellvertretenbe Genugtuung. Dr. H. Ed= monds, ein Glied der Preschterianerfirche des Südens, erklärte por einiger Beit der Presbyterie von Mabama, "he did not believe that Jesus died as our vicarious Substitute, to satisfy divine justice and deliver us from the judicial penalty of the Law", leugnete also gang ben neutestamentlichen Begriff von der Verföhnung. Nun enthält das Bekenntnis der Südlichen Bresbyterianerfirche diesen Sat: "Christ executeth the office of a Priest in His once offering up of Himself a sacrifice to satisfy divine justice, and reconcile us to God, and in making continual intercession for us." Dr. Edmonds erklärte, mit diesem Sat stimme er nicht. Daraufhin erflarte die Presbyterie von Alabama, Dr. Edmonds sei offenbar nicht glaubenseinig mit der Presbyterianerfirche des Südens. Dr. Edmonds ift bann auch ausgetreten und hat mit etwa 250 Anhängern eine eigene Gemeinde gegründet. Gegen die Handlung der Presbyterie von Alabama zieht nun aber der Continent, das Blatt der liberalen Partei in der Bresbyterignerkirche, au Felde. Bie andere Liberale, so führt auch der Schriftleiter biefes Blattes eine febr fromme Rebe: man folle ben rechten Rakstab anlegen an solche, die in der Kirche lehren, und das sei nicht ein geschriebenes Bekenntnis, fondern die Erfahrung, ob einer Seelen veranlaffe "to repent of their sins in sorrow for the sufferings of Christ". Dagegen erwidert das konservative Organ, der Presbyterian: "How can a man do this who denies the facts of the Atonement? Dr. Edmonds, tested by this standard, certainly failed. He grieved the hearts of five hundred people, because he denied the real power and purpose of their Lord's sufferings, and made them of none effect, and by the same teaching he split this church, and he poisoned the hearts of 250 people, and led them out of the Church. Surely, this is a warning to all sessions to be watchful, and so protect their flocks faithfully." Auf den Einwand des Continent (ber feine Lektion bon den Ritschlianern feiner Gemeinschaft treulich gelernt zu haben scheint), wenn man Leute nach einem Bekenntnis verurteile, so leugne man damit, daß der Beilige Geist noch heute in der Kirche wirksam sei, antwortet der Presbyterian ganz richtig, der Heilige Geist veranlasse heute niemanden, etwas zu lehren, was dem geschriebenen, inspirierten Borte auwiderlaufe.

Auffassungen neutestamentlicher "Probleme", die vor zwanzig Jahren im Deutschland Wode waren, sind stehend in amerikanischen Handwerken neuesten Datums. Fleming H. Revell & Co. druckten ganz kürzlich die Schrift eines gewissen Dwight Goddard, The Good News of the Spiritual Realm, die solche veraltete Borstellungen vorträgt: "Die Geschichte seines [IGsu] Lebens und Wirkens wurde erst viele Jahrzehnte nach seinem Tode ausgezeichnet. Dadurch sind die Wisverständnisse seiner Jünger nur noch weiter von der Wahrheit fort entwickelt worden." Der Mann hat offenbar die ganze neuere Literatur über Markus und Lukas übersehen. Allerdings

hat er das Prinzip der naturalistischen Kritik begriffen, wenn er schreibt, er habe sich bei der Berabfassung seines Buches immer gefragt, ob dieser oder jener Ausspruch, der Christo zugeschrieben wird, auch "wie Fesus laute" — "Does this sound like Jesus?" Solche Schriften sind nicht die Pappe und Schwärze wert, die zu ihrer Herstellung nötig waren, von dem teuren Papier ganz zu schweigen.

Aus ihrem Unglauben machen die Unitarier kein Hekkenstragender Unitarier, Rev. George Willis Cooke, sagte kürzlich in dem Organ dieser Gemeinschaft, dem Register: "Bon dem Standpunkte derer, die und den Namen "Christen' verweigern, sind wir auch keine Christen und wollen auch ihre Sorte Neligion nicht annehmen, welchen Namen sie auch haben möge. . . . Wir sollten nur nicht vergessen, daß das Christentum, im Grunde genommen, sektiererisch ist. Seine Ansprüche auf eine besondere und außsschließliche Offenbarung macht es sektiererisch, dogmatisch, bigott. . . . Ich habe alles Verlangen, unter die Christen gerechnet zu werden, verloren" usw. Warum sommt der liberale Flügel der Kongregationalisten nicht ebenso deutlich mit der Sprache herauß?

Berkappte Unitarier und ihr "Reformationswert". In einer andem Nummer des Register erschien folgende Rotiz: "Es gehen uns viele Briefe von nicht-unitarischen Predigern zu, die ihr Interesse an unserm Glauben außsprechen und sich als Abonnenten anmelden. Sie wollen in ihren betreffenden Kirchen bleiben und diese von innen heraus reformieren." Der Record of Christian Work, dem wir diese Rotiz entnehmen, ist begierig darauf, die Namenliste der Leute zu sehen, die auf diese Weise ihrer Kirche die Lebensader unterbinden, glaubt aber, daß der unitarische Kedakteur wohl diese Information für sich behalten wird. Der Record weiß, scheint's, nicht, daß eine Liste der Logenp faffen in der eigenen Gemeinschaft ihm auf die Spur dieser geistlichen Dynamiteriche verhelsen würde. G.

Kindermord in Chicago. Wehr als eintausend Kinder, die in der Stadt Chicago geboren werden, verschwinden jährlich spurlos. Das ist das Erzgebnis einer Untersuchung, die von der Juvenile Protective Association einzgeleitet wurde. Die Untersuchung erstreckte sich über eine Anzahl von Hospitälern und maternity homes. Von 489 Säuglingen, die in einem Zeitraum von einem halben Jahre in diesen Anstalten das Licht der Welt erblickten, sind 143 spurlos verschwunden. Die mangelhaften Bücher der Anstalten weisen die Notierung "fortgegeben", "abgegeben" auf, ohne daß die Perssonen, welche die Kinder in Empfang nahmen, genannt sind. Die Prässidentin des genannten Vereins erklärt: "Zwischen 3000 und 3500 unseheliche Kinder werden jedes Jahr in dieser Stadt geboren. Ein sehr hoher Prozentsat verschwindet auf höchst geheimnisvolle Weise. Ob man sie einssach erwordet, oder was aus ihnen wird, entzieht sich der Beurteilung."

Berbrecherstatistit und christliche Erziehung. Der Kaplan des Staatsgefängnisses in Auburn, N. D., sagte kürzlich in einer öffentlichen Ansprache: "Ich bin sechs Jahre Kaplan dieses Gefängnisses gewesen. Es befinden sich bort 1800 Männer. In körperlicher Beziehung sind sie von keiner Gruppe von Männern in diesem Lande zu übertreffen. Auch würde es wohl schwershalten, sonstwo 1800 Männer zu sinden, die ihnen in intellektueller Stärke gleichkommen. Es sind meistens junge Männer, worunter die von

zweiundzwanzig Jahren in der Mehrzahl sind. Es besinden sich unter ihnen Graduierte der Bürgerschulen und der Hochschulen sowie der großen Universitäten. Aber ich habe in diesen sechs Jahren nicht einen einzigen Fall gefunsden, wo ein Gesangener ein Graduierter einer kirchlichen Lehranstalt war."

### II. Ausland.

Daß bie liberale Richtung ungehindert ihr zerstörendes Wert in der deutschen Landeskirche treibt, wird im "Alten Glauben" (S. 276) von Oberst von der Deden (Dresden) unumwunden zugeftanden, und darin der Grund zu bestehender Uneinigkeit gefunden. Wir führen aus diesem Artikel folgendes nach einem Bericht in der "Freikirche" vom 25. Februar 1917 an, mit den Unterftreichungen der "Freifirche": "Die Gerechtigkeit fordert, zu bekennen, daß die liberale Richtung, die moderne rationalistische Theologie, leider auch in den lutherischen Landeskirchen weitverbreitet ist und ungehindert ihr firchenzerstörendes Besen treibt. Bie überaus traurig sieht es auch in ihnen aus! Bas wird nicht alles auch bei uns den Geiftlichen zu glauben und zu lehren gestattet! Die vorhandenen großen Schäden nicht voll zuzugestehen, ware ein arger Pharifaismus oder eine große Barteilichkeit und Kurglichtig= feit. Die Verantwortung und Schuld dafür ist sogar hier noch wesentlich größer, da bei une das Recht und die Gültigkeit des luthe = rischen Bekenntnisses noch besteht und die Geistlichen auf basselbe ausdrücklich verpflichtet werden. Bei den unierten Rirchenbehörden, bie ja an das gesetlich festgelegte Unions= und Gleichberechtigungsprinzip gebunden find, liegt bas Nichteinschreiten vorzugeweise im Richt ton nen, bei den unsern dagegen im Richt wollen, im absichtlichen Richtanwenden der borhandenen firchlichen Borschriften und Ordnungen, am schwächlichen Gebenlassen. In den lutherischen Kirchen trägt also nicht, wie in der Union, die Berfassung der Kirche die Hauptschuld, sondern die das Regiment führenben Persönlichkeiten ber Kirche. Alle Diener des Staates werden bei Mängeln der Gesinnung und der Kührung mit Recht streng diszipliniert. Die Diener der Kirche aber dürfen ganz ungehindert die Grundlagen und Lehren derfelben aufs schwerfte verleten, dem Herrn Chriftus feine göttliche Ehre rauben. Und in diesem Mangel an rechter Leitung liegt auch das Fehlen der rechten Einheit. Diese aber ist eine für jede Rirche durch= aus notwendige Lebensbedingung. Das erkennt und erstrebt auch die Union und die Reichstirche, freilich, wie wir saben, in gang falscher, unausführbarer Beife. Die rechte Einigkeit, wie unsere Rirche sie braucht, besteht nicht in einer bloß äußeren Administrations- und Repräsentationseinheit verschiedener, in sich uneiniger und unvereinlicher Glaubens= gemeinschaften, sondern in einer inneren, dogmatischen Glau = bens: und Geisteseinheit innerhalb der einzelnen Landestirchen. Darin besteht die rechte, notwendige und allein mögliche Einheit." Die "Freikirche" unterläßt nicht, auf die Boraussetzung hinzuweisen, unter der allein kirchliche Einigung in der deutsch-lutherischen Christenheit zu hoffen ift: "Daß diese Ginheit in den lutherischen Landesfirchen fehlt, und daß diese darum den nichtlutherischen wesentlich gleich= ftehen, ift aber nicht nur die Schuld einzelner, sondern aller ihrer Glieder. Und für die Rudtehr zu dem Bekenntnisgrund der einen, rechten Lehre, die in der lutherischen Kirche allein das Hausrecht haben soll, fehlt leider die

Voraussetzung, das ist, die schriftgemäße Predigt. Denn zu Gottes Bort kehrt man nur zurück durch Gottes Wort. Darum bleibt denen, die die Lutherische Kirche liebhaben, kein anderer Weg, als sich zu dieser Predigt zu halten, wo sie noch zu sinden ist und wo diese Predigt auch tatsächlich die Herrschaft hat, und sich dazu zu bekennen. Das ist der von Gott gesforderte Gehorsam, auf dem auch Gottes Segen ruht."

Die beutschen Diffionen im Rriege. Die Nachrichten aus Deutsch-Oftafrita, das noch immer nicht gang in den Banden ber Englander ift, besagen, daß im Nordosten des Landes die meisten Wissionare, soweit bis jest bekannt, auf ihren Stationen bleiben konnten. Der Leipziger Miffionar Raum schreibt vom 20. August 1916: "Die britischen Truppen und Offiziere behandelten uns freundlich, und soweit wir wissen, wurde keiner deutschen Frau und keinem Rinde etwas auleide getan. Rein Missionsbaus wurde beschädigt. Seit dem Vollzug der Besitzergreifung ist das ganze Land friedlich. Die Missionsarbeit wird so gut wie möglich fortgeführt." Man glaubt, diese gute Behandlung bem Burengeneral Smuts zuschreiben zu dürfen. Nordwesten des Landes dagegen, wo die Belgier eindrangen, erging es den Missionsleuten schlechter. Alle dort weilenden Missionare wurden gefangengenommen. 3m Gudtveften, wo der britische General Rorthen borgedrungen ift, find die geplünderten Stationen der Berliner und Herrnhuter Miffion in Militärstationen umgewandelt und die Missionsfamilien und andere Deutsche in das Gefangenlager bei Blanthre gebracht worden. Ihre Lage ift hier erträglicher als die ihrer Leidensgenossen im berüchtigten Ahmednagar in Im Südosten hält sich noch die tapfere deutsche Schuktruppe siege reich gegen die große übermacht ber Feinde. Der Berliner Missionsarat Dr. Ohme, der seit Kriegsbeginn bei der Truppe stand, erlag im Juli ben Strapagen des Dienstes, erft fünfunddreißig Jahre alt. In Indien haben die neutralen Miffionare, die in die Arbeit der vertriebenen Deutschen getreten sind, ständig mit den größten Schwierigkeiten au kampfen. "Reichsbote" schreibt: "Nach Ausweisung der deutschen Missionare war die Leitung der Tamulenmission schwedischen Missionaren übertragen. Superintendent Begell ift nun seit dem 10. Oktober nicht mehr als Bertreter ans erkannt worden und darf ebensowenig wie die schwedischen Missionare Karl und Baul Sandegren und der Balte Bruter auf Leipziger Stationen weiters Der Staatssekretar begründete diese Magregel damit, daß die Missionare in Arbeitsgemeinschaft mit dem bisherigen Kirchenrate gestanden hätten ober mit Deutschen verwandt seien. Er gestattete jedoch, daß der Schwede Dr. Heumann in Tritschinopoli die Leitung übernahm. So sieht also die Freiheit der Mission unter Englands Zepter sogar neutralen Missios Das Bermannsburger Missionsblatt schreibt, daß naren gegenüber aus!" es dem einzigen noch in Arbeit stehenden Missionar Scriba, der das englische Bürgerrecht bat, nicht gelungen ift, in dem amerikanischen Missionar Bolters eine Hilfe zu bekommen. Sein Borfchlag, diefem die Berwaltung der Miffion zu übertragen, ist von der Regierung abgelehnt worden. Die von der Obios synode zu Gilfe gesandten Missionare Aflüger und Schmidt mußten unterwege umfehren, weil ihnen die Erlaubnis aum Betreten bes indifchen Bodens verweigert wurde. Die Leiter der in Stockholm im September 1916 versammelten ichwedischen Missionsorganisationen werden daber bei ben Enge ländern wohl kein Berftändnis finden, wenn fie öffentlich die Bitte aussprechen, daß es im Friedensschluß anerkannt werde, daß die Wission über den Rationen stehe, daß demnach deutschen Missionaren auch der Weg in die englischen Kolonien offen stehen müsse. Aber Gott regiert ja die Welt. (Deutsche Freikirche bom 25. Februar 1917.)

D. Gregorus Tob. über bas Ableben bes beutsch-amerikanischen Theologen Professor Gregory von der Universität Leipzig, über das wir in letter Rummer turg berichteten, find einige nähere Angaben berübergelangt. Man schreibt in einem Bericht von der Beftfront vom 13. April 1917: "Im Hampfgebiet an der Misne ift am Oftermontag ein Rriegsfreiwilliger gefallen, der in mehr als einer Sinfict eine Sonderstellung einnahm. war ein Mann von einundsiebzig Jahren, der 1914 als Achtundsechzig= jähriger ins deutsche Heer eintrat, und er war - ein Amerikaner, aus Chicago gebürtig: der aukerordentliche Brofessor der Theologie an der Unis versität Leipzig Rene Gregorn. Gregorn war vor längerer Zeit schon in Sachsen naturalisiert worden, aber er war in Wesen und Art ein rechter Amerikaner geblieben. Auch in feiner Aussprache bes Deutschen blieb seine herkunft unverkennbar. Professor Gregory hatte ichon im ameritanischen Sezessionstriege als junger Artillerist mitgekampft, und als ber August 1914 herankam, erwachte in ihm die alte Abenteurerluft. Er ward Infanterist in einem sächsischen Landwehrregiment. Im Frühjahr 1915 fand ibn Erzelleng M. bei einer Beimreise als Unteroffigier im Ersabbataillon, erfüllt von dem glübenden Bunfc, an die Front zu kommen. Man tat ihm seinen Billen und brachte den alten Berrn aunächst im Divisionsstab unter. Aber das genügte ihm nicht. Er wollte richtig in den Schützengraben. Als man ihn ernstlich fragte, ob er denn den Anstrengungen gewachsen sei, antwortete er: D. ich mache alles! Gegen die Franzosen mache ich alles! Und wirklich bewährte er sich vorzüglich, hielt körperlich ohne Wanken aus und war tabfer und furchtlos, ja tollfühn wie ein junger Bursche. Im Gerbft 1915 — Gregory war ingwischen Bigefeldwebel geworden — meinte Erzelleng D., es fei nun genug. Er fette fich mit ber Leipziger Uniberfität in Berbindung und diese ,forderte ihn an'. Er ging auch nach Hause und las Rolleg. Aber im Frühighr 1916, als das Semester zu Ende war, kam der nunmehr Siebzigjährige eines Tages in Uniform und Rudfad wieder angerüdt und meldete fich zur Stelle. Unzählige Male hatte ber alte Berr fich auch als Gräberverwalter ichweren Gefahren ausgesetzt, unerschroden, ja unvorsichtig bis zu unnötigem Leichtfinn, wie es beim Feldsoldaten nach langer Kriegszeit nicht felten ift. Immer wieder kam er nach born an die Front, wo er eigentlich nichts mehr zu suchen hatte. Aber auch hinter ber Front, wohin ihn sein Amt verwies, kannte er so wenig Rücksicht auf sein Leben wie Bermeibung von Strapagen. Ginem bloben Aufallstreffer ift nun ber greise Amerikaner, ber seine Freundschaft zur beutschen Sache so mannlich, so heldenhaft betätigte, jum Opfer gefallen." Prof. Gregory hat besonders auf dem Gebiet der neutestamentlichen Rritik gearbeitet.

Entwicklung ber Anglikaner romwärts. Eintausend anglikanische Priester haben die Bischöfe der südlichen Provinz in England um Erlaubnis erslucht, die Reservation des Sakraments zum Zwede der "Andacht" zu gesstatten: "to permit the right of access to the Reserved Sacrament for the purpose of devotion". Die Bischöfe haben auf diese Petition eine Erklärung erlassen, die ungefähr besagt, daß die Entwicklung romwärts jeht weit genug gediehen sei und nun zum Stillstand kommen müsse, wenn noch eine angliskanische Kriche bestehen solle. Dagegen sprechen sich anglikanische Priester

in Blättern dieser Richtung gang offen dahin aus, man folle im Gegenteil in bezug auf das Abendmahl die römische Lehre und Praxis annehmen, benn das sei historisch die richtige Stellung. In einer Replik weift Bischof Gore barauf bin, daß die Anbetung des Saframents in der alten Rirche nicht geübt worden sei, und daß aus dem Brotest der Anglikaner gegen die römische Arrlehre gerade in diesem Bunkte die Trennung von der römischen Kirche nötig geworden sei. — Allgemein wird in anglikanischen Kirchen für die Seelen der im Ariege Gefallenen gebetet. Gine Korrespondens an den teineswegs hochfirchlich gerichteten Churchman lautet: "It is hardly necessary to say that the old fear of the practise of praying for the departed has almost gone. Even though our official services of Intercession omit such prayers, the instinct of the people who have lost relatives in the war has proved irresistible." — Kurz vor Ausbruch des Krieges war in England eine starke Bewegung im Gange, den bon Cromwell geköpften König Charles I. bem anglikanischen Beiligenkalender einzureihen. Die Anregung geht von der Proving Canterbury aus. Man urgiert, die Enthauptung Karls I. sei ein Marthrium für die anglikanische Kirche gewesen. Im achtzehnten Jahrhundert habe man schon jahrelang den 30. Januar gefeiert als bem "Blessed Martyr King Charles" geheiligt. Seit Ausbruch bes Krieges verlautet nichts mehr über diese Bewegung. England hat jest wichtigere Sachen zu beraten als die Kanonisierung des Mannes, der allerdings die Alleinherrschaft der bischöflichen Kirche als Hauptstütze seines thrannischen . Regiments mit allen Mitteln erstrebte. Soll "Demokratie" das Schlagwort sein, so wird Karl I. vorerst noch nicht mit Kerzen beräuchert werden. übrigens wurde biefer Mann schon feiner fittlichen Aufführung wegen gu ben "fonderbaren" Beiligen gezählt werden muffen.

Unglaube in der englischen Staatskirche. In einer Kondolation anglikanischer Geistlicher redete ein älterer Bischof harte Worte des Tadels über die Entchristlichung der anglikanischen Predigt. Er sprach unter anderm: "The old evangel is not being preached as our fathers preached it or as St. Paul preached it." In einer Predigt, die er neulich angehört habe, seinen die Worte "God", "Christ", "Jesus", "sin", "salvation", "faith", "heaven" nicht einmal vorgesommen. — In einem Liverpooler Blatt schried ein englischer Laie über seine Eindrücke vom geistlichen Justande der engslischen Truppen: "Officers and men alike, with some — all too sew — exceptions, know nothing whatever of the fundamentals of the Christian saith. To them religion means morality and morality religion, — and whatsoever is more than these cometh of superstition." Eine Frucht der negativen Kritis, von welcher die anglikanische Geistlichseit, soweit sie nicht auf Rom austeuert, start beeinslust ist.

"Roch nicht Zeit." Die "Champagne-Ariegszeitung" (Ar. 170) schreibt: "Wiederum schien es mir, wie wenn eine von den Neinen Gloden Frieden läutete. Aber immer wieder tönte in ihre schüchternen Anfänge hart und unversöhnlich der tiefe Bak der aroken:

Noch nicht Zeit — noch nicht Zeit — Noch zu groß bes Menschen Herrlichkeit, Noch zu oberstächlich ist sein Sinn, Noch zu viel jagt er nur nach Gewinn. Bessern muß die harte Prüfungszeit. Noch nicht Zeit — noch nicht Zeit."

(Allg. Eb.=Luth. Kirchenztg., Februar 1917.)

# Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

Just 1917.

Rt. 7.

## Der Reformator.

"Und ich sah einen Engel fliegen mitten durch den Simmel, der hatte ein ewig Evangelium, zu verfündigen denen, die auf Erden siten und wohnen, und allen Beiden und Geschlechtern und Sprachen und Und sprach mit großer Stimme: Fürchtet Gott und gebet ihm die Ehre, benn die Beit feines Gerichts ift gekommen; und betet an den, der gemacht hat himmel und Erde und Meer und die Bafferbrunnen!" (Offenb. 14, 6. 7.) Bas Johannes hier schaut, ift nichts anderes als die Biederherstellung des Ebangeliums und die Reformation der Kirche durch D. Martin Luther. Luther ist der von Gott verordnete und geweissagte Reformator der Rirche. Freilich hört und lieft man oft bon andern Reformatoren: Beffel, Biklif, bus, Sabonarola, Carlitadt, Awingli, Calbin, Beza, Knor u. a. Im eigentlichen, biblischen Sinn gibt es aber nur einen Reformator ber Rirche, und das ist niemand anders als Luther. Ihm sind zwar viele treffliche Männer, wie Melanchthon, Jonas und Bugenhagen, gefolgt, und andere, wie Carlftadt und Zwingli, die später eigene, falfche Wege einschlugen, haben bon ihm den ersten Anftof bekommen. Neben Luther, geschweige über ihn, kommt aber keiner zu stehen.

Daß Luther und kein anderer der von Johannes geschaute Engel mit dem ewigen Svangelium ist, bezeugt sein Werk der Reformation. An der Frucht erkennt man den Baum. Aus den Worten und Werken Jesus seile Juden, daß er der in der Schrift geweißsagte Wessias sei. Aus den Worten und Werken des Kapstes erkannte Luther, daß er der in der Schrift abgemalte Antichrist ist. Und wer mit offenen Augen das große Werk betrachtet, das Luther vollbracht, der kann nicht anders, der muß bekennen, daß in Luther die Weißsagung der Offensbarung Johannis ihre Erfüllung gefunden hat. Luthers Reformation ist Gottes Werk. Luther ist der von Gott geweißsagte und gesandte Reformator der Kirche.

Gewiß, ein Kind Gottes und ein Erbe der ewigen Seligkeit ift nach ber heiligen Schrift jeder, der in feinem Herzen alles eigene Werk alle

unrein von sich wirft und sich einzig und allein verlägt auf Christi Verdienst und Gerechtigkeit. Und solche Gotteskinder bat es zu allen Reiten gegeben, auch im Mittelalter, als sich die Racht der Berkerei und papstlicher Thrannei über die ganze Christenheit gelagert hatte. Auch in den dunkelsten Stunden des Papsttums gab es noch fiebentausend, die innerlich den Seiland nicht verloren hatten, selbst wo ihr Mund das rechte Wort und ihr Herz den Mut zum Bekenntnis nicht immer au finden vermochte. Um aber die Christenheit au reformieren und gur apostolischen Reinheit gurudguführen, dazu waren biefe Chris ften von Gott weber bestimmt noch ausgerüstet. Um dieses große Bert hinauszuführen, dazu bedurfte es eines ganz besonderen Werkzeuges. Und als seine Stunde geschlagen hatte, da bereitete und sandte Gott auch einen Mann, der imstande war, seinen Billen hinauszuführen. Luther war dies auserwählte Werkzeug Gottes, das an göttlicher Ausrüftung, an geiftlicher Tüchtigkeit, an wunderbarer Einsicht, an drifts licher Erkenntnis, an evangelischem Geiste, an liebevollem Gifer, an felbstberleugnender und schier übermenschlicher Arbeit und an helbenhaftem Mut nicht blok alle seine Reitgenossen überragte, sondern auch alle seine Nachfolger und Vorläufer seit den Tagen der Apostel. Luther hat sich nicht selbst zum Reformator gemacht, geschult und aufgeschwungen, sondern Gott hat ihn der Kirche zum Reformator verordnet, prophezeit, gesandt und ausgerüftet. Er ift ber Reformator ber Rirche.

Balb nach den Tagen der Apostel gelang es dem Teufel, die selige Lehre von der Rechtfertigung allein aus Inaden aus der offiziellen Christenheit zu verbannen. Es folgte eine lange, trostlose Nacht, in der die Sonne der Gerechtigkeit verhüllt, der Heiland versteckt und das Sbangelium verstummt war. Und D. Martin Luther war der Mann, durch den Gott einen neuen Tag mit dem Sbangelium im Mittagsglanze hereinbrechen ließ. Luther war der erste, der die rettende Bahrheit bon der Rechtfertigung aus Inaden, allein durch den Glauben wieder unter gewaltigen inneren Erschütterungen, in wunderbarer paulinischer Beise am eigenen Herzen erlebte, mit vollkommener Rlars beit aus der Schrift erkannte und in beredten Worten der Chriftenbeit verkündigte. Das Evangelium von der Vergebung allein aus Enaden burch ben Glauben war das Licht, in bessen Strahlen Luther fich sonnte, die Mut, in der er sich badete, die Luft, in der er atmete, das Cles ment, in dem er lebte und webte, der Lebensquell aller feiner Gedanken und Borte, die Triebfraft feines Bollens und Tuns. Freilich die Worte "Gnade", "Sbangelium", "Rechtfertigung", "Glaube" ufw. kursierten noch im Papsttum, aber als gefälschte, entwertete Münzen. Sie waren zu leeren Sulfen ohne den göttlichen Rern geworden, zu ausgesoffenen Gierschalen, angefüllt mit frembem, giftigem Inhalt. Und darin besteht die Großtat der Reformation, daß Gott Luther die Augen auftat und ihn aus der Schrift erkennen ließ: "Gnade" ift Gottes Hulb gegen die Sünder; "Evangelium" ist die Botschaft, daß Gott den übertretern vergibt; "Rechtfertigung" ist Freisprechung der Gottlofen; "Glaube" ist das Bertrauen auf die purlautere Gnade. Daß Luther diese Wahrheiten neu erkannte, klar darlegte, mutig beseugte, laut predigte und aller Welt verkündigte, das macht ihn zu dem Resormator der Kirche.

Durch ben Betrug Satans erfolgte im Mittelalter eine große Transsubstantiation des ganzen Christentums. Die Kirche hatte der Papft verwandelt in ein irdifches Reich, das Evangelium in ein Gesek, Gott in einen zornigen Göben und Christum in einen gestrengen Richter. Und D. Martin Luther mar der erste, der das Simmelreich wieder ent= bedte, das geistliche Reich Gottes mit dem Evangelium von dem barmherzigen Heiland und dem lieben Bater im Simmel und seinen lieben Kindern hier auf Erden. Luther hat den allein wahren Gott wieder berkündigt, den verföhnten Bater, der um Christi willen arme Sünder zu Enaden annimmt. Er hat wieder den Sünderheiland gepredigt. ber nicht gekommen ift, daß er die Belt richte, sondern daß er fie begnade, absolviere und selig mache. Luther war der erste, der das Angesicht Gottes in Christo SEsu wieder schaute ohne den fluchenden Blick von Sinai, ohne die schrecklichen Rornesfalten Mosis und des Gesebes. Luther hat Gott wieder abgemalt mit den lieblichen Farben des Ebangeliums als das holde Bunderbild der Enade, das arme Gunder nicht schredt, sondern an sich zieht mit fanftem, startem Liebeszuge, ihnen Rutrauen, Glauben und Soffnung einflökt, ihre Gegenliebe entzündet und ihnen willigen Gehorsam entlodt. Luther ist ber Reformator der Rirche.

Bie heute noch in der römischen Kirche, so stellte man im Mittelalter die Bäter, die Aberlieferung, die Rongilien, die Rirche und den Papst über die Heilige Schrift. Und auch darin hat Luther sich als den rechten Reformator gezeigt, daß er als Erfter die Rirche gurudgeführt hat zu ihrem einzigen Fundament, den prophetischen und apostolischen Schriften bes Alten und Neuen Testaments, dem untrüglichen Worte Gottes, der alleinigen Quelle und Norm aller geistlichen Bahrheiten. Und als Carlstadt, Zwingli und andere Schwärmer das Wort Gottes dem Urteil der eigenen Vernunft und vorgeblicher neuer Offenbarungen unterwarfen, da wankte und wich Luther nicht, sondern nahm nur um so entschiedener und fester seine Stellung in der Beiligen Schrift, und mit heiligem Ernste verteidigte er auch ben Schwärmern gegenüber die Bahrheit, daß das klare Wort der Schrift, wie es lautet, der einzige und unbedingt zuverläffige Grund des driftlichen Glaubens fei. Luthers Reformation ist aus der Schrift geboren und darum auch die allein wahre und göttliche Reformation. Luther ist ber Reformator der Kirche.

Wie heute noch in der römischen Kirche, so wurde vor Luther in der abendländischen Christenheit der Papst allgemein verehrt als der Stellvertreter Christi, als das sichtbare Haupt der Kirche und als der

herr und Meister, dem alle Christen bei Verlust ihrer Seligkeit in allen Dingen zu glauben und gehorchen hätten. Bie Affur auf Brael und Babel auf Juda, so hatte sich der Bapst mit seiner Hierarchie wie ein Oktopus auf die Kirche gelegt, fie ihrer gottverliehenen Guter und Rechte beraubt und aus dem Rangan, wo die Milch des Ebangeliums und der Honig der Freiheit flieft, gefangen geführt in die Sklaverei des Gesetzes und menschlicher Satzungen. Und dadurch hat Luther sich als ben Reformator der Rirche bewiesen, daß ihm als dem Ersten bie Schmach und Not der Kirche das Herz verbrannte und ihn nicht ruben ließ, bis er die Braut Christi aus der Anechtschaft befreit, ihr wieber bas Diadem um die Stirn und die Rette um den Hals gelegt, das Bepter in die Hand gegeben und die Schlüssel an die Seite gebunden und, alle Vermittler, Priefter und Beiligen beiseiteschiebend, die werte Magd wieder unmittelbar an die Seite ihres Bräutigams gestellt und bem himmlischen Vater in die Arme gelegt hatte. Luther ist ber Herold der geiftlichen, kirchlichen Demokratie. Luther ist der große Brediger der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit. Der allgemeinen geistlichen Freiheit, nach welcher alle Christen frei find bon Sünde, Tod und Teufel und völlig frei auch bon allen Geboten und Satungen Der allgemeinen geistlichen Gleichheit, nach welcher alle Christen gleichbegnadigte, gleichberechtigte und gleichprivilegierte Rinder Gottes sind und alle im gleichen Grade untertan nur Gott und Christo. Der allgemeinen geiftlichen Brüberlichkeit, nach ber jeder Chrift allen andern dient, und keiner sich irgendwelche Herrschaft anmast über seine Brüder. Luther ist ber Reformator der Kirche.

Schon im Mittelalter wurden privatim und öffentlich und felbst auf den großen Konzilien viele bittere Klagen laut über die Thrannei, Habgier und Lasterhaftigkeit der Papste und Kleriker. Der erste aber, welcher das innerste Besen des Papsttums durchschaute und als das wahre, in der Schrift zuborverkündigte Antichristentum offenbarte, war D. Martin Luther. Er hatte Christum recht erkannt, und so konnte ihm auch der Antichrist trot aller scheinheiligen Hüllen nicht verborgen Er hatte die freie Enade Gottes erkannt, und fo konnte er in der römischen Werkerei und Bugerei, in dem Papft-, Priefter- und Beiligendienst nur das heibnische Gegenbild bom wahren Christentum erbliden. Mit der Erkenntnis des Sbangeliums hatte Gott Luther zugleich auch die Augen geöffnet über das Vapsttum, die römische Kurie, die Hierarchie mit ihren Lehren und Anmagungen. Und furcht= und schonungslos erhob nun Luther auch vor der ganzen Christenheit seine Anklagen wider den Rapst: Du willst der Stellvertreter Chrifti sein und bist doch sein Erzseind! Du willst arme Sünder nicht selig werden lassen durch Christum allein! Du bindest die Seligkeit an deine Person und an den Gehorfam gegen deine Satungen! Du berkehrft bas Ebangelium in ein Geset! Du entstellst den Gott aller Enade und macht ihn zu einem unberföhnten, zornigen Göten! Den barmberzigen Sei-

land verwandelst du in einen gestrengen Richter! An die Stelle des vollgültigen Opfers Christi stellst du den Briefter mit seiner Messel Du schändest das Berdienst Christi durch menschliche Bukungen und Du raubst Christo die Ehre, daß er allein ber Genuatuungen l Mittler ift! Du lehrst und verteidigst die heidnische Lehre von der Seligkeit durch eigene Berkel Du verfluchft und verfolgst die felige Bahrheit von der Rechtfertigung allein aus Unaden durch den Glauben! Damit nimmst du den Christen ihren einzigen Trost im Leben und Du haft ben freien Gotteskindern ihre Guter, Rechte und Du hast die Diener der Christen au ihren Stod-Freiheiten geraubt! meistern gemacht! Du - ja, in jeder möglichen Beise hast du bewiesen, daß du der Antidrift bift, der Mensch der Sünde und das Rind des Verderbens, den Paulus 2 Theff. 2, 3. 4 vorausverkündigt und abgemalt hat! So war Luther der erfte, der das Wesen des Rapsttums als des rechten, wahren Antichriftentums durchschaut und offenbart hat. Er war der erste, der klar erkannt und bezeugt hat, daß die papistische Lehre von der Seligkeit durch eigene Berke und von der Briefterherrschaft in der Kirche nichts anderes bedeutet als die völlige Verleugnung Christi und des ganzen Christentums. Luther ist ber Reformator ber Rirche.

Die Papisten freilich berleumden und berschreien Luther als einen Reber und Schismatiker, der die Christenheit zerrissen, die Kirche gespalten und fie verwüftet habe wie ein "Wildschwein" den Garten. Aber die römische Kurie, die Luther bekämpfte, hatte sich längst von Christo und seiner Kirche getrennt und die göttliche Wahrheit ber-Die römische Kurie, von der Luther sich lossagte und die er als das rechte Antichriftentum bekämpfte, war längst in jeder Beziehung zu einer heidnischen und antichristischen Sekte herabgesunken. Und eben dadurch, daß Luther sich nicht scheute, mit dem antichristischen Rom au brechen, hat er sich als den rechten Reformator der Kirche erwiesen. Luthers Bruch mit Rom bedeutet Rudfehr zur ursprünglichen Kirche. Luther hat das Band wiederhergestellt mit der apostolischen Kirche, mit der Bibelfirche, der Evangeliumskirche, der Gnadenkirche, mit der wahren Kirche Christi. Luther war der erfte, der über Rom, den Papst, die Hierarchie und die ganze Papstfekte wieder hinwegschritt, Paulo die Bruderhand reichte und sich fröhlich mengte unter die Schar der Jünger, die beständig blieben "in der Apostel Lehre und in der Ge= meinschaft und im Brotbrechen und im Gebet". (Apost. 2, 42.) Luther ist der Moses des Neuen Testaments. Er hat die Spur gefunden, den Pfad gezeigt und den Weg gebahnt durch die Sümpfe, Gebirge und Dichungeln des mittelalterlichen Papsttums zurück zu Chrifto, zur Bibel und zur apostolischen Lauterkeit. Luther ist ber Reformator der Kirche.

Jene ehrgeizigen und ruhmsüchtigen Männer freilich, die es bersschmähten, Luther, dem gottgesandten Reformator, zu folgen, und eigene Wege einschlugen, um ein selbsterdachtes Reformwerk zu beranstalten,

sind allerdings auf bose Abwege und in schwere Frrtumer geraten und haben unchristliche Spaltungen in der Kirche angerichtet. stantischen Reider und Gegner Luthers und ihre Anhänger wurden überall eine leichte Beute des Anabaptismus, Sozinianismus, Enthusiasmus, Spiritualismus, Romanismus, Antinomianismus, Calvinismus, Arminianismus, Indifferentismus, Unionismus, Buritanismus und vieler andern gefährlichen Verirrungen, wie gleich zu Anfang der Res formation das Beispiel Carlstadts, Awinglis, Schwenkfelds, Calvins und vieler andern lehrte. Diese Männer, die sich ehrgeizig der Führung und bem Gefolge Luthers entzogen, um neben und über Luther gefeiert zu werden, hat nicht Gott zu Reformatoren, sondern vielmehr der eigene Ehrgeiz zu Deformatoren der wahren und gefegneten Refors mation Luthers gemacht. Von Carlstadt berichtet Luther: schrak sehr, da Carlstadt sagte: "Ich habe gleich so gern Ehr' als ein anderer.' Die schändliche Hoffart betrog den Carlstadt." Und ebenso stand es mit Awingli: Der Ehrgeiz ließ ihn eigene, irrige Bege wählen. Sie wurden zu Berführern, indem fie dem gottgefandten Führer zu Sie wollten etwas fein ohne, über, wider und folgen berschmähten. im Unterschied von Luther. Das war ihnen aber nur möglich durch Abweichung von der Wahrheit, die eben allen voran Luther vertrat als ber Reformator der Kirche.

Ja, gerade auch dadurch hat Gott Luther versiegelt als den von ihm verordneten und prophezeiten Reformator der Kirche, daß er ihn vor allen Verirrungen bewahrt und alle christlichen Lehren ganz lauter und in apostolischer Reinheit und Klarheit hat ans Tageslicht bringen und der Chriftenheit berkundigen laffen. Die Millionen, welche ihm gefolgt find, hat Luther in die Wahrheit geführt, in alle Wahrheit und in nichts als die Wahrheit. Den Wandel betreffend haben auch wir Lutheraner Gott täglich um Bergebung zu bitten. Für die Lehre aber. wie sie D. Luther aus der Heiligen Schrift wieder vorgetragen, feierlich bekannt und wider alle Feinde verfochten hat, dafür bitten wir Gott nicht um Bergebung, dafür können wir vielmehr Gott immer nur loben und danken. Die der Beiligen Schrift entnommene Lehre Luthers ift eben in jedem Bunkte die purlautere göttliche Wahrheit felber, welche bis zum heutigen Tag auch niemand umgestoßen hat und in alle Ewigkeit niemand umstoßen wird. "Gottes Wort und Luthers Lehr' vergehet nun und nimmermehr." So kann man von Luther, aber von keinem seiner Rivalen rühmen. Er und kein anderer ist darum auch ber Reformator ber Kirche.

Dazu kommt, daß die Männer, welche, wie Carlstadt, Zwingli u. a., Luther den Küden zukehrten, nicht bloß in mancherlei Frrlehren gesaten sind, sondern auch falsche, religiösspolitische Ziele angestrebt und sich dabei verwerslicher, weltlicher Mittel bedient haben. Wie der Papst die Reher blutig versolgte, so haben auch Zwingli, Calvin und ihre Anhänger bei ihrem Reformwerk mit dem Schwerte dreingeschlagen.

So z. B. in der Schweiz, in Frankreich, in England, in Schottland und auch in den puritanischen, anglikanischen und holländischen Kolonials staaten unsers eigenen Landes. Den von ihnen geforderten "Glauben" und die von ihnen vorgeschriebene "Frömmigkeit" haben sie mit Geswalt zu erzwingen und andere Lehren und Kirchen mit Kerker und Schwert, mit Galgen und Scheiterhausen auszurotten gesucht. Und noch heute halten viele von den puritanischen Nachkommen der Gegner Luthers an dem grausamen Wahne sest, daß man oft, um die Seele zu retten, den Menschen mit physischer Gewalt niederschlagen müsse.

Im Gegensat zu diesen selbstberufenen Reformern hat fich Luther als den rechten und wahrhaft driftlichen Reformator erwiesen, indem er immer nur eintrat für die wirklichen geistlichen, gottgewollten Awecke der Kirche und sich zur Erreichung dieser Ziele auch immer nur wahrhaft geistlicher Mittel bediente. "Reper", sagt Luther, "müssen mit Cottes Wort überführt, nicht mit Feuer verbrannt werden." Die Freibeit des Glaubens und der Rede darf nach Luther niemand entzogen "Man lasse die Geister aufeinanderplaten", schreibt Luther. Und jede Aufforderung, aum weltlichen Schwert au greifen, und jedes Anerbieten weltlicher Silfe in seinem Kampf wider das Papittum hat Luther als eine Versuchung des Teufels von sich gewiesen. In seinen berühmten Bittenberger Bredigten vom Sahre 1522 fagt er, er sei allerdings dem Bapft entgegengetreten, "aber mit keiner Gewalt, mit keinem Frevel, mit keinem Stürmen, sondern Gottes Wort habe ich allein gepredigt, getrieben und geschrieben; sonst habe ich gar nichts getan. Dasselbige Wort, wenn ich geschlafen habe ober bin guter Dinge gewesen, hat so viel zuwege gebracht, daß das Papsttum so schwach und ohnmächtig worden ist, daß ihm nie kein Kürst noch Raiser so viel hat können abbrechen". Luther steht da in der Geschichte als ein einzig= artiges göttliches Werkzeug. Er hat die Christenheit reformiert und zugleich indirekt, ohne dies geplant zu haben, die ganze Welt in neue Bahnen des Wissens, der Kultur und der Freiheit geleitet, und das alles allein durchs Wort, ohne auch nur mit dem kleinen Finger gewalt= sam einzugreifen. Luther ist ber Reformator ber Kirche.

Als ben rechten, evangelischen Reformator zeigte sich Luther auch badurch, daß er nicht mechanisch von außen, sondern von innen, nicht durchs Geset, sondern durchs Evangelium und nicht nur nicht durch phhsischen, sondern auch nicht durch moralischen Zwang zu resormieren suche. Bei den Männern, die Luther den Rücken zukehrten, um ein Resormwerk nach den Gedanken ihres eigenen Herzens in Szene zu sehen, war dagegen überall der Zwang die Resormmethode, wo kein phhsischer, da doch moralischer Zwang, geistlicher Druck, gesetliche Rötigung. Sie glaubten, wie noch heute ihre Nachkommen, das Reich Gottes dauen zu können und zu sollen durch Gesetze, Besehle, Borschriften, Regeln, Polizeiverordnungen, durch abschreckende Strafen und bestechende Belohnungen. So war z. B. Carlstadt bemüht, die Wittens

berger niechanisch und von außen zu reformieren durch Beränderung threr Umgebung. Statt die Kirchenleute zu reformieren, reformierte er die Kirchengebäude. Durch gewaltsame und verfrühte Abstellung der Mißbräuche aber vergewaltigte er die Gewissen. Er verbesserte das Außere und verdarb das Innere. Er reinigte die Gebäude und vertwüstete die Herzen. Im blinden, gesehlichen Eiser, das papistische Bad auszuschäuten, warf er das Kind mit weg. Nein, Carlstadt und seine Genossen waren nicht Resormatoren, sondern Deformatoren der Kirche.

Im Gegensat zu diesen bermeintlichen Kirchenreformern erwies sich Luther als den wahrhaft driftlichen Reformator dadurch, daß er bas Evangelium zur Geltung brachte und überall in feinem Wert in rechter evangelischer Beise voranging. Luthers Methode war die der geistlichen, ebangelischen Belehrung, Aberzeugung und Vermahnung mit bem Worte Gottes. Aus eigener Erfahrung hatte Luther unbegrenztes, unbedingtes Vertrauen zu der neubelebenden und alles neugestaltenden Kraft des Evangeliums. Ohne fich junächst um die außerliche Umgebung zu kummern, die überall das göhendienerische Papfttum geschaffen hatte, wandte fich Luther an Berftand, Berg und Gewissen seiner Ruhörer. Luther lehrte, ermahnte, predigte, betete, und dem Beiligen Weiste überließ er es dann, den ausgestreuten Samen im Bergen lebens big zu machen. Luther pflügte, pflanzte und bewässerte, und alles andere erwartete er von Gott, der das Gedeihen gibt und fein Bort fruchtbar macht, wo und wann er will. Luther war bemüht, den Schaden nicht von außen, sondern von innen zu beilen. Er suchte die Herzen für die Wahrheit des Evangeliums zu gewinnen und also bem papistischen Göbendienst den Boden zu entziehen, die Burgel abzuschneiben. Luther war zunächst und vor allem darauf bedacht, nicht die Christen so schnell als möglich äußerlich aus ber Anechtschaft bes Papstes au befreien, sondern sie auborderft innerlich au feligen Rindern Gottes zu machen und ihnen zur flaren Erkenntnis ihrer driftlichen Freiheit zu verhelfen, um sie dann felber aus eigenem Trieb und innerer überzeugung die Greuel und das Joch des Papstes abschütteln zu laffen. Luther und kein anderer ist der wahrhaft evangelische und driftliche Meformator der Kirche.

Als ben Reformator der Kirche hat Gott endlich Luther auch das durch vor aller Welt versiegelt, daß er sein Werk mit großem, bleibens bem Erfolge gekrönt hat. Wessel, Wiklif, Hus, Savonarola und andere Wahrheitszeugen vor Luther wurden vom Papst bald zum Schweigen gebracht und ihr Werk im Keime erstickt. Luther aber hat Gott die Enade verliehen, daß er das große Werk einer wahrhaft christlichen Reformation der Kirche öffentlich inaugurieren, siegreich weiterführen und glorreich beendigen konnte. Und auch der relative Erfolg, den Luthers Rivalen mit ihrem in vieler Hischen, wäre ohne die Erfolge und Siege Luthers unmöglich gewesen. Luther ist und bleibt der Held

und Sieger ber Reformation. In seinen Kämpsen für die göttliche Bahrheit hat er einen großen Triumph nach dem andern errungen: 1517 zu Wittenberg über Tehel, 1518 zu Augsburg über Cajetan, 1519 zu Leipzig über Ec, 1521 zu Worms und 1530 zu Augsburg über die Großen in Kirche und Keich. Ja, jeder Tag seines Lebens vom 31. Ottober 1517 bis zu seinem sieghaften Tode 1546 bezeichnet einen Schritt vorwärts in seinem großen Kampse für die Wieders herstellung des Svangeliums, die Befreiung der Christen und die Reforsmation der Kirche. Luther ist der erste und einzige, der über den Kapst und die römische Hierarchie einen reinen, völligen und dauernden Sieg ersochten hat, einen Sieg, der zu einer Reformation führte, deren viershundertjähriges Jubiläum in diesem Jahre in aller Welt mit Freude und Dank gegen Gott geseiert wird.

Fürwahr, es war kein eitles Rühmen, als Luther 1522 ben Wittenbergern mit Bezug auf sein Werk erklärte: "Ich bin ja der erste gewesen, den Gott auf diesen Plan gesetzt hat." "Ich bin auch der gewesen, dem es [das Evangelium] Gott zum ersten offenbart hat, euch solch sein Wort zu predigen und anzusagen." Luther ist der Wieders hersteller des Evangeliums und der alten, christlichen, apostolischen, rechtgläubigen Kirche. Luther und kein anderer ist der Engel, den Johannes durch den Himmel sliegen sah mit dem ewigen Evangelium, das unter den Menschen Gott allein die Shre gibt. Luther ist vor dem nahenden großen Weltgerichte der prophezeite letzte Bote Gottes an die Welt, an "alle Heiden und Geschlechter und Sprachen und Völker".

"Luther, der prophezeite lette Bote Gottes an die Belt" - damit ist auch die Aufgabe bezeichnet, die uns als Lutheranern von Gott gestellt ist. Luther bat, im Grunde genommen, weiter nichts getan, als bas Ebangelium gepredigt. Dies schlichte und boch große Werk fortzuseben, bazu ist nun jeder berufen, der sich nach Luthers Namen nennt. Alle unsere Gemeinden, Schulen und Anstalten, alle unfere Prediger, Lehrer und Laien muffen dies als ihr herrliches Borrecht erkennen, das Luthertum zu berbreiten, was nur ein anderer Name ist für das rechte Christentum, für das alte, unverfälschte Evangelium. Und in der Ausrichtung dieser Mission mussen wir desto eifriger werden, weil offenbar unser Belttag rasch zur Neige geht und das Jüngste Gericht vor der Tür ist. Aus dem Donner des schrecklichen Beltkrieges, der seine Kreise immer weiter und weiter schwingt — wer vernimmt da nicht den Schritt des nahenden Richters? Es war eine Welt des religiösen Verfalls, der sittlichen Käulnis und des geistlichen Todes, in welche die Apostel vor 1900 Jahren anfingen ben lebendigen Samen des Evangeliums auszustreuen, das sich an Millionen bewährt hat als eine Kraft Gottes. die da selig macht alle, die daran glauben. Und in den gegenwärtigen f tredlichen Beltkrieg, der wieder alle Göken der Menschen zerschmettert und wie ein feuriger Engel Gottes aller Belt guruft: Mit eurem Glauben an die Menscheit, an ihre Gute und Rraft, an ihr Biffen und Können, an ihre Kultur und ihre Errungenschaften ist es eitel Wahn und Selbstbetrug! — in diesen nun schon drei Jahre lang wütenden Weltkrieg hat Gott in seiner Gnade mitten hinein gestellt das vierhundertjährige Judiläum der segensreichen Resormation, nicht bloß, um seine bekümmerten Kinder zu stärken und zu trösten, sondern auch als einen lehten Trompetenruf an alle Welt, daß rein gar nichts den Menschen retten kann als das Svangelium von Christo, dem Geskreuzigten, das uralte Evangelium, das aber von der modernen Kultur und Wissenschaft ebenso verschmäht worden ist, wie es schon in den Tagen der Apostel den Juden ein ürgernis und den Griechen eine Torsheit war.

Erheben wir darum mit neu entsachtem Eiser die Fahne des wahren Christentums, die Luther, der Engel der Reformation, wieder durch den Himmel trug, das Banner des ewigen Evangeliums, das allein den Menschen Leben und Seligkeit schenkt und Gott dafür die Spre gibt und ihm allein!

# Gefet und Evangelium: Buffe und gute Berke. (Bornehmlich nach Artitel IV, V und VI ber Kontorbienformel.)

#### 11.

Bas heißt bas, wenn wir sagen: Die Chriften find frei bom Geset? Die Epitome antwortet: "Wir gläuben, lehren und bekennen, obwohl die rechtgläubigen und wahrhaftig zu Gott bekehrten Menschen vom Fluch und Iwang des Gesetzes durch Christum gefreiet und ledig gemacht, daß sie doch der Ursach' nicht ohne Gesetz seien, sondern darum bon dem Sohn Gottes erlöset worden, daß fie fich in demselben Tag und Nacht üben follen, Bf. 119. Wie dann unfer' ersten Eltern auch bor bem Fall nicht ohne Gesetz gelebet, welchen bas Gesetz Gottes auch in das Berg geschrieben, da fie zum Ebenbild Gottes erschaffen worden." (536, 2.) Solida Declaratio: "Dann obwohl bem Gerechten kein Geset gegeben ist, wie der Apostel zeuget, sondern den Ungerechten, fo ist boch solches nicht also blog zu verstehen, daß die Gerechten ohne Weset leben sollen. Dann das Geset Gottes ihnen in das Berg geschrieben, und dem ersten Menschen gleich nach seiner Erschaffung auch ein Gesetz gegeben, banach er sich verhalten follte. Sondern die Meinung St. Pauli ift, daß das Geset diejenigen, so durch Christum mit Gott versühnet, mit seinem Fluch nicht beschweren kann, auch die Biebergebornen mit seinem Zwang nicht qualen bürfe, weil sie nach dem inwendigen Menschen Lust haben an Gottes Geseth." (640, 5.) Solida Declaratio: "Bur Erklärung und endlicher Hinlegung biefer Zwiefpalt gläuben, lehren und bekennen wir einhellig, daß, obwohl die rechtgläubigen und wahrhaftig zu Gott bekehrten und gerechtfertigten Chris

sten bom Fluch des Gesetzes erlediget und freigemacht sein, daß sie sich doch im Gesetz des Herrn täglich üben sollen, wie geschrieben stehet Ks. 1 und 119: "Wohl dem, der Lust zum Gesetz des Herrn hat und redet von seinem Gesetz Tag und Nacht." Dann das Gesetz ist ein Spiegel, in welchem der Wille Gottes, und was ihm gefällig, eigentlich abgemalet ist, das man den Gläubigen stetz vorhalten und bei ihnen ohne Unterlaß sleißig treiben soll." (640, 4.)

Ihre Rechtfertigung und Seligkeit betreffend find die Chriften und wiffen fie fich in jeder Sinficht und in jedem Ginn frei bom Gefet. Bir Christen steben, Gott Lob, nicht unter dem Geset, sondern unter der Unade, nicht unter der Unade und dem Gefet, fondern in jeder Beziehung nur unter der Gnade. Daß wir Gott angenehme, selige Menschen find, damit haben unsere guten Werke und der heilige Wille Gottes rein gar nichts zu schaffen. Das verdanken wir einzig und allein ber Enabe, die uns Chriftus erworben und bas Ebangelium offenbart hat. Chriftus hat das Gefet für uns erfüllt und alle Strafen getragen, und diefer Gehorfam ift durch den Glauben unfere Gerech-Wie aber die auten Werke nicht nur nicht nötig tiakeit geworden. find zur Rechtfertigung, sondern ganz und gar vom Handel der Recht= fertigung müssen ausgeschieden werden (Konkordienformel, Art. III und IV), so hat auch das Geset, nicht blok als fordernder, drohender, fluchender, sondern auch als heiliger Wille Gottes, nichts mit derselben zu schaffen. Und was der Christen Bandel betrifft, so hat Gott seinen heiligen Willen durch die Gabe des Glaubens und Geistes in ihr Herz geschrieben, sie zum neuen Gehorsam willig gemacht und damit von allem Zwang des Gefetes befreit.

Diese Freiheit besteht freilich nicht barin, daß die Christen ohne Gefet wären und fich bem Gefet, bem beiligen Willen Gottes, auwider nach Belieben in Sünden wälzen könnten und dürften. Freiheit vom Gesetz folgt nicht, daß der unwandelbare, heilige Wille Gottes auch für den Wandel der Christen nichts mehr zu bedeuten habe. Christen steben unter der Enade, nicht unter dem Geset, aber deshalb sind und leben sie noch lange nicht ohne Geset. Sat doch Gott gerade zu dem Ende uns begnadigt, erlöft, gerechtfertigt und gläubig gemacht, damit wir in Heiligkeit, Unschuld und guten Werken leben! Der Zweck der Erlösung, Rechtfertigung und Bekehrung besteht gerade mit darin, daß das Ebenbild Gottes im Menschen wiederhergestellt werde. hat uns zu Christen, zu neuen Kreaturen, geschaffen, damit wir aute Berke tun, Berke, die dem heiligen Willen Gottes gemäß find. simb die Christen vom Sohn Gottes erlöst worden, daß sie sich Tag und Nacht im Gesetz üben sollen. Und durch den Glauben ist dieser heilige Bille Gottes auch wieder der Christen eigenste, innerste Bergens-, Billens- und Lebensnorm geworden wie bei Abam und Eva vor dem Sündenfall. Sofern die Christen wiedergeboren sind, steht ihnen der heilige Bille Gottes nicht mehr gegenüber als ein fordernder, drohender Willens geworden. Sofern sie wiedergeboren sind, ist den Christen der heilige Wille Gottes nicht mehr eine fremde, äußerliche Vorschrift mit Forderungen und Drohungen, sondern eigene Herzensinschrift, innes wohnendes Willense und Lebensgesetz. Sosern sie wiedergeboren sind, tun eben die Christen ohne allen Trieb und Zwang des Gesetze, willig, spontan, von selbst, was dem heiligen Willen Gottes gemäß ist. Sosern sie wiedergeboren sind, sosern sie wiedergeboren sind, sosern sie wiedergeboren sind, sosern sillen Gottes in den Christen bereits wiederhergestellt, und fällt ihr eigener Wille zusammen mit dem heiligen Willen Gottes.

12.

Was gälte mit Bezug auf die Predigt des Gesehes bei den Christen, falls sie schon in diesem Leben vollkommen wären? Die Solida Declaratio antwortet: "Und zwar, wann die gläubigen und auserwählten Kinder Gottes durch den einwohnenden Geist in diesem Leben vollkömmlich verneuert würden, also daß sie in ihrer Natur und allen derselben Kräften ganz und gar der Sünden ledig wären, bedürsten sie keines Gesehes und also auch keines Treibers, sondern sie täten vor sich selbst und ganz freiwillig, ohne alle Lehre, Vermahnung, Anhalten oder Treiben des Gesehes, was sie nach Gottes Willen zu tun schuldig sein, gleichwie die Sonne, der Mond und das ganze himmlische Gestim seinen ordentlichen Lauf ohne Vermahnung, ohne Anhalten, Treiben, Iwang oder Nötigung, für sich selbst, unverhindert hat nach der Ordenung Gottes, die ihnen Gott einmal gegeben hat, ja wie die lieben Engel einen ganz freiwilligen Gehorsam leisten." (641, 6.)

Sofern die Chriften nach Verstand, Willen und allen ihren Rraf. ten neugeboren find, bedürfen fie auch ichon jest bier auf Erben weber der Drohung noch der Korderung noch der Vermahnung noch auch der Lehre des Gesetes. Ja, selbst nicht der Lehre des Gesetes, - denn der Glaube als solcher geht auch sittlich nie irre, treibt aus sich selber heraus immer nur Gott und der Liebe zu und trifft ebenso instinktiv das Rechte, wie die Magnetnadel stets den Norden findet. tropdem ein Schiffer zuweilen felbst den Kompak, wo ihm Sinderniffe in den Weg treten, korrigieren muß nach dem unwandelbaren Polars stern, so bedarf auch der Christ in dieser unvollkommenen Belt, wo er das Fleisch noch an sich hat und auf tausend Hindernisse stößt, noch ber untrüglichen Firsterne des Dekalogs, damit er sich in seinem Bandel vom rechten Wege nicht verirrt. Dies weiß der Christ und darum halt er fich an Gottes Bort, nicht blog die Lehren des Glaubens, sondern auch des Wandels betreffend. Es gehört mit zur Art bes Glaubens, daß er im Gesetze des HErrn forscht Tag und Nacht, um in allen Studen sichere und gewisse Tritte zu tun.

Wäre aber mit Bezug auf den heiligen Willen Gottes schon hier auf Erden unser Erkennen ein böllig ungetrübtes, unser Wollen ein völlig reines und ungeschwächtes und unser Bollbringen ein in jeder

hinficht ungehindertes, dann wäre überhaupt aller Unterricht mit Bezug auf den beiligen Billen Gottes ichon jett völlig überflüffig. In folder Bolltommenheit mare icon bier auf Erben ben Chriften ber Bille Gottes ebenso völlig immanent wie ben Gestirnen am Firmament, den Blumen auf der Biefe, den Fischen im Baffer, den Bögeln in der Luft, den Tieren auf dem Relde und den beiligen Engeln und allen Seligen im himmel. Aber auch die Predigt bes Ebangeliums ware bann überflüffig geworden. Diefer Zustand ber Bolltommenheit tritt jedoch, wie die Solida Declaratio fagt, nicht eber ein, "bis das Fleisch der Sünden gang und gar ausgezogen und der Mensch vollkömmlich in der Auferstehung erneuert, da er weder der Predigt des Gesetzes noch seiner Dräuung und Strafen wie auch bes Evangelii nicht mehr bedürfen wird, die in dies unvollkommene Leben gehören. Sondern wie sie Gott von Angesicht zu Angesicht anschauen, also werben sie durch Rraft des einwohnenden Geistes Gottes freiwillig, ungezwungen, ungehindert, gang rein und böllig mit eitel Freuden den Billen Gottes tun und sich an demselben etwig erfreuen." (645, 24. 25.)

#### 13.

Beshalb ist also den Christen bier auf Erden auch die Bredigt bes Gesehes noch nötig? Die Solida Declaratio antwortet: "Rachbem aber die Gläubigen in diesem Leben nicht vollkömmlich, gang und gar, completive vel consummative, verneuert werden; dann obwohl ihre Sünde durch den vollkommenen Gehorfam Christi bededet, daß fie den Gläubigen zur Verdammnis nicht zugerechnet wird, auch durch ben Beiligen Geist die Abtötung des alten Adams und die Berneuerung im Geist ihres Gemüts angefangen: so hanget ihnen doch noch immer ber alte Abam in ihrer Ratur und allen desfelben innerlichen und äußer= lichen Rräften an, davon der Apostel geschrieben: 3ch weiß, daß in mir, das ift, in meinem Fleisch, wohnet nichts Guts.' Und abermals: Ich weiß nicht, was ich tue; bann ich tue nicht, was ich will, sondern bas ich haffe, bas tue ich.' Item: "Ich febe ein ander Gefet in meinen Bliedern, das da widerstrebet bem Geset in meinem Gemute und nimmt mich gefangen in der Gunden Gefet.' Stem: "Das Fleisch gelüstet wider den Geift, und den Geift wider das Meifch; biefelbigen find widereinander, daß ihr nicht tut, was ihr wöllet.' Darum so bedürfen in diesem Leben die rechtgläubigen, außermählten und wiedergebornen Rinder Gottes von wegen folder Gelüfte des Fleisches nicht allein des Gefetes täglicher Lehre und Bermahnung, Barnung und Dräuung, sondern auch oftermals der Strafen, damit fie aufgemuntert [werden] und dem Geist Gottes folgen, wie geschrieben stebet: . Es ist mir gut, Herr, daß du mich bemütigest, auf daß ich beine Rechte lerne.' Und abermals: "Ich betäube meinen Leib und gahme ihn, daß ich nicht ben andern predige und felbst verwerflich werde.' Und abermals: "Seid ihr ohne Büchtigung, welcher fie find teilhaftig worden, so feid ihr Bastarde

und nicht Kinder'; wie D. Luther folches mit mehr Worten in der Kirchenpostille, im Sommerteil, über die Spistel am 19. Sonntage nach Trinitatis ausführlich erkläret hat." (641, 7—9.) Ferner: "Dann der alte Adam, als der unstellig', streitig' Esel, ist auch noch ein Stüd an ihnen, das nicht allein mit des Gesehes Lehre, Vermahnung, Treiben und Dräuen, sondern auch oftermals mit dem Knüttel der Strafen und Plagen in den Gehorsam Christi zu zwingen [ist], dis das Fleisch der Sünden ganz und gar ausgezogen und der Mensch vollkömmlich in der Auserstehung erneuert wird." (645, 24.)

Bei der Bekehrung ift das Gesetz nötig, um Reue zu erzeugen, damit das Evangelium den Troft des Glaubens spende. flüssig wird das Geset auch nicht, nachdem der Mensch gläubig geworden, weil das gange Chriftenleben hier auf Erden eine fortlaufende Buke und ein beständiger Rampf des Geistes und des Rleifches ift. Nötig haben die Christen die Predigt des Gesetzes nicht, sofern sie neus geboren sind, sondern weil sie noch den alten Abam an sich haben. In Predigten bor Christen darf man darum nie bergessen, daß man es ba mit Leuten zu tun hat, die vermöge ihres Glaubens willig und luftig sind zu guten Werken. Abersehen werden darf aber auch nicht bas andere, daß diese Chriften, die dem Geiste nach eitel Billigkeit zum Guten sind, noch das Fleisch an sich haben und darum im rechten Ertennen, Bollen und Vollbringen immer noch unbollfommen find. bies ist der Grund, warum den Christen, so wie fie eben hier auf Erden wirklich find, auch mit Bezug auf ihren Bandel beibes gepredigt werden muß: Gefet und Evangelium, beides mit rechtem Unterschied. solange den Christen die Predigt des Ebangeliums nötig ift, so lange wird auch die Predigt des Gesetzes nicht überflüssig. Und sobald der Tag hereinbricht, da das Gesetz nicht mehr gepredigt zu werden braucht, bann wird auch die Predigt des Evangeliums nicht mehr nötig sein. Wer also sagt, daß die Predigt des Gesetzes den Christen nicht mehr nötig sei, der behauptet damit, genau besehen, daß in der Rirche überhaupt alles Predigen überflüffig ift, auch die des Evangeliums, nach welchem Gott eben Sünder, die das Gesetz berbammt und schreckt, tröftet und ihnen die Gunde vergibt.

#### 14

In welcher dreifachen Beziehung bedürfen die Chriften ihres alten Adams wegen noch der Predigt des Gesetes? Die Epitome antwortet: "Dann ob sie wohl wiedergeboren und in dem Geist ihres Gemüts versneuert, so ist doch solche Wiedergeburt und Erneuerung in dieser Belt nicht vollsommen, sondern nur angefangen, und stehen die Gläubigen mit dem Geist ihres Gemüts in einem stetigen Kamps wider das Fleisch, das ist, wider die verderbte Natur und Art, so uns die in Tod anhanget. Um welches alten Adams willen, so im Verstande, Willen und allen Kräften des Wenschen noch stedet, damit sie nicht aus menschlicher Ans

dacht eigenwillige und erwählte Gottesdienste vornehmen, ist vonnöten, daß ihnen das Gefet des Herrn immer vorleuchte, desgleichen, daß auch der alte Abam nicht seinen eigenen Willen gebrauche, sondern wider seinen Willen nicht allein durch Vermahnung und Dräuung des Gesetes, sondern auch mit den Strafen und Blagen gezwungen swerde], bak er dem Geist folge und fich gefangen gebe." (536, 4.) Declaratio: "Soviel aber den alten Adam belanget, der ihnen noch anhanget, muß derfelbige nicht allein mit Gefet, sondern auch mit Blagen getrieben werden, der doch alles wider seinen Willen und gezwungen tut, nicht weniger, als die Gottlosen durch Dräuungen des Gesetzes getrieben und im Gehorsam gehalten werden, 1 Ror. 9; Röm. 7. So ist auch solche Lehre des Gesetzes den Gläubigen darum nötig, auf dak sie nicht auf eigene Heiligkeit und Andacht fallen und unter dem Schein des Geiftes Gottes eigen erwählten Gottesdienft ohne Gottes Wort und Befehl anrichten, wie geschrieben stehet Deut. 12: Abr follt deren keins tun, ein jeder was ihn recht dünket, sondern höret die Gebot' und Rechte, die ich euch gebiete, und sollet auch nichts dazutun noch davontun.' So ist auch die Lehre des Gesetzes in und bei den guten Werken der Gläubigen darum bonnöten, dann sonst kann ihm der Mensch leicht einbilden, daß sein Werk und Leben gang rein und bolltommen sei. Aber das Gesetz Gottes schreibet den Gläubigen die guten Werk' also für, daß es zugleich wie in einem Spiegel zeiget und weiset, dak sie uns in diesem Leben noch unvollkommen und unrein sein, daß wir mit dem lieben Paulo sagen müssen: "Wann ich mir gleich nichts bewußt bin, so bin ich darum nicht gerechtfertiget.' Also, da Baulus die Reugebornen zu auten Werken vermahnet, hält er ihnen ausbrudlich für die gehen Gebot', Rom. 13; und daß feine gute Wert' unvollkommen und unrein sein, erkennet er aus dem Geset, Rom. 7: und David spricht Pf. 119: "Viam mandatorum tuorum cucurri, ich wandel' auf dem Wege beiner Gebote; aber gehe mit deinem Knecht nicht ins Gericht, dann sonst wird kein Lebendiger für dir gerecht sein', **%**[. 143." (643, 19—21.)

Rötig ist den Christen die Predigt des Gesehes, weil ihr alter Abam das Gute nicht will, vielmehr sich störrig demselben widersetz; weil er blind ist und eigene Andacht für Gottes Willen ausgibt; und weil er sich pharisäisch auf die guten Werke etwas einbildet. Mit dem Gesehe muß gedroht werden, damit die Christen nicht den sleischlichen Lüsten Raum geben, die immer noch in ihnen wohnen. Mit dem Gesehe muß, gelehrt werden, damit der Christ nicht auf selbsterwählte Werke sällt infolge der Vlindheit des Fleisches, die ihm noch anhaftet. Mit dem Gesehe muß die Sündhaftigkeit auch der Christen ausgedeckt wersden, damit sie bewahrt bleiben vor Selbstüberhebung und geistlichem Hochmut; denn auch der Pharisäismus stirbt erst mit dem alten Adam. Sein Leben und seine Kraft bekommt der neue Mensch, der ja wesentslich nichts anderes ist als der Glaube selber, einzig und allein aus dem

Evangelium, nicht aus dem Geset. Aber auch darin offenbart der neue Mensch sein Leben, seine Kraft und gerade auch seine Willigkeit, daß er aus Schritt und Tritt den alten Adam mit seinem Wahn und Jrrsal, seinen Lüsten und Begierden bekämpft, kreuzigt, tötet und dabei auch zu dem Knüttel des Gesetzes greift, die Lüste des Fleisches niederzuschlagen, um dem neuen Wollen des Geistes die Bahn freizumachen. Der neue Mensch, der aus dem Evangelium geboren und genährt wird, sührt diesen Krieg. Und in seinen Kämpfen mit dem alten Adam und Siegen über das Fleisch, in den guten Werken, in denen er zunimmt, offenbart und zeigt der neue Wensch seine allein aus dem Evangelium stammende und beständig wachsende Kraft.

15.

Worin besteht der Dienst, den die Predigt des Gesetes den Chris ften insonderheit mit Bezug auf ihren neuen Gehorsam leistet? Solida Declaratio schreibt: "1. Nachdem das Geset Gottes nicht allein bagu nübet, daß dadurch äußerliche Bucht und Ehrbarkeit wider die wilden, ungehorsamen Leute erhalten, 2. desgleichen, daß durch solches bie Menschen zur Erkenntnis ihrer Gunden gebracht, 3. fondern auch, wenn sie durch den Geist Gottes neugeboren, zu dem BErrn bekehret, und also ihnen die Dede Mose aufgededet, in dem Gesetz leben und wandeln, hat sich über diesen dritten und letten Brauch des Gesetzes ein Awiespalt etlicher wenig Theologen zugetragen, da der eine Teil gelehret und gehalten, daß die Wiedergebornen den neuen Gehorfam, ober in welchen guten Werken fie wandeln follen, nicht aus dem Gefet lernen, noch daraus dieselbe Lehre zu treiben sei, weil sie durch den Sohn Gottes freigemacht, seines Geistes Tempel worden und also frei. gleichwie die Sonne ohne einigen Trieb für sich selbst ihren ordentlichen Lauf vollbringet, also auch sie vor sich selbst, aus Eingeben und Trieb des Beiligen Geistes, tun, was Gott von ihnen erfordert. hat der andere Teil gelehret: obwohl die Rechtgläubigen wahrhaftig durch den Geist Gottes getrieben werden und also nach dem inwendigen Menschen aus einem freien Geist den Willen Gottes tun, so gebrauche boch eben der Beilige Geift das geschriebene Geset bei ihnen zur Lehre. dadurch auch die Rechtgläubigen lernen, Gott nicht nach ihren eigenen Gedanken, fondern nach feinem geschriebenen Gefet und Bort zu bienen, welches eine gewisse Regel und Richtschnur sei eines gottfeligen Lebens und Wandels, nach dem ewigen und unwandelbaren Willen Gottes ans zurichten." (639, 1-3.) Ferner: "Es muß aber auch unterschiedlich erkläret werden, was das Evangelium zu dem neuen Gehorfam der Gläubigen tue, schaffe und wirke, und was hierinnen, soviel die guten Bert' der Gläubigen anlanget, des Gefetes Amt fei. Dann das Gefet saget wohl, es sei Gottes Will' und Befehl, daß wir im neuen Leben wandeln sollen, es gibt aber die Kraft und Vermügen nicht, daß wir's anfangen und tun können, sondern der Beilige Geift, welcher nicht burch bas Geset, sondern durch die Predigt des Evangelii gegeben und emps

fangen wird. Gal. 3. erneuert das Hers. Danach brauchet der Beilige Beift das Gefet dazu, daß er aus demfelben die Biedergebornen lehret und in den geben Geboten ihnen zeiget und weiset, welches ba sei der wohlgefällige Wille Gottes, Röm. 12, in welchen auten Werken fie wanbeln follen, die Gott aubor bereitet hat, Eph. 2: bermahnet fie dazu, und da sie in dem von wegen des Fleisches faul, nachlässig und widerspenitia fein, strafet er sie barum burchs Gefet, also bak er beibe Umter zusammen führet: er tötet und machet lebendig, er führet in die Sölle und führet wieder heraus, welches Amt ift nicht allein tröften, sondern auch strafen, wie geschrieben stebet: Wann ber Beilige Geist kommt, ber wird die Welt' (barunter auch ber alte Abam ift) ,ftrafen um die Sunde und um die Gerechtigkeit und um das Gericht.' Sunde aber ift alles, das wider das Geset Gottes ist. Und St. Paulus sagt: Alle Schrift, von Gott gegeben, ift nübe zur Lehre, zur Strafe' usw., und Strafen ift das eigentliche Amt des Gesetzes. Darum, sooft die Gläubigen straucheln, werden sie gestrafet durch den Heiligen Geist aus dem Geset und durch denselben Geist wieder aufgerichtet und getröstet mit der Bredigt des beiligen Evangelii." (642, 10-14.)

Der Glaube ist seiner Natur nach eitel Billigkeit und Lust zum Guten, und als folder bedarf er darum auch keiner Anweisungen, Mahnungen und Strafen bes Gesetzes, damit er gute Berke tue. Christen glauben und wiedergeboren sind, treibt fie ber Beilige Geift, treibt fie ihr Glaube, treiben fie fich felber, und bedürfen fie des Gesetes als Treibers zu guten Werken nicht. Nach dem inwendigen Meniden leiften Chriften Gott aus freiwilligem Geiste einen willigen Gehorsam, mit dem sich ein gesetliches Treiben von auken überhaupt nicht Trobdem kann und muß man aber von einem Amt des Geberträgt. setzes reden, auch mit Bezug auf die guten Werke von Christen, wie sie eben alle hier auf Erden immer und überall noch beschaffen find. in der Buke oder Bekehrung Christus das Geset in seine Hand nimmt und es seinen Rettungsabsichten dienstbar macht, so leistet in der Hand bes heiligen Geistes das Gefet auch den Christen, nachdem sie gläubig geworden sind, noch Dienste, Dienste auch bei ihrem driftlichen Bandel. Dies Amt besteht darin, daß das Gesetz ben Christen fagt, welches die Berke sind, die Gott gefallen, sagt, daß es Gottes Wille sei, daß Christen solche Werke tun, und daß es die Christen straft, wenn sie fündigen. Luft und Willigkeit, Bermögen und Rraft zum Wollen und Bollbringen, zum Anfangen und Tun des Guten kommt nicht aus dem Rraft und Billigkeit zu guten Berken gibt der Beilige Geift, der nicht durchs Geset, sondern nur durchs Evangelium verliehen und empfangen wird. Der Beilige Geist aber, der allein durchs Ebangelium das Herz erneuert, gebraucht das Gesetz, um die Wiedergebornen du lehren, welches die guten Werke find, in denen fie nach Gottes Willen wandeln sollen. Dadurch lernen die Christen, Gott nicht nach ihren eigenen Gedanken, nach den Gedanken des alten Adams, sondern nach bem geschriebenen Gesetz und Wort zu dienen. Auch vermahnt der Heilige Geist die Christen, in diesen Werken zu wandeln, die Gott zuvor bereitet hat. Dabei gibt er ihnen zu bedenken, daß mit Bezug auf die Christen gerade auch dies Gottes Wille und Zweck ift, daß sie sleisig seien in guten Werken. Und weil das Fleisch der Christen immerdar zu guten Werken saul und nachlässig, ja widerspenstig ist, so straft des halb der Heilige Geist die Christen, und das tut er durchs Gesetz. Wenn es in der Schrift heißt, der Heilige Geist werde die Welt strasen, so ist unter Welt auch der alte Adam der Christen zu verstehen. Und wenn es heißt, der Heilige Geist werde die Sünde strasen, so ist damit gesagt, daß er das Gesetz predigen werde die Sünde strasen, so ist damit gesagt, daß er das Gesetz predigen werde; denn Sünde ist, was wider Gottes Gesetz ist. Wenn serner Paulus sagt: die Schrift sei nütze "zur Strase", so ist auch darunter die Predigt des Gesetzs zu verstehen, denn Sünde strasen ist eben das eigentümliche Amt des Gesetzes.

Reigt sich also bei Christen die Trägbeit des Aleisches zum Guten, ober straucheln sie und fallen in Gunden, so straft fie ber Beilige Geift burchs Gesetz. Beide Amter führt der Heilige Geift auch bei den Chris ften: er totet und macht lebendig, er führt in die Solle und wieder heraus, er straft mit dem Geset, und mit dem Ebangelium tröftet er fie und macht fie fähig und willig jum Guten. Bermögen, Kräfte und Betreggründe zum neuen Gehorfam entstammen immer einzig und allein bem Ebangelium. Den Chriften, den unbollfommenen, wie fie eben bier auf Erden nur vorhanden find, fagt das Gefet nur, welches die dem Billen Gottes gemäßen guten Berke find, und ftraft ihr faules, ftorriges Fleisch. Geschehen also gleich die guten Berke ber Christen nach ber Norm des Gesetzes, so entstammen sie doch nicht dem Gesetze und den Motiven desfelben, sondern fließen und kommen einzig und allein aus dem neuen Leben des Glaubens, das allein das Evangelium schafft und nährt. Christen tun das, was das Geset vorschreibt, aber nicht weil das Gesetz mit seinen Drohungen solches fordert, sondern aus eigenem willigen Trieb des Glaubens und Geistes, aus Dankbarkeit für die im Evangelium empfangene Unade.

16.

Wie urteilt die Konkordienformel über die Behauptung, daß im Neuen Testament nicht das Gesetz zu predigen sei? Die Epitome schreibt: "Wir gläuben, lehren und bekennen, daß die Predigt des Gesetz nicht allein bei den Ungläubigen und Undußsertigen, sondern auch dei den Rechtgläubigen, wahrhaftig Bekehrten, Wiedergebornen und durch den Glauben Gerechtsertigten mit Fleiß zu treiben sei." (536, 3.) Ferner: "Demnach verwersen wir als eine schädliche, christlicher Zucht und wahrhaftiger Gottseligkeit widerwärtige Lehre und Irrtum, wann gelehret wird, daß das Gesetz obgemeldeter Weise und Waß nicht bei den Christen und Rechtgläubigen, sondern allein bei den

Ungläubigen, Undristen und Unbukfertigen getrieben werden soll." (538, 8; 645, 26.) Ferner: "Die Erklärung des Gefețes und Berfündigung der Huld und Enade Gottes" hat Christus "im Neuen Testas ment zu führen befohlen." (633, 3.) Ferner: "Diese atwo Predigten seind von Anfang der Belt ber in der Kirchen Gottes nebeneinander ie und allewege mit gebührendem Unterscheid getrieben worden. die Rachkommen der lieben Altbäter felbst sich nicht allein stetigs erinnert, wie der Mensch anfangs von Gott gerecht und heilig erschaffen und durch Betrug der Schlangen Gottes Gebot übertreten, zum Sünder worden und fich selbst samt allen ihren Nachkommen verderbet, in den Tod und ewig' Verdammnis gestürzet haben, sondern auch sich wiederum aufgerichtet und getröstet durch die Predigt von des Beibes Samen, welcher der Schlangen den Ropf gertreten solle; item bon Abrahams Samen, in welchem alle Bölker gesegnet werben sollen; item bon Dabibs Sohn, der das Reich Jerael wiederum aufrichten und ein Licht der Beiden fein foll, welcher um unferer Gunde willen geschlagen und um unserer Missetat willen verwundet, durch des Wunden wir heil worden seind." (638, 23.) Kerner: "Also fagen auch die Schmalkaldischen Artikel: Das Neue Testament behält und treibet das Amt des Gesebes. das die Sünde und Gottes Jorn offenbaret, aber zu solchem Amt tut es flugs die Verheifung der Gnaden durchs Ebangelium. Apologia spricht: Bu einer rechten, heilsamen Buße ist nicht g'nug allein das Gefet predigen, sondern es muß dazu auch kommen das Ebangelium. Also find beide Lehren beieinander und muffen auch nebeneinander getrieben werden, aber in gewisser Ordnung und mit gebühr= lichem Unterschied, und werden die antinomi oder Gesetzitürmer billig verdammet, welche die Predigt des Gesetzes aus der Kirchen werfen und wollen, daß man Sünde strafen, Reu' und Leid nicht aus dem Gesete, sondern allein aus dem Evangelio lehren solle." (636, 14. 15.) Endlich: "Solche beide Lehre gläuben und bekennen wir, daß fie für und für bis an das Ende der Welt fleißig, doch mit gehörtem guten Unterscheid in der Rirchen Gottes zu treiben sei'n, damit durch die Prebigt des Gesetses und desselben Dräuung im Amt des Neuen Testaments bie Bergen der unbuffertigen Menschen geschredet und zu Erkenntnis ihrer Gunden und zur Buf' gebracht; aber nicht alfo, daß fie darinnen verzagen und verzweifeln, sondern (weil das Gesetz ein Buchtmeister auf Christum, daß wir durch den Glauben gerecht werden, Gal. 3, und also nicht von Christo, sondern auf Christum, der des Gesetzes Ende ist, weiset und führet, Röm. 10), daß fie durch die Predigt des heiligen Evangelii von unserm HErrn Christo wiederum also getröstet und gestärket, daß nämlich ihnen, so sie dem Ebangelio gläuben, Gott alle ihre Sünde durch Chriftum vergeben, sie um seinetwillen an Kindes Statt annehmen und aus lauter Unaden, ohn' allen ihren Verdienft, gerecht und felig machen; aber boch nicht also, daß fie fich ber Unabe Gottes migbrauchen und auf dieselbige fündigen, wie Paulus 2 Kor. 3 ben Unterscheid zwischen dem Gesetz und Evangelio gründlich und geswaltig erweiset." (638, 24.)

Nicht allein bei den Unbuffertigen, sondern auch bei Chriften ift bas Geset mit Rleiß zu treiben. Obwohl die Chriften vom Fluch des Gesetzes erlöst sind, so sollen sie doch täglich und eifrig fich üben im Gefet des Herrn. Auch den Gläubigen follen driftliche Prediger ftets und ohne Unterlaß das Gefet borhalten. Es ift ein schädlicher, drifts licher Zucht und wahrhaftiger Gottseligkeit widerwärtiger Frrtum, wenn man leugnet, daß auch bei Chriften das Geset zu treiben sei. Beibes, das Amt des Gesetses und das Amt des Evangeliums, hat Christus im Neuen Testament zu führen befohlen. Bon Anfang der Belt her find auch diese zwei Prediaten in der Kirche Gottes nebeneinander je und allwege getrieben worden. Die Kinder Gottes im Alten Testament haben sich stetig des Sündenfalls mit allen seinen schrecklichen Folgen erinnert. Damit trieben fie bas Gefet. Und fie haben fich wiederum aufgerichtet durch die Predigt bom Beibessamen, Abrahams Samen, Davids Sohn. Damit trieben fie bas Evangelium. Bis an bas Ende der Welt find beide, Gesetz und Ebangelium, in der Kirche zu treiben. Die lutherischen Symbole betonen darum die Wahrheit, daß auch das Neue Testament das Amt des Gesetzes behält und treibt. Und bon den Antinomern, welche die Predigt des Gesetes aus der Rirche werfen und Reue und Leid nicht aus dem Gefet, sondern aus dem Ebangelium lehren wollen, urteilt das Bekenntnis, daß fie mit Recht berdammt werden.

übersehen werden darf dabei freilich nicht, daß solches Predigen von Gesetz und Evangelium geschehen muß "mit gehörtem guten Unterschied". Das Geset darf man nicht so lehren und handhaben, daß baburch, wie bei den Papisten und Sekten, das Evangelium, zu dem die Predigt des Gesetzes ja nur in dienendem Berhaltnis fteht, aus seiner Stellung verdrängt und umgestoßen wird. (137, 165.) Gefet foll in der Kirche gepredigt werden, nicht um das Evangelium zu berdrängen und feine Stelle einzunehmen, fondern um ihm, als bem Rönige Chrifto, den Weg zu bereiten, immer nur zu dem 3wed, damit bas Evangelium, die Unade, sich Geltung verschaffe, den Thron besteige und in der Kirche das Allein= und Allesbeherrschende fei. Sündern ift bas Gefet zu predigen zu bem 3wede, bamit ihnen ber Troft bes Evangeliums gespendet werben möge. Der Zwed der firchlichen Gesetzespredigt ift weder der, ben Gundern zu zeigen, wie fie fich felber Bergebung verdienen konnen, noch der, die Gunder in Berzweiflung zu fturgen, damit fie verloren geben, fondern fie zur Erfenntnis ihrer Gunde und eigenen Silflofigfeit zu bringen, damit bas Evangelium sie tröste, rette und selig mache. Solcher Beise bient dann die Predigt des Gesetzes dem Evangelium, nach welchem eben Sünder, die das Gesetz verdammt und erschreckt, selig werden allein durch den Clauben an Christum, durch den Empfang der von ihm erworbenen Inade und Bergebung.

Und was den Wandel der Christen betrifft, die ja Gott nicht dazu begnadigt und felig gemacht hat, damit fie ungezügelt der Sünde dienen, sondern damit fie als neugeschaffene aute Bäume nun auch viele aute Früchte bringen, so ist der Awed der Gesetsbredigt bei den Christen nicht der, fie zu guten Werken geschickt, vermögend und willig zu machen oder doch mit den Drobungen des Gesetes fie au denselben au awingen. sondern den Christen, da fie hier auf Erden noch unbollkommen sind im Erkennen, Wollen und Tun, zu zeigen, welches ber beilige Wille Cottes ift, und die Trägbeit und Bosheit ihres Aleisches zu ftrafen. Bider die Blindheit, die Störrigkeit und den Pharisäismus ihres alten Abams foll auch den Chriften das Gefet gepredigt werden, damit die Billigkeit des Glaubens, die alleine aus dem Svangelium stammt und genährt wird, in guten Berten möglichst ungehindert sich betätigen In der Rirche, in der Sand Christi und seines Geistes, ist die Bredigt des Gesetes nie Selbstaweck, sondern immer nur Mittel aum Awed, zu dem Awed nämlich, damit das Ebangelium mit feinem Troft und mit feiner Rraft fich Geltung und Alleinherrschaft berschaffe.

So dient das Gesetz dem Evangelium, indem es die Sünde offensbart, Furcht und Schreden wirkt, die guten Werke zeigt und den alten Adam niederschlägt. Wiederum dient das Evangelium dem Gesetz, inssofern nämlich, als durch den Glauben, den allein das Evangelium wirkt und mehrt, der heilige Wille Gottes, den das Gesetz zum Aussbruck bringt, zum innetwohnenden Lebensprinzip der Christen wird; denn seiner Natur nach ist der Glaube eitel Willigkeit zu guten Werken. Was unsere Rechtsertigung und Seligkeit betrifft, so hebt das Evanzgelium und der Glaube das Gesetz für uns auf, so daß es uns nicht mehr verdammen kann; denn Christus ist des Gesetzes Ende, wer an ihn glaubt, der ist gerecht. Was aber unsern Christenwandel betrifft, so ist es eben dieser Glaube an das Evangelium, der das Gesetz in der angegebenen Weise in uns wieder aufrichtet, erfüllt.

17.

Borin waren in den Streitigkeiten nach Luthers Tod alle Luthetaner einig die Lehre von den guten Werken betreffend? Die Solida
Declaratio antwortet: "Erstlich ist in diesem Artikel von folgenden
Punkten unter den Unsern kein Streit, als: daß Gottes Bille, Ordnung
und Besehl sei, daß die Gläubigen in guten Werken wandeln sollen,
und daß rechtschaffene gute Werke nicht sein, die ihme ein jeder, guter
Meinung, selbst erdenket, oder die nach Menschensatungen geschehen,
sondern die Gott selber in seinem Wort fürgeschrieben und besohlen hat,
daß auch rechtschaffene gute Werke nicht aus eigenen natürlichen Kräften,
sondern also geschehen, wann die Person durch den Glauben mit Gott
versühnet und durch den Heiligen Geist verneuert oder swellas

redet) in Christo Jesu neu geschaffen wird zu guten Berten. Es ift auch ohne Streit, wie und warum der Gläubigen gute Wert', ob fie gleich in diesem Rleisch unrein und unbollkommen, Gott gefällig und angenehm sein, nämlich um des Herrn Christi willen, durch den Glauben, weil die Berson Gott angenehm ift. Dann die Bert', so zu Erhaltung äußerlicher Rucht gehören, welche auch von den Ungläubigen und Unbekehrten gefchehen und erfordert werden, obwohl für der Belt dieselbigen löblich, dazu auch von Gott in dieser Welt mit zeitlichen Gütern belohnet werden, jedoch weil sie nicht aus rechtem Glauben gehen, feind fie für Gott Sünde, das ift, mit Sünden beflecket, und werden bor Gott für Sünde und unrein, um der verderbten Natur willen, und weil die Person mit Gott nicht versühnet ift, gehalten. Dann ein bofer Baum kann nicht gute Früchte bringen, wie auch geschrieben stebet Röm. 14: "Was nicht aus Glauben gehet, das ist Sünde." muß zuvorn die Person Gott gefällig sein, und das allein um Chriftus' willen, follen ihm anders auch derfelben Verson Berte gefallen." (625, 7. 8.) Die Epitome lehrt, "daß gute Werke dem wahrhaftigen Glauben, wenn berfelbige nicht ein toter, sondern ein lebendiger Glaube ift, gewiklich und ungezweifelt folgen als Früchte eines auten Baumes". (531, 6.)

Einig waren hiernach die Lutheraner in folgenden Bunkten: 1. daß es Gottes Wille, Ordnung und Befehl fei, daß die Gläubigen gute Werke tun; 2. daß nur das gute Werke seien, die Gott befohlen hat; 3. daß die Person mit Gott versöhnt und neugeschaffen sein müsse, ehe sie gute Werke tun kann; 4. daß der Glaube die Mutter aller guten Berke fei; 5. daß die guten Berke dem Glauben "gewißlich und ungezweifelt folgen als Früchte eines guten Baumes"; 6. daß die guten Werke, obwohl fie noch unvollkommen find, Gott bennoch gefallen um Christi willen: 7. daß die vor der Welt löblichen und auch von Gott zeitlich belohnten ehrbaren Werke der Ungläubigen vor Gott Sünde und unrein seien; 8. daß die guten Werke der Christen nicht nötig seien zur Rechtfertigung. (531, 7; bgl. 627, 13.) Nicht ganz einig waren sich dagegen die Lutheraner vornehmlich in folgenden Fragen: 1. ob die guten Berke nötig seien gur Geligkeit; 2. ob die guten Berke schädlich seien zur Seligkeit; 3. ob die Redeweise zutreffend fei: gute Werke sind "nötig", "notwendig", Christen sind "schuldig", "follen" und "muffen" gute Berte tun; 4. wie die Redeweise zu berfteben fei: Christen tun "frei", "freiwillig" gute Berke.

Heiligung und gute Werke bürfen nicht in die Rechtfertigung gesmengt werden. Sie dürfen aber auch nicht unterschätzt werden als bloke zufällige Begleiterscheinung, als überflüffiges Anhängsel und blokes Pendant des Glaubens und der Rechtfertigung. Denn gehören die guten Werke gleich nicht zum Wesen der Rechtfertigung und des Glaubens, so sind sie doch Zweck und Ziel derselben, genau so wie die guten Früchte Zweck und Ziel des Baumes sind. Gute Werke machen

niemand zu einem Christen; aber Gott macht Christen, damit fie aute Ru Reben an Chrifto, dem Beinftod, hat Gott uns gemacht zu dem Awecke, damit wir Frucht bringen. Gott hat uns durch Chriitum erlöst und durch den Glauben neugeschaffen, zu neuen Kreaturen gemacht, damit wir fleifig seien zu guten Werken. Christus ist barum für alle gestorben, auf daß die, so da leben, hinfort nicht ihnen selbst leben, sondern dem, der für sie gestorben und auferstanden ist. beiden Abwegen muffen wir uns hüten, bor dem papistischen Jrrweg rechts, der die Werke in die Rechtfertigung mengt und zur Erlangung der Bergebung und Seligkeit für nötig erklärt, und bor dem antinomistis iden Arrweg links, da man mit den auten Werken überhaupt nichts anzufangen weiß und fie für unnötig, überflüssig, nutlos oder gar für schädlich erklärt. Die guten Früchte follen weder verschmäht noch zur Burzel des Baumes gemacht werden. Den Baum soll man nicht auf den Ropf stellen und mit der Krone und den Früchten eingraben und die Burzel nach oben kehren. Dies ist die Torheit der Papisten. welche wähnen, daß der Mensch durch seine guten Werke sich selber au einem neuen guten Baum mache. Als ob ein Dornstrauch sich selber in einen Beinstod ober ein Tiger sich in ein Lamm verwandeln könnte! es aute Früchte geben, fo ist bas erfte, dak Gott uns zu neuen Bäumen macht. Das geschieht, wenn Gott uns den Glauben schenkt; da werden wir zu neuen Preaturen. Und Amed und Absicht Gottes ift babei bie, daß wir als neugeschaffene Rreaturen nun auch gute Werke tun. Diese Stellung unterscheidet die Lutheraner von den Papisten sowohl wie von den Antinomern

#### 18.

Sind, wie Melanchthon und Major gelehrt hatten, die guten Berke nötig zur Seligkeit? Die Solida Declaratio antwortet: "Bir gläuben. lehren und bekennen auch, daß die guten Werke gleichsowohl, wann von der Seligkeit gefraget wird, als im Artikel der Rechtfertigung, por Gott ganglichen ausgeschlossen werden sollen, wie der Apostel mit klaren Borten bezeuget, da er alfo geschrieben: Rach welcher Beise auch David fagt, daß die Seligkeit sei allein des Menschen, welchem Gott zurechnet die Gerechtigkeit, ohne Rutun der Berke, da er fpricht: "Selig find die, welchen ihre Ungerechtigkeit nicht zugerechnet wird', Röm. 4. Und abermal: "Aus Gnaden seid ihr felig worden; Gottes Gabe ist es, nicht aus den Werken, auf daß sich nicht jemands rühme', Eph. 2." (531, 7.) Kerner: "Aber bie muß man sich aar wohl fürseben, daß die Wert' nicht in den Artikel der Rechtfertigung und Seligmachung gezogen und ein= Derhalben werden billig die Propositiones vergemenget werben. worfen, daß den Gläubigen gute Wert' gur Seligfeit bonnöten fei'n, also daß es unmüglich sei, ohne gute Wert' selig werden. find strads wider die Lehre de particulis exclusivis in articulo justificationis et salvationis, das ist, sie streiten wider die Wort', mit welchen St. Paulus unfere Bert' und Verdienst aus dem Artikel der Rechtfertigung und Seligmachung ganglich ausgeschloffen und alles allein ber Unade Gottes und dem Berdienft Chrifti zugeschrieben hat, wie in bem vorgebenden Artifel erkläret. Item, fie nehmen den angefochtenen, betrübten Gewissen den Troft des Evangelii, geben Urfach' zum Zweifel, find in viel Bege gefährlich, ftarten die Bermeffenheit eigener Gerech= tigfeit und das Bertrauen auf eigene Bert', werben dazu von den Baviften angenommen und zu ihrem Borteil, wider die reine Lehre bon dem alleinseligmachenden Glauben, geführet. So find fie auch wider das Kürbild der gefunden Wort', da geschrieben stehet, die Seligkeit fei allein des Menichen, welchem Gott gurechnet die Gerechtigkeit, ohne Butun der Bert', Rom. 4. Stem, in der Augsburgifchen Konfeffion, im fechsten Artitel, stehet geschrieben, man werde felig ohne bie Wert', allein durch den Glauben. So hat auch D. Luther diese Propositiones verworfen und verdammet: 1. an den falfchen Bropheten bei ben Galatern; 2. an den Papisten in gar viel Orten; 3. an den Biedertäufern, da fie also gloffieren: man folle wohl ben Glauben auf ber Werk' Verdienst nicht seben, aber man musse fie bennoch gleichwohl haben als nötige Dinge zur Seligkeit; 4. auch an etlichen andern unter den Seinen, so diese propositionem also glossieren wollten: ob wir gleich die Bert' erfordern als nötig zur Seligkeit, fo lehren wir doch nicht das Bertrauen auf die Werk' setzen, in Gen., Rap. 22. Dem= nach und aus jett erzählten Urfachen soll es billig in unsern Rirchen dabei bleiben, daß nämlich gemeldte Beise zu reden nicht gelehret, berteidiget oder beschönet, sondern aus unsern Rirchen als falsch und unrecht ausgesetzt und verworfen werden, als die zur Zeit ber Berfolgung, da am meisten klare, richtige Bekenntnis, wider allerlei corruptelas und Verfälschung des Artikels der Rechtfertigung vonnöten war, aus dem Interim verneuert, hergeflossen und in Disputation gezogen find." (628, 22-29; bal. 624, 1, 2.)

Die Apologie schreibt: "Wie die Rechtfertigung zum Glauben geshört, so gehört auch das ewige Leben zum Glauben. . . . Denn die Widersacher bekennen, daß die Gerechtfertigten Gottes Kinder sind und Miterben Christi." (146, 233.) "Der Glaube aber, weil er Kinder Gottes macht, so macht er auch Miterben Christi. Beil wir also die Rechtfertigung, durch welche wir Kinder Gottes und Miterben Christi werden, nicht berdienen durch unsere Werke, so berdienen wir auch nicht das ewige Leben durch unsere Werke. Denn der Glaube erlangt es, weil der Glaube uns rechtsertigt und einen versöhnten Gott hat. Es gehört aber den Gerechtsertigten nach Köm. 8, 30: "Welche er gerechtsfertigt hat, ebendieselben hat er auch herrlich gemacht." (121, 75.)

Wo Vergebung der Sünden ist, da ist auch Leben und Seligkeit. Das ist die Lehre der Heiligen Schrift und der lutherischen Kirche. Allein durch den Glauben erlangen wir Vergebung, werden wir vor Gott gerecht, sind wir Kinder und darum auch Erben Gottes und der Seligkeit. Nicht bloß indirekt, sondern mit ebenso vielen Worten lehrt bie Schrift, daß die Bergebung die Seligkeit in sich schließt. Und beides, Bergebung und Seligkeit, die im Grunde ein und dasselbe sind, erlangen wir allein durch den Glauben und nicht durch die Berke. Die guten Berke kommen nicht zwischen den Glauben und die Rechtsertigung zu stehen. Sebensowenig darf man aber auch die guten Berke zwischen den Glauben und die Seligkeit schieben, und letztere in irgendwelcher Hinsicht von den Berken abhängig sein lassen. Wit der Erlangung der Rechtsertigung haben die guten Berke rein gar nichts zu schaffen. Dasselbe gilt von der Erlangung der Seligkeit: die guten Berke haben damit rein gar nichts zu tun. Durch den Glauben hat der Christ die Bergebung und eben deshalb auch die Seligkeit, wenngleich der Bollsgenuß derselben erst in jenem Leben eintritt.

Grundfalich ift es, wenn man die Seligfeit von den guten Berten abhangig fein läft; die Bahrheit wird damit geradezu auf den Ropf gestellt. Denn die Seligkeit ift nicht bedingt durch die guten Berke bes Menschen, sondern diese find gang und gar abhängig babon, daß ber Menich weik, dak er durch den Glauben ichon felig ift. Menich überhaupt irgendein wahrhaft gutes Werk tun kann, muß er aubor die Gewißheit haben, daß er ein feliges Rind Gottes, ein Erbe des ewigen Lebens ist. Wir sagen: Allein der Glaube ist Quelle der auten Berte. Dafür fann man auch feten: Allein aus ber Gewikheit, bak ich ein mit dem himmel beschenktes Rind Gottes bin, flieft die rechte Dankbarteit, Billigfeit, Freudigfeit und frobe, glüdliche kindliche Gefinnung, ohne welche es feine guten Berte gibt. Ehe ber Menfch gerecht und felig ift, fehlt alles, was ein Werk zu einem wirklich guten Wie töricht also, die guten Werke als eine Borbedingung der macht. Seligkeit zu betrachten! Es beift ben Bagen bor die Pferbe fbannen. die Wirkung zur Urfache und die Urfache zur Wirkung machen.

Nun liegt es aber auf ber Hand, daß die Werke zwischen ben Glauben und die Seligkeit geschoben werden, wenn man fagt: "Den Gläubigen find gute Berte zur Seligfeit vonnöten" oder: "Es ift unmöglich, ohne gute Berte felig zu werden." Ginen andern Ginn laffen biefe Reden nicht zu. Gie laffen die Werke der Geligkeit boraufgeben, machen fie zu einer Borbedingung für die Seligkeit, lassen die Seligkeit ben Werken folgen als Frucht berfelben, statt umgekehrt die Werke aus ber Rechtfertigung und Seligkeit als ihrer Quelle fließen zu laffen. Dit Recht verwirft darum unfer Bekenntnis mit grokem Nachdruck obige Redeweisen, einerlei wie man fie erklären und verklaufulieren mag, als irrig, weil sie einen grrtum enthalten, der ber Schrift fcnurstrads zuwiderläuft, weil sie den Berken des Menschen zuschreiben, was allein ber Gnade Gottes und dem Verdienst Christi zukommt, weil fie den Angefochtenen den Eroft des Evangeliums nehmen, weil fie die Beils= gewißheit erschüttern, die Berkgerechtigkeit und den Pharifaismus ftarten, und weil fie bon den Papiften im Gegensat zur Lehre bom alleinseligmachenden Glauben geführt werden. Bir glauben mit Betrus, nicht durch des Gesetzes Werke, sondern durch die Gnade des Hern Fesu Christi nicht nur gerecht, sondern auch selig zu werden. (Apost. 15, 11.) Die Werke loben wir, aber nicht im Artikel von der Rechtsertigung und Seligkeit. Gute Werke müssen wissen, wo ihr Platz ist, wo sie hinzgehören. Will irgendein Werk den Platz einnehmen vor der Rechtsertigung und Seligkeit, so ist es an der Leit, daß man ihm zurust: Freund, rücke herunter, denn obenan gehört hier nur der Glaube!

19.

Kann aber nicht Glaube, Gerechtigkeit und Seligkeit durch Sünden wider das Gewissen verloren werden? Die Solida Declaratio ants wortet: "Zum dritten, weil auch disputieret wird, ob gute Wert' die Seligkeit erhalten, oder ob fie nötig fei'n, den Glauben, Gerechtigkeit und Seligfeit zu erhalten, und aber hieran boch und viel gelegen; denn wer berharret bis ans Ende, wird felig werden', Matth. am 24.; item Bebr. am 3.: "Wir feind Chriftus' teilhaftig worden, so wir anders das angefangene Befen bis ans Ende festbehalten': muß auch gat wohl und eigentlich erkläret werden, wie die Gerechtigkeit und Seligkeit in uns erhalten, daß sie nicht wiederum verloren werden. Und ift berhalben erstlich biefer falfche epiturische Bahn ernftlich zu strafen und zu verwerfen, daß epliche dichten, es könne der Glauben und die emps fangene Gerechtigkeit und Seligkeit durch keine, auch mutwillige und vorfähliche Sunde ober bofe Bert' verloren merben, fonbern mann ein Christ gleich ohne Furcht und Scham ben bofen Luften folge, dem Beis ligen Geift widerstrebe und auf Sunde wider das Gewissen fürsählich fich begebe, daß er gleichwohl nichtsbestoweniger Glauben, Gottes Gnade, Gerechtigkeit und Seligkeit behalte. Wider diesen schädlichen Bahn sollen mit allem Fleiß und Ernst diese wahrhaftigen, unwandelbaren göttlichen Dräuungen und ernstlichen Strafen, Bermahnungen den Chriften, fo durch den Glauben gerecht worden find, oft wiederholet und eingebildet werden, 1 Kor. 6: "Fret nicht; tein hurer, tein Spebrecher, tein Geiziger . . . wird das Reich Gottes ererben. Gal. 5, Eph. 5: "Die foldes tun, werden das Reich Gotes nicht besiten. Rom. 5: "So ihr nach dem Fleisch lebet, so werdet ihr sterben.' Rol. 3: "Um solcher willen kommet der Zorn Gottes über die Ungehorsamen. Wann aber und welchergestalt aus diesem Grunde die Vermahnungen zu guten Werken, ohne Verdunkelung der Lehre vom Glauben und des Artikels der Rechtfertigung, können geschärfet werden, zeiget die Apologia ein fein Vorbild, da sie Articulo 20. über den Spruch 2 Petr. 1 ("Fleißiget euch, euren Beruf festzumachen') also saget: "Betrus lehret, warum man gute Bert' tun foll, nämlich daß wir unsern Beruf festmachen, das ist, daß wir nicht aus unserm Beruf fallen, wann wir wiederum fündigen. Tut aute Werk', spricht er, daß ihr bei eurem himmlischen Beruf bleibet, daß ihr nicht wieder abfallet und verlieret Geist und Gaben, die euch nicht um der folgenden Wert' willen, sondern aus Gnaden durch Christum widersahren sind und nun erhalten werden durch den Glauben. Der Glaube aber bleibet nicht in denen, die sündslich Leben führen, den Heiligen Geist verlieren, die Buße von sich stoßen. Bis daher die Bort' auß der Apologia. (630, 30—33.) Epitome: "Wir verwerfen und verdammen auch, wann gelehret wird, daß der Glaube und Einwohnung des Heiligen Geistes nicht durch mutswillige Sünden verloren werden, sondern daß die Heiligen und Außerwählten den Heiligen Geist behalten, wann sie gleich in Ehebruch und andere Sünde fallen und darinnen verharren." (533, 19.)

Selig wird nur der, welcher glaubt; nicht wer einmal geglaubt hat, sondern wer im Glauben beharrt bis ans Ende. Für Christen ist es darum eine wichtige Frage: Wie wird Glaube, Gerechtigkeit und Seligkeit in uns erhalten? Es ist Selbstbetrug, wenn man sich eins bildet, daß der Glaube und also auch die Seligkeit selbst durch muts willige Sünden wider das Gewissen nicht verloren gehen könnten. Epikurischer Wahn ist es, wenn man meint, daß die Heiligen und Auserwählten den Heiligen Geist behalten, wenn sie gleich in Shes bruch und andere Sünden fallen und darin beharren. Wer seinen bösen Lüsten solgt, dem Heiligen Geist widerstrebt und sich vorsätzlich in Sünden wider das Gewissen begibt, der verliert Glauben, Inade, Gezechtigkeit und Seligkeit. In der Heiligen Schrift gibt es darum auch viele göttliche Drohungen, Strafen und Vermahnungen wider den versberblichen, epikurischen Wahn, daß der Glaube sich vertrage mit vorsfählichen Sünden wider das Gewissen.

Diefe Drohungen sollen auch ben Christen ihres Fleisches wegen oft wiederholt und eingeschärft werden. Ja, auch die Bahrheit muß den Christen gepredigt werden, daß durch Sünden wider das Gemissen der Glaube verloren geht. Und wenn man auch aus diesem Grunde Die Chriften zum Gifer und Ernft in guten Werken ermahnt, fo wird badurch die Lehre vom Glauben und von der Rechtfertigung nicht ver-In diesem Sinne ermahnt Petrus: Fleißiget euch, euren Beruf festzumachen durch aute Werke. Das beift, Christen follen fleikig sein zu guten Berken, damit sie nicht durch Gunden aus ihrem Beruf fallen und Geift und Gaben berlieren, die fie empfangen haben aus Gnaden und nicht etwa um der folgenden Werke willen, und die erhalten werden durch ben Glauben, der aber durch Unbuffertigkeit und ein Leben in Gunden berloren geben tann. Dag Gott uns bergeben hat um Christi willen, das können wir einzig und allein erfahren und lernen aus dem Ebangelium, aus dem objektiven Wort und Sakrament. Und auch die Gewißheit, ob wir in Wahrheit Gottes Kinder sind, ob wir wirklich die angebotene Unade angenommen haben, und ob Gottes Geist durchs Wort in uns wirklich fraftig und wirksam ist, gründet sich letilich, zumal in der Anfechtung, nicht auf irgend etwas in uns, son= bern ebenfalls auf das objektive Wort, durch welches eben Gott in uns wirksam zu sein verheifen bat. Lutheraner sind keine Subjektivisten.

Dem widerspricht es aber nicht, wenn wir sagen, daß auch die guten Werke, die der Heisige Geist in uns wirkt, einen Erkenntnisgrund unsers Christenstandes abgeben. Aus den guten Werken können wir erkennen, daß wir in Tat und Wahrheit Gottes Kinder sind. Sehen wir doch aus denselben, wie Gott in uns seine Wirksamkeit hat! Die Heisigung und guten Werke bilden für uns ein Tatzeugnis, aus welchem heraus der Heilige Geist redet und uns bezeugt, daß wir Gottes Kinder sind. (Bgl. Kf. 602, 56; 719, 73.)

Schon zu Luthers Zeit gab es, wie auch die Schmalkalbischen Artiscl berichten, Rottengeister, welche lehrten, "daß alle die, so einsmal den Geist der Bergebung der Sünden empfangen hätten oder gläubig worden wären, wenn dieselbigen hernach sündigten, so blieben sich gleichwohl im Glauben und schadet ihnen solche Sünde nicht, und schrien also: Tu, was du willt; gläubest du, so ist's alles nichts, der Glaube vertilget alle Sünde usw." Berleumderische Papisten haben auch Luther zu einem solchen Rottengeist zu stempeln gesucht. Luther aber sagt, daß in solchen "unsinnigen Menschen" der "Teusel stede", und schärft die Wahrheit ein: Wenn Christen in öffentliche Sünde fallen, wie David in Ehebruch, Mord und Gotteslästerung, so ist der Glaube und Geist weg. "Denn der Heilige Geist lässet die Sünde nicht walten und überhand gewinnen, daß sie vollenbracht werde, sondern steuret und wehret, daß sie nicht muß tun, was sie will." (319, 42 f.)

#### 20.

Der Sat ift richtig: Glaube, Gerechtigkeit und Seligkeit können burch bofe Berte und mutwillige Gunden verloren werben. Folgt hieraus aber, wie Justus Menius und andere lehrten, daß die guten Berte nötig find zur Erhaltung ber Seligkeit und bes Glaubens? Die Solida Declaratio antwortet: "Dagegen aber hat es die Meinung nicht, daß ber Glaube allein im Anfang bie Gerechtigkeit und Seligkeit ergreife und danach fein Amt den Werken übergebe, daß diefelbigen hinfürder den Glauben, die empfangene Gerechtigkeit und Seligkeit erhalten mußten, fondern auf daß die Verheißung der Gerechtigkeit und Seligkeit nicht allein zu empfangen, sondern auch zu behalten, uns fest und gewiß fein mügen, gibet Paulus Rom. 5 dem Glauben nicht allein den Eingang zur Inaden, sondern auch daß wir in der Unade stehen und . uns rühmen der zufünftigen Herrlichkeit, das ift: Anfang, Mittel und Ende gibet er alles dem Glauben allein. Item Röm. 11: "Sie find abgebrochen um ihres Unglaubens willen, du aber stehest durch den Glauben.' Rol. 1: "Er wird euch darstellen heilig und unsträflich für ihm felbst, so ihr anders bleibet im Glauben.' 1 Betr. 1: "Bir werben aus Gottes Macht durch den Glauben bewahret zur Seligkeit. Item: "Ihr werdet das Ende eures Glaubens davonbringen, nämlich der Seelen Seligkeit.' Beil dann aus Gottes Wort offenbar, daß der Glaube der eigentliche eigene Mittel ist, dadurch Gerechtigkeit und Seligfeit nicht allein empfangen, sondern auch von Gott erhalten wird, foll billig verworfen werden, das im Trientischen Concilio geschlossen, und was sonft mehr auf dieselbe Meinung ist gerichtet worden, das unsere gute Bert' die Seligkeit erhalten, oder daß die empfangene Gerechtigkeit des Glaubens oder auch der Glaube felbst durch unsere Werk' entweder gänzlich oder ja zum Teil erhalten und bewahret werden. wohl vor diesem Streit etliche viel reine Lehrer folche und bergleichen Reden in Auslegung der Beiligen Schrift gebraucht, hiermit aber keines= wegs gefinnet, obbermelbte Arrtum der Papisten au bestätigen, jedoch weil nachmals über folder Beise au reden Streit entstanden, daraus allerlei ärgerliche Beiterung erfolget: ift es am allersichersten, nach der Vermahnung St. Bauli über dem Fürbilde der gefunden Bort' fowohl als über der reinen Lehr' felbst zu halten, dadurch viel unnötiges Gezänks abgeschnitten und die Kirch' vor vielem Ergernis behütet werden mag." (631, 34-36.) Epitome: "Wir gläuben, lehren und bekennen auch, daß den Glauben und die Seliakeit in uns nicht die Bert', sondern allein der Geift Gottes durch den Glauben erhalte, bes Gegenwärtigkeit und Inwohnung die guten Berke Beugen fein." (532.15.)

Der Glaube ist das einzige Mittel, um dem Menschen die Gerechtigkeit und Seligkeit zu eigen zu machen. Das ift auch nicht bloß anfangsweise der Fall, sondern fort und fort durchs ganze Leben hin. Dies Amt tritt der Glaube nicht an die auten Werke ab, als ob diese uns die Gerechtigkeit und Seligkeit wenigstens bewahren mükten. ben Empfang ber Gerechtigkeit und Seligkeit, fo gibt Paulus auch die Erhaltung derfelben allein dem Glauben. Den Gingang zur Enade und das Beharren und Stehen in der Enade schreibt er alles allein bem Glauben zu. Durch den Unglauben geht die Enade verloren, und allein durch den Glauben behalten wir fie. Bleiben wir im Glauben, so bleiben wir in der Enade und tragen das Ende desselben, die Seligkeit, davon. Und was den Glauben felber betrifft, so wird auch dieser nicht etwa getragen und erhalten von den guten Werken. Früchte tragen den Baum, sondern der Baum die Früchte. Grundfalfc ift es barum, wenn das Tridentinum lehrt, daß die guten Werke die Seligkeit erhalten, oder daß die empfangene Gerechtigkeit oder auch der Glaube selber durch unsere Werke gang oder teilweise bewahrt werde.

Auch Lutheraner haben sich hier nicht immer richtig und vorsichtig ausgedrück, obwohl ihre Meinung nicht im entferntesten war, den Irretum der Papisten zu bestätigen. Gute Meinung rechtsertigt aber nicht gefährliche, falsche Redeweisen. Nach der Vermahnung Pauli sollen wir im Interesse der reinen Lehre auch seschalten an dem Vorbild der gessunden Worte, damit die Kirche vor Zank und Ergernis bewahrt bleibe. Irreführende Redeweisen haben in der Kirche keine Berechtigung. So wie sie lautet, bringt aber die Redeweise: "Gute Werke sind nötig zur Erhaltung der Rechtsertigung, Seligkeit und des Glaubens" benselben

Irrtum zum Ausdruck, der in dem Sate liegt: "Gute Werke find nötig zur Rechtfertigung und Seligkeit." Denn find die guten Werke nötig zur Erhaltung der Seligkeit oder tragen sie etwas dazu bei, daß uns der Glaube erhalten bleibt, so sind sie eben nicht mehr Folge und Frucht der Rechtfertigung, Seligkeit und des Glaubens, sondern Ursache dersselben. Sie kommen dann nicht mehr hinter, sondern vor den Glauben und die Rechtfertigung zu stehen. Damit wäre aber die christliche Wahrsheit auf den Kopf gestellt und der papistische Grundirrtum von der Werkgerechtigkeit wiederhergestellt. Ein lebendiges Wesen zu töten, das steht in der Nacht des Wenschen; aber ein lebendiges Wesen ins Dasein zu rusen, das vermag kein Mensch. So hat und behält auch der Wensch die Wacht, den Glauben zu verhindern, oder den von Gott gewirkten Glauben durch ein gottloses Leben wieder zu zerstören. Aber den Glauben zu wirken und zu erhalten, dazu vermag der Wensch rein gar nichts beizutragen, das kann und tut Gott allein.

#### 21.

Amsdorf hatte im eifrigen Rampf wider Major ben Sat aufgestellt: "Gute Berte find schadlich jur Seligfeit." Bie urteilt bierüber die Konkordienformel? Die Solida Declaratio schreibt: "Bum vierten, was die Proposition belanget, daß gute Bert' jur Seligkeit schädlich sein sollten, erklären wir uns beutlich also: Wann jemand die gute Werk' in den Artikel der Rechtfertigung ziehen, seine Gerechtigkeit oder das Vertrauen der Seligkeit darauf setzen, damit die Enade Gottes verdienen und dadurch selig werden wölle, hierauf fagen nicht wir, sondern sagt Paulus selbst, und wiederholet's zum drittenmal Phil. 3, daß einem folden Menschen seine Werk' nicht allein unnütlich und hinderlich, sondern auch schädlich sei'n. Es ist aber die Schuld nicht der guten Bert' an ihnen felbst, sondern des falschen Bertrauens, so wider das ausgedrückte Wort Gottes auf die Werk' gesetzet wird. Aber hieraus folget keineswegs, daß man simpliciter und also blok dahin sagen solle: Gute Wert' find den Gläubigen zu ober an ihrer Seligkeit schädlich; bann in ben Gläubigen sind gute Bert', wann fie propter veras causas et ad veros fines, das ist; der Meinung geschehen, wie sie Gott von den Wiedergebornen erfordert, Anzeigung der Selige keit, Phil. 1. Wie dann Gottes Wille und ausdrücklicher Befehl ift, daß die Gläubigen gute Wert' tun follen, welche der Beilige Geift wirket in den Gläubigen, die ihme auch Gott um Chrifti willen gefallen lässet, ihnen herrliche Belohnung in diesem und künftigen Leben berheißet. Derwegen auch die Proposition in unsern Rirchen gestraft und verworfen wird, dieweil sie also, blok gesett, falsch und ärgerlich ist, badurch Zucht und Ehrbarkeit geschwächet, das rohe, wilde, sichere epis kurische Leben eingeführet und gestärket werden möchte. Dann was einem zu seiner Seligkeit schädlich ift, bafür foll er fich ja mit bochftem Fleiß hüten. Beil aber die Christen von den guten Berken nicht abgehalten, sondern zum fleißigsten dazu vermahnet und angehalten . werden sollen, so kann und soll diese bloke Proposition in der Kirchen nicht geduldet, geführet noch perteidiget werden." (632, 87—40.)

Die guten Berke find dem Christen binderlich und schädlich, wenn er sein Vertrauen auf dieselben setz und durch die Werke sich die Enabe zu verdienen, die Rechtfertigung zu erwerben sucht. Das fagt nicht blok die lutherische Kirche, sondern beteuert ein über das andere Mal die Seilige Schrift. Das ist es auch, was Luther wider die Vapisten berfochten hat. In solchem Fall liegt aber die Schuld nicht an den guten Berken als folden, sondern an dem faliden, abgöttischen Bertrauen, das der Menich dem ausdrücklichen Worte Gottes auwider auf seine Werke fest. Sind aber gleich die guten Werke in angegebener Beise secundum quid schädlich zur Seligkeit, so folgt daraus nicht, daß man auch "simpliciter und also blok dahin" sagen könnte: "Gute Berke find den Gläubigen schädlich zur Seligkeit." Geschehen bie guten Werke aus rechten Ursachen und in rechter Absicht, so sind sie dem Chriften keineswegs schädlich, sondern febr nüblich. Sie find ihm bann eine "Anzeigung der Seligkeit". Das beift, aus den guten Berken, die er tut, kann und soll der Christ erkennen, daß er den Glauben hat und somit ein gerechtfertigtes, seliges Rind Gottes ift. Aus den guten Berten tann und foll er ben Rudfclug machen, daß er ein bon Gott geschaffener guter Baum, ein bom Beiligen Geist wiedergeborner Die guten Berke haben ihn amar nicht zu einem Chri-Menich ift. ften gemacht, wohl aber kann er aus benfelben erkennen, daß er ein Chrift, ein Kind Gottes, ist, wie man ja auch sonst aus den Früchten schließt auf das Leben, die Gesundheit und Güte des Baumes. Gute Berke sind nicht der Realgrund unsers Christenstandes, wohl aber ein Erfenntnisgrund desfelben.

Bie follten auch an fich die auten Berke ber Chriften ihrer Seligkeit schädlich sein können, da ja Gott eben deshalb die Christen zu neuen Areaturen gemacht hat, damit sie gute Früchte bringen; da Gott selber ben Christen geboten hat, gute Berke zu tun; da der Beilige Geist es ist, der in den Christen die guten Werke wirkt; da ferner die guten Berke um Christi willen Gott gefallen; da endlich Gott die guten Berke der Chriften in diesem und jenem Leben mit einem Unabenlohn krönen und belohnen will! So wie das lautet, und simpliciter gesagt, ift also der Sat: "Gute Werke sind der Seligkeit schädlich" falsch und ärgerlich, der christlichen Zucht und Ehrbarkeit zuwider und danach angetan, ein epikurisches Leben au nähren. Denn wären die guten Berke der Seligkeit schädlich, so müßten ja Christen sich mit höchstem Kleiß vor denselben hüten! Nach der Schrift sollen aber Christen von guten Werken nicht abgehalten, sondern mit Fleiß zu denselben ermahnt und angehalten werden. Bas also Amsdorf sagte, war falsch. war aber die Meinung, daß das Vertrauen auf gute Werke schädlich sei, und daß allerdings selbst die guten Werke den Christen por accidens

oder vermöge des alten Adams, der ein Pharifäer ist und sich auf die guten Werke etwas einbildet, gefährlich werden können. Wie allen natürlichen Menschen, so stedt auch dem alten Adam der Christen der Wahn in Fleisch und Blut, daß man nur durch eigene Werke gerecht und selig werden könne. Auch die besten Christen stehen darum bis in den Tod (denn so lange klebt ihnen der alte Adam an) in Gefahr, in Pharisäsmus zu geraten und wieder in heidnische Werkerei zu dersfallen. Christen sollen darum zwar fleißig gute Werke tun, dabei zusgleich aber beständig auf ihrer Hut sein, daß ihnen ihr alter Adam nicht einen bösen Streich spielt und die an sich guten Werke ihnen zum Gift werden lätzt, was eben der Fall ist, wenn Christen sich die guten Werke zum geistlichen Hochmut verleiten lassen.

#### 22.

Beldzer Art ist der Zusammenhang zwischen dem Glauben und ben guten Werken? Die Epitome antwortet: "Zu gründlicher Erflärung und hinlegung biefer Zwiespalt ift unfer' Lehre, Glauben und Bekenntnis: 1. daß gute Berke dem wahrhaftigen Glauben, wenn derfelbige nicht ein toter, sondern ein lebendiger Glaube ift, gewißlich und ungezweifelt folgen als Früchte eines guten Baums." (531, 5. 6.) Solida Declaratio: "Derhalben der recht guten und Gott wohlgefälligen Wert', die Gott in dieser und zufünftiger Welt belohnen will, Mutter und Ursprung muß ber Glaube sein, darum sie dann rechte Früchte des Glaubens wie auch des Geiftes von St. Baulo genennet werden. Dann wie D. Luther schreibet in der Vorrede über die Spistel St. Bauli an bie Römer: "So ist der Glaub' ein göttlich Werk in uns, bas uns berwandelt und neugebieret aus Gott und tötet den alten Adam, macht uns gang andere Menfchen bon Bergen, Mut, Sinn und allen Rraften und bringet den Beiligen Geift mit fich. D! es ift ein lebendig, geschäftig, tätig, mächtig Ding um den Glauben, daß unmüglich, daß er nicht ohne Unterlaß follte Gutes wirken. Er fraget auch nicht, ob gute Wert' zu tun find, sondern ehe man fraget, hat er fie getan und ift immer im Tun. Ber aber nicht folde Berke tut, der ift ein glaublofer Mensch, tappet und siehet um sich nach dem Glauben und guten Berten und weiß weber, was Glauben ober gute Werke fein, wäschet und schwaßet doch viel Wort' vom Glauben und guten Werken. ist eine lebendige, erwegene Zuversicht auf Gottes Gnade, so gewiß, daß er tausendmal darüber stürbe. Und solche Zuversicht und Erkenntnis göttlicher Gnaden machet fröhlich, tropig und luftig gegen Gott und allen Areaturen, welches der Heilige Geift tut im Glauben, daher der Mensch ohne Awang willig und luftig wird, jedermann Gutes gu tun, jedermann zu dienen, allerlei zu leiden, Gott zu Liebe und Lobe, der ihm folche Gnade erzeiget hat, also daß unmüglich ift, Bert' vom Glauben scheiden, ja so unmüglich, als Brennen und Leuchten bom Feuer mag geschieben werden." (626, 9-12.)

Bo der Glaube ift, da folgen ohne Unterlaß unfehlbar und von felbit die guten Berte. Die Berte find bom Glauben ebensowenig au icheiden wie das Brennen und Leuchten bom Feuer. Der Glaube ift feiner Ratur nach eitel Trieb, Luft und Billigfeit zu guten Werfen. Der Glaube ist nicht ein totes bolg, an das man allerlei Früchte hängt, fondern ein lebendiger Baum, der aus fich felber beraus Anofpen, Blatter, Blüten und Früchte treibt. Der Glaube ift innerer Trieb zu guten Der Glaube ift nicht eine Zisterne, in die man die guten Berke hineingießt, sondern eine lebendige Quelle, die aus ihrem eigenen Inneren einen beständigen Strom der Liebe und guten Berte empor-Gute Berke find darum auch nicht Akte, die aus dem Menschen vom Gefet herausgezogen, herausgeschlagen, herausgedrudt, heraus= geschraubt und berausgezwungen werden, sondern Früchte, die der Glaube in eigenem inneren Drang und Trieb spontan aus fich heraus fest. Der Glaube ift die Mutter, die alleinige Mutter, aller guten Ge= danken, Borfate, Buniche, Borte und Taten.

Gute Berte tommen nicht bon auken zur Rechtfertigung und zum Glauben hinzu, sondern sind mit und in dem Glauben gegeben und fließen aus demselben heraus. Die Beiligung ift nicht eine bon der Gabe des Glaubens getrennte, erft später und von auken neu hinzutretende Birfung bes Geiftes, sondern eine in derselben beschlossene und aus derselben folgende Frucht. Mit dem Glauben und der Recht= fertigung hat Gott dem Menschen nicht eine blok erste und teilweise Gnade verlieben, der eine zweite, spätere, vervollständigende und heilig= machende Gabe folgen mußte, sondern durch und mit dem Glauben hat Gott uns alles geschenkt, alles, was uns Christus erworben bat, auch den Geist der Beiligung und der guten Berke. Das mahre, lebendige Christentum ist keine Ellipse mit zwei getrennten Brennpunkten, bon benen der eine die Rechtfertigung und der Glaube und der andere die Beiligung und die Berte maren, fondern es ift ein Rreis, eine Sphare, mit nur einem Rentrum, aus bem alle Rabien berborgeben. Diefer eine zentrale Bunkt ift der Glaube, der die Bergebung ergreift und augleich Brunnquell der Beiligung und guten Werke ift. Die guten Berke folgen gewißlich und ungezweifelt (certissime et indubitato) dem Glauben wie die Wirfung der Urfache.

Der Glaube ist die Quelle der guten Werke, nicht eine unter vielen, sondern die einzige, alleinige Quelle derselben. Aus dem Glauben fließen gute Werke, und umgekehrt: Was nicht aus dem Glauben fließt, das ist auch kein gutes Werk. Gute Werke sind das unsehlbare consequens des Glaubens. Und das notwendige antecedens jedes guten Werkes ist der Glaube. Wärme erzeugt nicht bloß die Sonne, sondern auch Feuer, Elektrizität, Reibung usw. Gute Werke aber erzeugt allein der Glaube. Ein Mensch, der nicht an seinen Heiland glaubt, hat zwar allerlei Gedanken, Wünsche, Entschlüsse usw., aber in seinem Geiste besindet sich kein einziger Gedanke, in seinem Willen kein Ents

schluß, in seinem Herzen kein Wunsch, auf seinen Lippen kein Wort und in seinem Wandel kein einziges Werk, das wirklich gut und Gott ansgenehm wäre. Chne den Glauben, daß Gott uns um Christi willen versöhnt sei, ist vor Gott alles Dichten und Trachten des Herzens immerdar nur böse, jedes Wort nur Sünde, jedes Gebet nur ein Plappern, jedes Werk ein Greuel. Der Glaube ist die notwendige Vorbedingung aller guten Werke. Wie nichts völlig wahr und recht erskannt ist, so ist auch nichts wahrhaft gut und Gott wirklich gefällig, was nicht in Beziehung tritt, sich nicht orientiert am Glauben und an der Lehre von der Rechtsertigung.

Nichts ift unfinniger als die Behauptung, daß der Glaube die guten Berte hindere. Sat jemand teine guten Berte, fo fommt bas vielmehr einzig und allein daber, daß er nicht gewißlich glaubt, daß Gott ihm um Chrifti willen vergeben hat. Und eitel Lügen= und Beuchelwerfe find es, mit denen Menschen fich brüften, die doch diesen Glauben nicht haben. Apologie: "Es ift unmüglich, Gott au lieben, ehe wir durch den Glauben die Barmberzigkeit erkennen und ergreifen. Denn alsdann erit wird Gott objectum amabile, ein lieblich, felig Anblid." (110, 8.) "Dann che wir ein Titel am Gefet erfüllen, fo muß erst da fein der Blaub' an Christum, durch welchen wir Gott berfühnet werden und erft Bergebung der Gunden erlangen." (115, 38.) Luther: "Denn wer könnte den Gott lieben, der da zürnet, richtet und verdammt?" (II, 468.) Apologie: "Dieses alles" (die guten Berke, welche das (Befet vorschreibt) "kann nicht geschehen, ehe wir durch den Glauben gerecht werden, ehe wir neugeboren werden durch den Seiligen Geift." (110, 5.) Von den Ruffen fagt man, daß fie keine Dankbarkeit kennen, weil sie aus langer, trüber Erfahrung nicht mehr glauben, daß ihnen erwiesene Bohltaten und Freundschaftsanbietungen wirtlich ernst und ohne selbstfüchtige Absichten gemeint find. So auch, wer Gott nicht dankbar ist und ihm willig und von Bergen bient, der traut ihm nicht, der hat die Gewißheit nicht, daß ihm Gott aus purlauterer Unade um Chrifti willen alle feine Sünden vergeben bat, der glaubt der göttlichen Verheißung nicht.

23.

Wie beantwortet die Augustana die papistische Verleumdung, daß die lutherische Lehre vom Glauben die guten Werke hindere und versbiete? "Den Unsern wird mit Unwahrheit ausgelegt, daß sie gute Werke verbieten. Denn ihre Schriften von zehen Geboten und andere beweisen, daß sie von rechten christlichen Ständen und Werken guten nühlichen Bericht und Ermahnung getan haben, davon man vor dieser Zeit wenig gelehret hat, sondern allermeist in allen Predigten auf sindische, unnötige Werke, als Rosenkränze, Heiligendienst, Wöncher werden, Wallsahrten, gesatte Fasten, Feier, Brüderschaften usw. gestrieben. Solche unnötige Werk' rühmet auch unser Widerpart nun nicht mehr so hoch als vorzeiten." (44, 1—3.) "Und der nun weiß, daß

er einen gnädigen Gott durch Christum bat, kennet also Gott, rufet ibn an und ist nicht ohn' Gott wie die Seiden. Denn der Teufel und Gott= lose gläuben diesen Artikel, Bergebung der Sünde, nicht, darum sind fie Gott feind, können ihn nicht anrufen, nichts Gutes von ihm hoffen." (46, 24, 25.) "Kerner wird gelehrt, daß gute Werk' follen und müssen geschehen, nicht daß man darauf vertraue, Gnade damit zu verdienen, sondern um Gottes willen und Gott zu Lob. Der Glaub' ergreift allzeit allein Unad' und Vergebung der Gunde. Und dieweil durch den Glauben der Beilige Geist gegeben wird, so wird auch das Berg geicidt, gute Berke zu tun. Denn zuvorn, diemeil es ohne ben Beiligen Beist ift, so ist es zu schwach, dazu ist es in's Teufels Gewalt, der die arme menschliche Natur zu viel Gunden treibet; wie wir feben in den Philosophen, welche sich unterstanden, ehrlich und unfträflich zu leben, haben aber dennoch folchs nicht ausgerichtet, sondern seind in viel groke öffentliche Sünde gefallen. Also gehet es mit dem Menschen, so er außer dem rechten Glauben ohn' den Beiligen Geift ift und fich allein durch eigene menschliche Kräfte regieret. Derhalben ist die Lehr' vom Glauben nicht zu schelten, daß sie gute Wert' verbiete, sondern vielmehr zu rühmen, daß sie lehre, gute Werk' zu tun, und Silf' anbiete, wie man zu guten Werken kommen möge. Denn außer dem Glauben und außerhalb Christo ist menschliche Natur und Vermögen viel zu schwach, gute Bert' zu tun, Gott anzurufen, Geduld zu haben im Leiden, ben Rächsten zu lieben, befohlene umter fleißig auszurichten, gehorsam zu sein, bose Luft' zu meiden. Solche hohe und rechte Wert' mogen nicht geschehen ohne die Silf' Christi, wie er selbst spricht Joh. 15.5: . Ohne mich fönnt ihr nichts tun' usw." (46, 27-40.)

Nein, Lutheraner verbieten, verhindern und vernachläffigen die guten Berte nicht. Ihre Schriften, insonderheit Luthers, zeigen, daß es in diesem Stück auch an der rechten Belehrung und Vermahnung bei ihnen nicht fehlt. Freilich lehren fie, daß man auf die guten Werke nicht bertrauen foll, um Gnade zu berdienen. Deshalb leuanen fic aber noch lange nicht, daß gute Berte geschehen follen und muffen, nämlich "um Gottes willen und Gott zu Lob". Nicht um fich die Bergebung erft zu erwerben, verrichten Christen aute Berke, sondern weil fie die Vergebung und Unade Gottes bereits haben, weil Gott fie ichon gerecht und felig gemacht hat, tun Christen dankbar und willig, was Gott von ihnen haben will. Wahrhaft aute Werke macht erst ber Glaube möglich und wirklich. Der Glaube, daß wir ohne alle eigenen Berke um Christi willen einen gnädigen Gott haben, ist die Quelle, aus der alles Bermögen, alle Willigkeit und aller Gifer zu guten Berken Thne diefen Glauben waren wir, wie die Beiden, ohne die rechte Erkenntnis Gottes und könnten Gott darum auch weber anrufen noch ihm mit guten Werken dienen. Wer den Artikel von der Recht= fertigung nicht glaubt, wie die Teufel und die Gottlosen, der ist Gott innerlich feind und kann nichts Gutes von ihm hoffen. Erft durch den

Glauben entsteht die Willigkeit und kindliche Gesinnung, ohne welche es wirklich gute Werke überhaupt nicht gibt. Vor und ohne diesen Glauben, durch den allein der Heilige Geist gegeben wird, hat auch der Mensch keinerlei Kraft zu guten Werken und besindet sich zudem in der Gewalt des Teusels, der ihn zu vielen groben Sünden treibt, wie das Beispiel selbst der Edelsten unter den Heiden zeigt. Wo aber der Glaube ist, da gibt es auch gute Werke, da wird Gott recht angerusen, da ist Geduld im Leiden, Nächstenliebe, Berusstreue, Gehorsam und Kamps wider das Fleisch.

Die pavistische Verleumdung, daß die Lutheraner Verächter der auten Werte feien, gründet fich auf den torichten Schluß: Dit guten Berten fann man fich nicht die Frommigkeit vor Gott verdienen und die Seligfeit erwerben, alfo find fie überhaupt amedlos und überflüffig! (146, 227.) Warum aber dann wohl die heiligen Engel und Seligen, die doch in ihrer Seligkeit bestätigt find, immer noch Gottes Billen tun mogen, wenn aute Werke nur Ginn haben, wo fie geschehen, um fich damit vor Gott fromm zu machen und die Seligkeit erft zu ber-Durch ihren verleumderischen Vorwurf gegen Luther offenbaren aber die Papisten nur ihre eigene fleischliche Blindheit und echt heidnische Denkweise und Gefinnung. "Alle menschliche Bernunft und Beisheit", schreibt die Apologie, "kann nicht anders urteilen, denn daß man durch Gesehe musse fromm werden." (115, 38.) "Durch Bette selig werden wollen, das ist die Religion des Fleisches, des natürlichen Aus Gnaden, um Chrifti willen, durch den Glauben an das Evangelium selig werden wollen, das kann nur der, welcher, durch den Beiligen Geift wiedergeboren, ein neuer Menfch geworden ift." (F. Vieper.) Auf alle Werke, die wir Gott als Suhne für unsere Sünde darbieten und als Grund, warum Gott uns vergeben folle, fturgt sich der feurige Engel Johannes und zerreißt sie in Feken. niemand gewaltiger erfahren als Luther. "Je mehr ich lief", fagt er. "und begehrte, zu Christo zu kommen, je weiter er von mir wich." Genau beschen, ist der papistische Angriff auf Luther und seine Lehre von den guten Berfen nur eine Verspottung Gottes und feines beiligen Gesetzes (als ob man ihm mit allerlei Lumpenwerken genügen könnte) und eine Schmähung Chrifti und feines Ebangeliums (als ob unfere Berte fein Berdienst überflüffig machten).

Die guten Werke betreffend besteht der Unterschied zwischen Lutheranern und Papisten nicht darin, daß die Papisten gute Berke lehrten und täten, die Lutheraner aber sie verachteten, oder daß die Papisten doch ernstlicher auf gute Berke hielten als die Lutheraner, sondern darin, daß das, was die Papisten für gute Berke ausgeben, vor Gott eitel heidnischer Greuel ist, während die Lutheraner die wahrs haft guten und gottwohlgefälligen Berke ausweisen. Von den guten Berken, wie wir sie nach obigen Aussagen der Augustana lehren, unterscheiden sich die Berke der Römischen vornehmlich in folgenden Punkten:

1. Die Bapisten geben das Salten von Menschensatungen für gute Berte aus und itellen es auf gleiche Stufe mit dem Gehorsam gegen Gottes Gebote. Sie verwechseln damit ihren Priefter= und Göben= dienst mit dem rechten Gottesdienst. 2. Rein mechanische und äukerliche Berrichtungen, gang abgeseben von der rechten Gefinnung des Bergens, ertlären die Römlinge fcon für gute Berte und zeigen damit, daß sie keine Uhnung davon haben, worin eigentlich das Befen eines guten Bertes besteht. 3. Die Bapisten wähnen, dak ein Mensch aute Berte tun könne, ehe er durch den Glauben Gott verföhnt und ge-Damit offenbaren sie, daß sie auch nicht wissen, wie der Beilige Beift empfangen wird, und wie es beim Menichen zu auten Berfen tommt. 4. Die Papisten lehren gute Berfe tun, um fich damit die Bergebung der Gunden und die Seligkeit zu verdienen. Mit folden Berken fonnen fie aber nicht nur nicht Gott dienen, sondern nur die Unade Gottes läftern, das Berdienft Chrifti fcanden, den Beiland bon sich stoßen, das Evangelium fälschen, der Schrift ins Angesicht schlagen und den in Gunden toten Menschen zu seinem eigenen Beiland machen. Rommt die Gerechtigkeit aus dem Gefet, so ist Christus vergeblich ge= ftorben, dann hat er fich getäuscht; benn fein ganges Werk berubt auf der Voraussetzung, daß eigene Berke den Menschen nicht retten können.

Widersinnig und grundlos ist auch die Schmähung vieler Indifferentisten und der dogmenfeindlichen Liberalen, unter denen 3. B. hanne schreibt: "Ift es doch eine traurige Tatsache, daß Orthodoxie und Sittlichkeit gegenseitig fich beinahe auszuschließen scheinen und wenigstens im umgekehrten Berhaltnisse standen: je üppiger jene wucherte, desto mehr lag diese danieder. Gine eigene, ernst mahnende Ericheinung!" Aber der Glaube, von dem Luther und unfer Be= fenntnis reden, ist nicht ein bloßer Kopf= und Maulglaube, sondern hält an den Bahrheiten des Evangeliums von Bergen fest. Und ein folder Glaube ift den auten Werken nicht hinderlich, sondern durch ibn werden, wie gezeigt, wahrhaft gute Werke erst möglich, ja, ohne ihn find bor Gott alle Berke eitel Schein= und Heuchlerwerke. Die Libe= ralen sagen: "Das Abeal der Menschheit ift die Gotteskindschaft, da wir Menschen uns miffen und fühlen als Rinder des Vaters im Simmel." Ermöglicht und verwirklicht wird aber auch dies Ideal einzig und allein burch den Glauben an das Evangelium von der Vergebung um Christi willen, wovon die Liberalen aber nichts wissen wollen. In dem Augenblid, da ein Mensch zu diesem Glauben gelangt, ist der Idealmensch real geworden, der von Herzen zu Gott betet: Abba, lieber Bater! Die Befürchtung, daß durch die Predigt von der Rechtfertigung und vom Glauben die guten Werke und das chriftliche Leben zu kurg kommen möchten, ift ebenso unfinnig wie der Bahn, daß Nacht und Rälte bereinbrechen werde, wenn die alles erleuchtende und erwärmende Sonne aufgeht. Bas die irdifche Sonne für das Leben in der Natur, das bedeutet der rechte Glaube für das geistliche Leben.

(Schluß folgt.)

# Bermifchtes.

Revivalwefen innerhalb ber Generalfunobe im vorigen Jahr-Gerberding fagt hierüber in feiner Schrift The Way of Salvation: "During the years between 1830-1850, another revival agitation swept over the American Church. It was during this time, especially, that our English Lutheran churches caught the contagion, introduced the 'new measures,' such as the 'mourners' bench,' 'protracted meetings,' the admission of members without catechetical instruction, and many other novelties. In not a few places so-called Lutherans vied with the most fanatical sects in their wild extravagances. Those who adhered to the time-honored method and spirit of conservative Lutheranism, who preached the Word in all its simplicity, catechized the young, taught that the Spirit and grace of God can only be expected to operate through Christ's own means, through Word and Sacrament, were denounced as formalists, who knew nothing of vital piety. Among the leading advocates of the new way was the Rev. Reuben Weiser. This now departed brother, with many other serious and thoughtful men, afterwards saw the error of his ways, and frankly and publicly confessed his change of conviction in the Lutheran Observer. He says: 'In 1842, Dr. J. W. Nevin, of the German Reformed Church, published a pamphlet called The Anxious Bench. It was, for that time, a bold and vigorous arraignment of the whole modern revival system. He warned the German churches against this style of religion, but his warning was not much heeded at the time. I felt it my duty to reply to Dr. Nevin in a pamphlet called The Mourners' Bench. At that time I was in the midst of the most extensive revival of my whole ministry. I was honest and sincere in my views, for I had not seen then many of the evils that were almost certain to follow in the wake of revivals as they were then conducted. Personally, I respected and esteemed Dr. Nevin highly, but as he had opposed my cherished views, I felt it my duty to write against him. I said some things long since regretted, and now, after the lapse of nearly half a century, make this amende honorable. And it must be a source of pleasure to Dr. Nevin. who is still living, that the views which he so ably advocated in the face of much bitter opposition, have been generally adopted by nearly all the Churches.' Dr. Weiser proceeds: 'Many of our churches that fostered this system were in the end injured by it. . . . Under the revival system it was very natural for the people to become dissatisfied with the ordinary means of grace. There was a constant longing for excitement, and when the ebullition of feeling abated, many thought they had "lost their religion." The next move was that, as the preacher was so dead and lifeless, they must get another who had more fire, and thus the old pastor was sent adrift.'

where Dr. Weiser has clearly expressed himself as having become firmly convinced that the old churchly method of careful and systematic catechizing of the young is the only sure and safe way of building up the Church. He also quotes Dr. Morris as saying: 'The "mourners' bench" was introduced into Lutheran churches in imitation of the Methodists, and also disorders, such as shouting, clapping of hands, groaning, and singing of choruses of doggerel verses to the most frivolous tunes, whilst ministers or members, and sometimes women, were engaged in speaking to the mourners. Feelings were aroused, as usual, by portraying the horrors of hell, reciting affecting stories, alluding to deaths in families, violent vociferation, At prayer often all would pray as loud as the and other means. These exercises would continue night after night, until the physical energies were exhausted." (229 ff.) Obwohl der Unfug des Revivalwesens mit seinen "neuen Magregeln" in der Generalspnode immer noch nicht gang ausgestorben ist, hat sie doch auch in diefer Beziehung unverkennbare Fortschritte gemacht. F. B.

The Billy Sunday Revival. Nachdem Gerberding in feiner Schrift The Way of Salvation anerkannt hat, daß Sunday noch bas Gefet predigt, an der Gottheit Chrifti und seiner Verfohnung festhält und auch den Liberalismus bekämpft, fährt er also fort: "But all this does not make us shut our eyes to the glaring faults of Sunday and his cheaper imitators. His ridiculing and condemning of the rank and file of preachers and Churches, especially of those who do not agree with him, his ignoring and belittling of the Sacraments and of catechization, his shocking, irreverent manner of handling the Word of God, of the Bible characters, of the name of God and of Christ; his profane prayers and his whole undignified and clownish demeanor while preaching or praying, - all this we deplore and abhor. By all this he wounds the blessed Christ in the house of His friends. and brings the holy and the divine into contempt. By these rude and glaring faults he encourages irreverence and sacrilege, cheapens and casts contempt on all that is holy, and does untold damage to the receptive souls before him. The whole conduct of his meetings is low and vulgar. The cheap jokes from the platform, the boisterous laughing, clapping of hands, waving of hats and shouting, are all more befitting to the cheap show than to a religious service. singing, which ought to be worship, is all too often a vaudeville. The clownish leader's aim seems to be chiefly to call forth bursts of laughters and applause. The songs are often the veriest doggerel. The showing off of the choir against the audience, of the men against the women, and vice versa, the grotesque attempts of the men - and sometimes of the women — to whistle the air, the ridiculous apings of the leader, all shot through with shouting hilariousness, - all this is certainly not conducive to worship, or to bringing souls to an

intelligent, a thoughtful, a serious repenting for sin and a clear, believing acceptance of Christ. How intelligent Christians can accept and endorse such a burlesque of worship passes our understanding. And finally we cannot help but mention the financial side of this modern revival business. Billy Sunday is reported to be getting immensely rich. The Literary Digest of April 3, 1915, published a photograph of a check for \$51,136.85 made out to Billy Sunday for his services of a few weeks in Philadelphia. The same paper figures out that for twenty-one short engagements the thrifty evangelist received \$346,665.91. Does not this look like making gain out of godliness? We leave it to the reader." (239 ff.) Nach unferer Beobacktung geht es bei Billy Sunday, wie bei den Sektenpredigern überhaupt, durcheinander. Bald predigt er die alte Lehre von der Berföhnung durch Christum allein, dann aber wieder schein ihm das moderne Motals christentum zu genügen.

### Literatur.

#### Im Concordia Publishing House, St. Louis, Do., ift erschienen:

1. Gingaben für bie, Delegatenfpnobe 1917 gu Milmautee, Bis.

2. Spnodalbericht des Rebrasta-Diftritts mit einer Arbeit von P. B. Rahler über den "zwedmäßigen Gebrauch des Gesetes und Evangeliums" sowie einer von P. J. B. Müller über "die Bersorgung der Angehörigen verstorbener Pastoren". (18 Cts.)

3. Synodalbericht des Ranfas: Diftritts mit einer Arbeit von Brof. M. Grab:

ner über ben "Rampf bes Beiftes wiber bas Fleifch" (Schlug). (11 Cts.)

4. "The Great Reformer." A Life Study of Dr. Martin Luther. Dedicated to the Young People of the Lutheran Church by W. Wegener. Translated into English by F. G. Wyneken. 35 cts. — Siehe die Anzeige der deutschen Ausgabe in "Lehre und Wehre", S. 228.

WARTBURG PUBLISHING HOUSE, CHICAGO, ILL., hat une zugefandt:

1. "Die Gnadenmittellehre." Gine dogmatische Stigge. Bon Brof. D. D. Ren. (20 Cts.)

2. "Quellen und Dotumente zur Geschichte und Lehrstellung ber Eb.: Luth. Synobe von Jova u. a. St." 2. und 3. Lieferung. Gesammelt von Geo. 3. Fritschel, D. D. (45 Cts.)

THE NEED OF A RESTATEMENT OF THEOLOGY. By Edwin Weyl Delk.
The Lutheran Publication Society, Philadelphia, Pa.

Es ift dies ein Abdrud des durch und durch liberalen und neurationaliftischen Artifels im Lutheran Quarterly der Generalspnode, den wir schon vor Jahren in "Lehre und Wehre" aussiührlich beleuchtet haben. F. B.

THE CANONS AND DECREES OF THE SACRED AND OECUMENICAL COUNCIL OF TRENT. Celebrated under the Sovereign Pontiffs Paul III. Julius III, and Pius IV. Translated by the Rev. J. Waterworth. The Christian Symbolic Publication Society. \$1.50.

Wer die tatholische Lehre aus den Quellen ftudieren will und zugleich sich auch davon überzeugen möchte, mit welchen sophistischen Runften die Bapisten ihre Irrlehren gegen die von Luther wieder ans Licht gebrachte Wahrheit zu derteidigen und ihnen ein unschuldiges Mäntelchen umzuhängen versuchen, und wie

sie dabei die Schrift verdrehen und Wahrheit und Irrtum durcheinandermengen, der darf die Trienter Beschüsse nicht übersehen. In den Schmaltaldischen Artikeln erklärt Luther: "Actum est de papa et pontissein!" Und die Trienter Beschüsse liefern den Beweiß dasur, daß sich allerdings die Papstitiche in endgültiger Beise gegen die Wahrheit des Evangeliums verstodt und verhärtet hat. Die vorliegende Ausgade betressend heißt es im Borwort: "The present edition of the above Canons and Decrees contained in this work is a verbatim reprint of the London edition of 1848 by the Roman Catholic Bishop J. Waterworth, without notes, additions or omissions of any kind." Bezogen werden tann diese Schrift vom Concordia Publishing House.

ARCHAEOLOGY AND THE BIBLE. By George A. Barton, Ph. D., LL. D. Philadelphia: American Sunday-school Union. 461 Seiten und 114 Tafeln 5½×8½, in Leinwand mit Goldtitel und Dedelberzierung gebunden. Preiß: \$2.00 netto. Porto: 25 Cts. Zu beziehen vom Concordia Publishing House St. Louis, Mo.

"Die neueren Entbedungen und die Bibel" ift heutzutage ein vielberhan: beltes Thema. In jahlreichen miffenichaftlichen und popularen Zeitschriften, in Bortragen mit Lichtbilbern, in besonderen Monographien wird biefer Gegenstand behandelt. Aber nirgends wird unfers Wiffens das gange Gebiet gebedt, fonbern bald diefer, bald jener Ausschnitt. Man muß icon ziemlich viel lefen, überfliegen und vergleichen, um einen Gesamtüberblid zu gewinnen. Da war es wirklich ein verdienstliches Unternehmen, ein solches Wert wie das vorliegende zu planen und herauszugeben. Drei Borzüge desselben heben sich heraus. Ginmal seine Bolls ftandigfeit. Bir haben uns bon Berufs megen und aus Intereffe an ber Sache etwas in der einschlägigen Literatur umgefehen und halten dafür, daß taum irgend etwas, mas bie neueren Rachforschungen und Ausgrabungen in bejug auf Die archaologische und geschichtliche Seite ber Bibel gutage geforbert haben, bier nicht turger ober ausführlicher behandelt wird. Zum andern die überfichtlichfeit, die einem sowohl bei der fortlaufenden Lektüre wie beim Nachschlagen — das Wert ift auch mit guten, reichhaltigen Registern ausgestattet - entgegentritt. Drittens ber Reichtum und die gute Ausführung ber Illuftrationen, auf die im Texte immer hingewiesen wird, und die die Ausschlungen recht verständlich und anschaulich machen. Allerdings ist auch Dr. Barton, "Professor of Biblical Lit-erature and Semitic Languages in Bryn Mawr College, sometime Director of the American School of Oriental Research in Jerusalem", einer ber ersten Semitiften unfers Landes und genießt auch einen Ruf über die Grengen unfers Bahrend er die Forichungen und Veröffentlichungen anderer Landes hinaus. bantbar benugt und barüber Rechenschaft gibt, findet fich in dem Werte auch nicht wenig, mas ihm felbft birett gu verbanten ift. Bei ber Fille bes Dar-gebotenen tann man in einer turgen Befprechung nicht auf biele Gingelheiten eingeben. Aber es ist hervorzuheben, daß — mit Recht — gang besonders eingehend Balästina vor Agppten, Babylonien, Affyrien usw. bezandelt ift, seine Städte, Mauern, Haliste, Paläste, Tore, Straßen, Maße, Gewichte, sein Geld, sein Adersbau usw. Es ist ein Kompendium des Lebens, der Sitten und Gebräuche im Hilgen Lande. Und noch eins sei betont. Dr. Barton ist, wie wir aus andern Beröffentlichungen wiffen, ein moderner höherer Arititer. Wir glaubten beshalb, daß der Wert seines Werkes durch seine negativ-tritischen Ansichten sehr beein-trächtigt werde. Es sindet sich auch manches, dem wir nicht beipflichten können. In der bekannten modernen Weise redet er vom Stone Age (IX, 103), von Cave Dwellers (X, 107). Aber mertwürdigerweise halt er hier meiftens mit feinen tritifchen Meinungen gurud und teilt Tatfachen, Dotumente, Funde mit; und wenn er felbst auch anderer Meinung ist, so gibt er boch immer auch die positive Erklärung an. Er redet von "inspiration"; es ist uns mehr als fraglich, ob er Das Wort im biblifch-tirchlichen Sinne nimmt; aber vieles, was er beibringt, bestätigt bie Inspiration, Glaubwurdigteit und Jrrtumslofigteit ber Beiligen Schrift. Er teilt z. B. eine babylonische Inschrift von Nabunaid mit und be-merkt dazu: "Belshazzar is here said to be the son of Nabunaid, whereas in Dan. 5, 11. 18 Nebuchadnezzar is called his father. Nabunaid, as the Babylonian documents show, was not a descendant of Nebuchadnezzar, but a usurper of another family. Some scholars hold" — wir glauben, Dr. Barton gehört zu diesen — "that this shows the book of Daniel to be in error, while others hold that 'father' in Dan. 5, 11. 18 is equivalent to 'ancestor,' and think Belshazzar may have been descended from Nebuchadnezzar on his mother's side." (S. 382.) Diese letzter Erklärung ist, wie side aussührlicher nachweisen läßt, durchaus sprachlich und sachlich annehmbar, und die Schrist hat, wie Luther sagen würde, auch im Buche Daniel "noch nie geirret". Dah Barton so immer auch die andere Seite zu Worte sommen läßt, ist in andern neueren Werten gewöhnlich nicht der Hall und ist dei diesem Werte wohl darauf zurüdzussühren, daß die Berlagsgesellschaft, die American Sunday-school Union, die selbst in der letzten Zeit vieder positiver geworden ist im Gegensat zu der von der University of Chicago tontrollierten Religious Education Society, sein negativekritisches Wert ihren Pastvorn und Sonntagsschullehrern in die Hand geden wollte. Ein im ganzen so brauchbares, interessantes, reichhaltiges Wert hätte sieder nicht für einen verhältnismäßig so niedrigen Preis dargeboten werden können, wenn nicht ein besonderer Fonds der Gesellschaft dafür zur Berestigung gestanden hätte.

# Rirdlich= Zeitgeschichtliches.

#### I. Amerika.

Mehr Schüler für bie firchlichen Lebranftalten. Auch bie Schweftersynode von Bisconfin fab sich bei ihrer Mitte Juli abgehaltenen Berfammlung veranlakt, auf reichlichere Beschickung ihrer Lehranstalten zu bringen. In einem täglichen Bericht über die Sitzungen heißt es: — "Wenn die ganze Arbeit in der Kirche nicht ftark beeinträchtigt werden, sondern erfolgreich getan werden foll, so ist es von größter Bedeutung, daß allezeit genügenb, ja reichlich Kräfte zur Verfügung stehen, welche, woimmer es nötig ift, in die Arbeit eintreten können. Belder Schaden ist der Kirche gerade auch in unserm Lande daraus erwachsen, daß die Ernte grok, aber der Arbeiter wenig waren! Und zum Chriftenberuf gehört es, barüber zu wachen, daß ber Kirche nicht folder Schaben erwächft. Man muß fich au bem Amed jederzeit die Bedürfnisse der Kirche vergegenwärtigen. Es gilt nicht nur, die gegenwärtigen Verhältniffe, sondern auch die Butunft im Auge zu behalten. Die Synode bedarf durchschnittlich einen jährlichen Gintritt von 18 neuen Rräften in der Arbeit, um dieselbe in der bisherigen Beise auf allen Gebieten weiterführen zu können. Wenn nun zwar auch der gegenwartige Stand des Seminars und der oberen Alassen des College diesen jährlichen Durchschnitt noch auf einige Jahre verwarten läßt, so ift doch in ben unteren Klassen in Batertown ein bebenklicher Rückgang an der Schülerzahl eingetreten. Die Sexta und Quinta sind von 35 bis 40 auf 18 bis 20 Schüler zurudgegangen, und die Tertia zählt gegenwärtig nur elf Schüler. Da ferner nach den bisberigen Erfahrungen damit gerechnet werden nuk. daß auch diese Rahlen noch einen starken Abfall erleiden, der von Sexta bis aur Brima oft 50 bis 75 Brogent beträgt, selbst wenn ein Augug von Rew UIm und Saginaw in Betracht gezogen werden follte, wird in einigen Jahren eine ganz bedenklich geringe Zahl von Kandidaten zum Eintritt in die Arbeit der Rirche zur Verfügung stehen. Dies durfte sich bann um so fühlbarer machen, wenn, wie bestimmt zu erwarten ist, die Bedürfnisse sich bis babin noch gesteigert haben. Belcher Schaden, wenn bann manche Arbeit ungetan

bleiben muk oder durch Berfäumnisse in falsche Sände gerät! Das Komitee möchte daber die Ehrw. Synode dringend bitten, auf die Gefahr gerade jest ibre Aufmerkfamkeit au richten und berfelben energisch entgegenzutreten. Es ift nötig, dak es an Belehrung, Ermahnung und Ermunterung von seiten der Baftoren nicht fehlt. Damit in diesem Stud nichts verfäumt wird, empfiehlt das Komitee der Ehrtv. Synode zu beschließen, daß in jeder Konferenz ein Glied ernannt werde, deffen besondere Aufgabe es sein soll, dieser Sache seine besondere Aufmerksamkeit zu widmen, statistische Ausweise zu führen, wie viele Studenten aus jeder Gemeinde innerhalb feines Ronferengfreises die Colleges der Synode besuchen, dahin zu arbeiten, daß aus jeder Konfereng womöglich ftets ein entsprechender Brogentsat von Schülern auf die Colleges gefandt werde, und überhaupt darauf zu sehen, daß die Brüder in jedem Rreise ermuntert werden, dieser wichtigen Aufgabe, die Colleges allezeit mit treuen, begabten Schülern zu verfeben, die gebührende Aufmertsamteit und den nötigen Gifer augumenden." F. B.

Die neuesten Bereinigungsbewegungen. Die "Rirchliche Beitschrift" ber Jowaspnode schreibt: "Es geben große Bewegungen vor sich in der lutherischen Kirche unsers Landes. Die drei norwegischen lutherischen Rörper haben fich nun tatfachlich zu einem Rirchenkörper vereinigt, ber Bereinigten Norwegischen Lutherischen Kirche von Amerika. Und nun können wir auch schon die für die Bereinigung der Generalfnnode, des General= konzils und der Vereinigten Spnode des Südens proponierte Konstitution zur Kenntnis bringen. Die Generalspnode bat dieselbe bei ihrer Bersamm= lung im Juni (zu Chicago) bereits einstimmig angenommen." Bas die Konstitution betrifft, die die Generalspnode in Chicago angenommen hat, und beren Annahme seitens des General Council und ber Bereinigten Spnobe bes Sudens noch diesen Berbst erwartet wird, so seten wir zunächst nur den Teil hierher, der sich auf die Lehrstellung bezieht. Derselbe lautet nach dem Lutheran: "Preamble. In the name of the Father, and of the Son, and of the Holy Spirit. Amen. Having been called by the Gospel and made partakers of the grace of God, and, by faith, members of our Lord and Savior Jesus Christ, and, through Him, of one another, we, members of Evangelical Lutheran congregations in America, associated in Evangelical Lutheran synods, recognizing our duty as people of God to make the inner unity which we have with one another manifest in the common confession, defense, and maintenance of our faith, and in united efforts for the extension of the kingdom of God at home and abroad; realizing the vastness of the field that God has assigned us for our labors in this Western world, and the greatness of the resources within our beloved Church, which are only feebly employed for this purpose; conscious of our need of mutual assistance and encouragement; and relying upon the promise of the divine Word that He who hath begun this work will perfect it until the day of Christ Jesus, - hereby unite, and now invite, and, until such end be attained, continue to invite, all Evangelical Lutheran congregations and synods in America, one with us in the faith, to unite with us, upon the terms of this Constitution, in one general organization, to be known as THE UNITED LUTHERAN CHURCH IN AMERICA. Article I. Name. The name and title of the body organized under this Constitution shall be THE UNITED LUTHERAN CHURCH IN AMERICA. Article II. Doctrinal Basis. Section 1. The United Lutheran Church in America receives and holds the canonical Scriptures of the Old and New Testaments as the inspired Word of God and as the only infallible rule and standard of faith and practise, according to which all doctrines and teachers are to be judged. Section 2. The United Lutheran Church in America accepts the three ecumenical creeds; namely, the Apostles', the Nicene, and the Athanasian, as important testimonies drawn from the Holy Scriptures, and rejects all errors which they condemn. Section 3. The United Lutheran Church in America receives and holds the Unaltered Augsburg Confession as a correct exhibition of the faith and doctrine of the Evangelical Lutheran Church, founded upon the Word of God: and acknowledges all churches that sincerely hold and faithfully confess the doctrines of the Unaltered Augsburg Confession to be entitled to the name of Evangelical Lutheran. Section 4. The United Lutheran Church in America recognizes the Apology of the Augsburg Confession, the Smalcald Articles, the Large and Small Catechisms of Luther, and the Formula of Concord as in the harmony of one and the same pure Scriptural faith." In bezug auf diese doftrinelle Bafis ist gunächst zu sagen, baß jede kirchliche Gemeinschaft, die dieselbe in die Pragis umfest, als lutherisch anzuerkennen ift. Daran hindert auch nicht ber Umstand, daß zwischen der Augsburgischen Konfession und den folgenden Bekenntnisschriften unterschieden wird, weil von den letteren gesagt ift, daß fie mit der Augsburgischen Konfession übereinstimmen. Aber es ware ein Arrtum, wenn man meinen wollte, daß durch die offizielle Annahme ber Konstitution die drei Kirchenkörper nun tatfächlich in der lutherischen Lehre einig geworden waren. Die Sachlage ift vielmehr dieje, daß öffents liche Lehrer dieser Rirchenkörper die Lehre der in der Konftitution genannten Bekenntnisschriften bis in die neueste Beit bekampft und ausbrudlich berworfen haben. D. Leander Renser, Professor der Dogmatik am theologischen Seminar ber Generalfynobe zu Springfielb, D., lehrt in feiner Schrift Election and Conversion (S. 66 f.): "After God has prepared redemption through Christ, after He awakens and illumines sinners, and after He graciously offers them the salvation thus provided, then, and then only, is their own choice decisive; but it is decisive then, for at that point their free moral agency respecting the gracious overture comes into play." Dos ist nicht lutherische Lehre, sondern genau die spnergistische Lehre von einer Pro- und Contra-Stellung des Menschen vor der Bekehrung, mit welcher Lehre Erasmus Luther "an die Rehle fuhr", wie Luther felbft es ausdrückt. D. Kehser sagt das auch nicht nur so nebenbei, sondern er hat die ganze erasmische Baffenrüftung angelegt. Er verteidigt bes Menschen "choice" und "free moral agency" vor ber Bekehrung mit bem Schluß a mandato ad posse: "Why bid a man believe when he couldn't?" "Why command them to do what they were utterly unable to do?" (S. 44.) Bas bas General Council betrifft, so schrieb zwar der Prafes desselben, D. Schmaut, sehr richtig: "Man's will is able to decide for salvation through new powers bestowed by God - this is the subtle synergism which has infected nearly the whole of modern Evangelical Protestantism, and which is or has been taught in institutions bearing the name of our Church." (The Confessional Principle, p. 752.) Aber er wurde darüber von D. Gerberding, Professor am Council-Seminar in Chicago, gur Ordnung gerufen mit ber Bemerkung, er (D. Schmauf) habe sich ein unguarded statement zuschulden kommen lassen. Rura, die Einigkeit in der lutberischen Lebre ist durch das offizielle Bekenntnis zu fämtlichen lutherischen Bekenntnisschriften in den betreffenden Sproden noch nicht vorhanden. Die Einigkeit muß erst noch kommen. Immerhin würde die Annahme der Lehrbasis in der neuen Konstitution einen äußeren Schritt in der rechten Richtung bedeuten, wenn die Begeisterung für die neue Konstitution die Veranlassung würde, unsere herrlichen Bekenntnisichriften fleißig zu ftudieren, ihre Ubereinftimmung mit ber Schrift gu ertennen und ihre Lehren mit freudigem Bergen bem Irrtum gegenüber gu bekennen. Gott wolle Unade verleihen, daß bei dem Elend diefer letten betrübten Zeit das befeligende Licht der Reformation zu vieler Seelen Seligleit hell in die Lande leuchte! - Bas die norwegischen Synoden betrifft, beren Bereinigung oben erwähnt ift, so lätt sich auch nicht jagen, daß sie nach der Bereinigung in der lutherischen Lehre einiger wären als vorber. Die Ber= einigungsbasis, das "Opgjör", enthält freilich die Lehre der Schrift und des lutherischen Bekenntnisses. Aber danchen enthält das "Opgiör" auch Vartien. in benen der entgegengesetten Lehre firchliche Berechtigung augestanden wird. Insonderheit ift in bezug auf die Lehre vom freien Billen ein Sat eingefügt, der ebenfalls die Lehre zum Ausdruck bringt, mit welcher Erasmus Luther und die Reformation bekämpfte, nämlich die Pro- und Contra-Stellung bes Renichen bor ber Befehrung. Die Bereinigungsbewegung unter den norwegischen Shnoden hat vornehmlich zwei Stadien durchlaufen. Buerft verhandelten Komiteen miteinander, deren Glieder die beiderseitigen Stellungen genau kannten. Man wurde nicht einig, weil der eine Teil nicht von der Bahrheit und der andere Teil nicht vom Jrrtum lassen wollte. Dann kam man auf den Gedanken, der unter gewissen Umständen etwas für sich bat. nämlich ein Komitee "ohne Professoren" zu erwählen. Dieses Romitee ftellte das "Opgjör" zusammen, das, wie bereits gesagt, freilich die lutherifche Lehre enthält, aber baneben auch die entgegengesette Lehre zu einem Teil der Bereinigungsbasis macht. So ist zwar die sogenannte "erste Form" der Lehre von der Gnadenwahl, die jest die "missourische" genannt wird, im "Opgjör" als die Lehre der Schrift und des lutherischen Bekenntnisses anerkannt, aber auch die sogenannte "zweite Lehrform", die den beharrlichen Glauben der Christen ihrer etwigen Erwählung voraufgehen läßt (intuitu fidei finalis), soll ohne Vorbehalt angenommen werden. Ferner ist zwar in Thesis 5 eine Neutralitätsstellung des Menschen vor der Bekehrung ausdrudlich verworfen, in Thefis 4 aber ift diefer Pro- und Contra-Stellung Raum gewährt in dem Ausdruck: "des Menschen Verantwortlichkeitsgefühl gegenüber der Annahme oder Verwerfung der Gnade". Eine Minori= tätspartei innerhalb der alten Norwegischen Spnode forderte Enderungen im "Opgjör". Sie erklärte, daß sie gewissenshalber nur dann in die neue Verbindung eintreten könne, wenn Thesis 1, in der die Gleichberechtigung der ersten und zweiten Lehrform ausgesprochen ist, gang fortfalle und in Thesis 4 der Ausdruck "Berantwortlichkeitsgefühl gegenüber der Annahme oder Berwerfung der Gnade" geändert werde. Außerdem wurde eine Paras graphenveränderung bei der Berufung auf die Konkordienformel beantragt, um der Migdeutung zu wehren, als ob die Konkordienformel eine Wahl "im weiteren Sinne" lehre. Man kam der Minorität in dem sogenannten "Austin Agreement" entgegen. In bezug auf den Ausdruck: "des Men-

iden Verantwortlichkeitsgefühl gegenüber der Annahme oder Verwerfung der Unade" wurde erflärt, daß dieser Ausdrud besagen solle, Gott fei die eingige Urfache der Annahme und der Menfch die einzige Urfache der Berwerfung. Auch wurde das Substitut für annehmbar erklärt: "man's feeling of obligation with regard to the acceptance of grace or guilt for rejection of grace". In bezug auf alle Forderungen der Minorität wurde erklärt, daß in demselben "nichts wider die Schrift und das Bekenntnis sei". An diese Zugeständnisse hatten sich leicht weitere Verhandlungen anknupfen laffen, die zu der nötigen Anderung bes "Opgjor" führen mußten. in einer Anmerkung zu dem "Agreement" wird erklärt, daß diese Zugestandniffe nicht dahin berftanden merben durften, "als ob das "Opgiör" als Bereinigungsbafis zwischen den drei kontrahierenden Rirchenkörpern verkurzt oder verändert werde". In dieser Anmerkung tam die Sache innerhalb ber alten Norwegischen Synobe zur Entscheidung. Die Minorität ftellte ben Antrag auf Streichung ber Anmerkung. Der Antrag wurde abgelehnt. Diese Minorität, die in den letten Monaten febr ausammengeschmolzen war, wird, wie wir hören, keine neue Organisation bilben, sondern die alte Rorwegische Snnode fortseten. Der neue Kirchenkörper, der aus der großen Majorität der früheren Norwegischen Synode, der Vereinigten Rirche und ber Saugesynode besteht, ift ein großer Rirchenkörper. Die Bahl der tommunizierenden Glieder wird auf 300,000 angegeben. Aber von einer Einigfeit in der lutherischen Lehre fann in dem neuen Rirchenkörper deshalb nicht die Rede sein, weil das "Opgjör", das nicht bloß auf lutherische, sondern auch auf unlutherische Lehre lautet, nicht geandert werden foll. Soffen wir, daß hiermit noch nicht das lette Wort gesprochen ift, sondern schließlich doch noch der Standpunkt der Minorität als der richtige erkannt und demgemäß gehandelt wird. Wir werden auf Einzelheiten, die mit der norwegischen Bereinigung zusammenhängen, noch später zurudtommen.

Ein Urteil des iswaschen "Lirchenblattes" über die ohiosche "Lirchenzeitung". Im iswaschen "Kirchenblatt" vom 7. Juli lesen wir: "Die Halstung der "Kirchenzeitung" offenbart allerdings eine gewisse Berschiedenheit der Richtungen in der Chiosnnode; aber daß die Richtung der "Kirchenzeitung" die genuin missourische sei, das wird niemand behaupten können, so gewiß es auch ist, daß der Geist Wissouris, der unduldsame, alles andere verwersende und verachtende, auch in Columbus zu spüren ist." Der Schreisber im "Kirchenblatt" ist offenbar um die in seinem Sinne korrekte Halung einer Anzahl Glieder der Ohiosynde besorgt und will diesen Gliedern die Ermahnung erteilen, dem "Sirenengesang, sich doch wieder der Synodalskonferenz anzuschließen", ihr Ohr zu verschließen.

Propaganda des Unglaubens. Eine von Haß gegen jede Art von Religion und Gottesglauben getragene Bewegung hat in letzter Zeit die öffentliche Aufmerksamkeit besonders in den östlichen Industrieskädten unsers Landes auf sich gezogen. Die Stadt New York ist ein Hauptherd dieser Agistation. John N. Wolf, Superintendent der Beacon Light Gospel Hall in New York, hat Gelegenheit gehabt, das Treiben des atheistischen Gelichters aus der Nähe zu beobachten. Er schreibt: "In der Stadt New York tragen mehrere Vereine von Ungläubigen Namen, welche deren eigentlichen Ebarakter nicht kennzeichnen. Ihre beliebtesten Angrissmethoden sind: das Abhalten aggressiever öffentlicher Versammlungen, das Abhalten von Bers

fammlungen im Madison Square und auf allen Hauptstraßen bes Mittags und des Abends, wenn Bitterungsverhältniffe foldes gulaffen. In diefen Berjammlungen wird JEsus Christus geschmäht, und viele Lästerungen werden ausgesprochen. Beiter wird die Literatur hervorragender Ungläubiger als Bekämpfungsmittel benutt. Bucher und Bampblete bekannter Autoren werden unter junge Manner ausgeteilt, Die fast irgend etwas derart mit Begierde taufen. überhaupt bestehen die Bersammlungen meis ftens aus jungen Männern. Gine Monatsschrift, die den Amed hat, das Bublitum aufzuklären und von der Anechtschaft der Religion zu befreien, wird herausgegeben. Gine dritte Beife diefer fatanischen Tätigkeit ift die der Debatten, die zuweilen in öffentlichen Barks und wieder in Galen gehalten werden. Gegenstände ber Besprechung find: die Auferstehung, die Geburt Christi, die Dreieinigkeit, die Gottheit Christi und die Echtheit der Beiligen Schrift. Oft werden diese Debatten von gelehrten und fähigen Männern geführt, die eine bedeutende Bekanntichaft mit den verhandelten Gegenständen an den Tag legen. Der Feind Gottes hat fähige Führer. Eine andere Methode, Unglauben ju berbreiten, ift, Conntagsichulen gu Reulich murde unfere Aufmerksamkeit auf wenigstens vier Diefer Sonntagsichulen in der Stadt Rem Port gelenkt. Man bringt Anaben und Mädchen einer Nachbarschaft zusammen und lehrt sie, die Bibel sei nicht wahr, und Jefus Chriftus fei ein gewöhnlicher Mensch ober nur das Erzeugnis der verschrobenen Phantafie eines Menichen. Unlängit prablte ein augenscheinlich gutgestellter Mann barüber, daß feine beiden Anaben von gehn und zwölf Jahren imftande feien, bas Chriftentum, wenn fich bie Gelegenbeit dazu nur biete, aus ihren Schulgenoffen berauszuargumentieren, und dies auch täten. Belde Ernte ist von folder Aussaat zu er= warten?" Als Gegenstoß gegen diese wirklich teuflische Propaganda plant man, durch Stragenpredigt in shitematischer und ausgedehnter Beise bas positive Christentum an die Massen zu bringen, die durch die kirchlichen Bottesdienste nicht erreicht werden tonnen. G.

## II. Ausland.

Brofelvtenmacherei ber Römifden am Rrantenbette. Die General= oberin ber "Geringen Schweftern ber Armen", auch in ben Bereinigten Staaten als Little Sisters of the Poor vertreten, fragte bor einigen Jahren beim Bapfte an, ob einem Richtfatholiken in den Pflegehäusern, nachdem alle vorherigen "Bersuche, daß er, bekehrt, im Schofe der wahren Religion fterbe", sich als vergeblich erwiesen haben, die Affistenz eines teberischen Geiftlichen auf seine Bitte gewährt werden durfe. Die vom Rapft beftätigte Antwort der zuständigen Kardinalstongregation vom 14. Dezem= ber 1898 lautete, "daß dem Bralaten, den Ronnen wie den andern der Direktion ober dem Spitalbienft unterstellten fatholischen Bersonen nicht erlaubt fei, franken Nichtkatholiken direkte Dienstleistung zur Berbeirufung eines eigenen Geiftlichen zu tun". Wenn bas nicht einmal erlaubt ift, nachdem alle Versuche zur Bekehrung migglückt find, so wird damit den Rrantenfdwestern die Broselhtenmacherei bei sterbenstranten Baretifern gang offenbar gur Pflicht gemacht. In einer Enghklika vom 26. Dezember 1898 entschied benn auch ber Papft felber, daß "einem fterbenden Sares tiker, der seinen eigenen Geistlichen verlangt, nicht zu willfahren ift, son=

dern katholische Versonen, welche ihn pflegen, sich passib verhalten mussen". Noch schlagender für die grundsäkliche Stellung, die die römische Rirche in dieser Frage einnimmt, ift folgende Stelle aus den Enghfliken Bius' IX. vom 10. August 1863: "Ferne sei es aber, daß die Kinder der katholischen Rirche jemals irgendwie Feinde jener seien, welche nicht durch dieselben Bande des Glaubens und der Liebe mit uns verbunden find; vielmehr sollen sie, wenn jene arm ober trank ober von andern Leiden heimgesucht find, immer bestrebt sein, ihnen alle driftlichen Liebesdienste zu leiften und ihnen hilfreich beizuspringen, und vor allem sollen sie trachten, sie der Finfternis der Frrtumer, in welchen sie beklagenswerterweise liegen, zu entreißen und aur katholischen Bahrbeit und aur liebevollen Nutter Kirche zurückzuführen, welche ihre mütterlichen Arme liebreich nach ihnen ausftredt" usw. Aus biesen Aussprüchen der Bapfte ergibt sich, daß es in ber Tat für jeden Katholiken Pflicht ift, jede Gelegenheit zur Bekehrung der Reper zu benuten, daß aber insonderheit Krankenschwestern und Briefter, wenn anders fie ihrer besonderen Berufspflicht genügen wollen, sich der Bflicht der Profelhtenmacherei gar nicht entziehen können.

Dr. Ludw. Laz. Bamenhof, ruffifcher Jude, Augenarzt und bor allem Urheber des Esperanto, ist am 14. April 1917 zu Warschau in Volen im Alter bon 58 Jahren geftorben. Schon 1887 war feine Belthilfsfprache im Entwurf vollendet, aber noch sechs Nahre lang arbeitete er mit etlichen Freunden daran, sie brauchbarer und vor allem auch einfacher zu machen. Dann schrieb er als Dr. Esperanto (= Hoffender) das erste Lesebuch: Lingvo Internacia, suchte aber zwei Jahre vergeblich einen Verleger bafür, bis et endlich 1887 den Selbstverlag unternehmen konnte. 1905 taate der erste internationale Esperantistenkongreß zu Boulogne-sur-Mer in Frankreich. Gerade als der zehnte Kongreß in Paris eröffnet werden follte (1914), brach der gegenwärtige große Beltfrieg aus. Die internationale UEA (Universala Esperanta Asocio) in Genf hat den Krieg überdauert und bermittelt gegenwärtig ca. 2000 Postsendungen monatlich zwischen Kriegsgefangenen; auch die meisten nationalen Gesellschaften, die alle mit der UEA in Berbindung stehen, haben im Kriege durchgehalten. Das war nur möglich, weil sie seit Jahren ausschlieglich für internationale Sprachverständigung arbeis teten, und Religion und Bolitik als solche von ihrem Brogramm ausgeschlossen sind. Bor dem Kriege bestanden ca. 200 Esperanto-Zeitschriften und schon eine sehr große Literatur, darunter freilich nur erstaunlich wenig von bleibendem Werte. Dr. Zamenhof war es vergönnt, vor seinem Ende das Manuffript des Malnova Testamento (Alten Testaments) in feiner Sprache zu vollenden; das erfte bis vierte Buch Mosis, die Pfalmen und die Sprüche Salomos daraus liegen schon gebruckt vor; ber Reft wird nach bem Rriege erscheinen. Seit 1912 liegt bereits das ganze Nova Testamento vor, überseht von Rust, Wadrill und andern und publiziert von der Britischen und Ausländischen Bibelgesellschaft. Außerdem sind borhanden in Esperanto: Deharbes Ratholischer Ratechismus, Das Allgemeine Gebetbuch der Spistopalen, Renans "Leben Jesu" und der Koran der Türken, ferner ein paar Liedersammlungen und einige Traktate eifrig proselhtierender Sekten. Das einzige protestantische Esperantoblatt, Dia Regno (Gottes Reich), ist nach Kriegsausbruch nicht mehr erschienen. Õ.

# Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

August 1917.

Rr. 8.

# "Die Bort', wie fie lauten."

Der Kampf, den Luther und seine Nachfolger mit Zwingli, Calbin, Beza und ihren Varteijungern geführt, hat der lutherischen Kirche nicht blog das Sakrament des Altars unverstümmelt erhalten, fondern, von andern Früchten abgefeben, auch die Erkenntnis befestigt und vertieft, daß einzig und allein die Beilige Schrift, als das Wort des untrüglichen Gottes felber, das Prinzip der Theologie ist; daß das klare Wort der Schrift und sonst rein gar nichts anderes einen Artikel des Glaubens begründet; daß die Entscheidung darüber, was in der Kirche als wahr oder falsch, als recht oder unrecht, als gut oder bose zu gelten hat, einzig und allein der Beiligen Schrift zukommt und sonst keiner andern Autorität; daß die prophetischen und apostolischen Schriften allein die Richtschnur find, nach der alle Lehrer und Lehre zu beurteilen sind; daß eine Lehre, die ein unzweideutiges Schriftwort für sich hat, durch rein gar nichts umgestoken werden tann; daß allerlei Einwürfe der Bernunft und scheinbare Widersprüche, selbst nicht scheinbar widersprechende andere Schriftstellen den Christen irremachen dürfen an der untrüglichen Richtigkeit einer Lehre, für die er ein nach Text und Kontext klares Gotteswort hat; und daß darum auch der Vernunft oder der Wissen= saft oder irgendeiner andern Autorität zuliebe nicht gezweifelt, ge= dreht und gedeutet werden darf an einer Lehre, die durch ein Wort der Schrift ein für allemal festgelegt ift.

In dem Mangel an Respekt vor dem klaren Wort der Schrift und in der Unterordnung desselben unter die Vernunft und eigene vorgefaßte Meinungen erblicken mit Recht die Lutheraner den Grundsehler der Resormierten und den völlig andern Geist Zwinglis, Carlstadts, Calsvins und ihrer Genossen. Der lutherische Geist läßt sich voll und ganz, einzig und allein beherrschen von der Heiligen Schrift. Der reforsmierte Geist dagegen will seine Gedanken von Gott und göttlichen Dingen nicht gestalten nach dem klaren Wort der Schrift, sondern ums

gekehrt die Schrift drehen und deuten nach dem eigenen Dünkel. Freislich rühmen auch die Reformierten die Schrift. Tatsächlich lassen sie aber das Wort der Schrift nicht gelten als vox judicis, sondern besnutzen es als ein Kleid, in das sie ihre eigene vorgefaßte menschliche Meinung hüllen, als das Material, aus dem sie Lehren sormen nach den Gedanken ihres eigenen Herzens.

In seiner Historia Mot. II, 10 schreibt Balentin Ernst Löscher: "Soviel man bei nüchterner und gemäßigter überlegung der Sache ermessen kann, so hat au dem Kall dieses Mannes [Calvins] und allem fünftigen Unheil sehr viel beigetragen, daß er in dem aufrichtigen Respett, welchen er der Beiligen Schrift schuldig war, sowohl als Awinglius, nicht fest genug gegründet gewesen, sondern feinen eigenen Adeen mehr getrauet und gefolgt als den biblischen, wie wir denn diesen Fehler insgemein an ben reformierten Lehrern zu bejammern haben; benn wo dieselben die klaren Sprüche Beiliger Schrift im Grund ber Seelen pro voce judicis und nicht pro materia litis hielten, so würde unfer ganger Streit bald erlöschen, welcher aber unfterblich werden muß, folang man mit benen Meppelischen Calbinisten in colloquio Meppelensi, O. 3. B., borgibt, daß Retereien ex sensu Scripturae literali entstünden." Um diesen Gedanken etwas weiter auszuführen, mögen hier etliche Aussprachen aus der 1592 von Johannes Spieß herausgegebenen Schrift Martin Chemnit' "Bon dem Abendmahl bes HErrn" folgen, aus welchen bervorgeht, von welch groker Bedeutung die Sakramentsstreitigkeiten gerade auch für die Erhaltung und das tiefe Verständnis des Schriftpringips waren.

Die klaren, deutlichen Worte der Einsetzung entscheiden nach Chemnit die Lehre vom Abendmahl, weil nichts in der Schrift uns nötigt, von dem einfältigen Sinn derfelben abzuweichen. schreibt: "Diese Wort' des Sohnes Gottes, wenn sie sollen verstanden werden nach ihrer gebräuchlichen, natürlichen, eigentlichen und einfäls tigen Bedeutung, wie sie lauten, so ist der Handel so gang klar, daß auch die Widersacher nicht leugnen können noch dürfen, daß die Bort' den Verstand und die Meinung geben, nämlich, daß im Abendmahl zus gegen fei, mit dem Brot zu effen gereichet und mit dem Munde emps fangen werde der Leib Christi. So liegt nun alle Macht baran, und stehet der ganze Handel darauf, daß man aus gutem Grunde erweise und dartue, daß wir aus Gottes Wort feine gnugfame, beständige ober gewisse Urfach' haben, um welcher willen wir von den deutlichen, flaren Worten der Einsehung abweichen follten. Sondern daß wir dagegen klare, beständige und gewisse Zeugnis haben, eben in der Deklaration und Berklärung, fo der Beilige Geift felbe in der Schrift über diefen Sandel gegeben, daß wir bleiben und uns halten follen an ben Bers stand, welchen die eigentliche, gebräuchliche und gewisse Bedeutung ber Wörter uns zeiget und gibet. Und wenn das aus gutem Grund ers weiset ist, so ist der ganze Handel entrichtet und geörtert, und haben

zugleich damit genugsamen, beständigen Grund, Urfach' und Rechenschaft gegeben des Glaubens vom Abendmahl, welches Bekenntnis im Anfang gesetzt und erzählet ift. Go fonnen wir uns auch alsbann sicherlich auf diese wohlgegründte Ginfalt zufrieden geben, wenn wir uns schon nit aus allen spitzigen, geschwinden Argumenten und Fürgeben der Bidersacher entrichten oder alle fliegende Fragen auflösen können. Denn das ist febr merklich und einem jeden Christen au wissen sehr nüplich, da Baulus seinen Jünger Timotheum in dem ganzen Inhalt der göttlichen Lehr' gründlich unterrichtet hatte, gibet er ihm aum Beschluß awei praecepta, nach denen er sich richten sollt', wo er anders das Wort, so ihm vertrauet ist, unbeweglich, fest, lauter und rein behalten wollt'. Nämlich erftlich, daß er fich von der Ginfalt des Glaubens nicht lasse bewegen und abführen per antitheses falso nominatae scientiae, das ist, durch folche Gegenwürfe und Widerrede, fo da etwa mit einem Schein sonderlicher großer Runft möchten fürgewandt und aufgebracht werden. Zum andern, daß er sich auch nicht lasse irre= machen in seinem wohlgegründten Glauben durch spikige, geschwinde und verwirrte Fragen. 1 Tim. 6; 2 Tim. 2; Tit. 3." (74 ff.)

Die Reformierten bemühten sich, ihre eigene vorgefaßte Meinung bom Abendmahl in die Einsebungsworte hineinzutragen, und verdrehten zu dem Ende die klaren Ginsebungsworte mit Silfe von dunklen Schrift= stellen oder solchen, die überhaupt nicht vom Abendmahl handeln. Demgegenüber betonte Chemnit, daß "ber Glaube fich nicht gründet darauf, was Menschen sagen, seben und erklären, sondern foll und muß (wie Paulus fagt Cph. 2) auferbauet sein auf den Grund der Bropheten und Apostel". (64.) "Wie nun alle Artifel des Glaubens an etlichen gewissen Orten in der Schrift ihren rechten Grund haben, aus welchen man den wahren und eigentlichen Verstand derfelben Artikel nehmen muß", so auch im Artikel vom Abendmahl. Die Sakraments= schwärmer aber "nehmen für sich solche locos der Schrift: wie die Beschneidung sei eingesett; wo und wie das Ofterlamm ein Gedenkzeichen gewesen sei; was das Opfer der roten Rub, Rum, 19, bedeutet habe: item, da Ahias dem Jerobeam zehen Zipfel vom Mantel gibt, 3 Reg. 2. Und wie es nun mit benfelbigen Zeichen eine Meinung hat, fo wollen fie auch lehren, halten und gläuben vom Abendmahl des Herrn, und wenn sie bas also gesett haben, dabei sie denken zu bleiben, alsdann gedenken fie auch der Bort' der Ginsetung". Dies gebe Zwingli felber zu, wenn er erkläre: daß Christi Leib und Blut im Abendmahl nicht gegenwärtig sei, darin seien alle ihre Lehrer einig. Da es aber den Einfältigen erscheine, als ob dem die Abendmahlsworte "stracks entgegen" feien, "so versucht sich ein jeder an denselbigen Worten". "Berstehe", sagt Chemnit, "daß er fie also deute und drebe, daß fie mit der vorigen gefakten Meinung nit streiten mögen." "Die Abendmahls= worte", sage Zwingli, "handelten sie, der eine so der andere anders, um den Jungen und Mündlingen unter den Christen genugzutun, welche an dem Buchstaben der Einsetzungsworte hingen und den rechten Kern "Damit" — fährt Chemnit fort — "bekennen fie nicht erariffen." ja öffentlich, daß fie ihre Meinung von dem Abendmahl des Herrn nicht aus den Worten der Einsetung gelernet und genommen haben, sondern, wie Silarius fagt, daß sie folde ihre vorgefaßte Meinung in die Bort' des Abendmahls hineingetragen haben, also daß sie längst zuvor beschlossen haben, mas sie bom Abendmahl halten wöllen, ehe denn sie die Wort' der Einsetzung zu handeln fürnehmen." Chemnit fagt: Es fei schon mehr als die Sälfte gewonnen, wenn man barin einig sei, daß die Einschungsworte der Ort der Schrift seien, an dem man den rechten Berstand vom Abendmahl suchen soll und finden mag. Aber auch den Sinn der Worte dürfe man nicht in verkehrter Beise zu gewinnen suchen. Chemnit schreibt: "Darüber aber scheidet es sich, wie und auf mas Beise der rechte Verstand in den Worten soll gesucht werden. die Zwinglianer treten und weichen von dem eigentlichen, gewissen, natürlichen Verstand der Wort' im Abendmahl. Und wenn sie dann konnten aufbringen eine Meinung, die etwa sonst andern Sprüchen ber Schrift gemäß möcht' fein, so machten fie einen folchen Schein, ob ihr Ding eitel Gottes Wort wäre, und durch solchen Schein werden ihr viel verführet. Daß aber ein Einfältiger fich darum recht verwähren möge, kann er's nicht besser, denn aus diesem Exempel versteben. Röm. 5 (Durch einen Menschen ift die Gunde in die Belt kommen' etc.) verstund Pelagius und legt' ihn aus nit von der angebornen Erbfünde, sondern allein de imitatione, wie bose Exempel viel Schaden tun: also habe auch Abam durch sein Exempel die Welt nur allein Exempels Weise fündigen gelehrt. Nun hat Pelagius auf solche seine Meinung (daß durch bofe Erempel viel Schadens in der Belt geschicht) können viel Zeugnis und Erempla der Schrift anziehen und einführen, und wenn er denn auf die Meinung die Wort' im Text Röm. 5 hat lenken und ziehen können, wird er ohn' Zweifel mit dem Schein viel Leute geblendet haben: ist doch meine Meinung aus Gottes Wort genommen und vielen Spruchen in der Schrift gemäß. Bas haben aber nu die rechtschaffene Lehrer zu Widerlegung geantwortet? Untwort: Sie haben den Grund ihrer Widerlegung genommen aus dem Unterscheid, welche uns auch in diefem gegenwärtigen Sandel zu Erklärung fehr nut ift. Nämlich in etlichen Sprüchen der Schrift werden die Artikel des Glaus bens mit verblümten und dunkeln Borten fürgelegt und wiederholet. In solchen Sprüchen mag man brauchen solche Auslegung (wie davon Aug. lib. 2. de doctrina Christiana schreibet), daß man aus ben dunkeln Worten eine Meinung nehme, welche andern, klärern Spruchen gemäß ist und damit übereinstimmet, und wenn auf folche Meinung die dunkeln Wörter mögen gedeutet werden, fo kann folche Auslegung be-In etlichen Sprüchen gber ber Schrift werden die Lehre ober Artifel des Glaubens gleich als in ihrem rechten, eignen Ort gegründet. In solchen Sprüchen muß man ja traun bei der einfältigen, wahren,

natürlichen Eigenschaft ber Wort' bleiben, foll man anders des rechten, mahren Verstands gewiß sein. Wo man aber auch in folden Sprüchen eine fremde und andere Auslegung, denn des Buchstabens Eigenschaft gibt, annehmen und gestatten sollte, darum, daß es etwa andern Sprüchen der Schrift gemäß scheinet, so würde in der ganzen Beiligen Schrift nichts Gemisses oder Beständiges bleiben. Aus diesem Exempel fann ein Einfältiger in dem gegenwärtigen Sandel vom Abendmahl bon vielen Dingen richten und urteilen. Denn dieweil die Lehr' bom Abendmahl des Berrn in den Worten der Ginsebung gegründet ift, so ift das nit die rechte Art und Beise, den wahren Berftand zu suchen und zu finden, wenn man die Eigenschaft der Wort' fahren lägt und nimmt anderswoher eine Meinung, darauf alsdenn die Wort' der Einsetzung wider ihre rechte Bedeutung von Eigenschaft gezogen werden. Sondern wir muffen bie halten und folgen der schönen Regel Hilarii lib. 1, de Trin., welche also lautet: Das ist ber allerbeste Leser in ber Schrift, welcher den Verstand des fürgenommenen Textes in den Worten fucht und nicht hineinträgt, welcher die rechte Meinung aus den Worten begehrt zu lernen, und bringt sie nit borbin mit sich, ebe denn er die Wort' für sich nimmt. Er muß auch den Text nicht beugen und zwingen, daß er folle und muffe in sich halten und begreifen die Meinung, welche er ihm vorgefasset und eingebildet hat, ehe er den Tert bat angefangen zu lesen." (63-71.)

Bon dem einfältigen Berftand, den die flaren Borte der Schrift geben, follen wir uns nicht abbringen laffen durch allerlei Einwürfe und spitfindige Fragen der Vernunft. Chemnit nennt zwei Regeln. die wir allezeit vor Augen und im Gedächtnis haben follen: "Bum ersten, daß wir uns von der Einfalt des Glaubens, davon wir guten Grund in Gottes Wort haben, nit sollen lassen bewegen und abführen durch folche Gegenwürf' und Widerrede, so da etwa mit einem Schein sonderlicher großer Kunft möchten aufgebracht und fürgewandt werden. Rum andern, daß wir uns auch in unferm wohlgegründten Glauben nicht lassen irremachen durch spikige, geschwinde und verwirrte Fragen. wenn wir gleich dieselbigen nicht alle können auflösen. 1 Tim. 6: Tit. 3; 2 Tim. 2." (S. 162.) Bermögen wir eine Lehre, die das klare Wort der Schrift gibt, nicht zu reimen und zu begreifen, fo follen wir uns vor Augen halten, daß hinter den Worten der Schrift nicht ein ohnmächtiger Mensch, sondern der große, allmächtige Gott selber steht. Chemnit schreibt: "Daß aber menschliche Vernunft das nicht begreifen fann, wie Chriftus mahre menschliche Natur mit allen ihren Gigenschaften habe und behalte, und er gleichwohl nach seinen Worten mit feinem Leibe bermöge zu fein an mehr benn an einem Orte, wo bie Einsehung des Abendmahls gehalten wird, das ist doch ja wahrlich keine gnugsame gewisse Ursach', daß wir darum von den klaren Worten follen abweichen; denn auf diese Beif' wurde der ganze Glaub' um= Hugo hat einen schönen Spruch: So du dich in gekehret werden.

Glaubenssachen etwas verwunderst, und deine Gedanken vielleicht dir sagen werden: Wie kann das sein? so gedenke nur, wer der sei, der es wirket, so wird es bald aushören, wunderbar zu sein, oder ja ausst wenigste wird es nicht ungläublich sein. Und wenn wir bedenken, daß berjenige, welcher das Wort erfüllen und danach wirken soll, allmächtig ist, so wird es nit unmöglich sein, es sei, was es wolle etc. Nun ist das gebräuchlich in der Schrift, wenn Gott seinen Willen durch sein offentlich Wort hat offenbaret, daß er alsdann den Glauben weiset zur Betrachtung seiner Allmächtigkeit, wie die Exempel ausweisen mit Abraham, Gen. 18 und Köm. 4, mit Mose, Rum. 11, mit Maria, Luk. 1, mit den Sadduzäern, Matth. 19, und Phil. 3 mit der Glorifikation unserer Leibe." (S. 233.)

Un dem gewissen Verstand, den eine klare Schriftstelle ergibt, follen wir uns auch dann nicht irremachen lassen, wenn man ihm andere, scheinbar widersprechende Aussagen der Schrift entgegenstellt. Auf ben Einwurf der Awinglianer, Christus habe nach Joh. 16 und Matth. 26 bie Belt verlaffen und fei jum Bater gegangen, mas boch nur beigen könne, daß Christus nach seiner menschlichen Natur auf Erden und somit auch im Abendmahl nicht mehr gegenwärtig sei, antwortet Chems nit: "Wir muffen die Regel fest, gewiß und fleißig halten, daß wir in Glaubensfachen nicht alsbald, wenn fich's etwa mit einem Schein ansehen läßt, als sei die Schrift streitig, auf ein' ander' Deutung und Meinung fallen wollten, denn die Klare, deutliche Wort' an ihm selber Denn Paulus gibet seinem Junger Timotheo diesen letten lauten. Befehl: Bewahre, das dir vertrauet ift, und meide antitheses, das ift, streitige Gegenwürf' und Einrede der falschberühmten Runft, welche etlich' fürgeben und feilen des Glaubens. Go ift es nu nicht neu, daß spitige, geschwinde Köpfe mancherlei Einrede und Gegenwürfe erdenken und aufbringen können wider die Artikel unfers Glaubens, als sei die Schrift widereinander und streitig. Paulus aber spricht: Billft du das bewahren, das dir vertrauet ift, so vermeide solche antitheses, die einen falschen Schein haben einer großen Runft. Und da haben wir ein sehr fein Exempel in der Historien Abrahams, welches zu gründlicher Biders legung des obgesetten Arguments nit undienstlich wird sein. Gott hat Abraham diesen Befehl geben: Nimm beinen Sohn und opfere ihn gum Diese Wort' sein an sich selbs nit dunkel noch Zweifel verständig; dieweil aber folchs dem Abraham schwer war, über sein väterliches Berg zu bringen, werden ihm ohne Zweifel die Gedanken kommen sein, daß er mit großem Schein, nit ohn' Grund und Ursach', ben Worten wohl möchte einen andern Verstand und Deutung geben. benn wie sie lauten, dieweil das Mandat nach dem Buchstaben streite wider viel andere Sprüch' des göttlichen Worts. Denn erstlich ist die negativa in Gottes Wort ausgebrückt Gen. 9: Wer Menschen Blut vergießet etc. Zum andern diefer Befehl nach dem Buchstaben streitet nit

allein wider einen gemeinen Spruch in der Schrift, sondern wider die fürnehmite und bochfte Verheißung: In Isaat foll dir der Samen ge-Behüt' Gott, wenn die Sakramentierer mit foldem Schein bermöchten streitige Spruche aufzubringen, wie würden fie trium-Nu gib nur acht darauf, wie Abrahams Glaube die Regel Bauli fo fleißig hält, nämlich daß er sich nit bald bewegen läßt durch den Schein, als ob das Mandat nach dem Buchstaben mit der Verheißung bom Samen nit steben könne; denn es ist kein 3weifel daran, daß fein väterlich Berg mit mancherlei Gedanken bekummert gewesen, weil er den einigen Sohn liebhatte. Bon Sebr. 11 fagt der Text: Er habe wohl gesehen, daß er sich mit der Verheiftung vom Samen hart stoke. Nun war Abraham der chaldäischen Künste nit so gar unwissend, baß er nicht hätte können einen tropum bom geistlichen Opfer finden, dadurch er seinen einigen geliebten Sohn bei dem Leben erhielte und fich boch bunten möchte laffen, er hatte bem Befehl Gottes genuggetan; denn die Schrift redet ja selbst an vielen Orten von geistlichen Opfern, Pf. 4; 61; Röm. 12; 1 Petr. 3. Dieweil er aber einen ausgebrückten Befehl hat mit einfältigen, klaren, deutlichen Worten, wiewohl es sich ließe anschen, als streite er mit der Berheifzung von Isaak, welches einen Schein gibt, als möchte Abraham wohl von den Worten weichen, so hat er doch die Regel wohl gewukt und fleikig bei sich behalten, welche Betrus hernach gesethet hat, 2 Betr. 1: Die Schrift stehet nit auf einiger Auslegung, sondern wie die Epistel zu den Bebräern faget: sein' Rechnung also gemacht: Dieweil es beides Gottes Wort ift: Schlachte beinen Sohn und: In Isaak wird dir der Same genennet werden, da die Wort' flar und deutlich find, und Gott felber kein' andere Auslegung gibt und zeigt, denn wie die Wort' lauten, barum muß ich das eine tun und das ander' nicht desto weniger gläuben. Daß aber diese beide als streitig sich ansehen lassen, gläube ich, daß der Gott, fo es beides geredet bat, konne auch verschaffen, daß fie nit gegeneinander streiten. Denn Gott kann auch wohl meinen Sohn bon den Toten erweden, daß also, dieweil es beides Gottes Wort ift, beides auch mahr fei und bleibe. Mit diesem Exempel weiset uns Abraham als ein Prophet die Regel, daß wir unseren Glauben, der auf gewissem und beständigem Grund der Schrift besteht, nit so leicht und bald sollen irr' laffen machen, wenn etwa ein Schein fürgewandt wird, als fei es wider andere Spruch' der Schrift, sondern wenn die Wort' flar sind und Gott felber keine andere Deutung gibt, denn wie die Wort' lauten, so sollen wir mit dem Abraham sagen: Dominus providebit, der SErr wird's wohl machen." (S. 244-248.)

Für die Schriftauslegung gilt somit nach Chemnit die "gewisse, stetwährende Regel, Form, Art und Weise", daß niemand berechtigt sei, die klaren Sprüche der Schrift, in welchen Gott uns die christlichen Glaubenslehren geoffenbart hat, nach eigenem Gutdünken zu deuten

und zu dreben. Chemnit schreibt: "Es ist uns in teinem Bege von Gott ber Mutwillen gestattet und frei gegeben, daß mit ben Spruchen, barin die Sauptstude, mas Gott von feinem Befen und Billen geoffenbaret hat, gegründet fein, ein jeder feines Gefallens muge ums geben, diefelbige zu deuten, febren und wenden, wie es einem ieden gutdünket. Denn Betrus fagt in der 2. am 1. Rapitel, daß die Auslegung ber Schrift nit folle aus eigenem menfchlichen Billen berfürgebracht werden. Dak nun unfer Glaube gemiffen, beständigen Grund muge haben, hat une die Schrift felber geweifet ein' gemiffe Regel und Korm, welcher man folgen foll, wenn man zum rechten, mabren Berstand in solchen Sprüchen kommen will; daraus werden nun viel schöner, gewaltiger Argument genommen. Bir wöllen aber nur etliche wenige, die den Einfältigen zur Unterrichtung dienstlich können sein, aufs kurzeste verzeichnen. Das Erste: Es ist nit neu, auch in diesem Sandel nit erst auftommen, daß die Bernunft mit ihrem Fürwis in den Sprüchen, darin die Lehr' von Gottes Befen und feinem Billen gegründet ift, grübelt, und wenn fie etwa mit einem Schein fürgeben kann, als sei ihres Bedenkens unmöglich, ungeschickt, ungereimt Ding darin, fo dringet fie bald darauf, daß man mohl möge abweichen von ben klaren, deutlichen Worten der Schrift, und wird alsdann für fonderliche, große Beisheit gehalten, wenn jemand den klaren Borten mit einer klugen, gleißenden Deutung einen fremden Verstand geben und aufdringen tann. Und zwar die Beilige Schrift felbst hat etliche folde Meisterstüd', wie die Vernunft mit klaren, deutlichen Borten in solchen Sprüchen ihr Spiel mit Deuteln getrieben, verzeichnet. Und fetet auch des Seiligen Geiftes Biderlegung dazu, ohne Aweifel uns zur Barnung, auf daß sie uns weise ein' gewisse Regel, der wir sicherlich folgen mögen in solden schweren Sändeln, wenn von der Lehre des Glaubens Irrung Nämlich, daß wir in den Sprüchen, darin die Artikel des Glaubens gegründet sein, nit leichtfertig, ohne helle, flare Urfach' und Grund annehmen follen folche Auslegung, fie scheinen, wie gut fie wollen, die da abweichen von den klaren Worten, wie die nach bekannter, gewisser Eigenschaft der Schrift lauten. Und weil solche Exempel zu Erklärung biefes Sandels feine, richtige, gründliche Gedanken und Warnung geben, wollen wir deren etliche aufs fürzeste erzählen. Und ist das allerfeinste Exempel, das sich zu diesem Sandel so eben schidet. in der Historien Abrahams. Gott hatte ihm geben die Berheifung vom Samen, Gen. 12 und 13. Beil aber Abraham veraltet war und feine Sara unfruchtbar, hebt er Gen. 15 alfo an zu philosophieren und fein' Rechenschaft [Rechnung] zu machen: Wie, wenn das Wort [Samen] anders zu verstehen wäre, denn es lautet, nämlich de semine adoptivo, daß ich meines Haushalters Sohn an Kindes Statt annehme und ihn zum Erben machte, also bliebe gleichwohl die Verheifung mahr. ist die erste Klugheit, die Abraham an Deutung der Verheikung bes

weiset, da er von den Worten denkt abzuweichen. Er hält aber solche feine Gedanken nicht alsbald für ein oraculum, darauf er bauen möchte, sondern er schüttet fie unserm Berrn Gott in feinen Bufen, bittet und begehrt Unterrichtung. Gott aber antwortet ihm: Es soll nit ein fremder, angenommener Same fein, sondern der bon beinem Leib tom= men wird, der foll dein Erbe fein. Bas diefe Bort' bedeuten und baben wöllen, hat Sara wohl verstanden, denn es ja nichts dunkel oder schwer barin ift. Dieweil fie aber nit konnte begreifen, wie es geschehen möchte, erdenket sie ein' solche Deutung, damit sie auf ein' andere Beise (denn Abraham vor getan hatte) von dem einfältigen Verstand ber Wort' möcht' abweichen, und gibt für, sie habe des guten Grund und Urfach'. Lieber, spricht fie zu Abraham, lege dich zu meiner Magd, ob ich doch vielleicht aus ihr mich bauen möge. Run hat sie nicht im Sinn und Willen, daß fie dadurch, wenn fie von den Borten weicht, bes rechten Verstandes der Verheiftung fehlen wolle, sondern fie bermeinet denselbigen auf die Beise recht zu treffen. Denn sie spricht felber, sie folge in der Deutung nit ihrer Bernunft, sondern sie habe ben Grund und die Urfach': Dieweil mich der BErr felbs verschlossen hat, daß ich nit gebären tann, so muß ja notwendig die Verheißung ein' andere Meinung und Berftand haben, als die Bort' an fich felbs eigentlich lauten. Gott der HErr aber am 17. Kap. tut ein' flare Repe= tition und wiederholet die Berheifjung also, daß, wo in ben vorigen Borten etwas zu dunkel gered't wäre, deutlich verkläret und dadurch, baß dieselbige Wort' nun zum drittenmal wiederholet würden, weisete und bestätigt, daß sie bei der einfältigen Meinung, wie die Wort' lauten, bleiben follen. Denn alfo spricht er: Du follt dein Beib Sarai nicht mehr Sarai beißen, sondern Sara foll ihr Name fein; denn ich will fie fegnen und bon ihr will ich dir einen Sohn geben etc. Aber was spricht der Tert? Abraham fiel auf sein Angesicht und lachet und sprach in feinem Herzen: Soll mir, hundert Jahre alt, ein Rind geboren werden und Sara, neunzig Jahre alt, gebären? So gar hart war das herze eingenommen mit den Gedanken, es wäre nicht möglich und könnte nicht geschehen. Wird derhalben die Verheihung zum vierten= mal wiederholt im 18. Kap.: Um diese Zeit will ich wieder zu dir kom= men, so ich lebe, so soll Sara, bein Beib, einen Sohn haben, auf daß ja Abraham und Sara baraus, dieweil die Verheißung fo oft immer mit einerlei Borten wiederholet ward, merten und verstehen follten, daß fie nach keinem andern Verstand sich umsehen sollten, benn wie die Bort' geben und mit sich bringen. Beil sie aber beide alt waren, spricht der Text, und wohl betaget, also daß es Sara nicht mehr ging nach der Beiber Beife, darum, ob sie gleich sahe und wohl verstand, was dieser Wort' Meinung wäre, lachet sie doch bei sich felbst etc. Der HErr aber, nachdem er so oft in so viel repetitionibus den rechten Verstand und die wahre Meinung der Verheifung gewiesen hatte und merket,

daß den Abraham allein die Gedanken hinderten und irremachten, wie das könnte geschehen, fähret er ihn mit etwa harten Worten an, führet und weiset ihn dahin, er sollte betrachten die göttliche Kraft und All= mächtigkeit, und spricht also: Warum lachet Sara des und spricht: Meinest du, daß wahr sei, daß ich noch gebären werde, so ich doch alt bin? Sollt' dem SErrn etwas unmöglich sein? Und also hat Gott in bem Exempel Abrahams, welcher ift ein Bater ber Gläubigen, zu fteter, ewiger Erinnerung aller Nachkömmlinge wöllen fürmalen, wie menfclicher Fürwit sich an Gottes Ordnung und Berheifung mit mancherlei Deutelei versucht, und weiset uns zugleich den rechten Weg, welchem man in gleichen Källen folgen soll. Welches auch Paulus gedenket Nämlich da Abraham zum oftermal versucht hatte, der Berbeigung ein' andere Deutung zu geben, benn die Wort' lauten, und boch daraus, daß die Zusage so oft wiederholet ward mit einerlei und immer klärern Worten, vernahm und verstand, daß er bei den Worten, wie sie lauten, bleiben sollte: darauf, sagt Paulus, tat er die Augen gang zu und sahe nit an feinen eignen Leib, welcher schon erstorben war, auch nit den erstorbenen Leib der Sara, denn er zweifelt' nicht an der Berheißung Gottes durch Unglauben, sondern ward ftark im Glauben und gab Gott die Ehre und wußte aufs allergewissest', daß, was Gott verheißet, das kann er auch tun. Wo du dies Exempel hältst gegen die Frrung und mancherlei disputationes, damit jepund die Bort' des Abendmahls so wunderlicher=, jämmerlicherweise zerriffen werden, so gibt's viel schöner' Warnung und Unterricht, dadurch sehr viel Ding erkläret wird, wie das ein jeder felber von Stud zu Stud merken kann. (S. 80 ff.)

Alle Frrungen in Glaubenssachen haben nach Chemnit ihren letten Grund darin, daß man nicht dabei bleibt, was die Schrift redet und Bierfür beruft fich Chemnis auf das Beifpiel ber Saddugaer, welche die Auferstehung leugneten, weil sie sich, wie sie meinten, nicht reime mit andern Tatsachen, und fährt dann also fort: "Darum spricht er: In der Auferstehung werden fie weber freien noch fich freien laffen, fondern fie find gleich wie die Engel Gottes im himmel, und wird gleichwohl sein ein' wahrhaftige Auferstehung zu einem wahrhaftigen Leben. So ist nu nach der Lehr' des Sohnes Gottes dies die analogia und rechte Art der wahren Auslegung, die dem Glauben ähnlich ift. wenn in einem Spruch der Schrift etwas von Gottes Willen und Berordnung gegründet ist, sollen wir davon nicht weichen darum, wenn's uns ungereimt dünket oder nit begreifen, wie es könne geschehen und zugehen. Und sett Christus die Regel, daß die Ursach' des Frrens und Feilens in Glaubensfachen sei diefe, daß wir nit dabei bleiben, was die Schrift red't und fagt, sondern wenn wir's nicht können ausammens reimen, fo laffen wir uns leichtlich ein ander gering Sprüchlein ber Schrift irren, wenn uns dünket, es streite dawider, da uns doch Gottes

Kraft aus dem Glauben so sollt bekannt sein, daß er, wie Paulus sagt, über all unser Gedanken das tun kann, was er gered't hat. Wenn wir nu dieser Regel im Handel vom Abendmahl solgen, so tun wir recht und gehen gewiß."

Die dunklen, schweren Spruche der Schrift begründen keine neuen Artikel des Glaubens, sondern sind auszulegen nach den klaren und nicht umgekehrt. Nachdem Chemnit eine längere Stelle aus den Sententiae veterum von Melanchthon angeführt hat, welche betont, daß wir ben klaren Sinn der Schriftstellen, in denen ex professo eine Lehre vorgetragen wird, nicht durch Tropen und Figuren aus dem Wege ichaffen burfen, fährt er also fort: "Dies find alle bes herrn Philippi Bort', welche in Summa zeigen und weisen ben nüplichen, nötigen Unterscheid, nämlich daß es mahr sei, daß in der Schrift etliche schwere Sprüche find, welche entweder der hiftorien oder ber Grammatiken halben dunkel sind. Aber aus denfelbigen dunkeln, schweren Sprüchen können wir, follen auch nicht, sonderliche neue Artikel des Glaubens nehmen, sondern muffen sie auf solche Meinung auslegen, welche in andern klaren, deutlichen Spruchen gegründet ift, und wenn in folchen schweren, dunklen Sprüchen jemand gleich so genau nicht zutrifft, wo er's nur ausleget auf folche Meinung, die in andern gewissen, klaren Sprüchen gegründet ift, fo wird die Auslegung barum nicht berbammt, wie davon Augustinus schreibet libro primo, de doctrina Christiana. Aber mit den Sprüchen, darin die Artifel der christlichen Lehre ge= gründet find, hat's viel ein' andere Geftalt. Denn die Sprüche, darin Gott gründlich etwas gelehret, geboten, verordnet oder verheißen hat von seinem Besen und Billen, die sein nicht dunkel oder zweifelhaftig, fondern klar, mit eigentlichen, deutlichen und bekannten Worten der Bie auch Augustinus libr. 2 de doctr. Beiligen Schrift dargetan. Christ. cap. 9 spricht: In den Sprüchen, welche deutlich und klar in der Schrift gesetzet sein, findet man alles, was zum Glauben und gott= feligem Leben geboret. Denn wie könnte uns die Schrift, als Petrus faget, in der Finfternis unfere Bergens ja in denfelben Spruchen wie ein heller Morgenftern borgeben und borleuchten, wenn sie felbs mit ihrem Dunkel und Zweifel in benen Spruchen, darinnen Gott feinen Willen hat offenbaret, unfere finftere Bergen noch mehr verwirrete. Derhalben muß ein einiger, gewisser Verstand und Meinung sein, welche nicht anderswoher, aus fremden Sprüchen, gezogen, sondern aus den Umständen und Gigenschaft der Börter genommen und erkläret wird. Nun gehören aber ohn' allen Zweifel und Widerrede die Wort' des Abendmahls nicht unter die schwere, dunkele Sprüche, in welchen un= gleiche Deutung und Auslegung gestattet wird, sofern die mit andern hellen, klaren Spruchen übereinkommt, fondern fie gehören unter die Sprüche, darin Gott mit klaren, gewissen, deutlichen Worten Berordnung von seinem Willen getan hat. So müssen sie auch auf solcher

Spruche Art und Beife ausgelegt werden, daß fie einen einigen, gewissen Verstand geben. Daß solchs aber nicht geschehen könne, wenn man von der Eigenschaft der Wort' abweichet, ist aus dem offenbar, daß die Zwinglianer so mancherlei, seltsame, ungleiche und widerfinnige Auslegung über die Bort' erdenken." (S. 97.) Den gangen Abschnitt schließt Chemnit mit einer Stelle aus Chrhsoftomus und Augustin. Der erste sage: "Wir sollen unserm Geren Gott in allem gläuben und ihm nicht widerstreben, wenn wir gleich dasselbige, was er sagt, mit unfern Sinnen nit begreifen und mit unfern Gedanken nit können gusammenreimen." Und Augustin ermahne, "daß wir nit derhalben bald von den klaren, deutlichen Worten weichen sollen, wenn uns die Rede bunket hart lauten", und erkläre: "Es fei "fehr gemein, wenn die Schrift etwas faget, das die Zuhörer nit gewohnet, sondern ihnen fremd ist, daß sie bald gedenken, es sei ein Tropus oder figurliche Rede. er spricht, wo das Berg einen Frrtum für sich gefasset hat, wenn alsbann die Schrift anders davon redet und zeuget, so ist der nächste Beg, daß man spricht, man muffe die Wort' anders verstehen, denn wie fie lauten". (S. 105.)

In Glaubenssachen sollen Christen sich streng halten an die Beilige Schrift und nichts fagen und lehren außer, ohne und wider Gottes flares Wort. Chemnit schreibt: "Wir argumentieren aber in diesem Handel nicht außer oder ohn' Gottes Wort, allein aus der consequentia und Folge, a possibili ad inesse, von dem, das Christo möglich könnte fein und derhalben alfo fein mußte, außer und ohn' Gottes Bort, wie gesagt ist. Wie benn etliche getan haben, die außer und ohn', ja auch wider Gottes Wort, aus blogen Argumenten von der Bereinigung mit der Gottheit geschlossen, daß kein Schmerz, kein Leiden, kein Tod in dem Leib habe können Raum oder statthaben, damit die Gottheit perfonlich vereinigt war. Wir aber nehmen für uns das klare, ausgedruckte Wort Gottes und fangen daran an, und wenn wir daselbst lefen, daß etwas geredet, oder ausgesaget wird von der menschlichen Natur in Christo, dasselbe verleugnen wir nicht, verkehren's auch nicht durch fremde Deutung." (S. 228.) "Nun haben wir einen einfältigen, richtigen, gewissen Weg, daß wir von dem Leib und Blute des BErrn Chrifti nichts anders lehren, halten und gläuben follen, ja auch nicht mehr wissen wöllen, denn uns Gottes Wort davon offenbaret. Denn wo das Licht unserer Füße (davon ber 119. Pfalm redet) uns in Glaubenssachen nicht vorleuchtet, wenn wir gleich lang und viel disputieren, fo tappen wir im Finstern, und kann nicht fehlen, wir muffen anstoßen und fallen." (S. 17.) "über diefe Frage (wie ober auf mas Beife der wahre Leib und Blut Chrifti im Abendmahl gegenwärtig sei) hat sich menschlicher Fürwit viel und hoch bemühet und aus seinem eigenen Wehirn, ohne Grund ber Schrift, viel ungereimtes Dinges gesponnen; denn wir von Art in Glaubensfachen allezeit gern mehr wiffen wollen, als uns in Gottes Wort davon geoffenbaret und befohlen ift." (S. 20.)

"Augustinus sagt fein de bono perseverantiae, cap. 14: Wenn in Glausbenssachen etwas also verborgen ist, daß wir's nit begreisen können, sollen wir das ander, was in Gottes Wort geoffenbaret ist, derhalben nit leugnen. Chrysostomus sagt auch sein, homil. 45 in Iohan.: Wenn wir mit der Frage beginnen umzugehen, wie es geschehe und zugehe, so schleicht alsbald der Unglaube mit ein." (S. 34.) F. B.

(Schluß folgt.)

# Gefet und Evangelium: Buffe und gute Berte. (Bornehmlich nach Artitel IV, V und VI ber Kontorbienformel.)

24.

3ft es recht geredet, wenn man fagt, daß die guten Werke nötig find, und daß die Biedergebornen schuldig find, gute Berte zu tun, oder daß fie gute Berke tun follen und muffen? Die Epitome schreibt: "Wir gläuben, lehren und bekennen auch, daß alle Menschen, sonderlich aber die durch den Beiligen Geist wiedergeboren und erneuert, schuldig sein, gute Berke zu tun (ad bona opera facienda debitores esse). In welchem Verstande die Worte ,nötig', ,follen' und ,muffen' recht und driftlich auch von den Wiedergebornen gebraucht werden und keines= weges dem Borbilde gefunder Borte und Reden zuwider fein." (532, Solida Declaratio: "Dann in den Gläubigen sind gute Wert'. mann sie propter veras causas et ad veros fines, das ist, der Meinung gefchehen, wie fie Gott von den Wiedergebornen erfordert, Anzeigungen ber Seligkeit, Phil. 1. Bie dann Gottes Bille und ausbrudlicher Befehl ift, daß die Gläubigen gute Bert' tun follen, welche ber Beilige Geist wirket in den Gläubigen, die ihme auch Gott um Christi willen gefallen läffet, ihnen berrliche Belohnung in diesem und fünftigen Leben Ferner: "Und erstlich, was belanget Not= perheißet." (632, 38.) wendigkeit oder Freiwilligkeit der guten Bert', ift offenbar, daß in der Augsburgischen Konfession und derfelben Apologia gebraucht und oft wiederholet werden diese Reden, daß gute Wert' nötig fei'n; item, daß es nötig fei, gute Berke zu tun, welche auch notwendig dem Glauben und der Verfühnung folgen follen; item, daß wir notwendig gute Wert', so Gott geboten, tun sollen und tun müssen. So wird auch in der Beiligen Schrift felber das Wort ,not', ,nötig' und ,notwendig', item ,follen' und "müssen" also gebraucht, was wir von wegen Gottes Ordnung, Befehl und Willen zu tun schuldig fein, als Röm. 13, 1 Kor. 9, Act. 5, 30h. 15. 1 Joh. 4." (627, 14.) Augustana: "Auch wird gelehret, daß folder Glaub' gute Früchte und gute Bert' bringen foll, und daß man muffe (debent, oporteat) gute Werke tun." (40, 1.)

Aus der Tatsache, daß gute Berke nicht nötig find zur Rechtferstigung und Seligkeit, nötig auch nicht zur Erhaltung der Rechtfertigung,

Seligkeit und des Glaubens, aus der Tatfache ferner, daß Chriften frei find von dem Kluch und Awang des Gesetes, sowie auch daraus, daß die auten Werke von selbst aus dem Glauben fließen, und daß Christen freiwillig und aus eigenem inneren Triebe gute Werke tun, folgt nach der Konkordienformel nicht, daß man überhaupt bei Christen nicht reden fonne von einer Notwendigkeit und Schuldigkeit, gute Berke zu tun, oder daß es verkehrt fei, wenn man fage, daß Chriften gute Berke tun follen, tun muffen ober zu tun fculdig feien. Bediene fich doch auch die Beilige Schrift mit Bezug auf die guten Werke eben dieser Borte "not", "nötig", "notwendig", "follen" und "muffen". Butreffend find nach der Konkordienformel folche Redetveisen, weil die guten Berke sich notwendig aus dem Glauben ergeben, analog der Notwendigkeit, mit der eine logische Folge aus ihren Prämissen flieft, und weil Gott es ift, ber dies fo geordnet hat und haben will und es fein Wille und Befehl ift, daß Chriften gute Werke tun. Gute Werke folgen mit innerer Nots wendigkeit dem Glauben, und dem Billen Gottes gemäß follen fie Bas aber die Christen verpflichtet zu den guten Berten, das auch. wie sie das Geset vorschreibt, sind nicht dem Geset entnommene Gründe und Motive, sondern die willige Dankbarkeit für die ihnen durchs Evans gelium zuteil gewordene Gnade und Kindschaft Gottes sowie auch die Tatsache, daß alle Menschen ihrem Schöpfer seiner ewigen, unwandels baren Ordnung gemäß "zu Gehorsam schuldig und pflichtig sein".

Eine Anfechtung des Teufels ist es darum, wenn uns der Hinblid auf die Unvollkommenheit unsers Christenwandels irremachen will an der Tatsache, daß wir ganz unabhängig von unsern Werken, allein durch den Glauben, um Christi willen dei Gott in Gnaden stehen. Alls ob schließlich doch nicht vom Glauben allein, sondern auch von der eigenen Frömmigkeit die Vergebung und Seligkeit abhängig wäre! Alls ob Gott uns zwar in sein Reich hineinlocke mit dem Ruse: "Umsonst und allein aus Inaden!" nachträglich aber doch uns zu verstehen gäde, daß seine Gnade bedingt sei durch die guten Werke, die wir verrichten. Gewiß, durch den Glauben macht Gott uns geschickt und willig zu seinem Dienste, und Gottes Absicht und Wille ist es auch, daß Christen eifrig sind in guten Werken. Unumgestoßen bleibt dabei aber die Wahrsheit, daß der neue Gehorsam immer nur Zweck und Wirkung der sündens vergebenden Inade ist und nie und nirgends zu einer Vorbedingung derselben wird.

Nötig sind die guten Werke nicht etwa deshalb, weil dem Christen der Glaube nicht genug wäre, wenigstens nicht in Hinsicht auf das christsliche Leben, da die guten Werke sich von außen und sonstwoher erst noch zum Glauben gesellen müßten. Nötig ist dem Menschen in jeder Hinssicht weiter gar nichts als der Glaube an das Evangelium von der Bersgebung der Sünden um Christi willen. Hat der Mensch dies, so hat er nicht etwa bloß einen Teil von dem, was er braucht, das aber noch anderweitig ergänzt und vervollständigt werden müßte, sondern in und

mit dem Glauben hat er alles, hat er auch die guten Werke. Glaube schlieft die guten Berte nicht nur nicht aus, sondern trägt fie in sich und fest fie aus sich beraus. Obwohl also dem Christen nur der Glaube nötig ist, so folgt daraus doch nicht, daß die guten Werke nicht nötig wären. Seiner eigenen Art und Natur aufolge und ber gottlichen Absicht gemäß treibt eben der Glaube aus sich felber zu guten Berten, und nur das find gute Berte, die aus dem Glauben fliegen. Aus dem Glauben muß und foll der göttlichen Absicht gemäß gar manches herauskommen; sonstwoher braucht und soll aber zum Glauben rein gar nichts hinzukommen. Serborfprieken foll hier gar vieles, aber ühnlich verhält es sich ja auch mit der au ergänzen ist hier nichts. Reue, die, obwohl dem Menschen allein der Glaube nötig ift, deshalb boch nicht überflüssig wird. Warum? Beil eben der Glaube nichts anderes ist als der Trost des Evangeliums in den Schrecken der Sünde und bes Gefetes.

25.

Wie ist es zu verstehen und wie nicht, wenn man die Worte "nötig", "follen" usw. mit Bezug auf die guten Berte der Chriften gebraucht? Die Solida Declaratio schreibt: "Es ift auch von eplichen disputiert worden, daß gute Werk' nicht nötig, sondern freiwillig sei'n, Dieweil sie nicht durch Kurcht und Straf' des Gesebes erzwungen, sonbern aus freiwilligem Geift und fröhlichem Bergen geschehen follen. Dagegen hat der ander' Teil gestritten, daß gute Bert' nötig sei'n. Solder Streit hat fich anfangs über den Worten necessitas und libertas. das ist, notwendig' und frei', zugetragen, weil besonders das Wort necessitas, ,nötig', nicht allein die ewige, unwandelbare Ordnung, nach welcher alle Menschen Gott zu Gehorsam schuldig und pflichtig sein, fondern auch zuzeiten einen Imang beißet, damit das Geset die Leute zu den guten Werken dringet. Nachmals hat man aber nicht allein von den Worten disputiert, sondern auf das heftigste die Lehr' an ihr felbit angefochten und gestritten, daß der neue Gehorsam in den Biedergebornen von wegen obermelb'ter Gottes Ordnung nicht nötig fei." (625, 3-5.) Die Konkordienformel betont, "daß Gottes Wille, Ordnung und Befehl fei, daß die Gläubigen in guten Berten mandeln follen". (625, 7.) Ferner: "Es muß aber auch die Erinnerung von diesem Unterscheid hierbei gemerket werden, daß nämlich verstanden werben solle necessitas ordinis, mandati et voluntatis Christi ac debiti nostri, non autem necessitas coactionis; das ist, wann dies Wort (,nötig') gebraucht, soll es nicht von einem Awang, sondern allein von der Ordnung des unwandelbaren Willens Gottes, des Schuldner wir seind, verstanden werden, dabin auch sein Gebot weiset, daß die Rreatur ihrem Schöpfer gehorfam fei; bann fonften, wie 2 Ror. 9 und in der Epistel St. Pauli an Philemonem, item 1 Petr. 5 ,aus Not' genennet wird, was einem wider feinen Willen, durch Zwang ober sonst abgenötiget wird, das er äußerlich zum Schein, aber doch ohne und

wider seinen Willen tue. Dann solche Scheinwerk' will Gott nicht haben, sondern das Bolt des Neuen Testaments soll sein ein williges Bolt, Pf. 110, und willig opfern, Pf. 54, nicht mit Unwillen oder aus 3wang, sondern von Herzen gehorsam sein, 2 Ror. 9, Rom. 6. einen willigen Geber hat Gott lieb, 2 Kor. 9. In diesem Berftand und folder Meinung ist's recht geredet und gelehret, daß rechte gute Bert' willig oder aus freiwilligem Beift von benen, die der Sohn Gottes gefreiet bat, geschehen sollen, wie dann auf diese Meinung fürnehmlich die Disputation von Freiwilligkeit der auten Werk' von etlichen geführet ift." (627, 16-18.) Die Wiedergebornen find schuldig, gute Werke zu tun, sie sind debitores ad bona opera facienda, und mit Recht bedient man sich dabei auch der Ausdrude "nötig", "sollen", und "muffen". "Doch foll burch ermeld'te Wort' necessitas, necessarium, ,not' und ,not= wendig', wann von den Wiedergebornen geredet, nicht ein Zwang, sonbern allein der schuldige Gehorsam verstanden werden, welchen die Rechtgläubigen, soviel fie wiedergeboren, nicht aus Iwang oder Treiben bes Gesetzs, sondern aus freiwilligem Geiste leisten, weil sie nicht mehr unter dem Gesete, sondern unter der Gnade sein." (532, 10.)

Nur das find gute Berke, die aus freiwilligem Geist und mit froh-Freiwilligkeit ift ein wesentliches Merkmal lichem Bergen geschehen. der Werke, wie sie Gott haben will. Bas durch Furcht und Strafe des Gesches erzwungen wird, ist kein wahrhaft gutes Werk. Christen tun bie Werke, welche das Gesetz zeigt, nicht, weil das Gesetz fie dazu berpflichtet, zwingt und dringt, so daß sie dieselben ungetan ließen, wenn das Gesetzteine Drohung auf Unterlassung derselben gelegt hätte. Bas einem durch Zwang oder fonst wider Willen abgenötigt wird, ist ein Scheinwerf, das Gott nicht haben will. Rechte gute Berte geschehen von Leuten, die der Sohn Gottes frei und zu allem Guten willig gemacht hat. Die Christen sind ein williges Volk, das von Herzen gehors fam ift. Und aus der Tatfache, daß es überhaupt teine guten Berte find, wenn und sofern sie widerwillig ober aus Awang und Drang des Gesetzes geschehen, folgt auch, daß Christen als solche zu guten Berken mit dem Geset weder getrieben zu werden brauchen noch können noch bürfen, noch auch nach Gottes Willen getrieben werden follen.

Falsch wäre es aber, wenn man hieraus schließen wollte, daß gute Werke überhaupt nicht nötig seien, und man so (gute Werke seien nötig) auch nicht reden dürse; oder daß Gott die guten Werke freigegeben und es der Wilkür der Christen überlassen habe, ob sie dieselben tun wollten oder nicht; oder daß Christen überhaupt nicht schuldig und in keiner Bezichung verpflichtet seien, gute Werke zu tun, und so auch nicht gerredet werden dürse. Es ist ein falscher Gegensah, wenn behauptet wird, daß man alles das, was man freiwillig und gerne tut, nicht zu tun schuldig oder verpflichtet sei, oder daß alles das, was man zu tun schuldig und verpflichtet ist, nur widerwillig, gezwungen und ohne innere Willigkeit geschehen könne. Was objektiv ihre Pflicht und ethisch

ihre Schuldigkeit ift, tun die Chriften als solche subjektib und psychologisch mit willigem Geifte, ohne jeglichen seelischen Awang. 5. Juni hieß es im ganzen Lande: "Nun hat jeder die Pflicht und Schuldigkeit, fich aum Rriegsdienst registrieren au laffen." "Ich bin eben auf dem Bege", fagte hier einer, "meine Bflicht zu erfüllen, mich registrieren zu lassen." Und dort ein anderer: "Ich habe eben meine Schuldigkeit getan, habe mich registrieren lassen." Betonung und Klangfarbe mochte dabei augleich auch die innere Gefinnung berraten, in welcher man bem nachkam, was bas Geset berlangte. Ginen Schluß auf die subjektive Willigkeit oder Unwilligkeit konnte man aber aus solchen Reden, an sich genommen, nicht ziehen. Alle konnten sich derfelben bedienen, obwohl die einen, was fie als ihre Pflicht und Schuldiakeit bezeichneten, nur mit Widerwillen und aus Zwang berrichteten, mahrend andere, mas fie ebenfalls als ihre Pflicht und Schulbigkeit erkannten und bezeichneten, mit Begeisterung vollzogen. der objektiven, ethischen Pflicht folgt an sich und logisch noch kein subjektiber, pshologischer Awang.

Mit diefem Beispiel aus dem natürlichen Gebiet foll felbstberftand= lich nicht gesagt sein, daß sich die Willigkeit, die den christlich guten Berken wesentlich ist, sich auch bei Nichtdriften finde (die christliche Billigkeit ist gang anderer Art und anders erzeugt und motiviert), sondern nur die Aussage illustriert werden, daß, wenn wir Christen bon der Rotwendigkeit der guten Berke reben, nicht gemeint ist die necessitas coactionis, fondern necessitas ordinis, mandati et voluntatis Christi ac debiti nostri. Verstehen darf man diese Rebe nicht von einem Zwang, sondern von der Ordnung des unwandelbaren Willens Gottes, des Schuldner wir find und dem, als ihrem Schöpfer, die Areatur gehorsam sein soll. Dem Gott, der sie geschaffen und erlöst hat, find und bleiben auch die Christen zu Gehorsam verpflichtet. freit hat uns Christus von der Sünde und allem, was mit der Sünde zusammenhängt, auch von dem fordernden und fluchenden Gesetze, das um der Sünde willen hinzugekommen ift. Die Tatfache aber, daß wir Areaturen Gottes sind, und was sie involviert, ift damit nicht aufgehoben. Die Werke, welche das Gesetz zeigt, sind auch die Christen schuldig zu tun und tun sie freiwillig und gerne. Bas sie dazu aber bewegt und treibt und verpflichtet, ist nicht das Gefet ober irgendein Motiv des Gesetzes, sondern das Evangelium, die Dankbarkeit für die ihnen in Christo gewordene Enade und Bergebung.

#### 26.

Belcher fleischliche Bahn wird durch die Borte "nötig", "sollen" und "müssen" zurückgewiesen? Solida Declaratio: "Berden derhalben gemeld'te Reden oder propositiones in diesem christlichen und eigentslichen Berstand unbillig von etlichen gestraft und verworsen, welche billig, den sichern episurischen Bahn zu strafen und zu verwersen, sollen

geführet und gebrauchet werden, da viele ihnen einen toten Glauben oder Bahn, der da ohne Bufe und ohne gute Bert' ift, dichten, als könnte wohl zugleich in einem Bergen fein rechter Glaube und bofer Borfat, in Sünden zu verharren und fortzufahren, welches unmüglich ift, ober als könnte mohl einer mahren Glauben, Gerechtigkeit und Seligkeit haben und behalten, wann er gleich ein fauler und unfruchts barer Baum ift und bleibet, da gar keine gute Früchte folgen, ja, wenn er gleich in Gunden wider das Gewiffen berharret ober wiederum fich auf solche Sünde fürfätlich begibt, welches unrecht und falsch ift." Epitome: "Dann besonders zu diesen letten Reiten nicht (627, 15.)weniger bonnoten, die Leute zu chriftlicher Bucht und guten Werken gu vermahnen und zu erinnern, wie nötig es fei, daß fie zu Anzeigung ihres Glaubens und Dankbarkeit bei Gott fich in guten Berken üben, als daß die Bert' in den Artikel der Rechtfertigung nicht eingemenget werden, weil durch einen epikurischen Bahn bom Glauben die Menschen so wohl als durch das papistisch' und pharifaisch' Bertrauen auf eigene Berf' und Verdienst verdammet werden können. Bir berwerfen und verdammen auch, wann gelehret wird, daß der Glaube und Einwohnung bes Beiligen Geistes nicht durch mutwillige Sünden verloren werden, sondern daß die Beiligen und Außermählten den Beiligen Geift behalten, wann sie gleich in Chebruch und andere Sünde fallen und dars innen berharren." (533, 18. 19.)

Die Berke dürfen nicht in den Artikel von der Rechtfertigung gemengt werden. Ber sich papistisch, pharisäisch auf die eigenen Berke verläßt, geht verloren. Der Beg der purlauteren Gnade ist der einzige Beg zur Seligkeit, nicht etwa bloß ein Beg. Das Evangelium tritt an den Menschen heran mit dem Anspruch der völligen, aber auch der alleinigen Errettung. Christus ist nicht bloß ein Geiland, sondern der einzige Heiland. Es ist in keinem andern Heil. Ber an irgend etwas anderes glaubt und nicht an ihn allein, der stirbt in seinen Sünden. Ber nicht glaubt, wird verdammt. Gottes Gnade und Bergebung ist völlig unabhängig von unsern guten Berken. Allein durch den Glauben werden wir vor Gott gerecht und selig. Geht diese Bahrheit verloren, so ist Christus und die Seligkeit und alles dahin, so sinken wir zurück in die Nacht und Verlorenheit des Heibentums.

Nicht weniger vonnöten, zumal in diesen letzten Zeiten, da man sich vielsach mit einem bloßen Schein= und Heuchelchristentum zufrieden gibt, ist es aber auch, die Leute zu guten Werken zu bermahnen und zu erinnern, wie nötig es sei, daß sie zur Anzeigung ihres Glaubens und Dankbarkeit bei Gott sich in guten Werken üben. Wieso? Weil durch einen bloßen Wahn von Glauben niemand Christum und die Gnade ergreift, niemand gerecht und selig wird. Ein solcher epikureischer Wahn von Glauben ist es aber, wenn man sich zufrieden gibt mit einem Glausben, der ohne Buße und ohne gute Werke ist. Ein Wahn ist dies, weil ein solcher Glaube erdichtet, eingebildet, nicht aber real vorhanden ikt.

Solch ein Glaube existiert nur in der Einbildung. Nicht als ob die Berke das Besen des Glaubens ausmachten, sei es ganz oder teilweise, sondern weil sie Birkungen und Folgen sind, ohne welche der Glaube nicht fein und bleiben kann. Es ist unmöglich, daß ein Mensch ben wahren Glauben und die Gerechtigkeit und Seligkeit wirklich hat, wenn er ein fauler, unfruchtbarer Baum bleibt. Es gehört eben gur Art bes Glaubens, daß er einen Abscheu hat vor der Sünde, dagegen heraliche Luft und Reigung zum Guten. Wo darum ein Berg noch voller Unluft zu guten Werken ist und beherrscht wird von der Lust zum Bofen, da tann auch fein Glaube borbanden fein. Ein Glaube, ber ohne aute Berke bleibt, ift ein toter Ropf= und Maulglaube, der die Vergebung ber Sünden weber ergreift noch hat. Nötig find also die guten Werke, weil sie zum Glauben gehören als die unausbleiblichen Früchte, und weil ein Glaube, der solche Früchte nicht hat, damit beweist, daß er nur ein vorgeblicher, tein wirklicher Glaube ift. Gin Feuer, das nichts erleuchtet und erwärmt, ist kein wirkliches, sondern ein gemaltes Feuer. Ein Baum, der gar feine Blätter und Früchte treibt, ift fein Baum, sondern totes Holz, das feine Nahrung mehr aus der Erde saugt. Leib, in dem sich rein gar nichts regt und bewegt, ift kein wirklicher Leib, sondern ein Leichnam. Gin Organismus, welcher nichts mehr produziert, assimiliert auch nichts mehr und befindet sich in der Auflösung. So ist auch ein Glaube, der ohne Werke bleibt, kein wirklicher Glaube, sondern nur ein Schattenbild der Phantasie, das nichts will, nichts ergreift und darum auch Christum und seine Gnade nicht hat

Mit Recht werden ferner die Ausdrude "nötig" usw. mit Bezug auf die guten Berte der Christen gebraucht, um auch den analogen, verderblichen Wahn zu strafen, daß die Gläubigen selbst durch mut= willige Günden ben Glauben und die Einwohnung bes Beiligen Geistes nicht wieder verlieren konnten. Chriften foll vielmehr, wie bereits gezeigt, auch die Bahrheit eingeschärft werden, daß sie durch Sünden wider das Gewissen den Glauben zerstören und den Beiligen Geist ausautreiben vermögen. Es ist eben unmöglich, daß in einem Bergen beides zugleich fein und bleiben konnte, rechter Glaube und bofer Borfat, in Sünden zu verharren. Durch ein Leben in Sünden wird der Glaube zerstört und geht auch die Enade, die er ergreift, verloren. Sunde wieder zur herrschaft gelangt, da hat der alte Abam ben neuen Menschen erwürgt. "Die Gewißheit der Enade Gottes und der Bergebung findet fich nur bei dem Menschen, welcher durch Gottes Enade' einen vorsichtigen Bandel führt." Daraus ergibt sich aber von felbst, daß auch bei Chriften Barnungen bor Sünden und entsprechende Mahnungen zu auten Berten feineswegs überflüffig finb.

27.

Bie ist es zu verstehen und wie nicht, wenn gesagt wird, daß die Christen freiwillig gute Werke tun? Von dem schuldigen neuen Geshorsam der Christen sagt die Konkordiensormel, daß ihn "die Rechts

gläubigen, soviel sie wiedergeboren, nicht aus Zwang ober Treiben bes Gesetzes, sondern aus freiwilligem Geiste leisten, weil sie nicht mehr unter bem Gefete, fondern unter ber Gnabe fein". Darin waren alle Lutheraner einig, daß "die Rechtgläubigen wahrhaftig durch den Geift Gottes getrieben werden und also nach dem inwendigen Menschen aus einem freien Geift (libero et spontaneo spiritu) den Billen Gottes tun". (640, 3.) Auch dagegen richtete sich niemand, wenn von den Biebergebornen als folden gesagt wurde, daß, "gleichwie die Sonne ohne einigen Trieb (absque alieno impulsu) für sich felbst (sponte) ihren ordentlichen Lauf vollbringet, also auch sie Sie Biedergebornen vor sich selbst (sua sponte), aus Eingeben und Trieb (instinctu et impulsu) des Beiligen Geistes tun, was Gott von ihnen erfordert". (639, 1-3; bgl.-627, 16 f.) Zurud weist aber die Konkordienformel die Lehre, daß es in der Chriften Billfür ftebe, ob fie gute Berte tun wollen oder nicht. Die Epitome schreibt: "Demnach gläuben, lehren und bekennen wir auch, wann gefagt wird: Die Biedergebornen tun gute Wert' aus einem freien Geift, daß foldes nicht verstanden werden foll, als ob es in des wiedergebornen Menfchen Billfür ftebe, Gutes zu tun oder zu lassen wann er wölle, und gleichwohl den Glauben behalten muge, wann er in Gunden porfaklich verharret. Beldes boch anderft nicht berftanden werden foll, dann wie es ber Berr Chriftus und feine Apostel felbit erkläret, nämlich von dem freigemachten Geift, bak er solches nicht tue aus Furcht ber Strafe wie ein Knecht, sondern aus Lieb' der Gerechtigkeit, wie die Kinder, Röm. 8." (532, 10-12.) Ferner: "Das aber ist falfch und muß gestraft werden, wann fürgegeben und gelehret wird, als maren die guten Bert' der Glaubigen alfo frei, daß es in ihrer freien Billfür ftunde, daß fie folche tun ober laffen oder darwiderhandeln wollten oder möchten und fie nichtsbeftoweniger den Glauben, Gottes Sulbe und Gnade behalten konnten." (628, 20.)

Sofern sie wiedergeboren sind, tun Christen alles aus freiwilligem Geiste und nichts aus äußerem Zwang und Trieb des Gesetes. Durch ben Glauben haben fie ben Beiligen Geift empfangen, ber fie bon innen Nach dem inwendigen Menschen tun fie den Billen Gottes spontan, von selbst, aus eigenem Trieb und Drang. In ihrem neuen Gehorsam gleichen die Christen der Sonne, die ihren Lauf vollendet ohne jeglichen Iwang von außen. Hieraus folgt aber nicht, daß es in ber freien Bahl bes Chriften ftebe, ob er gute Berte tun wolle ober nicht, und erst recht nicht, daß ein Chrift in borfatlichen Gunden bers harren und dabei doch den Glauben behalten möge. Bie die Rebe: "Gute Werke find nötig" nicht befagt: Chriften tun gute Berte aus Awang des Gesehes, so bedeutet auch die Aussage: "Gute Berte geschehen freiwillig" nicht, daß es in der Billfür der Chriften ftebe, ob sie gute Werke tun wollen ober nicht. Wenn wir fagen, daß Chriften freiwillig gute Berke tun, so ift vielmehr die Reinung biefe: Duch

den Glauben ist der Christ von dem fordernden, fluchenden Gesetse befreit; die Werke, die er tut, verrichtet er nicht mehr aus Furcht vor ber Strafe wie ein Rnecht; burch ben Glauben ift er ein Rind Gottes geworden, das mit willigem Berzen gehorsam ist; er tut das Gute aus eigener, dem Glauben entspringender Liebe zur Gerechtigkeit und Luft zum Guten. Gut find nach der Konkordienformel die Berke. "wenn sie propter veras causas et ad veros fines, das ift, der Meinung geschehen, wie fie Gott von den Biedergebornen erfordert". (632, 38.) Dies ist dann der Fall, wenn der Christ das, was das Geset vorschreibt und was er auch dem Willen Gottes gemäß zu tun schuldig ist, tut nicht aus äußerlichem Zwang und Motiv des Gesetes, sondern vermöge des Glaubens aus eigenem Drang und Trieb, aus williger, freudiger Dankbarkeit für die Enade, die ihm durch das Evangelium zuteil geworden ift. Bon Natur find alle Menschen Kinder Sagars, Gesetes= fflaven, die im besten Kall nur einen äußerlichen, erzwungenen Dienst leiften können und barum auch in das Rindesbaus des himmlischen Baters nicht hineingehören. Alle wahren Chriften aber, die übernatürlich durch die Verheißung gezeugten Kinder Saras, sind durch den Glauben freie Kinder, die Gott einen mahrhaft geistlichen, willigen und angenehmen Gehorfam leiften, und als folde auch Erben Gottes, Miterben Christi.

28.

Ift in den Christen die Billigfeit, die den guten Berten mefent= lich ift, schon hier auf Erden vollkommen? Die Epitome antwortet: "Biewohl diese Freiwilligkeit in den außerwählten Kindern Gottes nicht vollkommen, sondern mit großer Schwachheit beladen ist, wie St. Paulus über sich selbst klaget Röm. 7, Gal. 5." (532, 13.) Solida Declaratio: Die guten Berte ber Gläubigen find "in diefem Fleifch unrein und unvolltommen". (626, 8.) Ferner: "Aber hie ist wiederum der Unterscheid auch wohl zu merken, bavon Paulus fagt Röm. 7: "Ich bin willig und habe Luft zu Gottes Gefet nach dem inwendigen Menschen, aber in meinem Fleisch finde ich ein ander Geset, welches nicht allein un= willig oder unlustig ist, sondern auch dem Geset meines Gemüts wider= strebet.' Und was das unwillige und widerspenstige Rleisch belanget, da sagt Baulus 1 Kor. 9: "Ich betäube und zähme meinen Leib' und Gal. 5, Röm. 8: "Welche Christo angehören, die kreuzigen, ja töten ihr Fleifch famt feinen Luften, Begierden und Geschäften." (628, 19.) Ferner: "Nachdem aber die Gläubigen in diefer Belt nicht bollfommen erneuert, fondern der alte Adam hänget ihnen an bis in die Gruben, so bleibet auch in ihnen der Rampf zwischen dem Geist und Fleisch. Darum haben sie wohl Luft an Gottes Geset nach dem innerlichen Menfchen, aber das Gefet in ihren Gliedern widerstrebet dem Gefet in ihrem Gemüte, dergestalt sie dann nimmer ohne Gefet und gleichwohl nicht unter, fondern im Gefet fein, im Gefet des BErrn leben und wandeln und doch aus Trieb des Gesetzes nichts tun." (643, 18.)

Die Rechtfertigung ist vom ersten Augenblid an und durch ihr aanzes Leben bin bei allen Christen vollkommen. Ganz abgesehen von ihrer eigenen Beschaffenbeit, hat Gott ihnen aus purlauterer Gnabe, um Chrifti willen alle ihre Sünden voll und gang bergeben. Bon ber Beiligung und eigenen Frommigkeit ber Chriften gilt das aber nicht. Bier muß man unterscheiben awischen ben Gläubigen als folden, ober fofern sie wiedergeboren, und wie sie in diefer Belt, wo sie das Fleisch noch an sich haben, tatfäcklich beschaffen sind. Sofern fie glauben und wiedergeboren find, find die Christen, auch was ihr Denken, Bollen und Tun betrifft, schon hier auf Erben vollkommen. Wer aus Gott geboren ift, fündigt nicht, sofern er nämlich aus Gott geboren ift. fern ein Chrift glaubt, richtet er sich ausschlieglich nach Gottes Bort. Und sofern dies wirklich der Rall ist, irrt er nicht und sündigt er nicht. Der Glaube ift in jeder Sinficht eitel tiefinnerfte Billigkeit bes Menschen, auch mit Bezug auf alles, was aus und sofern es aus ihm fließt. Aller Awang ist dem Glauben fremd und zuwider. Die im Cbangelium ihm angebotene Gnade will und begehrt der Glaube. Sie wird ibm nicht aufgezwungen. Und eitel Billigkeit ist ber Glaube auch zu guten Berken. Niemand wird zur Annahme ber Engbe ober zu guten Berken gezwungen. Es ist widersinnig, hier von Zwang zu reden. Darin befteht die Bekehrung, daß Gott bem Menfchen den Billen gur Gnade, au der im Worte ihm angebotenen Vergebung schenkt. Und gute Berte geschehen nur dann, wenn der Geift Gottes ben Menschen burch ben Glauben luftig macht zum Gesetz bes Herrn. Das Chriftentum ift von jedem Awang in jeder Beziehung das reine Gegenteil. willig und habe Luft zu Gottes Gefet nach dem inwendigen Menschen. fagt Paulus Röm. 7.

Bahr bleibt dabei aber das andere, daß hier auf Erden die Chris ften samt ihren Werken noch unbollkommen find. Ja, sofern ein Mensch noch nicht wiedergeboren ist und noch den alten Abam an fich trägt, ift er eitel Unwilligkeit, Trägheit und Störrigkeit wider das, was Gott will. In meinem Aleisch finde ich ein ander Gefet, welches nicht allein unwillig ober unluftig ift, sondern auch dem Gesetz meines Gemüts widerstrebt, sagt derselbe Baulus Röm. 7. Diefer Zuftand führt zu einem Rampf awischen Geist und Fleisch, und awar zu einem Rampf um Sein oder Nichtfein, auf Leben und Tod, ohne Kompromik, ohne Schonung und Pardon. Chriften freuzigen und toten ihr Fleifch famt seinen Luften, Begierben und Geschäften. In diefer Belt bort biefer Rampf auch nicht auf, benn ber alte Mensch hängt ben Chriften an bis Täglich und ftündlich muß ber alte Abam mit feinen Luften und Begierden in uns erfauft werden und fterben. Die Glaus bigen werden in diesem Leben nicht vollkommen erneuert. Der Zustand bleibt, daß die Christen nach dem innerlichen Menschen Luft am Gesetze Gottes haben, mahrend das Gefet in ihren Gliedern dem Gefet in ihrem Gemüte widerstreitet. In diesem Rampfe fiegt aber ber Geift

über das Fleisch, die Willigkeit über die Unwilligkeit. Gute Berke find Siege, die die Christen vermöge der Willigkeit des Geistes davonstragen über die Störrigkeit ihres Fleisches.

Bie aber die Chriften felber, so find auch diese Berte noch un= vollkommen und unrein, eben von wegen des alten Adams. Die Früchte zeigen den guten Baum, verraten aber zugleich feine Unbollfommenheit. Sie offenbaren die Billigkeit des Geistes und tragen doch auch die Spuren des Fleisches an sich. In die guten Werke der Christen, auch in die besten, wurmen sich mit hinein allerlei Motibe und Riige, die aus dem Fleische stammen. Die Freudigkeit und Freiwilligkeit, die den auten Werken wesentlich ist, ift noch mit großer Schwachheit behaftet. Schwachheit und Unwilligkeit des Fleisches bedeutet aber nicht Abwesenheit der Willigkeit des Geistes. Selbst in den schwersten Rämpfen geht diese Freudigkeit bes Geiftes jum Guten nicht unter und verloren, sondern erweist und bewährt sich vielmehr in denselben. Bie ware ein solder Rampf auch möglich ohne solde ftarke Billigkeit bes Geistes? Gerade in bem Streit mit bem störrigen, widerspenftigen Fleische wird es offenbar, daß die Christen "nimmer ohne Gefet und gleichwohl nicht unter, fondern im Gefet fein, im Gefet bes Berrn leben und wandeln und doch aus Trieb des Gesetzes nichts tun". Was bie Chriften treibt, alle Tage von neuem treibt zum Kampf wider bas Aleisch, das ist ja der aus dem Glauben und der Dankbarkeit für die empfangene Unade entspringende frohliche und entschlossene neue Bille zum Guten. Mögen die Christen sich selber noch so schwach und elend fühlen, die Willigkeit ihres Glaubens ift immer noch ftärker als Teufel. Welt und Rleisch zusammengenommen. Unser Glaube ift ber Sieg. ber die Welt überwunden hat (1 Joh. 5, 4) und immerfort überwindet, folange er nicht berloren geht. Glauben beift siegen, fiegen wider das Gefet mit feinen Schreden und siegen auch über das Fleisch und feine Alliierten.

29.

Bie kommt es, daß scheinbar dasselbe Berk bei dem einen ein wertloses Berk des Gesetes und bei dem andern eine gottwohlgefällige Frucht des Geistes ist? Die Konkordienformel antwortet: "Damit aber, soviel müglich, aller Misberstand verhütet und der Unterscheid zwischen den Berken des Gesetes und des Geistes eigentlich gelehret und ershalten werde, ist mit sonderm Fleiß zu merken, wann von guten Berken geredet wird, die dem Geset Gottes gemäß sein (dann sonst seine es nicht gute Berk'), daß hie das Bort Geset einerlei heißet, nämlich den unwandelbaren Billen Gottes, nach welchem sich die Menschen in ihrem Leben verhalten sollen. Der Unterscheid aber ist in den Berken von wegen des Unterscheids der Menschen, die nach solchem Geset und Billen Gottes sich besleißigen, zu halten. Dann solange der Mensch nicht wiedergedoren ist und sich nach dem Geset hält und tut die Berk' darum, daß sie also geboten seind, aus Furcht der Strase oder Gesuch des Lohns:

ber ift noch unter dem Gefet, und feine Bert' werden bon St. Baulo eigentlich Wert' des Gesetzes genennet, denn sie werden bon dem Gesetz erzwungen wie die Anechte; und das fein kainische Beilige. aber der Mensch durch den Geist Gottes neugeboren und bom Geset freigemacht, das ist, bon biesem Treiber ledig worden und bon dem Geift Chrifti getrieben wird, so lebet er nach dem unwandelbaren Billen Gottes im Gefet begriffen und tut alles, soviel er neugeboren ift, aus freiem, luftigem Geift, und folches beißen nicht eigentlich Bert' des Gefetes, fondern Bert' und Früchte des Geiftes oder, wie es St. Raulus nennet, das Gefet des Gemuts und Gefet Chrifti. Dann folde Leute find nicht mehr unter bem Gefet, sondern unter ber Gnaden, wie St. Raulus fagt Röm. 8." (642, 15—17.) Epitome: "Bas dann den Unterschied der Berke des Gesetzes und der Früchte des Geiftes belanget, gläuben, lehren und bekennen wir, daß die Werk', fo nach bem Gefet geschehen, fo lange Bert' des Gesetes sein und genennet werden, solange sie allein durch Treiben der Strafen und Dräuung Gottes Zorns aus den Menschen erzwungen werden. Früchte aber bes Geiftes feind die Werk', welche der Geift Gottes, so in den Gläubigen wohnet, wirket burch die Biedergebornen, und von den Gläubigen geschehen, soviel fie wiedergeboren find, als wann fie von keinem Gebot, Dräuen oder Be-Iohnung müßten (ita quidem sponte ac libere, quasi nullum praeceptum unquam accepissent, nullas minas audivissent, nullamque remunerationem exspectarent); dergestalt dann die Kinder Gottes im Geset leben und nach dem Geset Gottes wandeln, welches St. Paulus in fein' Episteln bas Gefet Chrifti und bas Gefet bes Gemuts nennet. Also ift und bleibt das Geset beides bei den Buffertigen und Unbuffertigen, bei wiedergebornen und nichtwiedergebornen Menfchen ein einiges Gesetz, nämlich der unwandelbare Wille Gottes, und ift der Unterscheid, soviel den Gehorsam belanget, allein an den Menschen, ba einer, fo noch nicht wiedergeboren, dem Gefet aus Awang und unwillig (wie auch die Biedergebornen nach dem Fleisch) tut, was es bon ihm erfordert, der Gläubige aber, ohne 3mang mit willigem Beift, soviel er neu geboren, tut, das keine Dräuungen des Gesetzes aus ihm nimmermehr erzwingen könnten." (537, 5-7.)

Bei der Unterscheidung zwischen den Werken des Gesetzes und den Früchten des Geistes sind die offenbaren Sünden und groben Gesetzes übertretungen sowie auch die selbsterwählten Werke von vornherein auszuscheiden, und in Vetracht kommen nur solche Werke, die wenigstens äußerlich dem Gesetz Gottes gemäß sind. Unter diesen scheindar gleichen und äußerlich identischen Werken besteht nun aber ein großer Unterschied. Teils sind sie nämlich Gesetzwerke, Scheinwerke, die Gott mißfallen, teils wahrhaft gute Werke oder Gott angenehme Früchte des Geistes. Das Unterscheidende ist aber nicht zu suchen im Gebot und äußerlichen Werk, als ob es gewisse äußerliche Verrichtungen gäbe, die an sich Gott bessere als andere von ihm besohlene Werke, wie

bie Papisten wähnen. Werke, die Gott geboten, haben alle gleiche Bürde, eben weil Gott es ist, der sie besohlen hat. Die geringfügigen Berrichtungen einer Magd können ebensowohl Früchte des Geistes sein wie die größten Werke eines Apostels. Und umgekehrt, die scheinbar größten Taten können ebensogut Gesetzeswerke sein wie andere geringe und unbedeutende Verrichtungen.

Der Unterschied zwischen den Scheinwerken des Gesetzes und den Früchten des Geistes liegt nicht im äußerlichen Gebot und Werk, sons dern in der Gesinnung und inneren Beschaffenheit der Menschen, die diese Werke verrichten. An den verschiedenen inneren Mosiven liegt es, wenn es noch lange nicht dasselbe ist, wenn zwei Menschen äußerlich dasselbe tun, und z. B. das Opfer Abels Gott gefällt, das Opfer Kains aber Gott mißfällt. Dasselbe Werk tut eben der eine unwillig, gezwungen, mit Murren, weil er muß, aus Zwang und Drang des Gezsetzs, weil Gott es drohend fordert, oder aus Lohnsucht und Pharissäsmus. Zwar eben dasselbe äußerliche Werk tut auch der andere, aber aus innerem Trieb des Geistes, freiwillig, gerne, aus Lust zum Guten, aus Dankbarkeit gegen Gott und zu Lob und Preis seines Ramens.

Bie die äußerlichen Personen, so sehen auch, äußerlich betrachtet, beide Werke aleich aus, und doch ist hier der Unterschied so groß wie Tag und Nacht, ebenso groß wie der Unterschied awischen der innerlichen Bergensbeschaffenheit der beiden Berfonen und ihrer himmelweit berschiedenen Stellung zu Gott, da der eine ein Kind des Teufels und des Rorns ist, der andere ein Kind Gottes und der Gnade. Im ersteren Fall ist die ganze Gesinnung, aus der das Werk fliekt, nur eine fleischliche, schmubige, gesetliche, fündliche und barum Gott miffällige. aweiten Kall aber ist die Gesinnung, aus und in welcher das äukerliche Werk geschieht, eine geistliche, gläubige und darum Gott angenehme. Im erften Fall haben wir es zu tun mit dem Berke eines Anechtes, der bloß gehorcht, weil er muß; im zweiten Fall mit dem Gehorfam eines Rindes, das willig und glüdlich ist in seinem Gehorfam. Kall haben wir es zu tun mit Werken des Gesebes, verrichtet bon fainischen Beiligen, Beuchlern und Pharifäern; im zweiten Kall mit Früchten des Geistes, hervorgebracht von wahren Christen und neugebornen Rindern Gottes, die nicht mehr unter bem Gefet, sondern unter ber Enade find, und benen ber Wille Gottes zum eigenften, immanenten Gesetz des Gemüts geworden ist, und die darum auch aus freiem, luftigem Geist ihr Leben richten nach dem unwandelbaren Willen Gottes, im Geset begriffen. Dem ersten fagt das Geset nicht blot, welches Bert dem Billen Gottes gemäß ist, sondern er tut es auch nur aus Motiben des Gesehes, weil er muß, um die gedrohten Strafen gu bermeiden ober um fich Bergebung, Gerechtigkeit und Geligkeit ober andere Vorteile zu erwerben. Der andere, der Chrift, sieht zwar auch aus dem Gesehe, was dem Billen Gottes gemäß ist, er tut es aber aus ben Motiven der Liebe und Dankbarkeit und mit der Billigkeit, die ihm durch den Glauben an das Svangelium geworden sind. F. Pieper: "Kain und Abel brachten beide dem Herrn Opfer dar. Kains Opser gesiel Gott nicht, Abels Opser gesiel ihm. Beshald? Abel brachte sein Opser in frommer, kindlicher Gesinnung, aus Dankbarkeit gegen Gott dar; Kain tat äußerlich dasselbe Berk, aber in mürrischem Geist, als ein Berkheiliger. Abel handelte also mit Gott als ein durch den Glauben an die Rechtsertigung bereits Gerechtsertigter, Kain dasgegen als ein solcher, der erst durch sein Werk sich Gottes Gnade erswerben wollte."

Birklich gute, gottwohlgefällige Berke find also nicht Berke selbsterwählter Andacht, sondern Berte, die dem heiligen Billen Gottes gemäß sind, wie sie Gott in seinem Geset befohlen bat. Geschen muffen folche Berte aber, wenn sie anders wirklich gute Berte sein follen, aus dem rechten Trieb und Beweggrund. Geschieht ein Werk, weil das Gefet mit Androhung von Strafen dazu treibt, so ift es ein Zwangswert, ein Gesetzeswert, ein Wert, zu dem der Mensch keine Luft bat, das er auch nicht tun würde, wenn die Drohungen (oder erwarteten Borteile) nicht wären, und somit ein Scheinwert, das Gott nicht ge-Tut ein Chrift aber ein Werk, bon dem er weiß, daß es dem heiligen Willen Gottes gemäß ist, aus eigenem, innerem, freiem Trieb bes Glaubens und Geistes, aus fröhlicher, williger, dem Glauben ents springender Dankbarkeit für die Enade, die ihm durch das Ebangelium zuteil geworden ift, so ist dies eine Frucht des Geistes, ein wirklich autes, Gott angenehmes Werk des Glaubens. Nicht das find gute Berke, die das Geseth mit seinen Drohungen und Forderungen aus dem Menschen herauspreft, herausschlägt, sondern die das Evangelium aus bem Menschen herauslockt, und der Glaube aus Trieb des innewohnenden Beiftes bon felbst aus fich herausfließen läßt.

Diesen den Christen durch den Glauben immanenten Trieb zum Guten nennt Paulus "das Gesets Christi", "das Gesets des Gemüts", "das Gesets der Freiheit". Dies Gesets Christi usw. ist also nicht etwa ein Gesets mit neuen Geboten und Werken, sondern derselbe eine, heilige, im Gesets geoffendarte Wille Gottes, dessen Summa die Liebe ist, sofern er dem Christen durch den Glauben und die Gabe des Geistes zur eigenen, innersten Willensrichtung und zum innewohnenden Prinzip und spontanen Lebensgesetz geworden ist, und sofern dieser Wille Gottes im Menschen ein neues Motiv zum willigen Gehorsam gewonnen hat in der Dankbarkeit für die im Evangelium durch den Glauben empssangene Gnade Gottes und die große Liebe, die uns Christus erswiesen hat.

30.

Daß die guten Berke der Christen Gott gefallen — erkennen wir dies aus dem Gesetz oder aus dem Svangelium? Die Solida Declaratio schreibt: "Bie aber und warum die guten Berk' der Gläubigen,

ob fie gleich in diefem Leben von wegen der Sunde im Fleisch unvolltommen und unrein sein, bennoch Gott angenehm und wohlgefällig find, solches lehret nicht das Geset, welches einen ganz vollkommenen. reinen Gehorfam, wo er Gott gefallen foll, erfordert, sondern das Ebangelium lehret, daß unsere geistlichen Opfer Gott angenehm sein durch den Glauben um Chriftus' willen, 1 Betr. 2, Hebr. 11. Soldergeftalt find die Christen nicht unter dem Geset, sondern unter der Engben, weil die Verson von dem Fluch und Verdammnis des Gesetes durch den Glauben an Christum gefreiet, und weil ihre gute Wert', ob sie gleich noch unbollfommen und unrein, durch Chriftum Gott angenehm fein, weil sie auch nicht aus Zwang des Gesetzes, sondern aus Verneuerung bes heiligen Geistes von herzen, willig und ungezwungen tun, was Gott gefällig ift, soviel sie nach dem innerlichen Menschen neugeboren Gleichwohl aber führen sie einen stetigen Kampf wider den alten Abam." (644, 22-24.) Ferner: "Es ist auch ohne Streit, wie und warum der Gläubigen gute Wert', ob sie gleich in diesem Fleisch unrein und unbollfommen, Gott gefällig und angenehm fein, nämlich um bes HErrn Chrifti willen, durch den Glauben, weil die Person Gott angenehm ift." (626, 8.) Epitome: "Wiewohl diese Freiwilligkeit in den auserwählten Kindern Gottes nicht vollkommen, sondern mit großer Schwachheit beladen ift, wie St. Paulus über sich felbst klaget Röm. 7, Belche Schwachheit doch ber HErr feinen Auserwählten nicht zurechnet um des Herrn Chrifti willen, wie geschrieben stehet: "Es ift nun nichts Verdammliches in benen, so in Christo SEsu find', Rom. 8." (532, 13, 14.)

Hier auf Erden besteht der Christ noch aus Geist und Fleisch. Und seine Produkte, die Werke, welche er tut, tragen ebenfalls diesen Doppelscharakter. Auch in das beste Werk des Christen schleichen sich, wie bezeits gezeigt, kleischliche Motive. Der alte Adam wurmt sich mit hinein in jede Frucht des Geistes. Es bleibt wurmstichiges Obst, das die Christenbäume hier auf Erden tragen. Vor dem Forum des Gezsebes können darum auch diese Werke, weil sie unvollkommen sind, nicht bestehen. Das Geseh sagt den Christen nicht, daß ihre Werke Gott gezsallen, sondern verdammt sie als unrein. Das Geseh gibt sich mit nichts weniger zusrieden als mit in jeder Hinsicht absolut vollkommenen Werken. Das sind aber selbst die besten Werke der Christen nicht. Ist ein Ehrist doch nicht imstande, auch nur ein einziges Vaterunser so zu beten, wie es gebetet werden solltel Das Geseh verdammt die Christen samt ihren Werken.

Das wissen wir Christen und bitten beshalb um Vergebung auch für die Mängel in unsern guten Berken. Und dabei freuen wir uns zugleich, daß wir, um die Gunst unsers Gottes zu genießen, nicht mit eigenen Berken, sondern einzig und allein mit dem Vertrauen auf seine große Gnade und Barmherzigkeit in Christo vor Gott zu erscheinen brauchen und dürfen. Daß wir gerechte, angenehme, selige Kinder

Gottes find, verbanken wir der Unade, die uns im Evangelium geschenkt und durch den Glauben zugeeignet worden ift. Wer in solchem Glauben vor Gott erscheint, der ist ihm angenehm mitsamt seinen Berken, trot aller Gebrechen und Sünden, die ihm und seinem Tun noch anhaften. Durch den Glauben stehen Christen unter der Enade. ber fündevergebenden Gnade. Das gilt nicht blog von ihren Berfonen, Die Chriften famt ihrem sondern auch von ihrem Tun und Lassen. Bandel sind Gott angenehm um Christi willen. Die Gottgefälligfeit ihrer Person sowohl wie ihrer Werke gründet sich auf die Gnade in Christo Mesu, von der uns das Evangelium fagt. Gottes Augen feben auf den Glauben und in dem Glauben auf Christum, den der Glaube umschlingt. Ber aber Christum bat, ber braucht fich nicht erft noch au bemühen um die Gunft Gottes; er befitt fie fcon. Und aus dem= felben Grunde, um Christi willen, ist auch alles, was aus diesem Glauben flieft, Gott angenehm. Dazu kommt, daß durch eben diese aus dem Glauben fließende Billigkeit und Luft zum Guten, fofern fie dies ift, ber heilige Wille Gottes in uns wahrhaftig wieder aufgerichtet und erfüllt wird, hier anfangsweise und unvollkommen, dort aber voll-Benn in jenem Leben, wo wir alle Unluft und Störrigkeit des Fleisches abgestreift haben, die durch den Glauben gesetzte Billigfeit zum Guten sich vollkommen entfalten und gang ungehindert betätigen wird, dann wird auch die Beiligkeit und Gerechtigkeit Gottes an uns nichts mehr zu tadeln finden. In der irdischen Unbollfommenheit aber bleibt dies unfer Troft, daß wir mitsamt unfern Berken nicht unter dem Geset, sondern unter der Gnade stehen. Diefe uns durch ben Glauben an das Evangelium gewordene Gewißheit ist und bleibt bei den Christen hier auf Erden die alles beherrschende und überall, auch in die Unvollkommenheit ihres Wandels, Licht und Trost und Freudigkeit spendende Wahrheit.

3Í.

Wie äußert sich die Apologie über die guten Werke? Bas bersteht sie unter guten Werken? Sie schreibt: "Weiter haben wir nun oft gesagt, daß rechtschaffene Buß' ohne gute Werk' und Früchte nicht sein könne, und was rechte gute Werke sein, lehren die zehen Gebot', nämlich Gott den Herrn wahrlich und von Herzen am höchsten groß achten, fürchten und lieben, ihn in Nöten fröhlich anrusen, ihm allezeit danken, sein Wort bekennen, dasselbige Wort hören, auch andere dadurch trösten, lehren, Eltern und Obrigkeit gehorsam sein, seines Amts und Beruss treulich warten, nicht bitter, nicht hässig sein, nicht töten, sondern tröstlich, freundlich sein dem Nähesten, den Armen nach Vermögen helsen, nicht huren, nicht ehebrechen, sondern das Fleisch allenthalben im Zaum halten. Und das alles nicht, für den ewigen Tod oder ewige Bein genugzutun, welches Christo allein gebühret, sondern also zu tun, damit dem Teusel nicht Kaum gegeben werde und

Gott erzürnet und der Heilige Geist betrübet und geunehret werde. Diese Früchte und gute Werke hat Gott geboten, haben auch ihre Beslohnung, und um Gottes Shre und göttliches Gebots willen sollen sie auch geschehen." (200, 77.)

Die Lutherischen lehren nicht blog, daß, gute Berke nötig find und von Christen geschehen sollen, sondern zeigen auch, was eigentlich qute Berte find, und wie es au auten Berten tommt. "Es ftebet geschrieben im Propheten: "Ich will mein Gefet in ihr Berg geben." Und Röm. 3, 31 fagt Paulus: "Wir heben bas Gefet nicht auf durch ben Glauben, sondern richten das Gesetz auf.' Item, Christus fagt: Billt du ewig leben, so halt die Gebot'. Stem, zu den Korinthern sagt Paulus: "So ich nicht die Liebe habe, bin ich nichts." Diese und bergleichen Sprüche zeigen an, daß wir das Gefet halten follen, wenn wir durch den Glauben gerecht worden sein, und also je länger, je mehr im Geist zunehmen." (109, 2 f.) "Darum sagen wir auch, bag man muß das Geset halten, und ein jeder Gläubiger fähet es an zu halten und nimmt je länger, je mehr zu in Liebe und Furcht Gottes, welchs ist recht Gottes Gebot erfüllet. Und wenn wir bom Gesethalten reden oder bon guten Berten, begreifen wir beibes, bas gut' Berg inwendig und die Werke auswendig. Darum tun uns die Widersacher unrecht, da fie uns schuld geben, wir lehren nicht von guten Werken, fo wir nicht allein fagen, man muffe gute Wert' tun, sondern fagen auch eigentlich, wie das Herz muffe dabei sein, damit es nicht lose, taube, talte Beuchlerwerke fei'n. Es lehret die Erfahrung, daß die Beuchler, wiewohl fie fich untersteben, aus ihren Kräften bas Gefet zu halten, daß sie es nicht vermügen noch mit der Tat beweisen. Denn wie fein fein fie ohne Hag, Neid, Zank, Grimm, Jorn, ohne Geiz, Chebruch ufm., also daß nirgend die Lafter größer sein benn in Rlöftern und Stiften! Es sind alle menschliche Kräfte viel zu schwach dem Teufel, daß sie seiner Lift und Stärke aus eigenem Bermugen widerstehen follten, welcher alle diejenigen gefänglich halt, die nicht durch Chriftum erloset Es muß göttliche Stärke fein und Chriftus' Auferstehung, die den Teufel überwinde. Und so wir wissen, daß wir Christi Starke, seines Siegs durch den Glauben teilhaftig werden, können wir auf die Berheifzung, die wir haben, Gott bitten, daß er uns durch seines Geistes Stärke beschirme und regiere, daß uns der Teufel nicht fälle oder fturge; sonst fielen wir alle Stunde in Jrrtum und greuliche Laster. fagt Baulus nicht von uns, sondern von Christo Eph. 4, 8: .Er hat bas Gefängnis gefangen geführt.' Denn Chriftus hat den Teufel überwunden und durchs Evangelium verheißen den Beiligen Geift, daß wir durch Hilfe desselbigen auch alles übel überwinden. Und 1 Joh. 3, 8 ift geschrieben: "Dazu ift erschienen ber Sohn Gottes, daß er auflöse die Werke des Teufels." (111, 15.)

Gute Berke follen wir tun, denn sie sind Zweck der Erlösung, Rechtfertigung und Wiedergeburt. "Christus ist uns aber dazu dars

gestellet, daß um seinetwillen uns Gunde vergeben und der Beilig' Geift geschenkt wird, der ein neu Licht und emiges Leben, emige Gerechtigkeit in uns wirkt, daß er uns Chriftum im Bergen zeigt, wie Johannes am 16., 15 gefchrieben: "Er wird von dem Meinen nehmen und euch verfündigen.' Item, er wirket auch andere Gaben: Liebe, Dankfagung, Reuschheit, Geduld usw. Darum vermag das Geset niemands ohne den Beiligen Geift zu erfüllen. Darum fagt Paulus: Bir richten bas Gefet auf burch ben Glauben und tun's nicht ab; benn fo konnen wir erft das Gefet erfüllen und halten, wenn der Beilig' Geift uns gegeben wird. . . . Wenn wir nu das Wort und Evangelium hören und burch ben Glauben Christum erkennen, empfahen wir ben Seiligen Geift, daß wir denn recht von Gott halten, ihn fürchten, ihme gläuben usw." (110, 11, 14.) "Deshalb werden wir gerechtfertigt, damit wir als Gerechte anfangen, Gutes zu tun und dem Gesetze Gottes zu gehorchen. Deshalb werden wir wiedergeboren und empfangen wir den Beiligen Geift, damit das neue Leben neue Berke, neue Affekte, Furcht, Liebe Gottes, Saf der bofen Luft usw. habe." (146, 228.)

Die Apologie wird nicht müde, diese grundlegende Bahrheit zu betonen, daß bor und ohne den Glauben, Gott fei uns gnädig um Christi willen, von Liebe zu Gott und Erfüllung seiner Gebote nicht die Rede sein könne. "Ja, wir können Gott nicht lieben, benn bas Berg sei erst gewiß, daß ihm die Sunden vergeben fei'n." (107, 110.) "Bir können dem Geset nicht gehorsam fein, es sei benn, wenn wir nicht durch das Evangelium wiedergeboren find, weil wir Gott nicht lieben können, solange wir nicht die Vergebung der Gunden empfangen Denn solange die menschliche Natur glaubt, daß Gott uns gurne, flieht fie bor feinem Born und Gericht." (140, 190.) ift nicht müglich, daß da follt' Rube fein, ein ftill ober friedlich Gewiffen, wenn fie zweifeln, ob fie ein' gnädigen Gott haben, ob fie recht tun, ob fie Bergebung der Gunde haben: wie konnen fie denn in dem Ameifel Gott anrufen, wie konnen fie gewiß fein, daß Gott ihr Gebet achte und erhöre? Also ist alle ihr Leben ohne Glauben, und können Gott nicht recht bienen. Das ist's, das Paulus zu den Römern fagt: ,Was nicht aus dem Glauben ist, das ist Sunde." (183, 90.) "Bir können nicht den zornigen Gott lieben, das Gefet aber klagt uns immer an, zeigt uns immer ben zornigen Gott. Darum ift es nötig, bag wir zubor burch den Glauben die Verheifung ergreifen, daß uns der Bater um Christi willen verföhnt sei und uns verzeihe. Nachher fangen wir an, das Gesetz zu tun." (138, 174.) "Darum, ehe wir ein' Tüttel am Gefet erfüllen, so muß erft basein der Glaub' an Christum, durch welchen wir Gott verföhnet werden und erft Vergebung der Gunden erlangen." (115, 38.) Dem Günder wird Gott ein liebenswürdiges Bild erst durch das Evangelium und den Glauben. "Item, es ift unmüglich, daß ein Menschenherz allein durch bas Geset ober sein Berk Gott liebe. Denn das Gesetz zeigt allein an Gottes Born und Ernst;

das Geset klagt uns an und zeigt an, wie er so schrecklich die Sünde strasen wolle beide mit zeitlichen und ewigen Strasen. Darum was die Scholastici von der Liebe Gottes reden, ist ein Traum, und ist unmügslich, Gott zu lieben, ehe wir durch den Glauben die Barmherzigkeit erkennen und ergreisen. Denn alsdann erst wird Gott obiectum amabile, ein lieblich, selig Anblick." (110, 8.)

Der Glaube ift eine neue göttliche Kraft im Herzen, der die Liebe hervorsprießen läßt und notwendig zu guten Werten treibt. wir nennen das nicht Glauben, daß man die schlechte Siftorien wiffe von Christo, welches auch in Teufeln ist, sondern das neue Licht und die Kraft, welche der Beilig' Geift in den Bergen wirket, durch welche wir das Schreden des Todes, der Sünde usw. überwinden. Das heißen wir Glauben. Ein solch recht christlicher Glaube ist nicht so ein leicht, schlecht Ding, als die Bidersacher mabnen wollen. Bie fie benn fagen: "Glaub', Glaub', wie balb kann ich gläuben!' usw. Es ist auch nicht ein Menschengebanke, ben ich mir felbst machen könne, sonbern ift ein' göttlich' Kraft im Herzen, dadurch wir neugeboren werden, dadurch wir den großen Gewalt des Teufels und des Todes überwinden, wie Paulus sagt zu'n Kolossern: "In welchem ihr auch seib auferstanden durch den Glauben, den Gott wirket' usw. Derselbige Glaube, dieweil es ein neu göttlich Licht und Leben im Herzen ist, dadurch wir andern Sinn und Mut friegen, ift lebendig, schäftig und reich von guten Berken. Darum ist das recht gered't, daß der Glaube nicht recht ist, der ohne Berke ift." (130, 129.) "Dietweil nu ber Glaub' mit sich bringet ben Seiligen Geift und ein neu Licht und Leben im Bergen wirkt, fo ist es gewiß und folget von Not, daß der Glaub' das Herz verneuert und ändert. Und was das für eine Neuerung der Bergen fei, zeigt ber Prophet an, ba er fagt: "Ich will mein Gefet in ihre Berzen geben." Wenn wir nu durch den Glauben neugeboren sein und erkennet haben, baf uns Gott will anabig fein, will unfer Bater und Belfer fein, fo heben wir an, Gott zu fürchten, zu lieben, ihm zu banken, ihn zu preisen, von ihm alle Hilfe zu bitten und gewarten, ihm auch nach feinem Billen in Trubfalen gehorfam zu fein. Bir beben alsbann auch an, den Nächsten zu lieben; ba ift nu inwendig burch ben Geift Chrifti ein neu Berg, Sinn und Mut." (109, 4.) "Und wir feten noch bagu, daß es unmüglich fei, daß rechter Glaub', der das Berg tröftet und Vergebung der Gunden empfähet, ohn' die Liebe Gottes fei. Denn durch Chriftum kömmt man zum Bater, und wenn wir durch Christum Gott berfühnet sein, so gläuben und schließen wir benn erft recht gewiß im Bergen, daß ein mahrer Gott lebe und fei, daß wir ein' Bater im himmel haben, ber auf uns allzeit fiehet, ber zu fürchten fei, der um so unfägliche Bohltat zu lieben sei, dem wir sollen allzeit beralich danken, ihm Lob und Breis fagen, welcher unfer Gebet, auch unfer Sehnen und Seufzen erhöret, wie benn Johannes in feiner erften Spiftel fagt (1 Joh. 4, 19): "Wir lieben ihn, benn er hat uns zubor

geliebet.' Uns nämlich, denn er hat sein' Sohn für uns gegeben und uns Sünde vergeben. Da zeigt Johannes g'nug an, daß der Claub' also fürgehe und die Liebe alsdann folge." (112, 22.)

Der Glaube verträgt fich nicht mit Todfünden, und wo keine Berte folgen, da ist auch kein Glaube. "Item, dieser Glaube ift in benen, da rechte Bufe ist, das ist, da ein erschroden Gewissen Gottes gorn und Sünde fühlet, Bergebung ber Sünde und Enade suchet. Und in solchem Schreden, in folden Engiten und Roten beweiset fich erft ber Glaub' und muß auch also bewahrt werden und zunehmen. Darum tann ber Glaub' nicht sein in fleischlichen, sichern Leuten, welche nach bes Fleisches Luft und Willen dahinleben. Denn also fagt Paulus Rom. 8, 1: ,50 ift nu nichts Verdammlichs an denen, die in Chrifto 3Efu find, die nicht nach dem Fleisch wandeln, sondern nach dem Geift'; item B. 12. 13: .So find wir nu Schuldner, nicht dem Fleisch, daß wir nach dem Fleisch leben. Denn mo ihr nach dem Aleisch lebet, so werdet ihr sterben muffen; wo ihr aber durch den Geist des Aleisches Geschäfte totet, so werdet ihr leben.' Derhalben kann der Glaube, welcher allein in den Bergen und Gewiffen ift, benen ihre Sunden berglich leid find, nicht zugleich neben einer Tobsünde sein, wie die Widersacher lehren. So kann er auch nicht in benjenigen sein, die nach der Welt fleischlich, nach des Satans und des Fleisches Willen leben." (112, 23.) "Denn welche bor Gott beilig und gerecht geachtet werden, die find je nicht in Tobfünden." (95, 48.) Aus der Beschreibung des Glaubens "verftehet ja männiglich, daß wir nicht von solchem Glauben reden, dabei Todfünde ift, wie bie Widersacher vom Glauben reden". (98, 64.) Mit der Liebe geht auch der Glaube verloren. "Das ist aber mahr, wer die Liebe berleuret, der verleuret auch Geift und Glauben." (125, 103.) wir neugeboren fein, fo faben wir an, das Gefet zu halten und Gottes Gesetz gehorsam zu sein. Darum wenn jemands die christliche Liebe nachläffet, so ist er, wenn er gleich großen, starken Glauben gehabt, talt worden und ift nu wieder fleischlich, ohne Beift und Glauben. Denn da ist nicht der Beilige Geift, wo nicht driftliche Liebe ift und andere gute Früchte." (124, 98.) Wo die Werke abnehmen, da steht es auch innerlich im Bergen nicht mehr recht. "Denn ein Berg und Gewissen, das recht sein' Jammer und Sunde gefühlt bat, recht erschreckt ist, das wird nicht viel Wolluste der Welt achten oder suchen. Und wo der Glaube ist, da ist er Gott dankbar, achtet und liebet herze lich seine Gebot'. Auch ist inwendig im Bergen gewißlich kein' rechte Buß', wenn wir nicht äußerlich gute Wert', driftliche Geduld erzeigen." (191, 34.) "Denn Christus pfleget die zwei also zusammenzuseten, das Gefetz und Evangelium, beide den Glauben und auch die guten Werke, daß er anzeige, daß kein Glaube da sei, wenn nicht aute Berke folgen." (134.) Mit der Ursache ift die Wirtung gesett: bem Glauben folgen die Werke. Wit der Wirkung wird auch die Urfache aufgehoben: mit der Liebe und ben Werken fällt auch der Glaube dabin. Ist der Glaube da, so fehlen die Werke nicht, und fehlen die Werke, so ist auch der Glaube nicht mehr vorhanden.

Berte äußerlicher Ehrbarkeit, die Gott der burgerlichen Ordnung wegen will und belohnt, vermag der Mensch von Natur einigermaßen zu tun; wahrhaft gute und gottwohlgefällige Werke find bas aber nicht. "Bir halten und reden von der äußerlichen Frommkeit also, daß Gott wohl fordert und haben will ein folch äußerlich ehrbar Leben, und um Gottes Gebots willen muffe man dieselbigen guten Werke tun, welche in zehen Geboten werden geboten. Denn das Gefet ift unfer Ruchtmeister, und das Geset ist den Unrechten gegeben. Denn Gott ber Herr will, daß den groben Sünden durch ein' äußerliche Zucht gewehret werde, und dasselbe zu erhalten, gibt er Gefet, ordnet Oberkeit, gibt gelehrte, weise Leute, die zum Regiment dienen. Und also äußerlich ehrbar Bandel und Leben zu führen vermag etlichermaken die Bernunft aus ihren Kräften, wiewohl sie oft durch angeborne Schwachheit und durch Lift des Teufels auch daran gehindert wird. Wiewohl ich nu einem folden äukerlichen Leben und ben auten Werken gerne fo viel Lobes laff', als ihm gebühret (benn in diesem Leben und im weltlichen Besen ist je nichts besser denn Redlichkeit und Tugend, wie denn Aristoteles fagt, daß weder Morgenstern noch Abendstern lieblicher und schöner sei denn Chrbarkeit und Gerechtigkeit, wie denn Gott folde Tugend auch belohnet mit leiblichen Gaben), so soll man doch gute Werke und solchen Bandel nicht also hoch beben, daß es Christo zu Schmach reiche." (91, 22-24.) Hugerlich mögen folche Berke glänzen; inwendig find fie aber unflätia. "Aber unfer' Widersacher sind gute robe, faule, unerfahrne Theologen. Sie sehen allein die ander' Tafel Mosi an und die Berte berfelbigen. Aber die erste Tafel, da die höhest' Theologie inne stehet, ba es alles an gelegen ist, achten sie gar nicht; ja bas= selbige höchste, heiligste, größte, fürnehmste Gebot, welches allen mensch= lichen und engelischen Berftand übertrifft, welches den höchsten Gottesbienst, die Gottheit selbst und die Ehre der ewigen Majestät belanget, da Gott gebeut, daß wir herzlich ihn follen für einen HErrn und Gott halten, fürchten und lieben, halten sie so gering, so klein, als gehöre es zu der Theologie nicht." (110, 9. 10.)

32.

Wie urteilt die Apologie von Beschaffenheit, Gottgefälligkeit, Zweck und Nuten der guten Werke? In diesem Leben bleidt der neue Geshorsam der Christen unvollkommen. "Zum andern ist's getwiß, daß auch diesenigen, so durch den Glauben und Heiligen Geist neugeboren sind, doch gleichwohl noch, solang dies Leben währet, nicht gar rein sein, auch das Geseh nicht vollkömmlich halten. Denn wiewohl sie die Erstsling' des Geistes empsahen, und wiewohl sich in ihnen das neu', ja das ewige Leben angesangen, so bleibt doch noch etwas da von der Sünde und böser Lust und sindet das Geseh noch viel, des es uns ans

auklagen hat." (115, 39.) "So wir hielten, daß, wenn wir nu ju dem Sbangelio kommen und neugeboren sein, wir hernach durch unsere Berke berdienen follen, daß uns Gott gnädig forthin wäre, nicht durch ben Glauben, so tame bas Gewissen nimmer zur Rube, sondern mußte verzweifeln; denn das Gefet klagt uns ohne Unterlag an, dieweil wir es nicht vollkömmlich halten können usw. Wie denn die ganze beilige driftliche Kirche, alle Beiligen allzeit bekannt haben und noch bekennen. Denn also saat Baulus zu ben Römern am 7., 19: "Das Gute, bas ich will, das tue ich nicht, sondern das Bofe, das ich nicht will, das tue ich' ufm. Item: "Mit bem Fleische biene ich bem Gefet ber Gun-Denn es ift keiner, ber Gott ben BErrn fo bon gangem den' usm. Bergen fürchtet und liebet, als er schuldig ift, keiner, ber Kreug und Trübsal in ganzem Gehorsam gegen Gott träget, keiner, der nicht durch Schwachheit oft zweifelt, ob auch Gott sich unser annehme, ob er uns achte, ob er unser Gebet erhöre. Darüber murren wir oft aus Ungeduld wider Gott, daß es den Gottlofen wohl gehet, den Frommen Item, wer ift, der feinem Beruf recht g'nug tut, der nicht wider Gott gurnet in Anfechtungen, wenn Gott fich verbirgt? Wer liebet feinen Rächsten als fich felbit? Ber ift ohn' allerlei bofe Lufte? Bon ben Sünden allen fagt der Pfalm: "Dafür werden bitten alle Beiligen zu rechter Zeit.' Da fagt er, daß alle Beiligen muffen um Bergebung ber Sünde bitten. Derhalben find biejenigen gar stockblind, welche die bofen Lufte im Aleische nicht für Gunde halten, bon welchen Baulus fagt: "Das Fleisch strebet wider den Geift, und der Geift strebet wider das Fleisch.' Denn das Fleisch vertrauet Gott nicht, verläft sich auf diese Welt und zeitliche Güter, suchet in Trübsalen menschlichen Troft und hilfe, auch wider Gottes Willen, zweifelt an Gottes Unade und Hilfe, murret wider Gott in Kreuz und Anfechtungen, welches alles wider Gottes Gebot ift. Wider die Abamsfunde streitet und strebet ber Beilige Geift in ben Bergen ber Beiligen, daß er bieselbige Gift des alten Adams, die bose verzweifelte Art, ausfege und tote und in das Berze einen andern Sinn und Mut bringe. Und Augustinus sagt auch: "Alle Gebot' Gottes halten wir benn, wenn uns alles, das wir nicht halten, vergeben wird." (117, 45.)

Abfolut genommen, für sich betrachtet und nach dem Geset besurteilt, gefallen darum auch die guten Werke der Christen Gott nicht. "Darum will Augustinus, daß auch die guten Werke, welche der Heilige Geist wirkt in uns, Gott nicht anders gefallen denn also, daß wir gläusben, daß wir Gott angenehm sein um Christus' willen, nicht daß sie an ihnen selbst Gott sollten gefallen. Und Hieronhmus sagt wider Belagium: "Dann sind wir gerecht, wenn wir uns für Sünder erskennen, und unser Gerechtigkeit stehet nicht in unserm Verdienst, sons dern in Gottes Barmherzigkeit." Darum, wenn wir gleich ganz reich von rechten guten Werken sein und also angesangen haben, Gottes Geset zu halten, wie Paulus, da er treulich gepredigt hat usw., so

muß bennoch der Glaub' da sein, dadurch wir vertrauen, daß Gott uns gnädig und versühnet sei um Christus' willen und nicht um unser' Werk' willen. Denn die Barmherzigkeit läßt sich nicht fassen denn allein durch den Glauben. Darum diezenigen, so lehren, daß wir um Werk' willen, nicht um Christus' willen Gott angenehm werden, die führen die Gewissen in Berzweiflung." (118, 51.) Ihre Unvollsommenheit zeige klar genug, "daß unsere Werk', und da wir ansahen, das Gesetz zu halten, an ihm selbst Gott nicht gefallen. . . . Denn wir müssen allzeit dabei bleiben, wollen wir recht lehren, daß wir nicht um bes Gesetzes willen, nicht um Werke willen, sondern um Christus' willen Gott angenehm sein. Denn die Ehre, so Christo gedühret, soll man nicht dem Gesetz ober unsern elenden Werken geben". (119, 61.)

Den 3wed und Rugen ber guten Berte betreffend fchreibt bie Apologie, daß Chriften die gehn Gebote halten follen, "nicht für den ewigen Tod ober emige Bein g'nugzutun, welches Christo allein gebühret, sondern also zu tun, damit dem Teufel nicht Raum gegeben werde und Gott ergurnet und ber Beilige Geift betrübet und geunehret Diese Früchte und gute Berke hat Gott geboten, haben auch merbe. ihre Belohnung, und um Gottes Ehre und göttliches Gebots willen follen fie auch geschehen". (200, 77.) Benn Chriftus an die Vergebung die Berke hefte (Matth. 6, 14), so zeige er damit an, daß gute Berke als gute Früchte notwendig folgen follen, und daß es eine erheuchelte Bufe sei, wenn sie nicht folgen, sobann daß uns äußerliche Reichen der so großen Verheifung nötig seien, weil das furchtsame Gewiffen vielfachen Troft nötig habe. "Bie daher die Taufe und das Mahl des Berrn Zeichen sind, welche die furchtsamen Gemüter wiederholt erinnern, aufrichten und bergewissern, damit fie desto fester glaus ben, daß die Gunden vergeben feien, fo ift auch ebendiefelbe Berheifung gefchrieben und abgemalt in den guten Berten, damit diefe Berte uns erinnern, daß wir fester glauben. Die also nicht Gutes tun, reigen sich nicht an jum Glauben, sondern berachten jene Berheifungen. Frommen aber umfassen bieselben und freuen sich, daß sie Reichen und Reugnisse einer so groken Verheikung haben. Deshalb üben fie fich in jenen Zeichen und Zeugnissen." (135, 155; 121, 80.) andern Sakramenten Christus die Verheifung heftet an das äußerliche Reichen, also heftet er auch bie bie Berheifung von Bergebung der Sunde an die äußerlichen guten Bert'. Und wie wir im Abendmahl nicht erlangen Vergebung ber Sünde ohne ben Glauben ex opere operato, also auch nicht in diesem Werk und unserm Vergeben; denn unfer Bergeben ift auch tein gut Bert, es gefchebe benn bon benjenigen, welchen bon Gott in Chrifto die Gunden ichon zuvor vergeben find. Darum unfer Bergeben, foll es Gott gefallen, so muß es nach ber Bergebung, da uns Gott bergibt, folgen. Denn Christus pfleget Die zwei also zusammenzuseten, das Gesetz und Evangelium, beibe ben Glauben und auch die guten Berke, daß er anzeige, daß kein Glaube

ba sei, wenn nicht gute Werk' folgen; item, daß wir äußerliche Zeichen haben, welche uns erinnern des Evangelii und Vergebung der Sünde, dadurch wir getröstet werden, daß also manchfältig unser Glaube gesübet werde." (134.)

Begeistert singt die Apologie das Lob der Christenwerke. Gute Berke, fagt fie, folle und muffe man tun wegen bes göttlichen Befehls, der übung des Glaubens, des Bekenntnisses und der Danksagung. Und folche Werke, obaleich befleckt durch das Kleisch, find "um des Glaubens willen heilige, göttliche Berke, Opfer und Staatsverfaffung (politia) Christi, der dadurch sein Reich zeigt bor dieser Belt. Denn in diesen heiligt er bie Herzen und brängt ben Teufel zurud; und bamit er sein Evangelium unter ben Menschen erhalte, stellt er bem Reich bes Teufels das Bekenntnis der Beiligen entgegen und offenbart in unserer Schwachheit seine Macht. Die Gefahren, Mühen und Predigten des Apostels Paulus, des Athanasius, Augustinus und dergleichen, welche die Kirche gelehrt haben, sind beilige Werke, sind wahre, Gott ans genehme Opfer, sind Kämpfe Christi, durch die er den Teufel zurudgetrieben und bertrieben hat bon benen, die gläubig wurden. Bemühungen Davids, als er Kriege führte und daheim fein Reich verwaltete, find beilige Berke, find wahre Opfer, find Kriege Gottes, der jenes Bolk, welches Gottes Wort hatte, verteidigte wider den Teufel, bamit nicht gang und gar ausgetilgt würde die Erkenntnis Gottes auf So halten wir auch von den einzelnen guten Werken in den niedrigsten Berufen und den privaten. Durch diese Berte triumphiert Christus wider den Teufel, wie es denn auch, als die Rorinther (1 Rot. 16, 1) ein Almofen fammelten, ein heiliges Werk war und ein Opfer und ein Kampf Christi wider den Teufel, der sich abmuht, daß ja nicht irgend etwas geschehe zum Lobe Gottes. Solche Werke wie das Bekenntnis der Lehre, Anfechtungen, Liebesdienste und die Ertötung bes Fleisches tadeln, hieße in Wahrheit die äußerliche Verfassung des Reiches Christi unter den Menschen tadeln".

"Und hier fügen wir noch etwas hinzu über die Belohnungen und das Verdienst. Wir lehren, daß den Werken der Gläubigen Belohnungen gesetzt und verheißen sind. Wir lehren, daß die guten Werke etwas verdienen (meritoria esse), nicht Vergebung der Sünden, Inade oder die Rechtsertigung (denn die erlangen wir allein durch den Glausben), sondern andere leibliche und geistliche Gaben in diesem Leben und nach diesem Leben, weil Paulus sagt 1 Kor. 3, 8: "Ein jeder wird Lohn empfangen nach seiner Arbeit." Es werden also die Vergebung der Sünden aber ist bei allen dieselbe und gleiche, wie Ehristus einer ist, und umsonst wird sie dargeboten allen, welche glauben, daß ihnen um Christi willen die Sünden vergeben werden." (120, 68 f.)

Die Apologie rühmt die guten Berke; denn "durch folche Lobeserhebungen der guten Berke", sagt sie, "werden ohne Zweifel die Gläubigen bewegt, Gutes zu tun". (120, 80.) Auf Kosten der Gnade und des Glaubens lobt sie aber die Werke nicht. "Bei allen Lobeserhebungen der guten Werke halten wir daher diese Regeln bei der Predigt des Gesehes sest, daß das Geseh nicht erfüllt werde ohne Ehristum, wie er selber spricht: "Ohne mich könnt ihr nichts tun"; item, daß es unswöglich sei, Gott zu gefallen ohne Glauben, Hehr. 11, 6. Denn es ist über alles gewiß, daß die Lehre des Gesehes nicht ausheben will das Evangelium, nicht ausheben will den Versöhner Christum. Und versmaledeit sind die Pharisäer, unsere Widersacher, die das Geseh also auslegen, daß sie den Werken die Ehre Christi geben, nämlich daß sie die Sühne seien und Vergebung der Sünden verdienten. Es solgt daher, daß die Werke immer so gelobt werden, daß sie gefallen wegen des Glaubens, weil die Werke nicht gefallen ohne den Versöhner Christum. Durch diesen haben wir Zugang zu Gott, Röm. 5, 2, nicht durch die Werke ohne den Wittler Christus." (134, 148.)

## Literatur.

Doctor Carl Ferdinand Wilhelm Walther. "Ein rechter Friedenstheolog." (Guenther.) By the Rev. D. H. Steffens.
The Lutheran Publication Society, Philadelphia, Pa. \$1.25.

Walther gehört zu ben verständnisvollsten und konsequentesten Schülern Luthers. Er hielt es mit der Maxime: "Quo propior Luthero, eo melior theologus!" Er selber wollte nur ein demitiger Schüler Luthers sein. Ihm war es darum auch vergönnt, in Amerita Luthers Lehre nicht nur wieder auf den Leuchter zu stellen, sondern in manchen Stüden, wie in der Lehre von Kirche und Amt, zum erstenmal in großem Maßtabe in die Wirklichkeit umzusehen und in das praktische Leben der Kirche einzustühren. So ist denn auch diese Viographie Walthers eine passende Judiaumsgabe. Das dis jehr vorliegende gedruckte Material hat der Versasser geschickt verwertet und in fließender Sprache zur Darstellung gebracht. Um so interessanter ist diese Erscheinung, weil sie aus dem Verlag der Generalshnode hervorgegangen ist. Ist in der Vergangenheit in demselben zwar in gutem Englisch diel Zweiselhaftes erschienen, so dietet er hier beides: gesunden Stoff in vorzüglichem Englisch. Wöge das Buch viele dantbare Leser sinden, auch in unserer Ritte! — Ausmertsam machen wir noch auf etsiche corrigenda. Seite 114 ist prayers zu lesen statt papers. Seite 172 ist 1886 zu lesen statt 1881. Seite 190 be statt he. Seite 242 ist Roedbelen zu lesen. Seite 250 und sonst Burger statt Buerger. Seite 313 Altenburg statt Augsdurg. Seite 349 John statt Job.

THE DARK AGES. A Survey of Religion and Morals in the Pre-Reformation Period. By Th. Graebner. XVI and 224 pages. Concordia Publishing House, St. Louis, Mo. Price, paper cover, 35 cts.; library cloth binding, gilt stamping on back and cover, \$1.00, postpaid.

Ein fauler Baum bringt arge Früchte. Solch ein fauler Baum ist das papisstifche Spstem, das von A bis Z aufgebaut ist auf Unwahrheit. Und im Mittelsalter hatte dieser Baum auch Gelegenheit, sich ungehindert zu entsalten, sich tief einzuwurzeln, seine Zweige überall hinzustreden und die Früchte reichlich zu bringen, die heute noch in seiner Natur liegen. Und es sind Werte der Nacht und Finsternis, die das Papstrum hervorgebracht hat. Wir reden vom dunklen Mittelsalter nicht eine, weil es uns dunkel und unbekannt wäre, sondern weil in demsselben die Unwissendet und die Lüge des Antichristentums herrschte und sich auss

wirkte. Freilich haben Jesuiten, wie überall, so auch hier, die Wahrheit auf den Kopf zu stellen versucht. Aber die Tatsachen schreien zu laut, und die Zeugen reden zu bestimmt, lassen nichts zu winschen übrig. Wer sich dadon überzeugen will, der greise zu Pros. Gräbners Buch, das die Geschichte selbst, die Quellen und die Kenner der Quellen zu Worte kommen lätt. Kein Autheraner wird aber auch das Buch zuschlagen, ohne Gott dafür zu danken, daß er uns durch D. Luther sein Evangelium wieder hat verkündigen lassen, das in der Finsternis dieser argen und irrsalsvollen Welt das Licht und die Kraft ist, die retten, einzig und allein, aber auch wirklich retten kann. Seinen Stoff behandelt Pros. Gräbner in gewandter, lichtvoller Weise in solgenden Aapiteln: Religion; The State of Society; Prelates and Priests; The Monasteries; Power of the Clergy; Courts Spiritual; Trasse in Pardons; A House of Merchandise; The Holy City; Popes of the Pre-Reformation Age.

"He whom Thou Lovest Is Sick." Admonitions and Comfort for the Sick and Suffering. Compiled by E. Staudermann. 35 cts. Wartburg Publishing House, Chicago, Ill. — Der Inhalt bieses Büchleins besteht aus Bibelsprüchen mit beigefügten Liederversen und 13 turzen Gebeten. Der Preis, 35 Cts., fommt uns sehr hoch vor.

Lieber anberer Belten. Bon Chr. Edharbt. 8×51/2. 170 Seiten. Geschmadvoller blauer Einband mit weißer Berzierung und Golbtitel. \$1.00; mit Golbschnitt \$1.25. Success Printing Co. — F. B. H. d. urteilt von diesen Liebern: "Wir haben es hier mit einem reichbegabten, tiefangelegten und vor allem frommen Dichtergemüt zu tun."

über die Definition und die acht Punkte von der Enadenwahl im 11. Artikel der Konkordienformel. Rurzes Referat (12 Seiten) von P. Theo. Hands fen, R. 1, Spechts Ferry, Iowa. 10 Cts. F. B.

## Rirdlid = Zeitgeschichtliches.

Belde neuen Gruppen fich innerhalb ber amerifanifc-lutherifden Rirche bilben werben, ift in manchen Rreifen Gegenstand ber Erwägung ge-Bir feben feinen Grund, we fentliche Beranberungen gu er-Es wird auch in Zukunft zwei große Gruppen geben. Gruppe wird, wie bisher, darauf dringen, daß das lutherische Bekenntnis nicht nur in der Shnodalkonstitution anerkannt sei, sondern daß auch das tatsächliche Lehren auf den Kanzeln und in den Bublikationen im Einklang mit dem Bekenntnis stehe. Die andere Gruppe wird das lutherische Bekenntnis zwar auch konstitutionell anerkennen — das ist jest Rode geworden —, aber in der tatsächlichen Lehre und Praxis bekenntniswidrige Lehren nicht nur dulden, sondern auch verteidigen. Freilich ift in der äußeren Stellung zum lutherischen Bekenntnis im Vergleich mit früher ein großer Wechsel eingetreten. Früher redete man, namentlich in den Kreisen der Generalspnode, gegen die "Symbolanbetung" oder den "Symbolismus" der aus Deutschland eingewanderten Lutheraner. Wir lesen in "Lehre und Wehre" 1862, S. 152 f.: "Im Lutheran Observer vom 21. März sucht ein Schreiber unter der Chiffre "Spener" die Unfruchtbarkeit des sogenannten Shmbolismus an dem geringen Einfluß zu beweisen, den derfelbe u. a. bisher auf die deutsche Bevölkerung von St. Louis, Mo., geäußert habe. Er schreibt: Der Fall in St. Louis ift ein sehr in die Augen, fallender, denn da ift das alte shmbolische Shstem von Europa seit mehr als zwanzig Jahren ohne hindernis und Störung in Birkfamkeit gewefen; und in awangig Jahren hat es von etwa 60,000 Lutheranern aus Europa 5000 zur Kirche gebracht!

Trauriges Zeugnis für Symbolismus! Wir wünschen nicht so verftanden zu werden, als wollten wir unsere Brüder von der altspmbolischen Bartei tadeln und namentlich nicht die von St. Louis; benn nach allem, was wir bon ihnen wissen, sind fie gute, gelehrte und fromme Männer. Das Shftem ift verkehrt, und bas Shitem ift es, wogegen wir tampfen. Syftem, welches man bas fakramentale nennt, und zwar in kurgen Worten dieses: Durch die Taufe wird das Kind wiedergeboren und wird daher ein Blied des Leibes Chrifti; und aus der Gnade fallend, was bei allen geschieht, wird das Kind im awölften oder vierzehnten Jahre konfirmiert, im allgemeinen ohne moralische Befähigung, nimmt teil an dem Leibe Christi im heiligen Abendmahl und wird so durch den Mund mit geistlicher Rahrung ge-In diesem Lande, wo Menschen lesen und denken, sehen sie bald, daß dies jedenfalls etwas anderes ift als die Religion, welche Chriftus und seine Apostel gelehrt haben, und sobald sie durch den Geift Gottes Erleuchtete werden, wenden sie sich mit Ekel davon hinweg und gehen in andere Rirchen, wo biblisches Christentum vorwaltet. Daber der Erfola der Methodisten. Baptiften, Presbyterianer und felbst ber Kongregationalisten unter ben Deutschen. Wenn du die Deutschen bekehren willft, fo mußt du Bekehrung zu Gott und Glauben an JEsum Chriftum predigen und nicht konfessionelle Religion, bei beren Predigt fie in Sunde verhartet worben find. Sie haben babon in Deutschland schon genug gehört. Nun, dies ift das System, welches der Lutheran and Missionary unterstützt. Es ist wahr, dieses symbolische Blatt ist zu scharffichtig, um breift berauszugehen und ein solches widerbiblifches System zu verteidigen; es vergoldet die Bille; es hat etwas von dem geiftlichen Leben und der Energie der andern Kirchen des Landes mit seiner sakramentlichen Religion vermischt. Aber bas Ding will nicht wirksam sein: Die awei konnen nicht ausammengeben. Die sakramentliche Religion ift alles ober nichts; als ein Syftem wird es keine Vermischung mit andern Shitemen gulaffen; gleich Rom muß est fteben ober fallen burch feine eigenen Berdienfte. Wenn es wahr ift, daß die Taufe das Kind wiedergebiert, und ber Kultus der Kirche (das heilige Abendmahl mit eingeschlossen) die Aufgabe hat, das wiedergeborne Rind gum himmel zu führen ohne Buge ober Blaube, bann find die, welche für die Bekehrung ber Seelen auf bem biblifchen Bege wirken, große Toren. Mit biefem Shitem ift die lutherifche Rirche nie und wird fie nie imstande sein, ihre Kinder mit geistlicher Nahrung au verforgen. Die Speife, welche die unfterbliche Seele bedarf, ift nicht in Der gefreuzigte Chriftus, und zwar in allen feinen Emtern, ift es, was die armen Sünder bedürfen. Die lutherische Kirche in Deutsch= land und in diesem Lande bedarf religiöse Auflebungen (revivals). anderes wird fie retten. Dit bem Editor bes Lutheran bin ich ein Be= wunderer der Augsburgischen Konfession, allein er muß mich dieselbe auslegen lassen nach meinem Sinn (for myself), wie ich ihm gestatte. Sie ist eine edle Urtunde und empfängt alle ihre moralische Stärke von der Bibel und ift allein wertvoll wegen ihrer übereinstimmung mit der Bibel." Dazu schrieb D. Balther: "Bir teilen diese Expettoration mit als einen Beleg dafür, was namentlich hier geborne Lutheraner der Generalspnode für Vorstellungen bon bem sogenannten System der alten lutherischen Rirche haben. Da dieselbe (nach Gottes klarem Worte) glaubt und lehrt, daß die heilige Taufe das Bad der Biedergeburt, das heilige Abendmahl die Gemeinschaft des Leibes und Blutes Chrifti, die Absolution des Kirchendieners Gottes Vergebung sei,

so meinen jene, daß die alte evangelisch-lutherische Kirche sonach ein Seligwerden "ohne Buke und Glauben" durch das opus operatum des Gebrauchs ber Saframente, burch eine mechanische Wirksamkeit berfelben, wie bie Bäbstler, lehre! Es ist das ein recht grober Mikberstand. . . . Daf die alte lutherische Kirche so ernstlich auf die Unadenmittel halt, bat seinen Grund nicht darin, daß sie den Menschen dadurch ohne Buge und Glauben heilen wollte wie durch leibliche Arzneien, die man nur einzunehmen hat, und die dann auch im Schlafe wirken, sondern darin, daß fie so ernstlich festbalt, daß der arme Gunder allein burch ben Glauben, ohne Werke, ohne Verdienst, aus Enaben vor Gott gerecht und selig wird, das ist, nicht dadurch, daß er selbst etwas tut, wirkt, verdient, sondern daß Gott ibm alles in den Gnadenmitteln anbietet und durch dieselben wirkt. In diesem Sinne laffen wir uns gar gern gefallen, daß unsere Religion eine ,fakramentale' genannt wird. Ja, Seligkeit durch den Glauben lehren und boch dem Wort und den Sakramenten den Charakter absprechen, daß fie die Güter enthalten und uns überreichen, die wir durch den Glauben zu nehmen und uns zuzueignen haben, ist ein Widerspruch. Seligkeit aus Unaden lehren und doch von keinen wirklichen Gnadenmitteln wissen wollen, ift eine Selbsttäuschung. Gibt es keine kollativen Organe der Gnade, so schwebt die ganze Lehre von der Rechtfertigung eines armen Sünders aus Gnaden in der Luft; bem Glauben, welcher etwas Relatives ift, fehlt dann fein Korrelat, oder die gange Lehre bom Glauben ift ein reiner Enthusiasmus. übrigens aus ber geringen Anzahl von Deutschen, welche hier durch uns zur Gemeinschaft ber Rirche gewonnen worden find, auf die Unrichtigkeit des Systems zu schließen, ist sehr voreilig. Dies würde den Stab auch über das "System" des Heilands felbst brechen, der ja auch nur wenige durch seine persönliche Verwaltung bes öffentlichen Lehramtes in Judäa und Galiläa gewann. Dazu kommt, daß es hier mehrere deutsche Rirchen gibt, welche das Seligmachungsstiftem ber Woher kommt es benn dann, daß diese Kirchen Generalinnode befolgen. ebensowenig imstande gewesen sind, die noch übrigen 55,000 (nicht ursprüngs liche Lutheraner, sondern Deutsche aller Arten) zur Kirche zu bringen? Bare damit also nicht auch das Lehrspftem der Generalspnode gerichtet?" So weit "L. u. B." vom Jahre 1862. Im Juni dieses Jahres hat nun die Generalshnode in Chicago eine Konstitution angenommen, in der sie sich ohne Borbehalt zur ungeänderten Augsburgischen Konfession und zu den andern Symbolen der lutherischen Kirche als in übereinstimmung mit der Augsburgischen Konfession bekennt. Aber gleichzeitig haben wir die Tatsache vor Augen, daß prominente Lehrer der Generalspnode nach wie vor die Lehre der luthes rischen Symbole, auch die des Aleinen Lutherischen Katechismus, öffentlich bekämpfen. Dieselbe Tatsache findet sich auch noch im General Council. So ift leider die Zeit noch nicht gekommen, wo bekenntnistreue Lutheraner mit der Generalsnnode und dem General Council eine kirchliche Bereinigung eins geben fonnen.

Als ein Muster ber Bereinigung ift fast allgemein die Bereinigung der norwegischen Synoden hingestellt worden. Durch die kirchlichen Blätter gingen Fragen wie diese: "Wann werden die deutschen Synoden folgen?" und: "Wann werden die englischen und alle andern Synoden folgen?" Und boch ist gerade die Vereinigung der norwegischen Synoden ein Muster, wie Lutheraner sich nicht vereinigen können und sollen, weil die norwegische Vereinigungsbasis, das "Opgjör", in der Lehre von der Bekehrung die schärfe ften Gegenfate zur Beit ber Reformation, nämlich Erasmus und Luther, auf ein und dieselbe Blattform unionistisch nebeneinander stellt. Man hat zur Berteidigung dieser Bereinigungsmethode auch in jungfter Beit wieder geltend gemacht, daß ben Laien bas Berftandnis für bie Gegen fate awischen Luther und Erasmus abgehe. Das ist aber ein großer Frrtum. Die driftlichen Laien stehen in der Frage de libero arbitrio ohne Ausnahme auf Luthers Seite wider Erasmus. Der Glaube ber driftlichen Laien tommt in Luthers Rleinem Ratechismus mit ben Worten zum Musbrud: "Ich glaube, daß ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an JEsum Chriftum, meinen BErrn, glauben oder zu ihm kommen kann, sondern ber Beilige Geist hat mich durch das Evangelium berufen, mit seinen Gaben erleuchtet, im rechten Glauben geheiliget und erhalten." Wit diesem Glauben stoken die dristlichen Laien zugleich den ganzen erasmischen Frrtum ab, den Frrtum nämlich von der facultas se applicandi ad gratiam, von der Fähigfeit, fich zur Enabe zu ichiden, fich gegen die Unabe recht zu berhalten, fich für oder wider die Unade zu entscheiden, oder wie man sonft den erasmischen Frrtum noch einkleiben mag. Tatsache ift freilich, bag manche Laien nicht in allen Beziehungen den Trug durchschauen, mit dem sophistische und wortgewandte Theologen die erasmische Position verteidigen. Aber trokdem bleiben die Laien in ihrem Herzen fest und unverrückt auf Luthers Seite, solange überhaupt der driftliche Glaube in ihnen ift. Das ist auch die Sachlage innerhalb ber norwegischen Vereinigung. Die norwegischen drift = I ich en Laien bleiben in ihrem Herzen außerhalb ber anfangs Juni dieses Jahres auf Grund bes "Opgjör" in St. Paul beklarierten Bereinigung. Und wenn fämtliche lutherische Synoden dieses Landes samt der Synodalkonfereng den Norwegern folgen, das "Opgjör" adoptieren und auf Grund des "Opgjör" sich einig erklären wurden, so wurden alle Christen in den lutherifden Synoden in ihrem Bergen außerhalb diefer Bereinigung bleiben. Der Beilige Geift, ber in ben Bergen ber Chriften wohnt und fie lehrt, allein auf die Gnade zu trauen (Apologie 97, 56), erlaubt ihnen nicht, den eras= mischen Teil von Thesis IV für wahr zu halten. Gbenso ist es ein Ding der Unmöglichkeit, die "driftlichen Laien" in der Lehre von der ewigen Erwählung für die sogenannte "aweite Lehrform" au gewinnen. Lehrform, wonach der bis ans Ende währende Glaube der Christen ihrer Erwählung voraufgeht, gibt es fein Wort Gottes. Wo aber kein Wort Gottes ist, da ist auch kein Glaube, sondern nur eine menschliche Meinung ober Einbildung. Auch Gerhard, Scriver, Pontoppidan und andere anerkannte Lehrbäter haben die zweite Lehrform nie geglaubt. die ganze Shnodalkonferenz und alle andern lutherischen Shnoden das "Opgjör" adoptieren und mit Thesis I erklären würden, daß sie "einstimmig und ohne Vorbehalt" auch die "zweite Lehrform" annähmen, so würden ihre Erklärungen und Beschlüsse lediglich auf dem Papier bleiben. Gott hat den Glauben ber Christen gar sicher in seine eigene Hand genommen, nämlich badurch, daß er fein Wort zur einzigen Quelle und zum eingigen Fundament des Glaubens gemacht hat. Die Menschen können unter Gottes Bulaffung sich einbilben, was fie wollen, aber fie können nicht glauben, was fie wollen, glauben im driftlichen Ginne genommen. Gott hat den chriftlichen Glauben gar nahe an sein Wort gebunden. jemand anders lehrt und nicht bleibt bei den gesunden Worten unsers HErrn JEsu Christi, der ist verdüstert und weiß nichts, sondern ist seuchtig (voow, krank) in Fragen und Wortkriegen (1 Tim. 6, 3, 4). Auch treibt der heilige Geist keine Allotria bei seiner Wirksamkeit in der Kirche. Er versiegelt nur Gottes Wort in den herzen der Christen als Wahrheit. Menschengedanken gegenüber verhält er sich völlig renitent. Was solche, die kein Wort Gottes für ihre Lehre haben, von "christlicher Gewisheit" reden, ist Selbsttäuschung und Täuschung anderer.

Rechte und vertebrte Beife, Ginigfeit berauftellen. Alles, mas gut und löblich ift in der chriftlichen Kirche, wird allein durch Gottes Wort gewirkt und ausgerichtet. Man gebe Gottes Wort nur Gelegenheit, feine Gotteskraft zu beweisen. Go ift es bei der Betehrung. Man predige Geset und Evangelium. Ohne sich mit unnötigen Komplimenten aufauhalten, verfündige man die Wahrheit des göttlichen Gesetzes, daß jedes menschliche Individuum verflucht ift, das nicht bleibet in alle dem, das geschrieben steht im Buch bes Gesetzes, daß er's tue, und daß daher alle Buborer nach allen Begriffen von Recht und Gerechtigkeit in die Bolle geboren. Dann verkündige man auch ohne allen Borbehalt die Wahrheit des Evangeliums, daß fämtlichen Rubörern der Simmel weit offen fteht, weil Gott in Christo war und die gange Belt mit sich selber verföhnt hat, daß Gott daber keinen ber Zuhörer in ber Hölle haben will, sondern jeden durch den Glauben an Christum zur Seligkeit annimmt. Man ermahne und lode auch zum Glauben: "Glaubt jett! Jest ift die angenehme Zeit, jest ift der Tag des Beils." Aber durchaus verkehrt ift es, den Zeitpunkt der Bekehrung und die Bahl der Bekehrten festsehen zu wollen, etwa in der Beise unserer Revis valisten: "Bis heute abend um gehn Uhr mußt ihr bekehrt sein" oder: "Bir haben uns vorgenommen, in dieser Revivalkampagne 2000 Seelen für Chris ftum zu gewinnen." Das ift ungehöriges menfchliches Gingreifen in ein Werk, das Gottes allein ist, und das Resultat sind man-made conversions, bie schlimmer sind als gar keine. - Genau so berhält es sich mit der Berstellung der Ginigkeit in der driftlichen Rirche. Seien wir ftets und mit allem Ernst auf die Herstellung dieser Einigkeit bedacht! Aber lassen wir sie von Gott durch sein Wort machen! Geben wir Gottes Wort Gelegenheit, sich die Bergen zu erobern. Dies geschieht bann, wenn wir Gottes Wort in bezug auf eine streitig gewordene Lehre vorlegen, in Liebe und Geduld auf angeborne und anerzogene irrige Meinungen eingehen und diese in das Licht bes Wortes Gottes ftellen. Aber hüten wir uns, die Einigkeit bis zu einer bestimmten Beit - etwa zum bierhundertjährigen Jubilaum ber Reformation - auftande bringen zu wollen! Da ift die Befahr vorhanden, daß wir an die Stelle der Einigkeit, durch die Gott die Bergen durch sein Bort für sein Bort erobert, eine bon Menschen gemachte Bereinigung seben, die schlimmer ift als gar keine Bereinigung.

Ber ist vornehmlich für Bereinigungssätze, die nicht die reine lutherische Lehre enthalten, verantwortlich? Die Schuld wird nicht selten auf die "christ-lichen Laien" abgeladen. Beil die Laien sich nur schwer in den Unterschied zwischen Erasmus' und Luthers Lehre von der Besehrung sinden könnten, sowie den Unterschied zwischen der ersten und zweiten Lehrform bei der Gnadenwahl nur schwer auffatzen, so könne man sehr wohl Bereinigungssätze konstruieren, in denen Erasmianer und Lutheraner, Bertreter der ersten und der zweiten Lehrform, gleichberechtigt nebeneinander erschenen. Bir haben uns aber bereits daran erinnert, daß alle christlichen Laien in ihrem Herzen Lutheraner und nie Erasmianer sind. Sie glauben von Herzen

Luthers Erklärung zum dritten Artikel. Ihre ganze chriftliche Erfahrung wider ftreitet der Annahme, daß ihr Chriftenstand in ihrem rechten Berhalten gegen die Birkung des Heiligen Geistes seinen Erklärungsgrund sinde. Und wenn die christlichen Laien die Schriftstellen lesen, die von dem Berhältnis ihres Ehristenstandes zu ihrer ewigen Erwählung handeln, so kommen sie gar nicht auf den Gedanken, daß ihr Christenstand ihrer ewigen Erwählung voraufgehe, weil eben sämtliche Schriftstellen ihren Christenstand als eine Folge und Wirkung beschreiben. Nein, es sind die Pastoren und Prosessoren, deren eigene Gesdanken sich über und wider Gottes Wort erheben, die die Vereinigungssähe verpfuschen. Geseht den Fall, daß zum Beispiel das norwegische "Opgjör" nur die reine lutherische Lehre enthalten hätte, so würde dasselbe seitens der norwegischen christlichen Laien freudige Zustimmung gefunden haben.

Aussprachen ,über bas Bereinigungsprojett ber Generalfynobe, bes Generalfonzils und ber Synobe bes Gubens. Die ohiofche "Kirchenzeitung" (28. Juli 1917) führt den "Lehrbasis" überschriebenen Paragraphen der neuen Konstitution (fiebe L. u. 28., Julinummer, S. 332) an und bemerkt bagu: "Go will es scheinen, als ob dieser neue Körper sich, was Bekenntnisftellung anbetrifft, auf ben Standpunkt der Generalinnode ftellen will, die auch nur die Beilige Schrift und die Augsburgische Konfession als eigentlich verpflichtend annimmt und die übrigen Bekenntnisse nur im allgemeinen an-Bisher hat sich das Generalkonzil unumwunden zu allen luthe= rischen Bekenntnissen bekannt. Das Konzil hat sich nun als solches noch nicht zu dieser Konftitution geäußert. Es will uns aber scheinen, als ob es in der Bekenntnisstellung durchaus kein Fortschritt für das Konzil sein kann, die Bekenntnisftellung der Generalspnode in diefer vorgeschlagenen Form anaunehmen und bafür die Bekenntnisform, die fich zu allen lutherischen Sombolen geradeaus bekennt, und die das Rongil jest über fünfzig Jahre auf sein Banner geschrieben hat, fahren zu laffen." über den die Loge betreffenden Baragraphen fagt basselbe Blatt: "Im allgemeinen wäre barüber wohl zu fagen, daß ber Paragraph, wie er lautet, nicht als verkehrt zu beanstanden ift. Es könnte ja die "Bereinigte Kirche' Ernft mit der Sache machen, das heißt, fo ernstlich und eindringlich graten und ermahnen', daß die einzelnen Sonoben und Versonen im Gewissen gerührt und zur Meidung z. B. alles Logen= wesens veranlagt wurden. Doch ist wohl zuzugestehen, daß die Erfahrung bon über fünfzig Jahren im Konzil so viel nicht erwarten läßt, besonders nicht, wenn nun die groke Masse ber Generalsbnode in der neuen Bereinigung mit in Betracht tommt; benn in der Generalspnobe wird Logenaugehörigkeit als Bribatsache angesehen, worüber bie Rirche, rest. Snnobe und Gemeinde, als solche keine Borschriften zu machen hat." - Der obiosche Lutheran Standard vom 4. August brachte folgende editorielle Rotig: "There are chiefly two practical differences that keep us apart, namely, that concerning pulpit and altar fellowship and that concerning the lodge. What now may reasonably be expected from the new body relative to these points of difference? Concerning the first point the proposed constitution has nothing to say whatever; this would seem to indicate that the practise which holds at present will, or at least may, be continued. Relative to secret societies, to which the following words doubtless refer: 'organizations whose principles or practises appear to be inconsistent with full loyalty to the Christian Church,' the general body will have only advisory

power, for 'the synods alone shall have the power of discipline.' Here too, then, the great probability is that things will go on as they have been, with the possibility of the more conservative element giving way to the more liberal; for that is the way such things usually work out." Beiter beitt es: "The liberal element" (in the General Synod and the United Synod South) "is but a small minority, yet that element seems to be prescribing in the present movement for union how the United Lutheran Church in America is to stand on the above-disputed questions. It does not, therefore, seem probable that there should be for the present, in the true and full sense of the term, a United Lutheran Church in America; and the failure, it appears, must be credited to a small minority's deference to lodgism and unionism. May we not plead with these people to drop these things, or at least agree to a constitution that will provide for their final elimination?" Das iowasche "Kirchenblatt" enthält S. 249 folgende Aussprache: "Man sieht, daß die neue Konstitution oder Lehrbasis nicht wesentlich von ber der Generalspnode verschieden ift, wenn auch bas Bekenntnis zu den fogenannten sekundären Bekenntnissen unserer Rirche in ber neuen Form beftimmter und umfassender ist"; doch sei diese Lehrbasis derart, daß sie als "genügend" bezeichnet werden könne. "Auffallend" erscheint dem "Kirchenblatt" aber, daß "nichts verlautet von der Stellung des neuen Kirchenkörpers au den geheimen Gesellschaften" (das "Kirchenblatt" scheint Sektion 6 von Artifel VIII übersehen zu haben) "und zu der wichtigen, praktischen Frage nach Abendmahls: und Kanzelgemeinschaft. Die Generalspnode hat tros ihres Bekenntnisparagraphen zu beiden Fragen eine unlutherische Stellung eingenommen, während das Generalkonzil auch an diesen Punkten die rechte Folgerung aus seiner Stellung zum Bekenntnis der Kirche gezogen hat. hier wird es sich zeigen müffen, ob das Generalkonzil feine in heißen Kampfen errungene Stellung behaupten wird, ober ob fie es zugunften der Bereinigung aufgeben will. Bei aller forretten Lehrbasis tann, wie man an der Generalsynode sehen kann, doch in der Praxis so gehandelt werden, daß tatsäcklich eine Verleugnung lutherischer Grundsätze vorliegt. Burde die ,B. L. R. A. sich auch in ben praktischen Fragen auf den Boden der Generalspnode stellen. so würden die besten Baragraphen in bezug auf Bekenntnis und Lehre nicht darüber hinwegtäuschen können, daß diese Neugründung nicht in der Bahrheit reformatorischen Glaubens und Lebens geschieht. Es ist ja freilich Tatfache, daß auch im Generaltonzil die schriftgemäßen, prattifchen Grundfate noch nicht überall durchgedrungen find, daß sich nicht nur bezüglich ber Galesburger Regel, sondern auch bezüglich des Grundsates, daß tein Baftor Blied einer widerchriftlichen geheimen Gefellschaft fein foll, Fälle finden, bie diese Grundsätze verleugnen; aber es wurde immer wieder betont, daß diese wichtigen Grundfage immer allgemeinere Anerkennung fanden. sammenhang — ja eine Verschmelzung — des Generalkonzils mit der Generalfynode wurde die Durchführung, ja Anerkennung diefer Grundfate nicht nur gefährden, sondern immer mehr beiseiteschieben. Damit ware aber bie große, segensreiche Arbeit der Bäter des Generaltonzils fcmer geschädigt, ja es würde auch den Anschein erweden, als ob man den Kampf um eine wahrhaft lutherische Prazis vergeblich geführt habe, und als ob man dies nun auch zugibt." G.

Iowa und Ohio über die norwegische Bereinigung. Das iowasche "Kirchenblatt" sagt (S. 249): "Der neue Kirchenkörper nahm in seiner ersten Geschäftssitzung die Glückwünsche seiner Freunde und der Bertreter anderer

lutherischen Synoden entgegen. Da konnte auch unsere Synode zu Worte tommen; Herr Dir. M. Fritschel, D. D., überbrachte unsere Glud- und Segenswünsche und fand damit auch ein freundliches Echo in der großen Bersammlung. Bare in diesem Jahre 1917 nichts anderes von Bedeutung geschehen als diese Vereinigung der lutherischen Norweger auf einer so gefunden Basis, mahrlich, das große Jubeljahr wäre nicht umsonft gefeiert worden." Die obiosche "Kirchenzeitung" urteilt (S. 483), daß "sich alle diese Leute in rechter Beise auf dem Grunde des lutberischen Bekenntnisses geeinigt haben. Gott verleihe ihnen seinen Segen, daß fie nun auch alle und in allen Dingen die von ihnen angenommene und bekannte Bahrheit festhalten und im kirchlichen Leben zum Ausdruck bringen mögen!" In den "Theo-Logischen Zeitblättern" für Juni schreibt D. Stellhorn: "über diese "Grundlage' können wir uns nur von Herzen freuen; es ist die altlutherisch=biblische. Das liegt schon darin, daß der neue Kirchenkörper den Inhalt beider in der lutherischen Kirche seit der Konkordienformel gebräuchlichen Lehrtropen betreffs der Gnadenwahl als in völliger übereinstimmung mit den Grundlehren bes Bortes Gottes anerkennt. Das ift bas eigentliche Rennzeichen ber lutherischen Kirche gegenüber allen calvinistischen Anwandlungen: die Lehre von ber Bahl in Ansehung des Glaubens ist die kurze, aber genaue Ausammenfassung der Lehre unsers Bekenntnisses." Es muffe die Bergen "mit Dank gegen den Berrn erfüllen", daß er "unsere norwegischen Glaubensbrüder in Gnaden bewahrt hat, fich durch die scheinbar so biblischen und lutherischen Argumente des modernen Missouri nicht verwirren und fangen zu lassen, und sie beim altlutherischen Glauben erhalten hat". Die Lehre von der Bahl setze notwendig voraus, daß "auf das Berhalten des Menschen der Gnade gegenüber etwas ankommt", da zwischen natürlichem und mutwilligem Biderftreben des Menschen unterschieden werden muffe. "Gott fegne ben neuen norwegischen Rirchenkörper und erhalte ihn bei ber alten biblifch= lutherischen Bahrheit!" — Die Vereinigungsbasis der Norweger enthält also Säbe, die von seiten Jowas wie Ohios ungeteilte Austimmung erfahren. Der Jertum ift jederzeit mit einem Kompromiß aufrieden. In diesem Falle läkt sich Ohio wie auch Jowa die antisynergistischen Gate des "Opgjör" gefallen und hält sich an diejenigen Thesen und termini dieses Awitterdokuments, die dem synergistischen Jrrtum Gleichberechtigung mit der biblischen Bahrbeit zugesteben. Sollten über diesem Segenswunsch ber bisherigen Gegner der Norwegischen Shnode nicht denen die Augen aufgehen, die sich haben bereden laffen, daß durch Annahme des "Opgjör" die Norwegische Stnode ihre Lehrstellung nicht geändert habe?

Rähere Einzelheiten über die Bereinigung der norwegischen Synoben. Unter dem Namen "Norwegisch-lutherische Kirche von Amerika" konstituierten sich am 9. Juni die drei größten norwegisch-lutherischen Synoden unsers Landes — die Norwegische Synode, die Forenede Kirke und die Haugesphode — als neuer, neun Distrikte umfassender Gesamtkörper. Damit ist das Unionsprojekt, dessen Grundlage die 1912 angenommenen Madisoner Thesen ("Opgjör") bilden, zum Abschluß gekommen. D. H. St. Stub ist Kräses der neuen Organisation. Am 6. Juni versammelten sich die genannten Synodalskörper zu einer letzten selbständigen Sitzung, die Haugesphode in der St. Paul Armory, die Forenede Kirke in einem anderen Versammlungslokal desselben Gebäudes und die Norwegische Synode in der Central Presdyterian Church. Die Forenede Kirke war mit 492 Pastoren und 802 Laien vertreten, die Norwegische Synode mit 305 Pastoren und 437 Delegaten und die Hauges

spnobe mit 119 Bastoren und 207 Delegaten. Den Schluksikungen ber drei Körperschaften lagen awei Minoritätseingaben vor. Die Minorität innerhalb der Norwegischen Synode hatte im Berbft letten Jahres erneute Berhandlungen mit dem Bereinigungstomitee der drei Spnoden gepflogen. In einem Schreiben vom 4. Oftober richteten zwei Vertreter ber Minoritat, Brof. C. R. Preus und P. J. B. Torrison, eine Bitte an dieses Komitee, in welcher sie nochmals die Forderungen der Minorität urgierten, daß nämlich die Gleichstellung der ersten (Konkordienformel-) und zweiten (intuitu fidei-) Lehrform, - also § 1 bes "Opgjör" -, fallen gelaffen, ber hintveis auf Art. XI der Konkordienformel so amendiert werden muffe, daß die Definition der Enadenwahl auch die Borherbestimmung der Personen (in den einleitenben Säben) umfaffe, und daß ftatt "Gefühl ber Berantwortlichkeit gegenüber Annahme oder Berwerfung der Gnade" gefett werden folle: "Gefühl des Menschen von Bflicht gegenüber Annahme der Gnade oder Schuld für Berwerfung der Gnade." Bürden diese Beränderungen angebracht, so wolle auch die Minorität auf die Vereinigung eingehen. Das Vereinigungskomitee versammelte sich vom 5. bis zum 7. Dezember in Minneapolis und besah diese Eingabe. Es lehnte den vorgelegten Blan, der einem "Spezialopgiör" der drei Synoden mit der Minorität gleichkam, ab mit der Erklärung, ein foldes Borgehen "würde Migverständnisse und Schwierigkeiten hervorrufen". Doch wurde aus dem Unionstomitee ein Spezialausschuß ernannt, bestebend aus D. Kildahl von der Forenede Kirke, Prof. Wee von der Haugesynode und P. Jordahl von der Norwegischen Synode. Mit diesem Subkomitee hielten Brof. Breus und P. Torrison in Austin, Minn., eine Sitzung ab, beren Resultat ein übereinkommen ist, das den Repräsentanten der Minorität, die fich, etwa 100 an der Bahl, am 17. und 18. Januar in Minneapolis versammelten, mitgeteilt wurde. Dieses sogenannte Auftin=Opgjör ift ber Form nach eine Empfehlung bes Unionskomitees an die drei Synoden, folgende Sabe jum Befchluß zu erheben: "Die Jahresversammlung" (jeder der drei Shnoden) "macht aufmerkfam auf die drei Reservationen betreffs Buntt 1, 8 und 4 im ,Opgjör', die in der Eingabe Brof. Preus' und P. Torrisons enthalten find, und erklärt, daß fie in genannter Eingabe nichts findet, was gegen Schrift und Bekenntnis ftreitet, sondern ben in genannter Eingabe ausgesprochenen Standpunkt als zur Glaubenseinigkeit hinreichenden Ausbrud ansieht, daher auch die Gruppe von Männern und Gemeinden" (Die fogenannte Minorität), "deren Standpunkt in genannter Eingabe bargelegt ift, eingeladen werden, dem neuen Gefamtkörper unter völliger Gleichgeftellt= heit und mit gegenseitiger bruderlicher Anerkennung anzugehören. sonders der Ausbrud" (im Madisoner "Opgjör") "Gefühl von Verantworts lichkeit gegenüber Unnahme oder Verwerfung ber Unade' Gegenstand ber Diskuffion getvorben ift, fo wird, was ben Sinn biefes Ausbrucks betrifft. auf folgende von D. Stub und D. Kildahl 1914 veröffentlichte und vom Bereinigungstomitee autgebeißene Erklärung bingewiesen." Es folat dann ber Text dieser Erklärung, die in dem Sate gipfelt: "Annahme und Berwerfung der Unade fliegen aus verschiedener Quelle. Daß ein Menfc bie Gnade annimmt, also daß er glaubt, wird von Gott alleine bewirkt; daß ein Mensch die Inade verwirft, ift allein vom Menschen, mit andern Borten. barin ist der Mensch alleine Ursache, und dafür trägt der Mensch alleine die Schuld." Dieses Auftin-Opgjör war von dem Vereinigungskomitee mit dem Bufat angenommen worden: "Anmerkung: Es berfteht fich von felbft, daß oben angeführter Beschluß nicht so ausgelegt werden darf, als würde

bas [Madisoner] "Opgiör' als Bereinigungsbasis amischen ben brei konferierenden Synoden dadurch verfürzt ober verändert." In der Einladung. die zu der Zusammenkunft vom 17. Januar aufforderte, teilten Brof. Breus und P. Torrison den Minoritätsgliedern mit, daß sie an das Bereinigungstomitee die Anfrage gestellt hatten, daß diese "Anmertung" gestrichen, andernfalls aber folgender Sat als Urteil der beteiligten Synoden bingugefügt werbe: "Es versteht sich ebenfalls von felbst, daß diese Anmerkung nicht so verstanden werden darf, als verändere ober modifiziere sie obiges übereinkommen." Das Unionskomitee hat auf diese Anfrage nicht reagiert. Die angefagte Berfammlung fand am 17. Januar in Minneapolis ftatt. Der offizielle Bericht über biese Versammlung lautet nach einer turzen Bufammenfaffung des Auftiner Borfchlags: "Selbstverständlich verändert oder modifiziert die der Einladung hinzugefügte Anmerkung' nicht ben Inhalt der Ginladung. Die Minorität nimmt hiermit die genannte Ginladung" (also das Austin=Opgjör plus Anmerkung) "an mit dem Gebet, daß Gott diefen Schritt zum Segen gedeihen laffe für feine Rirche." ftimmten diesem Beschluß nicht alle Minoritätsleute zu. Siebzehn An= wesende gaben sich hauptsächlich der "Anmerkung" wegen mit dem Auftiner Dokument nicht aufrieden. 218 ber Minoritätsbericht am 6, Juni ber letten Spnodalversammlung der Norwegischen Spnode vorgelegt wurde, erklärten P. A. J. Torgerson und P. S. Ingebritson, daß fie bem "Opgjör" (trot bes in Auftin verabfaßten Dokuments) nicht auftimmen könnten und deshalb dem neuen Körper sich nicht anschließen wurden. Auch die Pastoren J. A. Moldftad, S. M. Olsen, L. Harstad und O. T. Lee sprachen sich gegen die Bereinigung auf der vorgeschlagenen Basis aus. P. Moldstad schlug bor, daß die "Anmerkung" zu dem Austiner Dokument gestrichen werde. Gein Borschlag wurde niedergestimmt und das Auftiner Opgjör angenommen so, wie es borlag. Es stimmten 18 gegen Vereinigung. Außerdem waren eine Anzahl nichtstimmberechtigter Pastoren und Laien gegen Union unter den in Auftin gemachten Bedingungen. Diefer Reft ber Minorität hat fich feither organisiert und wird vorläufig eine gesonderte Erifteng bewahren.

Die Orientierung ber neuen norwegisch-lutherischen Rorverschaft offenbarte fich schon in ben ersten Shnobalsitzungen. Bor allem fällt auf, mit welcher Gefliffenheit die Begiehungen au der vom Indifferentismus und von ber negativen Kritit bis ins Mart geschädigten Staatsfirche Rormegens be-Die Gruge und Gludwuniche, die bon allen Bischöfen und tont wurden. Missionsbereinen der Kirche Norwegens sowie von der theologischen Fakultät (Seebergicher Richtung) in Rriftiania eingelaufen waren, wurden erwidert burch "einen herglichen Gruf an Norwegens Staat und Rirche". Sier hatte füglich an 2 Joh. 10 und 11 — "Grüßet ihn auch nicht, denn wer ihn grüßt, ber macht fich teilhaftig feiner bofen Berte" - erinnert werden muffen; benn gang gewiß ist die Staatsfirche Norwegens nicht "in der Lehre Christi geblieben". Glüdwünsche wurden entgegengenommen von P. C. L. Fren als Bertreter "öftlicher Lutheraner" (Konzil, Generalspnode), der auf offi = zielle Ginladung bin erschienen war; bon der Synode des Rords weftens (Kongil); von P. M. Fritschel, Brafes der Jowasnode, der perfönlich erschienen war, "showing a sympathetic and intelligent interest in the efforts toward union and its consummation" (Bericht im Luth. Church Herald); vom Texa8=Diftritt der Jowaspnode; von der Dänischen Spnode. Als Präsident des Exetutiviomitees der neuen Rörperschaft wurde gewählt

Berr S. S. Solftad, ber in ber unionistischen Laymen's Missionary Movement in St. Paul lettes Jahr eine führende Rolle gespielt bat. Resolution wurde der Präsident der Bereinigten Staaten und der Kongreß aufgefordert, während der Dauer des Krieges die Serftellung berauschender Betränke zu unterfagen. In einer andern Resolution werden alle Bürger des Landes zur Unterdrückung des Getränkehandels aufgefordert. Rev. Howard R. Gold, Vorsitzer des Jubiläumstomitees des Konzils und der Generalspnode, hielt eine Ansprache über Kaplanwesen. In feiner erften Nummer redet das neue englische Organ, Lutheran Church Herald, ber Y. M. C. A.-Tätigkeit unter ben Truppenlagern und den Boy Scouts, als Mithelfern in der gemeindlichen Jugendarbeit, das Bort, fordert zur Beziehung von Traktaten von dem Aubiläumskomitee des Generalkonzils und der Generalspnode auf und berichtet über eine Bersammlung der Minnesota Total Abstinence Society, die in zehn Kirchen zu Wananingo abgehalten wurde, und bei welcher D. H. Gtub als einer der Redner auftrat.

Auch aus ber Saugesunobe wurde ein Minoritätsbericht an die drei am 6. Juni in St. Baul bersammelten Spnoben einberichtet. Es handelte sich hier um einen Paragraphen in den "Bereinigungsbedingungen", der "unerlaubtes Zusammenarbeiten" mit Andersgläubigen betrifft. Gine Minorität innerhalb der Haugespnode hatte folgende Säte zum Beschluß erhoben und legte fie allen brei an der Union beteiligten Spnoben vor: "Bir feben es nicht als ein Auwiderhandeln gegen diesen Baragraphen an, wenn man teilnimmt an gewissen Bewegungen, die allerdings religiöser Art sind, aber die gange driftliche Kirche umfaffen, zum Beispiel öfinmenische Diffionstonferenzen, das Student Volunteer Movement, Student Federation und Laymen's Missionary Movement. Bir betrachten biefe driftlichen religiöfen Bcwegungen mehr als praftische Unternehmungen benn als eine Betätigung rein firchlicher Art." Auch diese Vorlage wurde von der Norwegischen Synode, der Haugespnode und der Forenede Kirke als Ausdruck ihrer Stellung zum Beschluß erhoben. In der Norwegischen Synode wurde von Gliedern bes Restes der Minorität gegen diesen Sturz in den Unionismus mit beweglichen Worten Zeugnis abgelegt, doch umfonft. Auch dieses Opfer brachte man bem lutherischen Gewissen, um das Unionsprojekt nicht aufzuhalten. Am 9. Juni fand die Vereinigung der drei Synoden im St. Pauler Auditorium statt.

Die Gemeinbe "Bum Seiligen Rreng" und bie Gemeinbefcule. Lutheran des General Council finden wir die folgende Notig: "Prominent Missouri Congregation Establishes Sunday-school. — The Church of the Holy Cross in St. Louis, Mo., has resolved to establish a Sunday-school for those of its children who cannot be induced to attend the parochial school, and who attend the Sunday-schools of other denominations. A year ago the same question was voted down by a large majority." Dieser Bericht ift durchaus inkorrekt. Bahr ift, daß die genannte Gemeinde beschloffen hat. eine Sonntageldule einzurichten. Aber diese Sonntageschule soll vornehms lich Missionszwecken bienen. "Kür solche ihrer Kinder, die nicht bewogen werden können, die Gemeindeschule zu besuchen", eine Sonntagsfoule ein= gurichten, konnte ber Gemeinde gar nicht in ben Sinn kommen, weil in ihr als unangefochtene Regel gilt, daß fämtliche Kinder ber Gemeinde die Gemeindeschule besuchen. Auch gegenwärtig besuchen fämiliche Kinder ber Gemeinde die Gemeindeschule. ₹. ₽.

# Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

September 1917.

Rr. 9.

# Rebe zur Eröffnung bes neuen Studienjahres.

Bon &. Bieper.

Wir leben im Jahre des vierhundertjährigen Jubiläums der Reforsmation, und man ist allgemein auf der Suche nach Gesichtspunksten, unter denen man die Reformation recht verstehen könne. Jeder Christ — aber auch nur der Christ — versteht die Reformation.

Ein Chrift versteht erstlich, was Sünde ist. Er kennt nicht nur die Definition von Sünde, sei es die kurze: "Die Sünde ist das Unzecht" oder eine längere: "Sünde ist eine Abweichung von der Richtschnur des göttlichen Gesets, dadurch Gott schwer beleidigt und zu ernstlicher Strase gereizt wird", sondern ein Christ erkennt auch in seinem Herzen und Gewissen, daß seine Sünde eine Schuld vor Gott mit sich bringt, eine Schuld so groß und so schwer, daß sie durch kein menschliches Tun oder Leiden getilgt werden kann. So versteht der Christ, wie Luther, der ins Moster ging, um durch eigene Werke einen gnädigen Gott zu bekommen, das gesuchte Ziel nicht erreichte, sondern vielmehr, oft der Verzweiflung nahe, immer wieder ausries: "O meine Sünde, meine Sünde!"

Ein Christ weiß zum andern, was Enabe ist — Gottes Gnade um Christi, seines menschgewordenen Sohnes, willen! Wie der Christ weiß, daß kein Tun seinerseits ein von Gottes Gest getroffenes Geswissen stillen kann, so weiß er auch, daß durch den Glauben an das, was Christus für ihn und die ganze Menschenwelt getan und gelitten hat, die Gewißheit der Vergebung der Sünden und der Seligkeit in sein Herz eingezogen ist. Der Christ weiß, daß es keine Einbildung, sons dern, Gott sei Dank, eine Tatsache ist, was der Apostel Paulus im Namen aller Christen mit den Worten ausspricht: "Run wir denn sind gerecht worden durch den Glauben, so haben wir Frieden mit Gott durch unsern Hernn Jesum Christum, durch welchen wir auch einen Zugang haben im Glauben zu dieser Gnade, darinnen wir stehen, und rühmen uns der Hossmung der zukünstigen Herlickeit, die Gott geben soll-"1) Daher versteht nun der Christ auch, wie Luther, nachdem er

<sup>1)</sup> Röm. 5, 1. 2.

ben Weg der eigenen Werke verlassen hatte und durch Wirkung des Heisligen Geistes das Schriftwort verstand: "Der Gerechte wird seines Glaubens leben", ausrusen konnte: "Porta paradisi!" und "Hic me prorsus renatum esse sensi et apertis portis in ipsam paradisum intrasse", "Hie fühlete ich, daß ich neugeboren sei und durch das weit aufgetane Tor in das Paradies selbst eingetreten sei". Der Christ versteht nun auch weiter und dankt Gott dasür, daß Luther in Ersleuchtung und Kraft des Heiligen Geistes wohl bereit war, sein Leben zu lassen, aber nicht bereit, seine Lehre zu widerrusen und sein Lehren anstehen zu lassen.

Zum dritten: Mit seiner Erfahrung von Sünde und Enade weiß ein Christ auch, daß der Saupteinwurf, den man gegen die Resormation erhebt, durchaus nichtig ist. Es ist dies der Einwurf, daß die Gnadenlehre der Resormation die guten Werke hindere. Ein Christ weiß nämlich, daß er gerade dann — und nur dann — fröhlich den Weg der Gebote Gottes läuft, wenn er durch den Glauben an die freie Gnade Gottes in Christo der Vergebung der Sünden und der Seligkeit gewiß ist. So sagen wir mit Recht, daß jeder Christ durch die Erkenntnis von Sünde und Gnade, durch die er ein Christ ist, das rechte Verständnis der Resormation besitzt.

Auch Sie find durch Gottes Unade Christen, und als folche haben Sie eine vom Beiligen Beift gewirfte Erkenntnis von Sunde und Unade. So verstehen Sie auch die Reformation. Diese Erkenntnis von Sunde und Gnade bildet aber auch die unumgänglich nötige Grundlage für das Studium der Theologie, das Sie teils beginnen, teils fortseben. Gott wolle in Gnaden diese Grundlage in Ihnen bewahren, und seien Sie vorsichtig in allem Ihrem Bandel, damit Sie Gottes Bert in Ihnen nicht hindern ober gar zerftoren! Sobann wollen Sie nicht bergeffen. daß Ihnen durch das Studium der Theologie eine Erkenntnis von Sünde und Unade eigen werden muß, die über die Erkenntnis, die die Christen insgemein haben, in einer Beziehung bingusgeht. Gie follen nämlich durch das Studium der Theologie die lxavorns erlangen, auch alle Frelehren flar zu erkennen und zu widerlegen, mit denen man je und je, sonderlich aber zu unserer Zeit, die driftliche Lehre von Sünde und Unade gefälscht hat. Auch die fich lutherisch nennende Theologie unserer Zeit und unsers Landes ist zum großen Teil erasmisch geworden, indem sie in der einen oder andern Form eine facultas se applicandi ad gratiam im Menschen annimmt. Damit ist die drift= liche Lehre von Sünde und Gnade im Pringip aufgegeben. Bie Luther Erasmus zuricf: Jugulum meum petisti, du bist mir an die Reble Patroni liberi arbitrii inimici gratiae und damit inimici aefabren! Christi und der driftlichen Kirche. Gott verleihe Gnade, daß auch in diesem Studienjahre wir Lehrer die driftliche Gnadenlehre lehren, und Sie diese driftliche Unadenlehre studieren und recht lernen! Amen.

<sup>2)</sup> St. L. XIV, 447. Opp. v. a. I, 23.

# Chriftliche Dogmatif von D. Frang Bieper.

#### Bormort.

In Diesem aweiten Bande der Dogmatik kommen die christlichen Lehren von der feligmachenden Gnade, von Christi Berson und Wert, bom Glauben, bon der Entstehung des Glaubens und bon der Recht= fertigung durch den Glauben zur Darstellung. über die Aufgabe und die Methode einer zusammenhängenden Darstellung der christlichen Lehre babe ich mich in dem Bormort zum erften Bande ausgesprochen. bei der Darstellung der Lehren, die den Inhalt dieses zweiten Bandes bilben, war ich bemüht, eine im rechten Sinne moderne Darlegung au Darunter verstehe ich natürlich nicht eine "Orientierung" der Dogmatik an dem "modernen Zeitbewuftfein" oder dem "modernen Das sind "schwankende Größen", wie felbst im liberal= theologischen Lager zugestanden worden ift. Gine im rechten Sinne moderne, "auf der Bobe der Beit stehende" Darstellung der driftlichen Lehre muß vornehmlich zwei Merkmale haben. Erstlich muß fie lediglich an Gottes Bort "orientiert" fein, und zwar in diesem bestimmten Sinne, daß Gottes Bort ihre einzige Erkenntnisquelle ift. gehört deshalb zu einer wirklich modernen Dogmatik, weil bas Bort, das der Heilige Geist durch die Apostel und Propheten geredet hat und nun in der Beiligen Schrift ichriftlich figiert vorliegt, nicht nur für die apostolische Reit, sondern für die driftliche Kirche bis an den Jüngsten Tag, also gerade auch für das neunzehnte und zwanzigste Jahrhundert, das einzige principium cognoscendi der christlichen Bahr= Christus felbst fagt ausdrücklich, daß die Erkenntnis der driftlichen Bahrheit fich nur durch das Bleiben an feinem Bort vermittelt,2) und sein Apostel erklärt, daß jeder verdüstert ist und nichts weiß (τετύφωται, μηδέν έπιστάμενος), der nicht bei den gefunden Borten unfers Beren Befu Chrifti bleibt.3) Benn in neuerer Beit auch protestantische Dogmatiker die Heilige Schrift als einzige Quelle der dogmatischen Darftellung ausdrücklich ablehnen und dafür das "chriftliche Glaubensbewußtsein" oder das "driftliche Erlebnis" substituieren wollen, so verzichten sie damit pringipiell auf die sichere Er= fenntnis der driftlichen Bahrheit, und verlieren fie damit zugleich bas Mertmal, im rechten Sinne modern zu fein. Nur durch bas Bleiben an dem Bort der Schrift als der einzigen Erkenntnisquelle und darum auch der einzigen Norm der driftlichen Lehre stehen wir tatfächlich "auf ber Böhe der Zeit" in jedem Jahrhundert, in jedem Jahre, an jedem Tage, zu jeder Stunde, bis auf bie Stunde, da der BErr kommt und den Glauben an sein Bort in das Schauen von Angesicht zu Angeficht verwandelt. Das Wort menschlicher Lehrer, sei es das Wort

<sup>1)</sup> Joh. 17, 20; Eph. 2, 20. 2) Joh. 8, 31. 32. 3) 1 Tim. 6, 3. 4.

einzelner Versonen oder das Wort ganzer Kirchengemeinschaften, fann auch in dem Falle völliger übereinstimmung mit Chrifti Bort immer nur als Zeugnis für die göttliche Bahrheit, nie als Quelle berselben in Betracht kommen. Rum andern gehört zu einer im rechten Sinne modernen Dogmatit, daß fie zu der "firchlichen Bewegung" nicht nur der Vergangenheit, sondern auch der Gegenwart in engste Beziehung Damit meine ich dies, daß die Dogmatik die für alle Zeiten in ber Schrift geoffenbarte gottliche Babrheit im Gegenfat zu ben menschlichen Frrtumern nicht nur bergangener Zeiten, sondern auch unferer Zeit darzustellen und zu behaupten hat. Um ein Beispiel ans zuführen: Die "kirchliche Bewegung" der Gegenwart hat eine wunderliche "kirchliche Richtung" an die Oberfläche gebracht. Es ift dies die Richtung, die es "bei dem heutigen Stande der Wiffenschaft" für ein Ding der Unmöglichkeit erklärt, die Schrift nach dem Vorgang Christi (Joh. 10, 35) noch länger für Gottes unfehlbares Bort zu halten und bemgemäß als einzige Quelle und Norm der driftlichen Lehre zu ber-Die Vertreter dieser Richtung glauben sich der göttlichen Bahrheit sicherer und gewisser bemächtigen zu können, wenn sie dieselbe anstatt aus der Beiligen Schrift aus dem eigenen Inneren beziehen und an dem eigenen Inneren orientieren. Gine dogmatische Berftändigung mit dieser Richtung ift nicht möglich, weil contra principium (nämlich bas Sola Scriptura) negantem disputari non potest. einandersetzung mit dieser Richtung vollzieht sich auch in diesem Teil ber Dogmatit in der Beife, daß die "Wiffenschaft", auf die man fich beruft, als unwissenschaftliche Selbsttäuschung, speziell als Unlogik, aufgezeigt wird.

Es fonnte auf den erften Blid befremden, daß der Chriftologie. insonderheit der Lehre von Christi Person, in der Darlegung ein etwas breiter Raum gewährt worden ist. Ich selbst dachte an Beschränfung, ließ dann aber den Gedanken aus mehreren Grunden wieder fallen. Einmal ist ce Tatsache, daß die moderne Theologie auch positiver Richtung die Enhapostasie der menschlichen Natur Chrifti, das beißt, die Menschwerdung des Sohnes, zumeist ausdrücklich aufgegeben hat.4) Sodann haben wir mit der weiteren Tatsache zu rechnen, daß die luthes rische Kirche Amerikas in reformierter Umgebung lebt. matischen Arbeiten so bedeutender reformierter Dogmatiker wie Charles Hodge und William Shedd find auch in unfern Kreifen verbreitet. In diesen Arbeiten wird aber die Christologie der lutherischen Kirche beftig. zum Teil fanatisch, bekämpft. Luther wird als ein Konfusionarius in der Christologie dargestellt und die Lehre der Konkordienformel als eine Sammlung von widerspruchsvollen Gaben geradezu verspottet.5) So hielt ich es für geboten, den reformierten Einwürfen möglichst in alle

<sup>4)</sup> Dorner, Geschichte ber protestantischen Theologie, S. 875.

<sup>5)</sup> Sodge, Systematic Theology, II, 407-418.

Winkel nachzugehen und sie nicht nur als der Schrift, sondern auch als dem eigenen reformierten Standpunkt widersprechend aufzuzeigen.

Die ausstührliche Darlegung der Lehre von der Entstehung des Glaubens oder von der Bekehrung dürfte jedermann in Ordnung finden. Einmal im Hindlick auf den langjährigen Kampf, der über diese Lehre in der amerikanisch-lutherischen Kirche geführt wurde, sodann angesichts der Tatsache, daß der Shnergismus die Krankheit der modernen Theoslogie ist. Nichts ist der modernen Theologie auch positiver Richtung geläufiger als der Sah, daß dem Menschen vor der Bekehrung die Fähigkeit, sich für oder wider die Gnade zu entscheiden, gewahrt werden müsse. Die Erkenntnis, daß man mit diesem Sah die Schriftslehre von Sünde und Gnade seugnet und sich auf Erasmus' Plattsorm wider Luther und die Kirche der Reformation gestellt hat — diese Erkenntnis ist weiten Kreisen ganz verloren gegangen. Ich habe mir deshalb Mühe gegeben, die Einwände des Shnergismus gegen den Monergismus vollständig zusammenzustellen und in ihrer Haltlosigkeit aufzuzeigen.

Daß der articulus stantis et cadentis ecclesiae, die Lehre von der Rechtfertigung, ausführlich dargelegt ist, bedarf keiner Entschuls digung, weil alle Schriftlehren entweder antecedens oder consequens diefer Lehce sind und alle Fresehren entweder direkt oder indirekt gegen diesen Artikel angehen.

Die Lehren, welche im zweiten und dritten Bande dargelegt wers den, sind von mir in Synodalreferaten, in den Zeitschriften der Synode, in Borträgen vor Studenten und in einzelnen Schriften ausführlich beshandelt worden. Man wird es daher nicht übel deuten, wenn ich in der dogmatischen Darstellung hin und wieder auf diese Arbeiten verweise. Der dritte Band wird, will's Gott, in einigen Monaten erscheinen. Gewisser Umstände halber erscheint der erste Band zulett.

#### SOLI DEO GLORIA!

St. Louis, Mo., im August 1917.

&. Bieper.

## Inhaltsangabe.

#### Die seligmachende Gnade Gottes.

- 1. Die Notwendigteit der Gnade, C. 1. Der Gesetsweg zur Selige teit. Der Gnadenweg zur Seligseit. Der Gnadenweg das Charafteristitum bes Christentums. Berhältnis der Gnadenmittel und des Glaubens zum Gnadenwege.
- 2. Der Begriff ber seligmachen ben Enabe, S. 5. Die seligmachende Gnade ist die gnädige Gesinnung Gottes (favor Dei) in Christo, nicht die sos genannte eingegossene Enabe (gratia infusa). Synonyma der Enade. Die scharfe Unterscheidung zwischen favor Dei und gratia infusa das Charaketeristium des Christentums und der sutherischen Kirche.
- 3. Die Eigenschaften ber feligmachenben Unabe, S. 17. Die Gnabe ift a. nicht absolute, auf Gottes Machtbolltommenheit beruhenbe Gnabe,

sondern Gnade in Christo, das heißt, um Christi stellvertretender Genugtuung willen. b. Allgemeine Gnade, Dirette und indirette Leugnung der allgemeinen Gnade. c. Ernstliche Gnade. Beschreibung der ernstlichen Gnade. Dirette und indirette Leugnung der ernstlichen Gnade. Der schriftgemäße Begriff der Bersodung.

4. Die kirchliche Terminologie in bezug auf ben Gnaben: willen Gottes, S. 36. Voluntas absoluta und ordinata. Die Zweibeutigkeit des Terminus voluntas conditionata. Voluntas antecedens und consequens. Voluntas revelata und abscondita. Die wesentliche Berschiedenheit zwischen Luther und Calvin im Gebrauch dieses Terminus.

#### Die Lehre von Chrifto.

Bichtigfeit und Ginteilung biefer Lehre, S. 56.

### I. Die Lehre von Chrifti Berfon.

Bufammenfaffenbe Darftellung, C. 58.

- Die wahre Gottheit Chrifti, S. 61. Die Schriftlehre im Gegensat zu den bersichiebenen Abweichungen bon ber Schriftlehre. Ursachen ber Lengnung der Gottheit Chrifti.
- Die wahre Menfcheit Chrifti, S. 67. Die Schriftlehre im Gegensat zu ben berschiedenen Abweichungen von der Schriftlehre. Der Menschenschn. Bessonderheiten der menschlichen Natur Chrifti: ihre Entstehung durch Wirlung des Heiligen Geistes, S. 75; ihre Sündlofigseit, S. 77; ihre Unpersönlichseit oder ihre persönliche Existenz in der Person des Sohnes Gottes (Ervnooraaia), S. 84.
- Die perfönliche Bereinigung (unio personalis), S. 92. Die Einzigartigkeit bieser Bereinigung im Unterschiebe von allen andern Berbindungen Gottes mit den Areaturen. Die Abweisung der verschiedenen Substitute für die unio personalis, S. 97. Die christologischen Aufstellungen der Reuzeit in ihrer Abweichung von der Schriftlehre, S. 114. Halbe und ganze Renotiker, die Autohypostatiker. Offene und verstedte Gegner der "Zweinaturenlehre". Der unwissenschaftliche Charatter der Gegenstellung, S. 128.
- Die Gemeinschaft ber Raturen (communio naturarum), S. 133. Die communio naturarum ist nichts außer und neben der unio personalis, S. 134. Die Leugnung der Gemeinschaft der Naturen seitens der Reformierten schließt einen Selbstwiderspruch und eine Leugnung der Schriftaussagen in sich, S. 136. Die nähere Beschaffenheit der communio naturarum, S. 139. Sie besteht in einem Ineinandersein der Naturen (negezwógnois), ohne Bermischung und Verwandlung derselben.
- Die Mitteilung ber Eigenschaften (communicatio idiomatum), S. 146. Sie ift nichts außer und neben der unio personalis. Die drei Arten der Mitteilung der Eigenschaften. Wichtigkeit, resp. Unwichtigkeit der Dreizahl. Der schlichte Christ glaubt fämtliche genera der Mitteilung der Eigenschaften auf Grund der klaren Schriftaussfagen.
- Erfte Art ber Mitteilung ber Eigenschaften (genus idiomaticum), S. 152. Beranlassung der Aufstellung bieses genus: Die Absonderung des Sohnes Gottes von den Prädistaten der menschlichen Natur Christi, wie Geborenswerden, Leiden, Sterben. Restorius, Zwingli, die Reformierten. Die Schriftswidrigkeit dieser Absonderung und ihr die satisfactio vicaria aushedender

Charafter. Definition bes ersten genus ber Mitteilung ber Eigensichaften, S. 160: "Weil die göttliche und die menschliche Ratur in Christo eine Person bilden, so kommen die Eigenschaften, welche nur einer Ratur wesentlich zugehören, stets der ganzen Person zu, aber die göttlichen Eigensschaften nach der göttlichen Ratur, die menschlichen nach der menschlichen Ratur." Die Schriftmäßigkeit dieser Beschreibung, S. 161. Beurteilung der Leugnurg des ersten genus, S. 164. Praktische Retraktion der Leugnung des ersten genus, S. 167.

Die zweite Art ber Mitteilung ber Eigenschaften (genus maiestaticum). Beranlaffung ber Aufsteilung bieses genus: Die Absonderung der Prädikate der göttlichen Ratur von der menschlichen Ratur Christi (Finitum non est capax infiniti) seitens der Reformierten. Diese Absonderung schließt sowohl einen Selbstwiderspruch in sich als auch einen Widerspruch gegen solche allgemeine Schriftaussagen, die die Meitteilung aller göttlichen Eigenschaften an die menschliche Ratur deden, S. 171. Die Schrift lehrt aber auch noch insondersheit die Mitteilung der einzelnen göttlichen Eigenschaften an die menschliche Ratur Christi.

Die mitgegeilte Allmacht. Schriftlehre unter Berudfichtigung ber Stänbe Chrifti, S. 176.

Die mitgeteilte Allwiffenheit. Schriftlehre unter Berudfichti= gung ber Stände Chrifti, S. 179.

Die mitgeteilte Allgegenwart. Rongentrierter Widerfpruch ber reformierten und moderner Theologen gegen bie Mitteilung ber Allgegen= wart, S. 183. Beweis, bag auch biefer Wiberfpruch unwiffenschaftlich und fcriftwibrig ift, S. 184. Gingelheiten in bezug auf Die Mitteilung ber All= gegenwart: 1. Die Art und Beife ber Allgegenwart Chrifti nach ber menich= lichen Ratur (modus omnipraesentiae), G. 192. Der Bahn ber lofalen Die Schriftlehre bon ber minbeftens breifachen Seinsweise Musbehnung. Chrifti nach ber menichlichen Ratur: ber raumlichen, unraumlichen und ber übernatürlichen ober göttlichen Seinsweise (modus subsistendi). Rur nach ber letteren tommt ber menichlichen Ratur Chrifti bie Allgegenwart gu. 2. Die mitgeteilte Allgegenwart und bas beilige Abendmahl, C. 210. Die weitberbreitete Sage, bag die Lehre von ber mitgeteilten Allgegenmart pon Quther tonftruiert fei, um bie reale Gegenwart bes Leibes und Blutes Chrifti im Abendmahl beweifen zu fonnen. 3. Die Abereinstimmung ber Lutheraner in bezug auf die mitgeteilte Allgegenwart, S. 215. Angebliche Differeng gwi= ichen Luther und Breng einerseits und Chemnig und ben Sachsen anderer= feits. 4. Die mitgeteilte Allgegenwart im Stanbe ber Erniedrigung und ber Erhöhung, S. 227.

Die mitgeteilte göttliche Ehre. Das Schwanken ber Leugner bes genus maiestaticum in bezug auf dieses Attribut. Die Schriftlehre. Die Einwände der reformierten und römischen Theologie beruhen auf der Aushebung der unio personalis, S. 237.

Definition bes zweiten Genus ber Mitteilung der Eigensichaften im Unterschiede von dem ersten: "Im zweiten Genus werden der Berson Christi göttliche Eigenschaften duch nach der menschlichen Natur zus geschrieben, nicht zwar als wesentliche, wohl aber als mitgeteilte Eigenschaften, weil die göttliche Natur mit ihren Eigenschaften in der menschlichen Natur als ihrem eigenen Leibe wohnt und zur Wirksamkeit kommt", S. 241.

Erläuterung dieser Desinition durch die folgenden Punkte: 1. Keine Trennung der göttlichen Eigenschaften von dem göttlichen Wesen beim zweiten Genus. Widerlegung des Einwurfs, daß "two sets of divine properties" durch das genus maiestaticum entstehen, S. 247. 2. Die vocadula abstracta beim genus maiestaticum, S. 251. 3. Keine Gegenseitigkeit bei diesem genus. Die gegenteilige Annahme ist wider die Schrift und sinnloß, S. 253. 4. Alle göttlichen Eigenschaften, nicht nur die wirkenden, sondern auch die ruhenden, sind in die menschliche Ratur Christi eingegangen; aber nur die ersteren bringt die Schrift zu direkter Aussage, S. 260.

Die britte Art ber Mitteilung ber göttlichen Eigenschaften (genus apotelesmaticum). Beranlassung der Aufstellung dieses genus: die menschliche Ratur Christi sei in ihrem Handeln oder Wirten von dem Handeln oder Wirten der göttlichen Natur zu trennen, weil die endliche menschliche Natur nicht Organ für die Betätigungen der unendlichen göttlichen Natur sein könne, S. 267. Nachweis, daß mit dieser Behauptung die resormierte Theologie a. sich selbs, d. der Schrift widerspricht.

Definition bes britten Genus: "Alle Amtswerte, die Christus als Prophet, Hoherpriester und König zur Seligmachung der Menschen gewirkt hat und noch wirkt, wirkt er nach beiden Naturen, indem jede Natur das ihr Eigentümliche nicht getrennt von der andern, sondern in steter Gemeinschaft mit der andern in einem ungeteilten Att (actio deardoexý) wirkt. Nachweis, daß die reformierte Theologie mit der Leugnung dieses genus a. sich selbst, b. der Schrift widerspricht, S. 272.

Die prattische Wichtigkeit bes genus apotelesmaticum. Die Leugnung dieses genus hebt den einzigartigen Charafter des prophetissichen, hohepriesterlichen und königlichen Amtes auf, S. 277. — Das Zeugnis der alten Kirche für das genus apotelesmaticum, S. 284. — Bei diesem genus werden gleichlautende Ausdrücke'in verschiedenem Sinn gebraucht, S. 288. — Abweisung des Eutychianismus und Restorianismus beim genus apotelesmaticum, S. 296.

Busammenfaffenbe Beurteilung ber reformierten Chriftologie, S. 299.

# II. Die Stanbe Chrifti.

1. Wesen und Begriff ber Erniedrigung und der Erhöhung. Die Schristlehre, insonderheit Phil. 2, 5 ff., S. 311. 2. Frrige Begriffe von der Erniedrigung Christi (Infarnation, moderne Kenosis, bloke Krapsis), S. 328. 3. Der traptisch-tenotische Streit, S. 337. 4. Unsicherheit in der Beurteilung dieses Streits, S. 345. 5. Jur Terminologie in bezug auf die Erniedrigung und Erhöhung. Die Terminologie der F. C. ist schriftgemäß, S. 358.

Die einzelnen Teile ber Erniebrigung und Erhöhung. Empfängnis und Geburt, S. 364; Erziehung, Junchmen an Weisheit und sichtbarer Wandel, S. 368; Leiden, Tod und Begräbnis, S. 370; die Huferstehung, S. 379; die vierzig Tage zwischen Auferstehung und himmelfahrt, S. 382; die himmelfahrt, S. 382; das Sitzen zur Rechten Gottes, S. 386.

### III. Chrifti Bert.

Im allgemeinen, G. 388; im befonderen: Die Dreiteilung und Die Zweiteilung, S. 393.

Das prophetische Amt. Im Stande der Erniedrigung, S. 394; im Stande der Erhöhung, S. 400.

Das hohepriesterliche Amt. Im Stande der Erniedrigung, S. 404. Die satisfactio vicaria. Der schriftgemäße Inhalt dieses firchlichen Ausdrucks. Obsjektive und subjektive Bersöhnung, S. 411. Die Einwürfe gegen die satisfactio vicaria und ihre Widerlegung, S. 416. Geschichtliches über die satisfactio vicaria, S. 422. Nähere Beschreibung moderner Bersöhnung stheorien, ihr schriftwidriger und unwissenschaftlicher Charatter, ihre praktische Undrauchbarteit, S. 429.

Der tätige Gehorsam Christi (obedientia Christi activa), S. 446.

Das Opfer Chrifti und Die Guhnopfer Des Alten Teftaments, S. 453.

208 em und für mein Chriftus Genugtuung geleistet babe. S. 455.

Das hohepriesterliche Amt im Stanbe ber Erhöhung, S. 459.

Das tonigliche Amt. Die Dreiteilung ber Reiche. Ginheit und Berschiedenheit ber Reiche. Abweichungen von ber Schriftlebre, C. 461.

#### Die Aneignung des von Chrifto erworbenen Beils.

(De gratia Spiritus S. applicatrice.)

1. Zusammenfaffende Darstellung von ber Berufung an bis zur Bollendung im ewigen Leben, S. 473. 2. Die äußere Anordnung ber einzelnen Teile ber Beilsordnung. Unnötiger Streit darüber, S. 499.

### Der feligmachenbe Glaube.

Der Glaube, insofern er rechtsertigt und selig macht, hat nur das Evangesium zum Objett, S. 505; ist fiducia cordis, S. 508; ist sides specialis, S. 515; ift sides actualis, S. 517; ist lediglich instrumental, S. 524; ist sides directa, S. 532; ist Gewißheit der Gnade. Glaube und Zeugnis des Heiligen Geistes, S. 534; ist Glaube an das Wort von der Gnade, S. 535. Der Glaube der Kinder, S. 537. Der Glaube in verschiedener Bedeutung und Terminologis sches, S. 539.

#### Die Entstehung bes Glaubens ober bie Befehrung.

Der Abfall von der Schriftlehre innerhalb der lutherischen Kirche, S. 542. Das Wesen der Bekehrung (forma conversionis), S. 544. Die bewirkende Ursache der Bekehrung, S. 546. Die Mittel, durch welche die Bekehrung sich vollzieht, S. 550. Die inneren Vorgänge bei der Bekehrung, S. 551. Die Bekehrung geschieht im Augenblick, S. 552. Die Bekehrung kann vom Menschen verhinzbert werden, S. 557. Transitive und intransitive Bekehrung, S. 558. Fortzgeschte Bekehrung, S. 559. Wiederholte Bekehrung, S. 560.

Die Einwürfe gegen die Alleinwirffamkeit Gottes in der Bekenrung, S. 564 ff. Die angeblichen Gründe gegen die Alleinwirt famteit Gottes: 1. Der Glaube werde von Gott gefordert, S. 564. 2. Ohne die Annahme einer Mitwirtung oder eines rechten Berhaltens seitens des Mensichen sei die Bekehrung ein Zwang, S. 566. 3. Gott gebe die Araft zum Glauben, aber nicht den Att des Glaubens, S. 567. 4. Würde der Heist Geist ohne menschliche Mitwirtung den Glauben wirken, so würde nicht der Mensch, sondern der Heilige Geist Subjekt des Glaubens sein, S. 568. 5. Weil

- ber Grund der Richtbekehrung im Menschen liege, so musse auch für die Betehrung irgendein Grund im Menschen liegen, S. 568. 6. Der "moralische Charatter" der Betehrung fordere Mitwirtung des Menschen zur Betehrung, S. 571. 7. Die Betehrung als ein "freier" Borgang schließe eine menschliche Mitwirtung ein, S. 573. 8. Die natürliche Ehrbarkeit (proditas naturalis, iustitia civilis) bilde eine Art Borbereitung auf die Bekehrung, S. 574. 9. Die Fähigkeit, die Gnadenmittel zu gebrauchen, sei als ein Beitrag zur Betehrung aufzusassen, S. 575.
- Die wirtlichen Grunbe für bie Betampfung ber Allein: mirtfamteit Gottes in ber Betehrung: 1. bie bem Denfchen angeborne opinio legis, bak ber Menich irgend etmas zu feiner Rudtebr in Gottes Gnadengemeinschaft tun tonne und muffe, S. 581; 2. im befonderen Die berfuchte Befeitigung ber crux theologorum, warum bei ber allgemeinen ernftlichen Onabe Gottes und bem gleichen ganglichen Berberben aller Den: ichen nicht alle Menichen tatfächlich betehrt werben. Luther, Die Rontordien: formel und die lutherischen Theologen des fechzehnten Jahrhunderts erwarten Die Beantwortung biefer Frage im emigen Leben; Die Synergiften und Die Calbiniften beantworten Diefe Frage in Diefem Deben - Die erfteren burch Leugnung ber sola gratia, die letteren burch Leugnung ber universalis gratia. Der Unterschied gwischen ben früheren und fpateren lutherifden Theologen. Der Unterschied zwischen ben späteren lutherischen Theologen und den lutherifchen Theologen der Reuzeit. Die richtige Stellung einzelner Theo: logen Deutschlands. Die richtige und die falfche Stellung ameritanischer Theo: logen und Gemeinschaften.
- Bujammenfaffende Darftellung ber Schablichteit bes Synergismus, S. 591.
- Die Synonyma von Bekehrung. Unbermeibliche Berwirrung der Lehre von der Heisaneignung, wenn nicht die Synonyma von Bekehrung erkannt werden. Die Synonyma im sutherischen Bekenntnis, S. 599. Die Wiedersgeburt (regeneratio), S. 600. Die Lebendigmachung oder Aufserweckung (vivissicatio, resuscitatio), S. 601. Die Erseuchtung (illuminatio), S. 603. Die Berufung (vocatio), S. 604. Die Buße (poenitentia), S. 604.

### Die Rechtfertigung burch ben Glauben.

1. Die Rechtfertigung geschieht ohne des Gesehes Werke durch den Glauben, S. 606.

2. Die Polemit der Schrift gegen die Einmengung der Werke in die Rechtsfertigung, S. 609.

3. Die Boraussehungen der Rechtfertigung durch den Glauben, S. 611.

4. Die zentrale Stellung der Lehre von der Rechtfertigung, S. 617.

5. Die tatsächliche übereinstimmung aller Christen im Artikel don der Rechtfertigung, S. 621.

6. Die Schädlicheit des Irrens in der Lehre don der Rechtfertigung, S. 624.

7. Die tirchliche Terminologie zur Sicherkung der christlichen Lehre von der Rechtfertigung, S. 628.

8. Die Rechtfertigung aus den Werten, S. 654.

9. Die Lehre von der Rechtfertigung und die Scheizdung von Geseh und Evangelium, S. 659.

10. Die Gewisheit der Rechtfertigung, S. 667.

12. Die neuere protestantische Und die Lehre von der Rechtfertigung, S. 667.

# Luther und der Kalender.

"Unsere Erde hat die Gestalt einer Rugel. Sie schwebt frei in der Luft. Sie hat eine doppelte Bewegung: erstlich dreht fie fich alle vierundamangia Stunden einmal um ihre eigene Achse und aweitens alle 365 Tage und beinabe sechs Stunden einmal um die Sonne." So lautete die erfte Lektion in der Geographie, die ich als Borfculler der Lateinschule mir einzuprägen hatte, und beren Wortlaut mir auch noch im Gedächtnis geblieben ist. Run, ich habe das gelernt und geglaubt, recht eigentlich geglaubt; denn gefühlt habe ich von der taglichen Bewegung der Erde um die eigene Achse nichts, und gesehen habe ich wohl eine tägliche Bewegung ber Sonne um die Erde, aber nicht die jährliche der Erde um die Sonne. Bon ber Sonne fab ich nur, daß jie im Sommer hinter ber Forsterschen Sabrit und im Binter hinter bem Baus des Seifensieders Bertle aufging. Aber mas im Geographiebüchlein frand, das nahm ich wider Rublen und Seben auf Treu' und Glauben an, als wenn es in der Bibel gestanden hatte. Gin Jahr nachher erfuhr ich dann auch, daß man darum alle vier Jahre einen Schalt= tag den 365 Tagen des Sahres hinzufüge, weil 4×6 Stunden eben einen Tag ausmachen; daß man diesen Schalttag dem Februar zugute tommen lasse, der sonst nur 28 Tage habe. Gine Jahreszahl, durch 4 ohne Rest teilbar, weise immer auf ein Jahr von 366 Tagen bin; ein solches Jahr nenne man Schaltjahr; und der große Cajus Julius Cafar habe so den Kalender geordnet, den man darum auch den Julianischen heiße. Wieder etwas später erfuhr ich dann auch, daß wir iest nicht mehr nach dem Julianischen, sondern nach dem Gregorianischen Kalender das Datum berechnen und bezeichnen. uns denn auch klar, warum wir hatten lernen müssen: alle 365 Tage und beinahe 6 Stunden brebe fich bie Erbe einmal um die Sonne. und fo lange nur daure ein Jahr. Alfo nicht gang 365 Tage und 6 Stunden, fondern, gang genau gerechnet, nur 365 Tage, 5 Stunden, 48 Minuten und 48 Setunden. Da war also das julianische Jahr um 11.2 Minuten zu lang. In 128 Jahren macht bas einen ganzen Tag aus, in 1280 Jahren aber 10 Tage.

Auf dem Konzil zu Nizäa war verordnet worden, daß das Oftersfeit auf den Sonntag fallen solle, der auf den ersten Vollmond nach der Frühlings-Tagundnachtgleiche folgt. Damals, 325 n. Chr., war dies Kquinoktium auf den 21. März gefallen. Nach Jahrhunderten besmerkten die Aftronomen, daß es sich vom 21. März entfernt und dem Anfang des Jahres genähert habe. Den Grund dieser Erscheinung sand man jeht eben darin, daß man nach Cäsar das tropische, Sonnensjahr um 11.2 Winuten zu lang angenommen habe. Um das Jahr 1000 n. Chr. betrug die Differenz schon fast eine Boche, zur Zeit Luthers schon 10 Tage. Einer Ausgabe seines "Betbüchleins" (wohl

vom Jahr 1542, denn das Titelblatt fehlt leider dem mir vorliegenden Druck) hat Luther, "auff daß die Junge kinder den Calender auswendig an den Fingern lernen", den Cisiojanus vorangestellt; und da heißt es nicht etwa beim 21., sondern ganz zutreffend schon beim "11. Merts: Tag und nacht gleich. Die Sonn um 7 auff und nider".

So fonnte es nun aber nicht bleiben und weitergeben, weil sonit die Jahreszeiten allmählich in andere Monate gerückt fein würden. Da hat denn, nachdem manche berufene und unberufene Leute sich damit abgemüht und Vorschläge gemacht hatten, Papft Gregor XIII., 1572—1585, gemeint, er musse sich dareinlegen und Wandel schaffen. Das tat er nun auch im Jahr 1582. Dieser Papit wäre wohl, fagt Rarl Safe richtig, "nicht ungern ein pater patrige geworben wie einst Innogeng VIII.; aber die Berhältniffe erlaubten das nicht mehr"; aber das schienen sie ihm doch zu erlauben, sich "noch einmal in mittelalterlicher Beise als das einigende Haupt der christlichen Bölfer, ja als der Berr der Zeit" aufzuspielen. Er gebot daber in feiner Bulle bom 24. Februar 1582 erstlich, daß man die zehn Tage, um welche man fich verspätet, überspringen und nach dem 4. Oftober nicht den 5., sondern gleich den 15. schreiben follte; zweitens, daß man, um im Geleise zu bleiben, alle 400 Jahre drei Tage aus dem Kalender wealaffen folle, denn nur so könne das Frühlingsäguinoktium auf den 21. Mätz fixiert werden. Er verordnete also, daß das Schlukjahr jedes Sahrhunderts nicht wie bisher ein Schaltjahr, sondern ein gemeines Jahr von 365 Tagen fein sollte; nur das vierte Mal sollte es ein Schalls jahr sein. Also das Sahr 1600 follte ein Schaltjahr fein, aber die Jahre 1700, 1800 und 1900 nicht; erst wieder 2000, dann 2400. 2800 und so weiter. Ganz genau trifft freilich auch diese Rechnung nicht zu; aber in Wirklichkeit würde sich doch erst nach 3600 Jahren die Abweichung zu einem Tage anhäufen,\*) den man ja dann, wenn die Welt so lange noch stehen sollte, wieder überhüpfen könnte.

Wie am Schluß des 16. Jahrhunderts diese Bulle aufgenommen wurde, wird nachher kurz gesagt werden. Jest soll erst angegeben werden, wie Luther sich zu den ihm recht wohl hekannten Kalendernöten gestellt hat.

In seiner herrlichen Schrift "Von den Konziliis und Kirchen" vom Jahr 1539 redet er erst von den hohen goldenen Artikeln der Glaubenselehre auf dem Konzil zu Nizäa 325. Das Konzil hat dort die Lehre von Christi Gottheit nicht geschaffen; denn sie stand zuvor in der Heiligen Schrift und war darin gegründet und bestätigt; und kein Konzil kann Artikel des Glaubens schaffen und machen; aber es kann sich zu ihnen bekennen und sie gegen Keher verteidigen. Das tat man dort. Aber, führt Luther aus, es ist auch über Artikel, die nicht Gold,

<sup>\*)</sup> Denn in  $36{\times}100$  Jahren hätte man 36-9=27 Schalttage, wahrend die aftronomijche Berechnung  $3600\div128=28$  berjeiben ergabe.



Silber und Edelstein maren, jondern Seu, Stroh und Bolg, auf diesem Kongil gehandelt worden. Die hat das Keuer mit der Reit verzehret, wie ander zeitlich Ding vergebet. "Doch ist von den hölzernen Artikeln ein Klöplein bisber glimmend blieben, nämlich vom Oftertage. ielben Artifel halten wir doch, wie uns die mathematici und astronomi überweisen, auch nicht ganz recht, weil der Gleichtag ober geguinoctium du unfern Zeiten weit anders ftehet denn zu jener Beit, und unfere Ditern oft zu spät im Jahr gehalten wird. Es ist vorzeiten flugs nach den Aposteln der Bank angegangen über den Oftertag, und haben sich die Bischöfe über folder geringer, unnötiger Sache gerkebert und gerbannet, daß es Sunde und Schande ift. Etliche wollten's mit den Juden gleich auf einen [bestimmten Kalender=] Tag nach dem Gefet Mosis halten. Die andern, damit sie nicht sich jüdisch hielten, wollten's den Sonntag danach halten. Denn der Bischof zu Rom Biktor, bei 180 Jahre vor diesem Kongilio, verbannete alle Bifchofe und Rirchen in Asia, daß sie nicht gleich mit ihm die Ditern hielten. So zeitig haben die römischen Bischöfe nach der Majestät und Gewalt gegriffen. Frenäus, Bischof zu Lyon in Frankreich, der Polykarpum, einen Jünger St. Johannis des Evangelisten, gefannt hatte, strafte ihn und ftillete die Sache, daß der Biftor die Kirche zufrieden lassen mußte.

"Darum mußte sich Konstantinus diefer Sache auch annehmen und helfen ichlichten im Konzilio und schrieb aus, daß man das Ofter= fest follte in aller Belt gleich halten. Jest bedürfte es miederum einer Reformation, daß der Ralender forri= giert und bie Oftern gurechtgerüdt mürben. joll niemand tun als die hoben Majestäten, Kaifer und Könige, die muffen einträchtiglich zugleich ein Gebot lassen in alle Welt ausgehen, auf welche Zeit man follte den Cftertag hinfort halten. Sonst, wo es ein Land ohne das andere anfinge, und die weltlichen Sändel, als Jahr= märkte, Messen und andere Geschäfte, nach dem jetigen Oftertag sich richteten, müßten die Leute desselben Landes auf einen Markt eines andern Landes zu unrechter Zeit tommen, und würde eine mufte Berrüttung und Verwirrung werden in allen Sachen. Es wäre wohl fein, auch leicht zu tun, wo es die hohen Majestäten tun wollten, weil es bereits alles fein abgearbeitet ist durch die Astronomen und allein am Ausschreiben oder Gebot fehlet. Indes halten wir das glimmende Bölglein vom Nizäischen Konzilio, daß der Oftertag auf einen Sonntag bleibet, es schudle dieweil die Zeit, wie sie kann. Denn sie heißen es festa mobilia; ich heiße sie Schudelfeste, da jährlich der Litertag mit feinen anhängenden Fejten [vorher von Septuagefimä an, nachber himmelfahrt und Pfingiten ] fich andert, jest fruh, jest fvat ins Sahr fommt und auf keinem gewissen Tage, wie die andern Feste, bleibet."

Hich Oftern feierte und so einen neuen Lappen auf ein alt Kleid flickte, und nachdem er gezeigt, wie man auch Oftern hätte zu einem festum

immobile, wie Weihnachten, machen können, fährt er fort: "Aber das ist nun längst und von Anfang versäumt, daß wir solches nicht können anrichten, weil es die Bäter nicht getan haben. Der alte Rod ist immer blieben samt seinem großen Riß, so mag er auch nun also bleiben bis auf den Jüngsten Tag. Es ist nun doch auf der Reige. Denn hat der alte Rod nun bei 1400 Jahren sich lassen sliden und reißen, so mag er sich vollends auch lassen sliden und reißen noch einhundert Jahr; denn ich hosse, es soll alles schier ein Ende haben. Und haben die Litern nun bei 1400 Jahren geschucklt, so mögen sie sortan die übrige Zeit auch schuckeln, weil doch niemand dazu tun will, und die es gern wollten, nicht tun können.

"Solch weitläufig und unnötig Geschwätz tue ich allein darum, daß ich meine Meinung darum will angezeigt haben, ob etliche Rotten sich mit der Zeit würden aus eigener Turst unterstehen, das Ostersest anders zu rücken, weder wir es jetzt halten. Und ich halte, wo die Wiedertäuser so gelehrt gewesen wären in der Aftronomie, daß sie solches verstanden hätten, wären sie mit dem Kopf hindurchgesahren und hätten, wie der Rotten Art ist, auch etwas Neues wollen in der Welt ausbringen und den Ostertag anders denn alle Welt halten. Aber weil es ungelehrte Leute in den Künsten gewesen, hat sie der Teusel zu solchem Instrument oder Wertzeug nicht brauchen können.

"Darum ist mein Rat, man foll das Ofterfest laffen geben und halten, wie es jest geht und gehalten wird, . . . und es lassen schudeln hin und her bis an den Jüngsten Tag, oder bis es die Monarchen eins trächtiglich und zugleich andern. Angesehen diese Urfache: Es bricht uns tein Bein, und St. Peters Schifflein wird darum teine Not leiben, weil es weder Reperci noch Sunde ift (wie es doch die alten Bater aus Unverftand geachtet), fondern schlecht ein Jrrtum oder Solözismus in der Aftronomic, mehr dienstlich dem weltlichen Regiment denn der Darum fteht's und foll fteben in unferer Macht und Freiheit, daß wir Cftern halten, wann wir wollen; und wenn wir auch den Freitag zum Sonntag machten und wiederum [= umgekehrt]. dennoch foll es recht sein, sofern es geschähe durch die Majestäten und die Chriften, wie gefagt, einträchtiglich. Denn Mofes ift tot und begraben durch Christum. Und Tag und Zeit sollen nicht Herren sein über die Christen, sondern die Christen sind freie Herren über Tage und Zeit, zu feten, wie fie wollen, oder wie es ihnen eben (= paf: Denn Christus hat alles frei gemacht, da er Mosen auffend) ist. gehoben hat, ohne daß wir es laffen bleiben, wie es jest geht, weil da keine Gefahr, Jertum, Sünde noch Keperei ist, und (wir) ohne Rot aus eigener, einzelner Turft nichts ändern wollen um der andern willen, die gleich mit uns an folchen Oftern hangen. Denn wir ohne Oftern und Pfingften, ohne Sonntag und Freitag miffen felig zu werden, und um der Litern, Pfingften, Sonntag, Freitag willen nicht können bers dammt werden, wie uns St. Paulus lehret."

Andere Stellen aus Lutber über den Kalender und über nötige Kalenderreform mögen unerwähnt bleiben. Nun, mas "die Maje= stäten", Raifer und Rönige, nicht taten, nicht zu tun wagten, bas wagte 36 Jahre nach Luthers Tod Papst Gregor XIII. Er beanspruchte ja, als Papit alle Majestäten diefer Belt zu repräfentieren, und forberte als Statthalter Gottes, der doch Berr über die Reit ift, für seine Bulle allgemeinen Gehorsam. Fand er ihn? Richt einmal überall in ben Ländern, die römisch geblieben oder durch Jesuitenkunfte wieder romanisiert worden waren. Schon der erste Teil der Bulle, demzufolge "nach dem 4. Oftober nicht der 5., sondern gleich der 15. Oftober geschrieben werden follte", fand viel Biderspruch. Sollte ein Schuldner. ber laut seines Schulbscheins erft am 15. Oktober seine Schuld zu ent= richten hatte, wirklich genötigt sein, sie schon 10 Tage aubor au bezahlen? Bas konnte der Gläubiger, der am 10. Oktober einen Betrag einzufordern hatte, feinem Schuldner fagen, wenn diefer eulenspiegeln und sagen wollte: Schaff mir erst den 10. Oktober ber, dann zahle ich, Bas follte geschehen mit den Märkten und Meffen, die fonft nicht? zwischen dem 5. und 14. Oktober fällig waren? — Doch da ließ sich ja bei einigem auten Billen bald Austunft finden, und so dauerte in papistisch glaubenden Ländern der Biderstand gegen die Bulle nicht febr lange, und der Gregorianische Ralender fand Annahme.

Anders in protestantischen Ländern. Da nahm man die Bulle zum Teil schon deswegen nicht an, weil es eben des Papstes, des Antichristen, Bulle war. Wer hat, fragte man, dem Papst das Recht gegeben, "die Zeit zu ändern"? Steht nicht Dan. 7, 25 vom Antischristen geschrieben: "Er wird den Höchsten lästern und die Heiligen des Höchsten berstören und wird sich unterstehen, Zeit und Gesetz zu ändern"? Wir würden ja dem Antichristen uns unterwersen, wenn wir den neuen Kalender annehmen wollten, mag derselbe noch so gut sein an sich. Was von dieser Hand kommt, nehmen wir ein für alles mal nicht an.

Wo nun das ganze Land protestantisch war, blieb man beim Julianischen Kalender, zählte weiter nach dem alten Stil, ließ die katholische "Majestät" in Wien kommandieren oder auch brummen und zürnen über ungehorsame Reichsstände und suchte, was Handel, Märkte usw. anlangte, eben einen möglichst bekömmlichen modus vivendi mit den Leuten jenseits der eigenen Landesgrenzen.

Schlimmer war es da, wo die Bevölkerung paritätisch war. Wenn da etwa in einer freien Reichsstadt die eine Hälfte der Bürger katholisch, die andere protestantisch war oder zwei Drittel katholisch, nur ein Drittel protestantisch. Da gab die Gregorianische Bulle vom Jahr 1582 viel zu denken. Man konnte doch nicht wohl in derselben Stadt zweierlei Datum schreiben, jährlich zweimal Ostern, Himmelsahrt und Pfingsten seiern; das machte zu viel Verwirrung und gab leicht Anlaß zu Unsruhen. Sollte da der Stadtrat nach der Majorität entscheiden?

konnte etwa eine protestantische Minorität sich gufrieden geben, wenn ber Gregorianische Kalender eingeführt wurde? Man nahm die Sache ernst; man ließ die Frage an die theologischen Fakultäten und an einzelne bochangesehene Theologen gelangen und erbat sich Gutachten. Die lauteten nicht alle gleich. Richt annehmen, weil vom Antichriften, fagten die einen. Annehmen, fagten andere, weil es jett die Kaiferliche Majeität haben will, weil es die Majorität eurer Stadt haben will, weil es an sich ein Mittelbing ist, und "fein Gefahr, Arrtum, Gunde noch Reperei dabei ist", also annehmen, tropdem der römische Antichrift der Anfänger ift; und nur wenn man von euch fordert, ihr follt aus Gehorsam gegen den Papit annehmen, dann tut's nicht! unterscheiden: es gibt verschiedene Rennzeichen des Antichriften, indifferente, wie daß er feinen Sit in der Stadt mit fieben Sügeln und awischen awei Meeren bat (um deswillen ist der Antichrist nicht au fliehen und zu meiden), und andere, daß er fich überhebt über alles, was Gott oder Gottesdienst heißt, daß er verbietet, Speise, die Gott geschaffen, mit Dankfagung zu genießen, daß er verbietet, ebelich zu werden, und viel ähnliches mehr (und um deswillen ift er zu meiden und zu flieben, fo lieb einem Chriften feine Seligkeit ift). Dag er fich "untersteht, die Beit zu ändern", obwohl das nicht ihm, sondern den "Majestäten" zusteht, das hat ein Teil der Theologen (weil der eigents liche Inhalt der Bulle feine Reperei in sich schließt) boch mehr zu den indifferenten Kennzeichen des Antichrijten rechnen wollen; andere haben. wie später Calov, die Stelle Dan. 7, 25 vom türkischen Antichristen und der Zeitrechnung der Mohammedaner verstanden.

In manchen "christlichen" Ländern hat man sich bis jett geweigert, den Gregorianischen Kalender anzunehmen; die griechisch-katholische Kirche hat ihn noch heute nicht und rechnet noch nach dem alten Stil; doch ist ja davon die Rede, Rußland werde ihn nach dem Krieg ansnehmen. Der Papst wird sicher, was er dazu etwa tun kann, nicht unterlassen. (Die Russen müßten dann jett schon zwölf Tage übersspringen.)

Die deutschen Protestanten haben erst im Jahr 1700 die versänderte gregorianische Zeitrechnung angenommen, so daß in dem Kalensder dieses Jahres auf den 18. Februar gleich der erste März solgte. übrigens haben sie damals die vom Papst vorgeschriebene Berechnung des Osterseites nicht mit angenommen, sondern das Osterseit noch lange nach einer besonderen Wethode bestimmt und sind erst 1775 dem Gregosrianischen Kalender auch hierin beigetreten.

Es wird nicht unwillkommen fein, über diese Angelegenheit noch die Aussprüche einiger lutherischen Theologen zu bören.

Der Magister Benjamin Stard hat in seinem "Spiegel des Herrn Christi und des Antichrists", Wittenberg 1605, 8°, unter Approbation der theologischen Fakultät zu Wittenberg (S. 485) geschrieben: "Es hat aber gleichwohl der Papst, wie er in seinem Dekreto und

Dekretal vornehmlich die Gesetze geändert, also in seinem neuen Perpetuo Calendario auch die Zeit verändert und hiemit seinen widers wärtigen antichristischen Unglauben öffentlich an den Tag gegeben, daß er es nicht für wahr halte, was der Herr Christus und die lieben Apostel schon zu ihrer Zeit allbereit länger denn vor  $1\frac{1}{2}$  tausend Jahren gepredigt und geschrieben haben, daß das Ende der Welt nahe sei. Sondern es vermeint der Papst, es sei noch lange dahin, und will solches auch andere bereden, als ob es noch nicht so bald Rot mit ihm und ihnen von wegen des Jüngsten Gerichts und ewigen Versdammis haben werde. . . Darum müssen wir uns an des Papstes und seiner Anhänger Unglauben nicht kehren und seine sadduzäische, ja epikurische Kalenderrechnung, damit er sich als der Widerwärtige und Antichrist verrät, nicht lassen irremachen, an der Nähe des Endes der Welt oder Jüngsten Tages zu zweiseln."

Der bekannte Theolog August Pfeiffer schreibt 1685 in feinen Bredigten über die Augsburgische Konfession, "Der wohlbewährte Evangelische Augapfel" (S. 873, jum 15. Artitel der Augustana, über die fogenannten adiaphora): "Jum Erempel: Der Bapit Gregorius XIII. hat einen neuen Ralender verordnet. Solchen Ralender zu gebrauchen, ware awar für sich indifferent; allein, weil's der Lavit befohlen, fo fonnte man folches nicht zulaffen; benn ber Papft mochte baburch wollen seine Autorität stabilieren. Exempli gratia: ce ist indifferent, daß ich zu einem tomme, der mich rufen läßt; allein, wenn derfelbe mich da= durch zu seinem Untertan machen wollte, so truge ich dessen freilich Bedenken; es mare mir fodann nicht um den Gang zu tun, fondern um meine Freiheit zu fonservieren, als welche ich durch folchen Bang Mit einem zu trinken, ist an und für sich inberichergen fonnte. different; allein, wenn mich dadurch einer werben und obligat machen wollte, wurde ich ihm nicht Bescheid tun; denn es ware mir nicht um den Trunt, sondern um meine Freiheit zu tun. In meinem Saufe ein Genster zu machen, ist indifferent. Allein, wenn der Nachbar daraus cine servitutem luminis machte, daß alle meine Nachkommen ihm folches Kenster offen zu halten obligiert sein sollten, würde man's nicht zu= geben. Also, daß man am Freitag Fisch oder Fleisch esse, ist an und für sich indifferent; allein, wenn der Bapft hiedurch seine Autorität itabilieren und uns unter sein knechtisch Joch fangen will, so weigern wir uns billig."

Am meisten Lärm und Streit hat die Einführung des Gregosrianischen Kalenders wohl in Augsdurg hervorgerusen. Der seiner Mehrzahl nach katholische Stadtrat wollte ihn dort unter dem Druck des Augsdurger Fürstbischofs und des benachbarten Herzogs von Bavern zur Geltung bringen. Die protestantischen Prediger und, von ihnen geleitet, auch ihre Zuhörer wollten den neuen Kalender durchaus nicht. Sie wandten sich an das Kammergericht, das zuerst dem Katauferlegte zu warten, die diese Sache vom ganzen Deutschen Reich eins

mütig ausgemacht sein würde, das aber bald barauf dem Rate die Einführung zuließ. Der damit unzufriedene protestantische Superintendent und Pfarrer bei St. Anna, D. Georg Müller (Mylius) weigerte den Gehorsam, und der Rat "befahl, den Mylius sogleich in einer Kutsche in der Stille aus der Stadt hinauszuführen und an einen ficheren Ort zu begleiten". Er wurde aber, weil er in seiner Rutsche recht laut das Lied austimmte: "In dich hab' ich gehoffet, Herr" usw. von den Protestanten bemerkt und befreit; es entstand ein Aufruhr, und Phlius zog fich aufs Land zurud, nach Schloß Bodsberg, das herrn Albrecht von Stetten gehörte. Dort hielt er fich auf "in berftellter Tracht". Seine Frau war vor Schreden geftorben und wurde unter ungeheurem Rulauf in Augsburg beerdigt am Simmelfahrtstag, deffen Zeier noch nach dem alten Kalender die Protestanten durchgesett hatten. Mulius ging dann über Lauingen nach Mm und wurde bald hernach hochs angesehener Professor in Wittenberg. Er hat bedeutende polemische Werte geschrieben gegen die Römischen, auch gegen Samuel Suber. Da es in Augsburg noch fortgärte, zulett auch bamit es immer noch fortgare, schrieb Mylius eine Schrift nach der andern "an feine lieben Augsburger", tröftete fie, hette fie auch ein wenig auf und griff den Stadtrat heftig an, der nicht nur in der Kalendersache, sondern auch bei Bestellung des evangelischen Predigtamts und bei "Abschaffung der lieben Scelforger und Prediger" feine Befugniffe weit überfchritten Der Stadtrat ließ es an ftarken Antworten nicht fehlen. entstand eine Broschürenliteratur, die einen respektablen Quartband ausmacht und ftart das Lotaltolorit der Augsburger Redetveise trägt. Auch das Volkslied hat fich des Augsburger Kalenderstreits bemächtigt. So enthält Johann Bofels interessantes "Bistorisches Gefangbuch" vom Jahre 1681 im britten Teil unter Rr. XX ein Lied "Hiftorischer Boricht vom Neuen Calender und daraus entstandener Entpöhrung zu Augipurg, den 25. May 1584. In Bertog Ernftens Ton". Das Ges bicht enthält 19 lange Strophen. Gleich aus der ersten erkennt man die Parteinahme des Sängers: "Ewiger Gott im höchsten Thron, Ich bitt', du wollest nicht verlahn, Die dein'n Namen anrufen! Und halt bein' Christenheit in Sut, Die du erkauft haft durch bein Blut, Lag fie dein' Gnade prufen! Schau', was für Widerwärtigkeit Rraftiglich tut ausbrechen: In dem Reuen Calender-Streit, BErr Gott. tu felbst Recht sprechen. Lak nicht zu, wie im Interim, daß des Reuen Galenders Grimm Uns reiße von deins Bortes Stimm'!" manchen Orten Frankens und Schwabens, so mag auch in Augeburg das im Jahr 1589 von Jakob Andreä und noch einem andern Theologen zugunften des Gregorianischen Kalenders abgegebene Gutachten die Gemüter der Lutheraner beruhigt und ihre letten Bedenken ber-K. scheucht haben.

# "Die Bort', wie fie lauten."

(S t) ( u ß.)

Bei der Lehre, die fich aus den flaren Borten jener Schriftstellen ergibt, die von derfelben handeln, follen Chriften fest verharren, einerlei was der Fürwis dawider geltend macht, fei es aus den Batern, aus der Vernunft oder aus icheinbar widersprechenden Aussagen der Schrift Das ift es, mas Chemnit, wie wir gesehen haben, nicht mube wird, in immer neuen Bendungen einzuschärfen. Und damit tritt er nur ein für die Stellung, die Luther von Anfang an eingenommen bat, und ohne welche das Luthertum in sich felber zusammenbricht. muffen", fagte Luther 1522 in den Birren au Bittenberg, "einen bellen, flaren Spruch holen aus der Schrift, darauf wir muffen gegründet sein, der uns klärlich anzeigt, daß dem also fei." bon Anfang bis zu Ende die theologische Stellung Luthers. recht, so behalt auch Luther recht in feinen Rampfen wider Papiften, Enthusiaften und Getten. Ift fie falsch, so erleidet nicht blog das Luthertum einen Ausammenbruch, sondern mit ihm zugleich auch die ganze christliche Theologie. "Die Wort', wie sie lauten" — eine andere Methode der christlichen Forschung gibt es nicht, kann es nicht geben. Gilt diese Methode, so sind wir jedem Frrtum in der Kirche gewachsen. Ohne sie find wir jeder Reberei und Schwärmerei gegenüber hilflos. Und in dem rechten Gebrauch diefer Methode gilt's um fo gewiffen= hafter und vorsichtiger zu sein, da bekanntlich die Frelehrer sich mit der Bibel zu schmuden suchen und jene traurige Runft, den einfältigen Sinn der klaren Schrift zu verdunkeln und zu verdreben, je länger, dejto mehr in vielen Kommentaren vervollkommt haben.

Ber mit dem Schriftpringip wirklich Ernst machen will, der darf als lette Glaubens= und Schriftauslegungenorm nichts Aukerbiblisches gelten laffen. Entscheidet in letter Inftang irgend etwas anderes als das Bort der Schrift selber darüber, ob eine Lehre als ein Artikel des Glaubens gelten könne ober nicht, fo fällt damit bas Schriftpringip. Muß die Schrift ausgelegt werden nach einer außerbiblischen Norm, fo ist das Axiom: "Die Schrift stellt Artikel des Glaubens und sonst niemand, auch fein Engel bom himmel" umgestoßen. Nur so lange fteht das Schriftpringip, als die flaren Schriftstellen allein und unabhängig von jeder fremden Autorität und Auslegung uns fagen, was Chriften glauben, lehren und bekennen follen. Genügt das klare Wort der Schrift selber nicht, um uns davon zu überzeugen, was sie in Sachen des Glaubens und Lebens lehrt und verwirft, ist dazu ein fremder, außerbiblischer Makstab und Ausleger nötig, so ruht unser Glaube im letten Grunde nicht auf der Schrift, sondern auf der Bernunft, nicht auf göttlicher, sondern auf menschlicher Autorität und Gewißheit. Ber barum eine Schriftstelle ihrem Wortlaut oder dem Sinn zuwider, den Text und Kontext erzwingen, auslegt oder sie umdeutet nach dem Urteil der Bäter, der Konzilien, der Päpste, der Bernunft, der Wissenschaft oder irgendeiner andern außerbiblischen Norm, der proklamiert damit den Rationalismus und nimmt dem christlichen Glauben seine einzige Grundlage. Selbst die firchlichen Symbole, die die göttliche Wahrheit der Schrift zum richtigen Ausdruck bringen, das Apostolikum, die öhrenenischen Symbole und die Bekenntnissschriften der lutherischen Kirche, sind nicht Richter der Lehre und bilden nicht die Norm, nach welcher irgendeine Schriftstelle dem klaren Sinn, den ihr eigener Text und Konstert ergeben, zuwider ausgelegt werden dürfte.

Durch diefe Stellung gur Schrift unterscheidet fich unfere Rirche Lutheraner beugen sich unter die von allen andern Gemeinschaften. Schrift, mahrend alle andern die Schrift nach ihrer Meinung beugen. In Glaubensfragen argumentieren Lutheraner nicht ohne die Schrift, geschweige denn wider die Schrift, sondern immer nur aus der Schrift und mit dem flaren Bort der Schrift. Bahrend andere Rirchen, die eine mehr, die andere weniger, sich in ihrem Glauben, Lehren und . Bekennen leiten lassen von menschlichen Autoritäten und Normen und nach diesen die flare Schrift umdeuten und verdreben, halt die luthes rische Kirche sich an das Wort, wie es lautet. Satten alle Christen gu allen Reiten diefe Stellung eingenommen, fo murben nie Lehrsvaltungen innerhalb der Chriftenheit entstanden sein. In ihrer Mitte hätte ce dann nie Arianer, Pelagianer, Papisten, Scholaftiker, Aminglianer, Calvinisten und Rationalisten geben können. Und wollten heute alle Chriften in Wort und Bahrheit zu diefer Stellung, die doch allein die einzig drijtliche ist, zurückehren und sich von allen Lehrern, die anders stehen, lossagen, so würden wie mit einem Schlage alle Setten aus der Kirche verschwunden und die Geisteseinigkeit der ganzen Christenheit wiederhergestellt fein.

Za, alle Irrungen und Spaltungen in der Chriftenheit haben ihren Grund darin, daß Chriften der Schrift nicht die Ehre antun, die ihr, als dem Worte des untrüglichen Gottes, gebührt. Würden alle Christen sich ausschlieglich an das Wort der Schrift halten und alle Bufate und Umdeutungen desselben durch die Bater, Kongilien, Papfie, Bischöfe und Priefter von sich weisen, so gabe ce in der Christenheit keine Papisten mehr. Bürden alle Chriften sich allein an das geschriebene Wort Gottes halten und taub fein gegen alles Gerede von "Geift", "toten Buchstaben", "innerem Lichte", "neuen Offenbarungen" oder neu entdedten "Schluffeln" zur Beiligen Schrift, fo gabe es in der Ricche feine Schwärmer, keine Anabaptisten, Quaker, Swedenborgianer und Eddnisten mehr. Bürden alle Christen wirklich bleiben beim Bort der Schrift, wie es lautet, den Ginwurfen der Bernunft fein Gebor ichenten und alle ungläubigen Fragen (Wie mag das zugehen? möglich? Wie stimmt das mit unsern sonstigen Anschauungen? usw.)

einfach niederschlagen, so wären damit auch die Zwinglianer, Calvinisten, Presbyterianer, Methodisten und andere reformierte Setten aus der Christenheit verschwunden. Bürden alle Christen, insonder= beit alle christlichen Vaitoren und Lehrer, einfältig bleiben beim Wort der Beiligen Schrift als dem untrüglichen Worte des unfehlbaren Bottes selber und sich nicht im geringsten imponieren und irremachen laffen durch das itolze Gerede von den Wissenschaften und ihren Resul= taten, durch die Evolutionslehre und höhere Kritik famt ihren Boraussettungen, daß es wirkliche Bunder und Eingriffe in den Lauf der Natur und Geschichte nicht gebe und nicht geben könne, so wäre in der Kirche auch für die modern-liberale Theologie ihres Bleibens nicht mehr. für die modernspositiven wissenschaftlichen Theologen würde bald bas Stündlein ichlagen, wenn alle Chriften, die gebildeten sowohl wie die ungebildeten, ihren Glauben gründeten einzig und allein auf das, was die klaren Stellen der Bibel fagen, und schlechthin ignorierten und mit Abscheu und Verachtung straften jenes superfluge Gerede von firchlicher Dogmenbildung, von Lehrentwicklung und Lehrfortentwicklung, bon missenschaftlichen Lehrspitemen, von Auslegung nach dem Schriftganzen im Gegensatz zur Berufung auf die klaren loei elassiei, und wie die flugen Worte alle beißen mögen, mit welchen der Teufel die Christen um ihren einfältigen Glauben und ihre driftliche Gewißbeit au bringen sucht.

Und was die lutherische Kirche Amerikas betrifft, so würden alle in derfelben jett noch vorhandenen Differenzen und Frrungen in Lebre und Praris verschwinden wie der Nebel vor der Sonne, wenn alle Lutheraner mit der Einfalt und Entschiedenheit Luthers sich einzig und allein richten wollten nach den klaren Aussagen der Schrift. er wirklich festhält am Wort, wie es lautet, und alle menschlichen Gebanken, Umdeutungen und Auslegungsnormen von demfelben fernhält, wird kein Lutheraner sich verstricken lassen durch den Romanismus in der Lehre von Kirche und Amt, den Indifferentismus und Unionismus in der Lehre von der Kirchengemeinschaft, den Chiliasmus in der Lehre bon den letten Dingen und den Spnergismus in der Lehre von der Befehrung und Unadenwahl. Für jene Frelehre, nach der die Bekehrung nicht allein von der Gnade, sondern in gewisser Hinsicht auch vom Berhalten des Menschen abhängig ift, und die Bahl zur Seligkeit geschehen sein soll in Ansehung des Glaubens, ift kein Lutheraner zu haben, dem wirklich das Wort der Schrift eine überall heilige und unverbrückliche Größe ist, und der darum auch die Schriftaussagen von ber Befehrung und Gnadenwahl nimmt, wie fie lauten, und den Sinn festhält, welchen Text und Kontext erzwingen, ohne sich dabei im ge= ringften beirren zu laffen durch das Gefchrei der Bernunft über Disharmonic und Widersprüche. Das Schriftwort, wie es lautet, ohne alle menschlichen Zufäte, Abstriche, Umdeutungen und Fälschungen wenn alle Lutheraner Amerikas das zu ihrer Losung machten und danach ihre Lehre und Praxis einrichteten, so wäre die Einigkeit der luther rischen Kirche unsers Landes hergestellt.

Und so überall in der Christenheit. Das Allheilmittel für alle Arrungen und Spaltungen in derfelben ift Abfehr von allen außerbiblischen Autoritäten und Normen der Schriftauslegung und Rudtehr zum klaren Bort der Schrift, wie es nach Text und Kontext lautet. Ein anderes Mittel zur Ginigkeit und zum Frieden in ber Rirche gibt es Solange es in der Christenheit Leute gibt, die darauf besteben, die Schrift nach den Batern, Kongilien, Bapften und Brieftern auszulegen, so lange wird es auch eine papistische Sette geben. Und solange andere behaupten, daß Gott nur Glauben fordere für Dinge, die wir begreifen und als möglich erkennen, und daß die Schrift der Bernunft gemäß auszulegen sei, so lange werden in der Kirche die Zwinglianer nicht aussterben. Solange es Leute gibt, die Lehrern folgen, welche die Genugsamkeit der Schrift leugnen und neue Offenbarungen empfangen ober neue Schlüffel gum Berftandnis der Schrift gefunden zu haben vorgeben, so lange wird es in der Christenheit auch an Schwarmgeistern und Enthusiaften nicht fehlen. Solange es Theologen gibt, die die Stellen der Schrift von der allgemeinen Unade reimen und umdeuten nach den Stellen von der purlauteren Ungde, und wieder andere, die die Schriftstellen bon der purlauteren Unade reimen und umdeuten nach den Schriftausfagen bon der allgemeinen Bnade, fo lange wird es in der Kirche auch Calbinisten, Arminianer und Synergisten geben. Rur allgemeine und unbedingte Rückfehr zum klaren Wort der Schrift, wie es lautet, und Abkehr von absolut allen fremden Pringipien kann zum rechten Frieden der Rirche führen.

Der Beg zur mahren Ginigkeit der Kirche ift somit einfach genug. Der Entschluß aber, diesen Weg nun auch wirklich einzuschlagen, bedeutet Selbstüberwindung. Sich bom klaren Wort der Schrift allein und einfältig leiten laffen, das ift driftlicher Glaube. Und dieser Glaube ift nicht Sache des Menschen, sondern eine Gabe des Beiligen Geistes. Doppelt schwer wird dieser Schritt, wo man nicht bloß tatjächlich in dieser oder jener Lehre das Schriftwort, wie es lautet, vergewaltigt, sondern prinzipiell die rechte Stellung verlaffen bat, wie das bei den Papisten, Reformierten und Schwärmern der Fall ist. Leider gilt das aber auch von den modernen wissenschaftlichen Theologen innerhalb der lutherischen Kirche, indem sie fämtlich die Berbals inspiration leugnen und damit dem Schriftwort, wie es lautet, das göttliche Anschen und die endgültige, richterliche Entscheidung über die Lehre absprechen. Durch die Bank haben fie fich losgefagt von der Stellung Luthers und der lutherischen Kirche, nach welcher eine Lehre der Kirche einzig und allein zu gründen ift auf die sedes doctrinae, die flaren Stellen der Schrift, die von dieser Lehre handeln. die lutherische Kirche Amerikas ist nicht gang frei geblieben von Theologen, welche die Berbalinspiration in Frage ziehen und die Schrift ausgelegt miffen wollen nach den Resultaten menschlicher Biffenschaften. Und mas' unfere Gegner in der Lehre von der Bekehrung und Unadenmahl betrifft, so haben sie die klaren Schriftstellen von der Gnadenwahl entleert und forrigiert nach fremden Normen und in der Bekehrung die Stellen von der purlauteren Unade gefälscht durch Schluffolgerungen aus Schriftausiagen, die dem Menschen allein die Schuld guschreiben, wenn er verloren geht. Aber nicht blok tatsächlich find fie von dem Bort der Schrift, wie es lautet, abgewichen, sondern diese ihre Praxis haben sie auch zum Prinzip erhoben durch ihre Lehre von der Analogie des Glaubens, nach welcher auch die sedes doctrinae samt ihren Parallelstellen ausgelegt werden sollen nach einem Shitem oder Schrift= ganzen, das Theologen aus der Schrift aufgestellt haben. aber das Prinzip von dem Wort der Schrift, wie es nach Text und Kontert lautet, als der alles und allein entscheibenden Norm in Fragen des Glaubens abgetan und die Gultigkeit einer klaren Schriftaussage abbängig gemacht von dem menschlichen Urteil, ob sie sich reime mit dem Shitem, das Menfchen aus der Schrift zusammengestellt zu haben Solange aber innerhalb der lutherischen Kirche das Schrift= wort selber, wie es lautet, nicht zu der Geltung gelangt, die ihm als bem Bort des untrüglichen Gottes gebührt, und die ihm von der luthe= rischen Kirche und insonderheit von Luther in seinen Rämpfen wider die Saframentierer eingeräumt worden ist, fo lange werden auch die Brrungen und Spaltungen in unferer Kirche fortbestehen, fortbestehen, felbst wenn es zur äukerlichen Vereinigung kommen follte. Wem barum die wirkliche Einigung der lutherischen Kirche unsers Landes am Bergen liegt, ber erhebe mit uns ben Ruf: Burud gu Luthers Stellung gur Schrift! Burud zum Wort, wie es lautet!

Ja, Luther, dessen wir in diesem Jubeljahr mit Freude und Dankt gedenken, hat uns gerade auch in der Treue gegen das Schristwort ein herrliches Borbild gelassen. In Marburg ließ er sich durch keinerlei Einwürfe der menschlichen Bernunft vom klaren Wort der Schrift abstringen, sondern blieb dabei: "Bloß weil Gott es gesagt, solle und müsse man's glauben, daß der Leib Christi im Brote zugegen sei und mit dem Munde genossen werde." "Non oportet attendere, quid dicatur, sed quis dicat." "Ich frage nicht, was leiblich Essen nütze, sondern ob's geschrieben stehe. Es ist genug, daß Gott es gesagt hat; so muß man's tun." (Ebrard, Das Dogma vom heiligen Abendmahl, II, 318.) Im Großen Katechismus schreibt Luther: "Auf den Worten stehet all unser Grund, Schut und Wehr wider alle Irrtum und Versführung, so je kommen sind und noch kommen mügen." F. B.

# Literatur.

# Im Concordia Publishing House, St. Louis, Do., ift erschienen:

1. Synodalbericht der Fünfzehnten Delegatensynode im Jahre 1917 zu Mil-wautee, Wis. 168 Seiten. 50 Ets. Rur mit Freude und Befriedigung wird

man diesen Bericht über die große Jubelspnobe in Milwaufee lejen.
2. Ratalog ber Lehranstalten ber Ev.-Luth. Synobe von Miffouri, Chio Auf 80 Seiten bietet Diefer Ratalog u. a. St. für bas Schuljahr 1916-1917. alle Beamten, Profefforen, Studenten und Lehrgegenftande aller unferer Lehr: anftalten und gibt fomit einen Einblid in die nach Inhalt wie Umfang gewaltige Arbeit unferer Synode.

3. "Statistisches Jahrbuch" ber Deutschen Ev.-Quth. Synobe von Miffouri, Ohio u. a. St. für bas 3ahr 1916. 75 Cts. Auf 208 Seiten wird bier ein vollftandiger überblid geboten über die gesamte Arbeit unserer Synobe auf allen Be bieten. — Reflegion ift gut, wenn man fich diefelbe dienen läßt als Impuls gu erneuter, energischer Arbeit, nicht gum Ausruhen auf den Lorbeeren. Denn bis ans Ende der Welt muß unfere Lofung bleiben: "Borwarts mit Gott fürs Luthertum als bas allein mahre Chriftentum!"

4. "Mormonism and the Bible." By F. E. Traub. 5 cts.; dozen. 40 cts.: 100, \$2.50. fiber Bibel, (Bott, Sündenfall, Erbfünde, Berfühnung, Rechtfertigung, Taufe, Taufe für die Toten, Ordination, Bundergaben, Millennium und driftliche Tugend werden bier Mormonenfage gitiert und mit paffenden Bibels

fprüchen beleuchtet.

5. "Berea Bible Class Lessons 1917-1918." Published in the interest of the Lutheran Berea Bible Class Association. Edited by Pastors A. Doerffler and L. Sieck. 10 cts.; dozen, 96 cts. Geboten merben in biefem Beite 1. Fragen über Die gehn Gebote, 2. Behn Studien aus dem Johannesevangelium.

Beibe meine Lämmer. 532 biblische Geschichten vom Anfang der Belt bis zum Kommen Chrifti für Rinder und Eltern. Bon Carl Manthen = 3 orn. Concordia Publishing House, St. Louis, 661 Seiten 5×71/2. Preis: \$1.75 portofrei.

P. Born, ber nun ichon feit Jahren ein Buch nach bem anbern hat ericheinen laffen, bietet hier wieder eine reife Frucht feines reichen Beiftes. Nicht mubiam trägt er feine Gedanten aus taufend fremden Fundorten gujammen, jondern läßt fie, einer Quelle gleich, hervorfließen und fich ergießen. Und babei find es nicht eigene, nichtige Menschengedanten, sondern die gottliche Bahrheit der friftall: flaren Beiligen Schrift, Die P. Born auch in Diesem Undachtsbuch wieder jum Ausdrud bringt. Wenn man die Geschichte der lutherischen Rirche in Amerita burchblättert, fo findet man, daß es fruber überall fehlte nicht blog an treuen Bredigern, fondern auch an guten Buchern. Der Miffourifnnode hat Gott viele Prediger geschenft; und reichlich gesegnet hat er uns auch mit allerlei Schriften und Buchern gur Lehre und Erbauung. Gebe nur Gott, bag nun auch ber toft-liche Schah, ben P. Borns "Weide meine Lammer" wieder in wertvoller Beije vermehrt, nicht unbenutt liegen bleibt!

D. Martin Luthers Leben. Für die reifere Jugend und das chriftliche Haus von D. M. Ren. Mit 92 Flustrationen. Wartburg Publishing Co., Chicago, Ill. \$1.00.

Daß bas Luthertum in Amerita feit bem britten Reformationsjubilaum 1817 einen gewaltigen Aufschwung genommen hat, und zwar innerlich sowohl wie äußerlich, davon legen Zeugnis ab auch die zahlreichen Lutherbiographien und Lutherbücher aller Urt, die seitdem und insonderheit in diesem Bubilaumsjahre erichienen find, während in bem gangen Jahrhundert bis 1817 und noch viel fpater Die lutherische Rirche Amerikas auch nicht eine einzige lutherische Lebensbeschreibung Luthers aufzuweisen hat. Erft 1841 beschloß die Generalinnode, eine Lutherbiographic herauszugeben, und beauftragte damit Benjamin Rutt, "a pronounced 'New Measure' man, who, in almost every issue of his Lutheran Observer, attacked and ridiculed what was most sacred to Luther". Später wurde bazu Reynolds beftimmt, der aber 1864 zu den Gpiffopalen übertrat. Und so blieb es beim bloßen Bejchluß, bis Arauth 1871 sein Wert The Conservative Reformation and Its Theology herausgab. Die vorliegende Schrift von D. Reu, in der zwar anfangs etwas viel "gepredigt" und moralisiert wird, ift, von etlichen theologischen Unebenheiten abgesehen, eine feine Schrift. Wirflich Reues Luther betreffend wird freilich auch von Reu nicht geboten.

ř. B.

Luthers Familienleben. Bon P. W. Jentsch, Ph. D. General Council Publication Board, Philadelphia. 15 Cts. — Der Inhalt ift folgender: 1. Einsam im Kloster. 2. Der heilige Bund. 3. Arbeit und Segen. 4. Freud' und Leid. 5. Freunde und Freuden. 6. Das letzte Werk. 7. Das selige Ende. Die Sprache ist schlicht, lebendig und anziehend. F. B.

Liturgy and Agenda. Concordia Publishing House, St. Louis, Mo. 428 Seiten 6×9 mit einem musikalischen Anhang von 57 Seisten, in Ganzmorokko mit Goldtitel und Goldschnitt in biegsfamem Einband. Preis: \$4.00.

Unfer Englischer Diftritt wird es mohl taum bereuen, fich 1911 bem großen beutichen Rorper angeschloffen gu haben. Uberall fpringt ber Borteil, ben Diefer weise Schritt ihm eingetragen, in Die Augen. Dag auch unfer Berlag bas Eng= lifche nicht ftiefmutterlich bedentt, dafür legt wieder dieje neue Agende Zeugnis ab. Inhaltlich ift hier so ziemlich alles geboten, was einem Paftor möglicherweise nötig oder munichenswert werden fann. Und was die Ausstattung betrifft, fo haben wir ein Aunstwert erften Ranges vor uns, das in jeder Beziehung die Rritif berausfordern fann, und dessen sich niemand zu schämen braucht, auch nicht wenn er mal unter Königen und Millionären zu amtieren hätte. Unser Berlag sagt: "This book has been long in the making, but now it is on the market, and, to quote freely a German proverb, as slow as it was in its perfecting, so high it is in its perfection. It is believed that this will rank as really the first approximately perfect book of church-forms ever published in any division of the English Lutheran Church, and certainly the most nearly perfect book of forms in the Missouri Synod, either English or German. It is a handsome book of 494 pages in the standard octavo format of 6 by 9 in., beautifully bound in American morocco, flexible in its sewing, and gilt over red-stained edges, with overlapping divinity circuit covers. without any further ornamentation except a plain gold title on the back, making a very dignified, churchly-looking book, that will readily lie open at any page, enabling the officiating clergyman to have the book resting comfortably open in his left hand while he has his right hand open for official gesture or action.'

LUTHER EXAMINED AND REEXAMINED. A Review of Catholic Criticism and a Plea for Revaluation. By W. H. T. Dau. Concordia Publishing House, St. Louis, Mo. Brofchiert: 35 Cts.; auf besserem Rapier gedrudt und in Leinwand gebunden: \$1.00.

Luther hat ein für allemal das Papstum zuschanden gemacht. Daraus erstlärt sich der unversöhnliche Haß der Napisten gegen den Resormator und sein Wert der Reformation. Da sie aber nicht imstande sind, Luthers Lehre zu widers legen, so sallen sie mit Lügen und Verleumdungen über seine Person und sein Leben her. Sie stellen Luther hin als einen vertommenen, gottlosen Menschen, um dann zu solgern, daß auch seine Lehre nicht recht sein könne. Leuten, die denten, genügt steilich schon der blose unvergleichliche Ersolg Luthers als Beweis dassur, daß er unmöglich ein solcher Mensch gewesen sein kann, wie ihn die Zesuisten abmasen. Auch braucht man nur eine einzige von den zahlreichen Schriften Luthers, etwa seinen Kleinen oder Großen Katechismus, zu lesen, um sich davon zu überzeugen, daß die Schmäher Luthers Lügner und Berleumder sind. Dazu kommt, daß längt und wiederholt und die ins einzelne hinein alle Lügen und Berdrechungen der Papisten, um Luthers Person und Leben in ein möglichs schwarzes Licht zu stellen, gründlich widerlegt und gebührend an den Pranger gekellt worden sind, so 3. B. von Böhmer und insonderheit von Walther aus

Rostod in seinem "Für Luther wider Rom". Aber wer vermöchte, wie Luther sich ausdrüdt, alle "Lügenmäuler des Teufels zu stopfen"? Auch in Amerika haben die Napisten das diesjährige Resormationsjubiläum in der Weise zu seiten gesucht, daß sie in Schriften, Reden und Artiteln Luther mit Schmutz deworfen haben. So ist denn auch die vorliegende vortressliche Schrift Prof. Daus in mehr als einer Hische überaus zeitgemäße Erscheinung. In der englischen Sprache füllt sie eine wirkliche Lüde aus. Mögen denn auch unsere Leser dafür sorgen helsen, daß sie eine weite Verdreitung sinde und womöglich auch in die Sande solcher gelange, die bisher ihren Unterricht über Luther und sein Wert von papistischen Ehrabschmeidern erhalten haben.

THE SEVEN WONDERS OF THE ANCIENT WORLD. By Edgar J. Banks, Ph. D. G. P. Putnam's Sons. New York and London. 1916. 191 Seiten 5×7, in Leinwand mit Goldtitel und Dedelbergierung gebunden. Preis: \$1.50.

Dr. Bants war "Field Director of the Recent Babylonian Expedition of the University of Chicago" und ist der Versasser, or. The Lost City of Reuteren Ausgrabungen zum Gegenstand haben (Bismya, or. The Lost City of Adab; The Bible and the Spade), hält auch seit Jahren hin und her in unserm Lande Borträge über diese Sachen. Er entwirft in dem vorliegenden Werte in populärer Sprache ein anschauliches Bild der vielgenannten sieden Wunder der Alten Welt, unter denen den Theologen besonders die Wälle Babylons und der Dianatempel zu Ephesus interesseren wegen ihrer Berbindung mit Redukadmezar und dem Wirten St. Pauli in Ephesus. Interessante Mitteilungen über neuere Forschungen und Ausgrabungen werden eingeschaltet. Bertehrt ist, wenn er einmal (S. 53) von einem biblischen Bericht den Ausdruck "legend" gebraucht. Das Buch ist mit 34 gut ausgestührten Vildern und Karten versehen und überz haupt geschmadvoll ausgestattet.

STORY OF MY LIFE AND WORK. By G. Frederick Wright. Oberlin, O. Bibliotheca Sacra Co. 1916. 459 Seiten  $5\times7\frac{1}{2}$ , in Leinsmand mit Goldtitel gebunden. Preis: \$2.00.

Profesor Bright bom Oberlin College, ber langjährige Redatteur ber Bibliotheca Sucra, der alteften theologischen Zeitschrift Ameritas, ergahlt in biefem Berte in Schlichter Sprache Die Geschichte feines langen Lebens und Birtens. Seine Rindheit in Rem Port, fein Studium in Oberlin, fein gehnjähriges Pfarr: wirfen in Bermont, feine ebenfolange Tätigfeit in Andober, Daff., feine Birt: samteit in Oberlin, seine wiffenschaftlichen Reisen, seine ausgebehnte literarijde Tätigfeit — bas alles wird in lesenswerter Darftellung vor Augen geführt. Fünfundzwanzig Jahre hat er in Oberlin als theologischer Lehrer gewirft, teils auf dem Gebiete des Reuen Testaments, teils auf dem Lehrstuhl "Of Harmony of Science and Revelation", der besonders für ihn eingerichtet worden ist. Seit feiner Emeritierung vor gehn Jahren ift er immer noch tätig in Bort und Schrift. Bright ift befannt als einer der offenbarungs- und bibelgläubigen naturwiffenichaftlichen Forscher der Gegenwart; sein besonderes Fach ift die Geologie, und diese Wissenschaft hat ihn zu ausgedehnten Forschungsreisen veranlaßt, nament: lich zu einer langen, großen Reise durch Asien, die hier mit besonderer Aussührzlichkeit (S. 201—349) erzählt wird. Seine Beobachtungen und Forschungen haben ihn veranlaßt, ein besonderes Wert über Scientific Confirmations of Old Testament History zu verabfaffen, in dem er namentlich die Geschichtlichfeit und All: gemeinheit der Sintflut bom geologischewiffenschaftlichen Standpuntt aus bet teidigt. Freilich hat er babei auch besondere Unfichten über die Gleticherperiobe, die Eiszeit und in Berbindung damit über die alttestamentliche Zeitrechnung, die sich mit dem einfachen Wortlaut der Genesiserzählungen nicht vertragen. Die langen Zeitperioden in prabiftorifcher Zeit muffen abgelehnt werden. Aber babon abgesehen, haben wir viel Intereffantes in Diefer Autobiographie gefunden, ba fie Rreife und Berhaltniffe hierzulande und im Auslande ichildert, Die uns mehr oder weniger fremd find, und barum, wie alle folche Biographien, auch ein Beitrag jur Geschichte ber legten Jahrzehnte ift. Wie Biographien bedeutenber Manner immer lehrreich find, fo ift hier besonders vorbildlich fein Gifer im Privatftudium, ber ihn in jungen Jahren die gange Bibel im hebraifchen und griechischen Original burchlefen läßt, und feine Entichiedenheit gegenüber bem, modernen theologischen und wiffenschaftlichen Unglauben. L. F.

The Prosecution of Jesus. Its Date, History, and Legality. By R. W. Husband. Princeton University Press, Princeton, N. J. 1916. 302 Seiten 5×8½, in Leinwand mit Müdens und Dedeltitel gebunden. Preis: \$1.50.

Gin Buch besonderen Inhalts und nicht gewöhnlichen Intereffes. Profesor busband ift Lehrer ber flaffischen Sprachen am Dartmouth College, hat fich icon mehrere Sabre lang mit ben wichtigeren Ariminalfällen beschäftigt, in benen Cicero als Anwalt auftrat, und besonders die Antlage gegen Berres hat ihn zum Studium des Kriminalverfahrens in den Provinzen des römischen Reiches geführt. Bon biefem Intereffe geleitet, trat er an ben Brogeg gegen 3Gfum beran, ber ausführlicher berichtet ift als irgendein anderer Fall aus ben romifchen Brovingen. Zunächt also von rechtlichen Geschickspunkten geleitet und ein juriftische Interesse von geleinen beitet er in seiner Untersuchung doch viel, was einen Theoslogen interessert. Die einschlägigen Quellen: Josephus, der Talmud, römische Schriftseller, werden eingehend verwertet, besonders auch die neueren Paphrusfunde, die gerade auf diesen Puntt manches Licht werfen. Die Resultate, ju benen Profeffor husband in feiner Untersuchung tommt, find Diefe: Der Progeg und die Areuzigung Christi fanden statt am Freitag, den 3. April des Jahres 33, eine Annahme, die wir für die richtige halten, und in der uns mehrere der hier borgebrachten Gründe sehr bestätt haben. Die Verhandlung vor dem Hohen Aate war nicht ein formeller Prozes, zu dem die Juden kein Recht hatten, seitdem Zudäa eine römische Prodinz geworden war, sondern mehr unsern grand jury proceedings vergleichdor; wohl aber war die Verhandlung vor Pilatus ein regelschete. rechter Ariminalprozeß, der in der in den römischen Brobingen üblichen Weise geführt wurde. Wir wiederholen, daß der Berfaffer die Sache nur nach der rechtlichen Seite behandelt und auch die Aussagen der Schrift in diesem Intereffe verwertet. Ein theologisches Intereffe hat er nicht, obwohl bei ber Untersuchung auch gar manches fur ben theologisch interessierten Leser abfallt. Freilich hat er dabei auch Ausführungen, die nicht richtig find. Er halt die Angaben der Spnopstifer und des Johannes über das lette Paffah und den Todestag Jesu für "contradictory" (S. 69. 279), was durchaus nicht der Fall ist, wie auch neuere Auss leger wie Keil nachweisen. Aus völlig unzureichenden Gründen sagt er: "It is impossible to believe that their [the prosecutors'] reply to the request of Pilate has been correctly reported by John." (\$\infty\$. 243.) (\$\text{r}\$ bemerft zu Mark. 15, 29, 30: "This verse in the Gospel of Mark is commonly thought by critical scholars to belong to the latest additions to the story of the trial." (8. 192.) Und fo haben wir noch manche Ausfage mit einem Fragezeichen ber-Selbft fein hauptargument, daß die Berhandlung vor dem Sohen Rate tein regelrechter Prozeg gewesen sci, verträgt fich nicht mit ber Darftellung ber Das Buch verlangt aljo prufende Lefer, bietet aber jolchen viel Wiffenswertes und Intereffantes.

Walking Trips in Norway. By N. Tjernagel. Lutheran Book Concern. Columbus, O. \$1.00. — Höchst interessante und offenbar naturgetreue Schilberungen aus Norwegen — von Land und Leuten, Menichen und Lieren, Bergen und Tälern, Arbeit und Spiel, und mancherlei Erlebniffen. F. B.

American Lutheran Publicity Bureau, 901 Summit Ave., Jersey City, N. J., hat uns zugehen sassen aus ihrer "Quadricentennial Reformation Series": 1. "The Separation of Church and State." by M. Graebner. 2. "Some Present-Day Fruits of the Reformation," by J. H. Volk. 3. "The Bible Church," by A. Brunn. 4. "Luther and America," by W. Dallmann. — Wie eifrig diese Brüder vom A. L. P. B. arbeiten, geht hervor aus ihrem "Bulletin No. 11". Wir wünschen ihnen von Herzen den rechten Ersolg. Die sutherische Kirche ist nicht bloß evangelisch, sondern auch evangelisch, oder besser ausgebrüdt: Tie sutherische Kirche, weil durch und durch evangelisch, ist auch mit Leid und Seele evangelistisch. Eben weil sie das sautere, aller Welt vermeinte Evangelium hat, so sann sie auch nicht anders, sie muß es aller Welt vertünzdigen.

# Rirchlich = Zeitgeschichtliches.

# I. Amerika.

Die "Lutheranifierung" und bie "Amerikanifierung" ber lutherifden Uns ist ein Vortrag zugegangen, den D. Jacobs vor der Gusquehannasynode gehalten hat, in welchem vier Bunkte behandelt werden: I. The Thorough Lutheranizing of the Lutheran Church of America. II. The Thorough Americanization of the Lutheran Church of America. III. The Lutheranizing of America. IV. The Lutheranizing of the World. Das ist sicherlich ein weitgreifendes und wichtiges Programm. dient alle Beachtung. Aber die Darlegung besselben fordert auch einige Bas zunächst den ersten Punkt, "the thorough Anmerkungen beraus. Lutheranizing of the Lutheran Church of America", betrifft, fo fagt D. 3acobs gang richtig: "Not everything taught and practised in Lutheran churches is for that reason Lutheran", und sonderlich angesiches unjeter Jubelfeier fordert er auf, "to eliminate from our conception of Lutheranism what is purely accidental, and to grasp its essentials". Das ift Die lutherische Kirche kennt manche unwesentliche vollkommen richtig. Dinge, 3. B. Chorrode und liturgische Formen. Univesentlich ist auch für die lutherische Rirche, ob ihre Glieder Ruffisch oder Französisch oder Englisch oder Deutsch oder Norwegisch usw. reden. Aber wesentlich ist ihr die lutherische Lehre, 3. B. die Lehre, daß der freie Bille in geiftlichen Dingen Die lutherische Kirche lehnt auf das entschiedenste den Erasmianismus ab, der die Bentrallehre des Chriftentums, die Rechtiertigung durch den Glauben ohne des Gejetes Berke, aufhebt und das Fundament der römischen Berklehre bildei. Wie fteht es nun in bezug auf diefen wesentlichen Punkt im General Council? Gewiß ist, daß alle Christen, wie in der gangen Belt, so auch im Council und in der Generalspnode, nicht erasmisch, sondern lutherisch glauben. Gie nehmen von Bergen Luthers Erklärung des dritten Artikels an. Aber wie steht es in bezug auf die öffentlichen Lehrer im Council? Als D. Schmaut in einer öffentlichen Erklärung Erasmus' Lehre verwarf, wurde er darüber von D. Gerberding zur Ordnung gerufen, und une ist nicht bekannt geworden, daß jemand öffentlich D. Schmauf zu Silfe gekommen wäre und D. Gerberdings Ratronisierung des Erasmus gurudgewiesen hatte. Auch D. Jacobs trägt Erasmus' Lebre vor, wenn er fagt, Gott habe diejenigen gur Seligkeit ermählt, von welchen er vorausfah, daß fie den rechten Gebrauch von der ihnen gelaffenen Freis heit madjen würden (A Summary of the Christian Faith, p. 556 ff.). Aber noch mehr. D. Jacobs sticht auch die Lehre von der wörtlichen Eingebung der Beiligen Schrift an unter Beifügung der gangbaren Entstellungen diefer Lehre: "If the verbal theory of inspiration mean that every word and letter are inspired, so that the writer was purely passive and performed a merely mechanical office, as 'the pen of the Holy Ghost,' this, we hold is an assumption for which we have no warrant." (Einleitung zu Biblical Criticism von J. A. B. Haas, E. XXVIII.) hier ist doch das Urteil am Blate: Es bleibt nicht mehr viel übrig von den "essentials" der lutherischen Lehre, wenn die wörtliche Eingebung der Beiligen Schrift preisgegeben ift. und Erasmus' Lehre vom freien Willen vorgetragen und damit die römische Berklehre im Prinzip adoptiert wird. So find wir gezwungen zu jagen:

Benn die lutherische Kirche Amerikas a "thorough Lutheranizing" im Sinne von D. Zacobs erfahren würde, so würde sie damit einen Brozek of thorough Delutheranizing burchmachen. Daber können wir nur beten, daß Gott in Unaden the Lutheranizing of America und the Lutheranizing of the World im Sinne von D. Jacobs verhüten wolle. Es gibt in Amerika und in der Welt wahrlich Leute genug, die erasmisch vom freien Willen lehren und die Berbalinspiration der Schrift leugnen. Ihre Zahl braucht nicht noch durch die lutherische Kirche vermehrt zu werden. Der Erasmianismus und die damit gesetze Leugnung der Rechtsertigungslehre sowie die Leugnung der Verbalinspiration ist die eigentliche Burgel des übels, unter dem die christ= liche Rirche leibet. Bas den zweiten Bunkt, die "völlige Amerikani= jierung der lutherischen Rirche", betrifft, so trägt D. Jacobs neben eini= gen Selbstverständlichkeiten auch historisch Unrichtiges vor. Selbstverständlich ift, daß ein Lutheraner ebensowenig wie ein Epistopale als-Burger zwei Staaten angehören tann. Sowenig ein Erasmianer und Leugner ber Inspiration das Recht hat, fich lutherisch im Sinne der Rirche der Reformation au nennen, so wenig hat der ein Recht, sich einen Amerikaner zu nennen, der die Interessen Deutschlands oder Englands oder Norwegens oder Schmebens anstatt berjenigen ber Bereinigten Staaten im Muge hat. Aber weiter fagt D. Jacobs in bezug auf die Amerikanisierung der lutherischen Rirche unter anderm and folgendes: "The question is not simply one of language, but one of spirit and adjustment to new conditions. Men may be fluent in the use of the English language, but unable to appreciate American institutions. There is a vast difference between a Church under State control and one where Church and State are independent; between a Church where the people share in the responsibility for the choice of pastors and the enactment of Church regulations, and where they are without such privilege, or have been rendered, by generations of disuse, indifferent to even such privileges as they might possibly exercise. There is a difference between a Church planted in a land where the entire religious life is based upon the principle of the responsibility of the individual for all that he thinks and does, and one in which the freedom asserted by the Reformation disappears with the demand of the State to decide everything for the individual. . . . Nowhere, as in America, has the Lutheran Church had the opportunity to apply its principles to practise." In Diefen Worten beschreibt D. Jacobs das Staatstirchentum, das die lutherische Rirche hier in Amerika aufgeben muffe. Dies ist gang richtig. Aber historisch unrichtig ift es, wenn D. Jacobs nun die Sachlage fo darftellt, als ob die eingewanberten Lutheraner, 3. B. auch die sogenannten Missourier, hierzulande sich nicht bom Staatsfirchentum hatten losmachen fonnen. Gerade die fogenannten Missourier haben hier in Amerika die Trennung von Rirche und Staat ftreng durchgeführt. Mit Recht hat man D. Balther den Theologen genannt, der die Prinzipien der Reformation, die Trennung von Sirche und Staat, in die Praris umgesett hat. Dagegen ift es ber Generalfpnode und ihrer jungeren Schwester, dem Rongil, noch immer nicht gelungen, auch nur theoretisch den Unterschied zwischen Rirche und Staat flar zu erfassen. In beiden Körperschaften sputt z. B. noch die Idee, als ob der Staat nach "driftlichen Ideen" regiert werden konnte und follte. Das ist sowohl unlutherisch als unamerikanisch. Man hat das von den reformierten Gekten angenommen, die nun einmal grundfählich Rirche und Staat vermischen. Wir behalten uns vor, noch weiterhin auf D. Jacobs' Bortrag zurückzukommen, um, soviel an uns ist, der Ausbreitung unlutherischer und unamerikanischer Zbeen zu wehren.

Dhio und die Synodalfonfereng. Bor einiger Beit wurde an diefer Stelle hingewiesen auf das Dilemma, in welches die Chiospnode durch die offenbare Begrüdung des Generalkonzils von der ohiojden konfessionellen Stellung gedrängt wird. Unfere Frage war: Wo wird Obio steben? Unmöglich tann es mit dem unionistisch orientierten Zusammenschluß ber Generalsnnode, des Konzils und der Südlichen Spnode als vierter im Bunde steben wollen. Auf der andern Seite ift - "Miffouri". Tertium non datur. Bo wird Obio fteben? Unfere Ausführung ichien ber "Rirchenzeitung" (7. Juli 1917) "sehr beachtenswert", und was über Begrudung bes Rongils von der spezifisch lutherischen Stellung und über die mannigfache Verwandtschaft Chios mit Missouri von uns bervorgehoben worden ist, wird von der "Kirchenzeitung" bestätigt. "Die Spnodals tonfereng fteht uns am nächften. Besonders verwandt ift uns der Geift, ber fest auf Lehre und Bekenntnis halt und bafür alles andere zu opfern So auch die lutherische Art, wie fie fich felber Ausbrud verleiht in hunderterlei Beife, erkennen wir bei der Spnodalkonfereng an und fühlen uns diefer Art verwandt als Ausdruck unfers eigenen luther Doch werden drei Ginfchränkungen gemacht. rischen Lebens." wird hervorgehoben, Chio fei feit bald hundert Jahren felbständig gewesen und werde auch nochmals hundert Jahre "ohne Anschluß an einen größeren lutherischen Kirchenkörper fortbestehen" können. Demnach will es scheinen, als beurteile der ohiosche Schreiber, 2-, unfern Artikel als eine Einladung, sich eventuell nach erfolgter Einigung in der Lehre unter Drangabe ber innobalen Selbständigkeit an Miffouri anzuschliegen ober in die Spnodalkonferenz aufzugeben. Der Gedanke lag uns nicht nabe. Die Biedererrichtung bes brüderlichen Verhältniffes bedingt feineswegs organischen Anschluß. Zwar wurde fich von felbst aus einer Einigung in der Lehre eine gemisse Arbeitsgemeinschaft ergeben, die jedoch die Gelbständigkeit der geeinten Synoden nicht zu berühren braucht. Sodann wird hervorgehoben der "eigentumliche missourische Geift, der eine gang eigene Denkweise hat, schroff, ablehnend, oft dominierend und herrisch ist". Endlich wird auch auf die "Fehler der missourischen Schriftanslegung" bingewiesen, daß befonders ber "gefeierte Stodhardt" fich "an entscheidenden Bunkten" nicht halten laffe, fondern "revidiert werden" muffe. Bir halten dafür, daß diese zwei Punkte wesentlich in eins zusammenfallen. beift: Benn unfere "Schriftauslegung" anerkannt wird, wird Chio wie wir bon folden, die unfere Lehre bekämpfen, als "fchroff, ablehnend, domi: nierend" verurteilt werden. Wird doch die lutherische Lehrstellung im Artikel vom Abendmahl durchaus so von den Reformierten beurteilt. aber den "gefeierten Stodhardt" anbelangt, fo hat Stodhardte Eregefe für Miffouri feinestwegs symbolmäßige Geltung. Bir feiern mit Recht bas Andenken diefes Mannes und halten ihn für einen der größten Reifter ber Schriftauslegung, den die lutherische Kirche feit der ersten Zeit ihred Bestandes hervorgebracht hat. Damit ist jedoch nicht gesagt, daß in Stodhardis Kommentaren gewissermaßen eine Kreibelinie gezogen ist, zu ber sich alles unterwürfig zu nahen hätte, ehe es bei Miffouri Anerkennung finden kann. Uns ist Norm des Glaubens und der Lehre die Schrift allein. hier

fordern wir mit Gottes Bort allerdings völlige Unterwerfung innerhalb wie aukerhalb der Missourisnnode. Und dan wir es ohne Umschweif sagen: gerade "an den entscheidenden Buntten", was nämlich die Differeng gwis iden und und Obio anbelangt, bat der felige Stöckardt eben Diejenige völlige und rudhaltlofe Unterwerfung unter die Schriftnorm bewiesen, die wir bei den Rührern Ohios vermiffen. Ber, wie Stodhardt, wie Balther, wie Luther, sich gang ber Schrift unterwirft, ift unfer Bruder, nicht weil er mit diesen Theologen stimmt, sondern weil er, wie diese Theologen, dann bas reine Evangelium bortragt, nur Schrift und die gange Schrift gur Geltung tommen läkt. Bir jagen es jum hundertundsovielten Male auch der einfältige, ungelehrte Bibelleser wird im Artikel von der Bekehrung nichts anderes aus der Schrift herausholen als die "missourische" Auslegung und wird nichts an dieser zu "revidieren" finden. Die Missouri= innode hat nie eine Sonderlehre getrieben. 3m Bergen ift jeder Chrift Diffourier, indem jeder Chrift feine Seligkeit nicht "in gewissem Sinne auch auf sein richtiges Berhalten", sondern allein auf Gottes Gnade zurud-Bir feben beshalb auch keine Schwierigkeit in ber Einigung Ohios mit Miffouri. Es brauchen die Christen in der Obiospnode, auch die Theologen der Chiospnode, nur das mit dem Munde zu bekennen, was fie als Chriften in ihrem Bergen glauben, fo ift die fo beig erfehnte Beilegung ber Differeng erreicht.

Bon bem Bereinigungsplan, der von der Generalspnode ausgegangen ist und bekanntlich vorerst die Vereinigung dieses Rörpers mit dem General= tongil und der Synode des Sudens zum Ziel hat, wird im Organ der lettgenannten Körperschaft, dem Lutheran Church Visitor, in der Nummer vom 6. September geurteilt, er werde wohl die Zustimmung des Kongils auf jeiner Bersammlung im Oktober finden, und auch die Synobe bes Gubens werde in aller Bahricheinlichkeit Glied der geplanten "United Lutheran Church of America" werden; doch fei nicht zu überfeben, daß die Synode des Südens nicht unbedeutende Opfer zu bringen habe, wenn sie sich unter Drangabe ihrer Identität an diesem Unionswerk beteiligen wolle. wird eine Aussprache D. S. E. Jacobs' angeführt, der im Lutheran darauf hingewiesen hat, daß die Arbeit der lutherischen Rirche in den Gudstaaten durch einen folden Zusammenschluß in gang besonderem Sinne affigiert werden würde: "The progress of the work in the South might be advanced, or it might be retarded by being committed to those outside of its borders." Sodann wird auf ein Bort bes Prafidenten bes Rongils, D. Schmauf, Bezug genommen, der in demselben Blatte geurteilt hat: "The United Synod, a comparatively small body, which by the ability of its leaders has managed often to hold the balance of power between the two larger bodies, and which in a new body is liable to have its counsels in some matters swallowed up, has resolved to extinguish itself." Aus dem, was nun der Church Visitor au diesen Aussprüchen zu sagen bat, scheint hervorzugeben, daß die Billigfeit, "ausgelöscht zu werden", bei den Gudlichen doch nicht fehr allgemein ift. Der Visitor weift zuerft darauf hin, daß die Generalspnode und das Rongil schon beswegen mehr Vorteil aus der geplanten Vereinigung ziehen werden als die Gudliche Spnode, weil die zwei erftgenannten Rorper ziemlich basfelbe Gebiet besett haben, fich also hier jedenfalls eine Ersparnis an Rräften und Mitteln herausstellen werde, wenn die Arbeit nun verschmolgen wird. Dagegen gabe es nicht eine einzige Gemeinde in jenen zwei Rörperschaften,

mit denen eine Gemeinde der Synode des Sudens fich verschmelzen konne; das Gebiet der Südlichen fei ja gang außerhalb der Arbeitssphäre der andern an der Union beteiligten Körper gelegen. Die Diftriftsinnoden der Gudlichen müßten also auf jeden Kall eine Art felbständige Organisation bemahren: benn es feien keine Diftriktsfinnoben ber andern Körperschaften vorhanden, die geographisch mit dem Gebiet der Südlichen ausgmmenfielen. 3m besten Kalle sei also die Aussicht die, daß der füdliche Kompler von Distrikts innoden etwa einen besonderen Körper in der neu zu gründenden United Lutheran Church bilbe, also seine Selbständigfeit bewahren werde. 3acobs habe gang recht, es fei ben Gudlichen nicht einerlei, ob die Verwaltung bes Werks in den Südstaaten einem nördlichen Körper übertragen werde: "We state it as our deliberate opinion that the progress of the work in the South will be retarded and not advanced if it is administered beyond its borders, whether from Philadelphia or Chicago." Auch Schmauf habe die Lage der Synode des Sudens richtig aufgefaßt; denn bisher habe fie im Rate der Generalspnode und des Konzils, in dem ja nach Spnoden gestimmt wurde. eine Stimme aus breien gehabt und damit manchmal entscheidend auf die Stellung dieser Rörper einwirken können, dagegen werde fie unter den Berhältnissen, die eine Berschmelzung mit sich bringen würde (als 55,000 Glieder gegen 860,000) nur eine Stimme gegen breiunddreifig haben. Der Artikl zieht aus diesen Betrachtungen dann das Fazit, zur Vereinigung folle es wohl kommen, aber fo, daß die Sudliche Synode "a measure of autonomy" bewahren konne und nicht in den Gefamtkörper aufgehe. Bas uns an diefen Musführungen betrübt, ift die völlige übergehung der Differenzen in Lehre und Pragis, die boch zwischen einem Teil der Synode des Gudens und ben andern zwei Körperschaften bestehen. Sollte wirklich die Stellung des tons ferbativen Flügels der Tennesseeshnode gar nicht zu berücksichtigen sein? Da wehrt man sich gegen Chiliasmus, Unionismus und Logenwesen, während im Generaltonzil und noch mehr in der Generalfpnode in diefen Studen völlige Ungebundenheit berricht. Gine Diftrittsinnobe in Carolina faste lettes Jahr einen Beschluß, der sich gegen Logengliedschaft unter den Baftoren richtet; der Brafes der Generalfnnode ift felber Freimaurer und viele Brebiger ebenfalls. Und foll ber Liberalismus eines Delk, der schrankenlofe Unionismus eines Remensnyder, überhaupt die bedeutende reformiert gerichtete Partei in der Generalspnode gar fein Sindernis sein, wenn es gilt neue Konnerionen einzugeben? Wir find durch diesen Artikel im Visitor. der fich lediglich mit Fragen der Nütlichkeit im materiellsten Sinne beschäftigt, aufs tiefste enttäuscht. — Im Ronzil stößt dieses Unionsprojek auf andere Schwierigkeiten. Sowohl numerisch wie finanziell, um einmal fo zu rechnen, ift dort die schwedische Augustanashnode der respektabelite Bestandteil. Aber gerade hier wird gang entschiedener Biderspruch gegen die geplante Bereinigung laut. Das englische Blatt dieser Ennode, der Lutheran Companion, enthielt am 7. Juli folgende Aussprache: "We believe that, if the time is ripe for a larger organic union of all Lutherans in America, they should get together at once for their mutual good. But we cannot see that the time is ripe for such a union. However, it should be possible for the three general English-speaking bodies to unite, and we have no serious objection to offer to such an organic union. But we have become more and more convinced in later years, after giving the question more serious consideration, that the Augustana Synod is not yet ready to merge itself and its various interests into such a general body as the proposed United Lutheran Church in America. It may become ready for such a step later. The Augustana Synod has occupied, and still occupies, a peculiar position, as do the German, Norwegian, and other Churches. It has had, and still has, its special mission and work to perform, that of gathering the immigrants from Sweden and their descendants into the Church, and also of preserving and developing that type of Lutheran piety which has been characteristic of the Church of Sweden. When this work is done and our Synod has become American in its language as well as in all other respects, then, and not until then, should, in our opinion, the Synod enter into any larger organic union with the English-speaking synods. As long as we are not willing to merge any of our interests and work with those of the other synods, as long as we jealously cling to our own peculiar church-forms with our own liturgy and hymnal, prefer not to merge our missionary and educational work with that of the other synods, and continue to publish our own church-papers and other religious and devotional literature, as long as we continue to do this, we should stay out of the proposed union, if it is to be a union in reality and not in name only. It will be best for the proposed United Lutheran Church in America as well as for our Synod. The argument sometimes used in favor of our Synod joining in the union is that, if we do not join, the other synods will outflank us on all sides, organize churches everywhere in localities where we have churches, and thus make our existence as an independent synod precarious. This argument should be dismissed without further consideration, because if we have no better and stronger reason for joining the United Lutheran Church in America, it is absolutely immaterial whether we join or not. And even if we should join on this ground, we cannot expect that the Church of which we are a part would stand silently by and permit us to neglect the English Lutheran work in localities where we have Swedish churches. Let us not expect the unreasonable."

Die Logenfrage wird in der Unionsbasis, die dem Bereinigungsprojekt ber Generalspnode, des Kongils und der Sudlichen augrunde liegt, in Art. VIII, Sef. 6 berührt: "The United Lutheran Church in America shall protect and enforce its doctrinal basis, secure pure preaching of the Word of God and the right administration of the Sacraments in all its synods and congregations. It shall also have the right, where it deems that loyalty to the Word of God requires it, to advise and admonish concerning association and affiliation with non-ecclesiastical and other organizations whose principles or practises appear to be inconsistent with full loyalty to the Christian Church; but the synods alone shall have the power of discipline." Damit ift einer schriftgemäßen Praxis in der Logenfrage gewiß nicht bas Die Logen find hiernach Bereine, beren Pringipien und Bort geredet. Braxis mit "ungeteilter Lonalität" gegen bas Befenntnis "nicht zu ftimmen icheinen", und während eine Diftriftssynode, die alfo von der Loge urteilt, "Rat erteilen und ermahnen" darf, find andere Diftritts= spnoden, die diefes Urteil über die Loge nicht teilen, zu teinerlei Stellungnahme gegen die Loge verpflichtet. Genau besehen, spricht diefer Sat überbaupt tein Urteil über die Loge aus; für den Fall aber, daß einem Diftritt bas fo borkommt, als stimme die Loge nicht voll und gang mit dem Chriftentum, darf ein folder Diftritt "Rat erteilen und ermahnen",

Loge wird hiermit zu den offenen Fragen gerechnet, zu denen bie Rirche teine Stellung zu nehmen brauche.

Evangelifch-Intherifche Gemeindefchulen. Die folgende Empfehlung ber Gemeindeschulen bringt ber Southern Lutheran in der Septembernummer: "When parents have a child of coming school age, the question which causes them no little uneasiness is: To which school ought we send our child? Should we send it to the public school, which is right around the corner, or to the parochial school, which is so and so many blocks away? If any of you, dear readers of this paper, are face to face with this question, and if a final decision seems so difficult to reach, you may be thankful for some good, sound, solid advice. The advice I would give you is not something novel, the thing itself is not something untried, a mere experiment. This advice has been followed by thousands and thousands. and none has ever regretted in the least that he did follow it. This is the advice: 'I certainly advise no one to send his child to a school in which the Holy Scriptures do not rule, since, after all, everything must utterly go to ruin that does not constantly study the Word of God.' No lesser man than Dr. Martin Luther, the great Reformer of the Church. gave the people of his day this advice. In a treatise which he wrote, entitled, 'To the Nobility of the German Nation,' he urged the necessity of establishing Christian schools for the youth, boys and girls. In a later treatise he addressed the magistrates of all the cities of Germany, and pointed out their duty to build schools, and at the same time he suggests what branches such schools ought to offer, to wit, reading, writing, arithmetic, geography, history, and foreign languages. But besides and above all this the schools should teach the Word of God. Luther fathered and founded schools in which all the necessary secular branches were taught, but where the children also were instructed in the saving truths of the Gospel. Have we to-day such schools, modeled after this suggestion of Luther? And if so, ought not we Christian parents avail ourselves of the opportunity and send our children to such schools? Yes, we have such schools, and parents have the opportunity to send their children there. Our Lutheran parochial schools offer your children all that Luther demanded in the line of a Christian education for your children. Would that all Christian parents realized the truth of Luther's words: 'Since. after all, everything must utterly go to ruin that does not constantly study the Word of God,' and would send their children at the opening of the new school-year to a school where the children may learn the one thing needful." F. B.

"Lutherst Tidende" heißt das Organ der Minorität, die der notwegissigen Vereinigung ferngeblieben ist und jest die Organisation der Korswegischen Synode weiterführt. Die erste Nummer erschien Mitte Juli. Herausgeber ist P. B. Harstad in Parkland, Wash. Das Blatt erschied halbmonatlich im Umfang von 16 Seiten zum Subskriptionspreis von \$1.00 das Jahr.

über bas Unionsprinzip der Evangelischen Synode (Unierte) schreibt Prof. W. Baur im "Friedensboten" vom 5. August: "Die Union, die wir bertreten, ist die zwischen ursprünglich getrennten Kirchenkörpern herbeisgeführte Union mit Einschluß des Kirchenregimentes. Nun kommt aber die ernste Frage: Ist denn nicht auch die Lehre Gegenstand der Union?

Unfere Bater haben das Gewicht diefer Frage gefühlt und darum unfern Ratechismus geschrieben. Im übrigen haben sie sich gehütet, etwa ein neucs Blaubensinmbol aufzustellen. Sie haben sich zuerft (und dies ist die lebenbige Grundlage!) zur Beiligen Schrift als Gottes geoffenbartem Borte betannt und jodann zu ben Symbolen der lutherischen und reformierten Rirche, infofern diese miteinander übereinstimmen. Indem man dann, mas die trennenden Lehren betrifft, jeden an fein Gemiffen und an die Schrift verwies, baben unfere funodalen Gründer uns in der rechten Gebundenheit die mahre Freiheit gezeigt und offen gelaffen." - Bon dieser Union heißt es bann weiter: "Sie ist von Gott gewollt, und die Stirche ift ihrer gangen Art nach barauf angelegt. D ja, man kann taufend Gründe dafür anführen, warum man gegen die Union fei; der Hauptgrund mag der fein, daß sie einem nicht nach dem Geschmad ift. 3m Geschmad treuzen fich liebgewordene Borftellungen, herrichende Gefühle und tiefe, im eigenen Befen begründete Reigungen und Anlagen. Notwendigkeit und Und jo möchten wir schließen und Freiheit: hier fpielen fie ineinander. fagen: der Sauptgegenstand der Union ist der Geschmad! Eben darum läßt fie fich nicht fünftlich machen. Dier muß Gott felbit eingreifen und uns felbit den rechten Geschmad daran erweden." Geschmad, liebgeworbene Borftellungen, Gefühle, Reigungen, Anlagen, Gemiffen und Schrift und nochmals Geschmad - wir wissen mit einem solchen Erkenntnisprinzip nichts anzustellen. Statt taufend Gründen genügt uns diese Berabsetung bes Schriftpringips vollständig als Grund gegen eine Union, wie fie in der Ebangelischen Synobe berkörpert ift.

Union Seminary und bie Sonntagsichule. Das von der negativen Rritik bollig beherrschte Union Seminary in New Pork gieht seine Rreise weiter und will nun auch in den Sonntagsschulen seine naturalistischen Anicauungen bom Christentum zur Geltung bringen. Ein östliches Buchgeschäft melbet eine von Union Seminary aus beforgte Serie von Sonntaassaulbandbüchern in einem Lirfulare an, das folgende bezeichnenden Säte enthält: "Da Sie ein Graduierter des Union Theological Seminary find, nehmen wir an, daß Sie einverstanden sind mit der modernen Auslegung der Bibel, welche die göttliche Baterschaft und die universelle menschliche Sohnschaft lehrt. Wir fühlen, daß es Ihnen darum zu tun sein muß, daß Diese Lehren in Ihrer Sonntagsschule eingeführt werden. Bie manches Rind wurde in der Sonntagsschule im alten Ultrakonservationius erzogen, um, nachdem es älter geworden war, zu entdeden, daß viele intelligente Bersonen diese Dinge nicht mehr glauben. Budem find die neuen Ansichten vom Standpunkt der Sonntagsschule nicht nur mehr begründet, sie üben auch eine größere Kraft auf die Menschen aus in bezug auf die Führung eines Lebens, wie es fein foll. Sie bieten uns einen Begriff von Gott, der wirklich moralifch und entschieden driftlich ift. Bie sollen diese Auslegungen ben Rindern guteil werden? Biele Lehrer hegen Bebenken, einem Rind mitguteilen, daß biese ober jene biblische Geschichte nicht genau historisch sei, aus Furcht, es mochte benten, die Bibel fei nicht wahr. Nötig ift eine Serie gradierter Lettionsbücher, welche die Bibel von Anfang an auf die rechte Beise auslegen." Der Presbyterian macht hierzu den Kommentar: "This not only shows that Union Seminary's friends know that her teachings are opposed to the teachings of evangelical Churches, but they are doing their best to introduce them into the Sabbath-schools, and so deprave the children."

Befentlich bie romifche Stellung gur Beiligen Schrift wird von ber Epistopalfirche eingenommen. In ihrem Bekenntnis wird wohl die Schrift als unfehlbare Norm aller Lebre anerkannt (Artikel VI). Dasselbe geldiebt durchweg im Book of Common Prayer. Doch wird beswegen keineswegs der Schrift, sondern vielmehr der Kirche die böchste Autorität in Glaubenssachen Im Christian Union Quarterly (III, 12, S. 125) schrieb bor nicht langer Reit ein Epistopale: "The sad delusion and historical error of supposing that the Church is built on the Scriptures is the root and cause of all divisions and sects that have sprung up and wrecked the faith of multitudes, and divided the Christian world into many denominations. We Churchmen" (bas heißt, die Spiftopalen; nur die Epiftopaltirche gilt ihnen als "Church") "rejoice that our Church, the Church of the Apostles, the Church of history, does not rest upon the Bible, but that the Bible rests upon the Church." Der Schreiber, Bischof Talbot, gehört nicht etwa ber römischen Richtung unter den Spissopalen an, sondern der Broad Church Party. Die Stellung zur Beiligen Schrift, die fich aus der epiffopalen Lebre von der Rirche ergibt, ift eben genau die römische Lehre. Sie ift dem epistopalen Lehrsustem wesentlich.

Massenhafter Austritt aus dem geistlichen Amt wird in den Zeitschrifsten der Campbelliten (Disciples of Christ) gemeldet. Im Jahre 1914 haben 519 Prediger dieser Gemeinschaft ihre Stellen aufgegeben, nach weiteren drei Jahren hat sich die Zahl bis auf 987, also fast das Doppelte, vermehrt. Anfangs, so wird geklagt, gehe alles gut, solange die Prediger sich ihrem Beruf hingeben; sobald sich aber andere, einträglichere Beschäftigungen böten, sielen sie ab.

Die Quater von Amerita haben in ihren beiben 3meigen, ben Orthoboren und Sidfiten, von ihren Gefinnungegenoffen in England Auschriften erhalten, die in ihren Sahrestonferengen gur Berlefung gelangen. Sie werben zu standhaftem Aushalten und Beharren im Gebet ermuntert. land befinden fich gegenwärtig viele Quater in den Gefängniffen, weil fie ben Rrieg verdammen und den Dienft mit den Baffen verweigern. Doch, so fagen fie, seien fie gewohnt, um ihres Gewiffens willen zu leiben. andere Haltung nimmt die Regierung von Amerika gegen die Quaker ein. Die Staatsregierungen von Bennsploania, Ohio und Indiana haben schon lange die Stellung berfelben zum Eid anerkannt und bulden auch ihre eigentümliche Sitte des Hutaufbehaltens felbst vor Gericht. Der Kongreß aber hat sie ausdrudlich bom Kriegsbienst ausgenommen. Ihre Stellung jum Rrieg ift, wie fie erklären, folgende: Es fehlt ihnen nicht an Batriotismus und Gehorfam gegen die Obrigkeit, den Krieg aber bermerfen, den Kriegs= zustand bedauern sie. Bum Dienst mit ben Baffen wurden sie sich durch keine Gewalt zwingen laffen. Bas fie in diesem Kriege für ihre Bflicht halten, ift beten und ichaffen, daß Amerika und feine Burger ihre Feinde nicht haffen, wohl aber die schädlichen Folgen des Krieges erkennen und ver-Ferner wollen fie den Nichtkämpfern, die unter den Birkungen urteilen. bes Krieges leiden, nach Kräften Silfe leiften. Der bekannteste unter ben Quafern ift wohl Bood, der Brafident ber Ameritanischen Bibelgesellichaft, der vor turgem ähnliche Erklärungen abgegeben hat. (**23**61.)

Y. M. C. A. - Statistik. Der Wert der von den christlichen Jungmanners vereinen eröffneten neuen Gebäude im Jahre 1916 ist \$6,000,000. Für neue Gebäude wurden nebstdem \$8,900,000 unterschrieben. In Rords

amerika allein wirkt diese Erganisation an über 3000 Plätzen, zählt über 700,000 Glieder, hat \$100,000,000 in Gebäuden angelegt, und ihre jährslichen laufenden Ausgaben betragen über \$14,000,000. (Wbl.)

Runahme ber Ratholiten. Laut des im Berlag von P. J. Kennedy & Sons, Barclay St., New York, ericienenen Official Catholic Directory für das laufende Jahr befinden sich 17,022,879 Ratholiken in den Bereinigten Staaten, eine Zunahme von 458,770 gegen das Vorjahr. In 64 Ergdiözesen und Diözesen waren während des Jahres Zunahmen zu verzeichnen, in vier Abnahmen und in 33 Erabiogesen und Diogesen blieb ber Status unverändert. In ben Rolonien der Bereinigten Staaten, mit Ausnahme der erft fürglich erworbenen Beftindischen Inseln, befinden fich 8,413,257 Katholiken, so daß die Gesamtzahl der Katholiken unter dem Sternenbanner sich auf 25,436,136 beläuft. Die katholische Geistlichkeit im Lande fest fich, wie folgt, zusammen: 14 Erzbischöfe, 96 Bischöfe und 19,983 Briefter. Bon biefen Prieftern find 14,602 Beltpriefter und 5381 Ordenspriefter. Im Bergleich jum vorigen Jahre hat die Bahl der Geiftlichen um 411 augenommen. Gigene Pfarrer haben 15,520 Gemeinden, während 5330 Gemeinden Miffionsgemeinden find. Mit den betreffenden Rahlen des verfloffenen Jahres verglichen, hat die Rahl der Gemeinden um 357 mahrend des Jahres zugenommen. Die 27 Staaten, die eine fatholische Bevölkerung von 100,000 Seelen und darüber besitzen, sind: New Nork: 2,962,971, Bennsylvania: 1,865,000, Illinois: 1,482,587, Massachusetts: 1,406,913, Obio: 838,894, New Jersen: 712,000, Michi= gan: 631,000, Bisconfin: 586,857, Louisiana: 549,700, Missouri: 531,000, California: 524,233, Connecticut: 508,498, Minnesota: 478,335, Teras: 411,700, Maryland (einschließlich District of Columbia): 278,000, Rhode Asland: 275,000, Jowa: 263,431, Indiana: 255,255, Kentuch: 181,686, New Mexico: 150,573, New Sampshire: 134,009, Maine: 133,627, Kansas: 131,138, Rebrasta: 115,433, Colorado: 110,987, North Dafota: 104,371, Montana: 109.200. (Wbl.)

Wie friedlich und liberal unsere Stiefbrüber von der römischen Kirche den Protestanten gegenüber gesinnt sind, das zeigt sich wieder in den Ausslassungen des "Bater" Ahan vom St. Josephs-Seminar in Dunwordie, N. Y. Er schreibt in der Ecclesiastical Review: "Am Ende des Jahres wird Martin Luther besser besannt sein, als seine Nachfolger jetzt glauben. Es ist leicht möglich, daß binnen einem Jahre denkende Lutheraner bedauern werden, daß es jemals ein Reformationsjubiläum gegeben hat. . . . Es ist unsere Pflicht, dahin zu streben, daß der Reformation der Garaus gemacht werde, und den Tag herbeizubringen, da der ganze abscheuliche Haufe von Reformatoren so tot sein wird, wie es die Enostiker sind!" — Ei, ei! Aber es wird weder so leicht noch so schnell gehen, wie man sich das denkt! (Friedensbote.)

Antiklerikale Gesetzebung in Nexiko. In Mexiko ist ein Gesetz ansgenommen worden, wonach nur Geistliche mexikanischer Nationalität die Sakramente verwalten dürfen. Diese Bestimmung, die am 1. Mai in Kraft getreten ist, hat ihre Spitze gegen die katholischen Orden gerichtet, deren Glieder meist Fremdgeborne sind, sie berührt aber ebenso amerikanische Missionare, die dort eine ausgedehnte Tätigkeit ausüben. Es sind Advenstiften, Baptisken, Kongregationalisten, Preschterianer, Episkopale, die Christsliche Gemeinschaft und die Amerikanische Bibelgesellschaft. Die Zahl der Arbeiter ist etwa 300; einige Gemeinschaften, namentlich die Preschterias

ner, haben auch eingeborne Kräfte. Ihr Eigentum ist einige Willionen wert. Matholiten und Protestanten erwägen, wie der Lage zu begegnen sei. Wan ist zur Fortsetzung der Arbeit im Erziehungs- und Hospitalwesen entsichlossen. So soll die Gründung einer protestantischen Universität, vier Hochschulen, etlicher Dispensarien, die zu Krankenhäusern vergrößert wersden, und einer größeren Zeitung weiterbetrieben werden. Der Unterricht in den Schulen aber, die Predigt von den Kanzeln und die Verwaltung der Sakramente durch die amerikanischen Missionsarbeiter wird vorläusig aufsgegeben, bis sich eine befriedigende Negelung der Verhältnisse ergibt.

(BB61.)

## II. Ausland.

Gine Banterotterflärung ber beutschen Lanbesfirche als Rirche. Giner solchen kommt der Borschlag gleich, mit welchem Generalswerintendent Bollner in Münfter die Augufttonfereng in Berlin überrafchte, als er in dem Bortrag "Des Beltkrieges Mahnung an unfere Rirche: Bortwärts im alten Glauben!" die Forderung aufstellte, den Bekenntnischarakter der Landestirche als absolut geltenden Grundsat fallen zu lassen. Da der Bortrag gedrudt ericheint, auch Böllner in der "Allgemeinen Ev.-Luth. Rirchengeitung" fich des weiteren über seinen Borichlag ausspricht, fo werben wir Welegenheit haben, ihn noch genauer zu beleuchten. Vorläufig fei nur dies festgestellt, daß die Bositiven in der Landestirche ihr gutes Recht in derfelben den Liberalen gegenüber nicht zu behaupten vermögen und darum nun den Charafter der Landesfirdje als Befenntnisfirdje, den fie tatfachlich ichon längit verloren bat, auch grundfählich aufgeben wollen. Damit bort fie freilich auch auf, Lirche zu fein. Denn eine Gemeinschaft, Die nicht in dem einen Glauben und dem einmütigen Bekenntnis zu demfelben ben eigentlichen und bestimmenden Grund ihrer Zusammengehörigkeit und ihrer gemeinsamen Arbeit sieht, ist alles andere, nur keine Rirche. testiert auch der "Reichsbote" ernstlich gegen diesen Borschlag; doch ist Böllner, der eben als Generalfuperintendent die bestehenden Schwierigkeiten besser übersieht und vielleicht auch die Unwahrhaftigkeit, welche das landes= firchliche Spitem mit fich bringt, lebhafter empfindet, folgerichtiger. Rur ist es schwer zu verstehen, wie man mit der Anerkennung der Liberalen als berechtigter Glieder und Diener der Landeskirche vorwärtskommen will im alten Glauben. Den von Gott gebotenen Beg reinlicher Scheidung von folden, die anders lehren, als das Bort Gottes lehrt, will weder gollner noch der "Reichsbote" geben, und fo werden beide in dem Birrmarr ber ichon durch die vor hundert Jahren in Preugen eingeführten Union ihres Bekenntnischarakters tatsächlich beraubten Landeskirche steden bleiben. — Daß wir nicht zu hart urreilen, wenn wir dies eine Bankerotterklärung ber Landeskirche nennen, beweist die Außerung des Blattes "Die Reformation" über den Vortrag. Dieses landesfichliche Blatt schreibt u. a.: "Er [gölner] ist ber überzeugung, daß die Landeskirche nur noch als Zwedverband zu halten ift, der den beiden Richtungen in der Kirche gleiches Recht gewährt. Auf eine fo völlige und grundfähliche Banterotterflärung der Landesfirche als Bekenntniskirche war denn doch niemand gefaßt, am wenigsten aus bem Munde eines tonfessionellen preugischen Generalswerintendenten und Mitgliedes des Kirchenregiments." Und ein Fabrikant aus Bestfalen ichreibt dem "Reichsboten": "Ich fürchte fehr, daß das Wort Zöllners von bedentlichen Folgen begleitet sein wird. Wenn die Kirche die alleinige Gültigkeit

ihres Bekenntnisses preisgibt, ist sie dem Verfall geweiht. . . . Es kann ja dann jeder lehren, was ihn gut dünkt." Nur daß dieser liebe Mann überssieht, daß dieser Zustand schon jeht besteht. Er scheint allerdings etwas davon zu ahnen. Denn er weist auf die unhaltbaren Zustände des Relisgionsunterrichts an den höheren Schulen hin und schreibt schließlich: "Ber wollte die Schwierigkeiten verkennen, die hier vorhanden sind! Sollten sie sich tatsächlich als unerträglich etweisen, dann müssen eben diesenigen, welche nicht zum Bekenntnis stehen, die Konsequenzen ziehen. Nimmermehr aber darf die Kirche dem Radikalismus zuliebe sich selbst aufgeben, und nichts mehr und nichts weniger würde sie mit der Preisgabe der alleinigen Gülstigkeit ihres Bekenntnisses tun." Freilich ist es eine mehr als naive Meisnung, daß die Bölse freiwillig den Schafstall verlassen würden.

(Ev.=Luth. Freikirche, 24. September 1916.)

Abfundigung bes zweihundertjährigen Jubilaums ber Reformation in 3m Southern Lutheran, dem Blatt des Gudlichen Diftrifts unferer Spnode, finden mir die folgende Rangelvermelbung abgedruckt, die zwar einen starten staatstirchlichen Beigeschmad hat, aber doch interessant ift: "Auff Er. Königl. Majeft. in Breugen, Unfere allergnädigften Rönigs und herrn, Spezial Befehl ift der Chriftl. Gemeinde zu vermelben, daß heute über 8 Tage, als den 23. post Trinit. oder 31. Oktober, einfällt das aweite Aubelfest der gesammten Evangelisch-Lutherischen Rirchen, in dem an demfelben wiederum ein hundert Jahr verflogen, daß Gott den fel. Mann Lutherum erwedet und ihm Bert und Mut gegeben, denen ichweren Arrtümern des Bapfttums, insbesondere der schändlichen Grämerei, so mit dem Ablaß getrieben worden, öffentlich zu widersprechen und dagegen die beilfame Lehre von der Rechtfertigung des Gunders vor Gott durch den mahren Glauben an Besum Christum, welche nebst anderen Christlichen Glaubens-Bunkten durch Menschen-Sahungen und Betrug fehr verdorben und verdunkelt war, durch das Evangelium an das Tage-Licht zu setzen und biefen und andere Lehr=Buntten gegen das Papfttum zu verteidigen. nun Seine Ron. Majestät in Preugen aus Chrift.=Ron. Gifer der Billigkeit au fein erachten, die Gedächtnis hievon folenniter zu wiederholen und beswegen in allen Evangelisch-Lutherischen Rirchen in Dero Königreich Churund allen andern Landen ein öffentliches Jubilaum anzustellen, fo find wir um so viel mehr ichuldig, dem Allerhöchsten vor diefen Geift- und Simmlichen Seegen zu danken, da feine allmächtige Gute die Bahrheit des Evangeli unter gefährlichen Verfolgungen und allerhand schweren Beiten, ohngeachtet unfer vielen Gunden und Undankbarkeit, gleichwohl in Unaden erhalten, daß wir auch unseres Orts die Freiheit haben, uns durch das Wort Gottes, den Gebrauch der Beiligen Saframenten und andere Inabenmittel miteinander zur Seeligkeit zu erbauen, dabei des Schutes und Borforge der höchsten Landes-Regenten von Zeit zu Zeit mit zu genießen. Es wird diese große Boltat Gott bem BErrn nicht nur in dem gewöhn= Tichen Kirchen-Gebet heut' über 8 Tage mit herzlicher Danksagung borgetragen, sondern auch das Seilige Abendmahl alsdann gehalten werden. Die Christliche Gemeinde wird beswegen erinnert und gebeten, fich zu diefem allem andachtig vorzubereiten und zum Zeugnis ihrer Dankbarkeit gegen Gott auf diesem Evangelischen Jubelfest die Armen mit einer milben Steuer absonderlich zu bedenken, welches der barmberzige Gott, der in das Berborgene fiehet, einem jeden öffentlich vergelten wolle. Diefer getreue

Gott und Bater erhalte unter dem gesegneten Zepter Sr. Königl. Majest. in Preußen unsere und alle Evangelische Kirchen in aufrichtiger Liebe zur Wahrheit und Frieden! Er gebe seinem Wort ferner Kraft zu Ausbreistung des Reichs Christi und unserer zeitlichen und ewigen Wolfart um dieses seines lieben Sohnes, unsers Herrn und Heilandes JEsu Christi, willen! Amen."

Reformationsfeier verschoben. Die Festlichkeiten, die man zum Ansbenken an die vierhundertjährige Jubelseier der Resormation im Herbst dieses Jahres in Eisenach und Wittenberg zu veranstalten gedackte, sind aus Rücksicht auf die Kriegszeiten, die eine der Wichtigkeit des Festes ansgemessen Feier nicht zulassen, die auf das Jahr 1918 verschoben worden. Wo das Jubiläum im kommenden Herbste im Deutschen Reich geseiert wersden wird, wird die Feier nur lokaler Natur sein. (Wol.)

Jesuitengeset ausgehoben. Nach einer stark verspäteten Weldung hat der deutsche Bundesrat in seiner Situng am 19. April dem Reichstagssbeschluß rom 19. Februar 1913 zugestimmt, durch den auch der lette Rest des Jesuitengesetes — § 1 des Gesetes vom 4. Juli 1872 — ausgehoben wird. Nähere Angaden über diesen Sieg der Zentrumspartei liegen nicht vor. Nach der bestehenden Gesetzgebung hatten die Jesuiten zwar das Recht, sich im Deutschen Reiche aufzuhalten, doch war ihnen der Ankauf von Grundseigentum und die Errichtung von Instituten des Ordens untersagt. Nach obiger Nachricht scheint es, daß diese Restriktion jeht gefallen ist. G.

Riebergang bes Luthertums in Rorwegen. In Anbetracht ber naben Beziehungen, die fich zwischen der neuen amerikanischenorwegischen Synode und der Kirche des Mutterlandes angufnüpfen scheinen, ift es von Interesse, über den Zustand der norwegischen Landesfirche aus der Feder eines tonservativen Beobachters ein Urteil zu hören. Im Jahre 1914 besuchte B. J. S. Aftrup, ein im Dienste der Landeskirche Norwegens stehender Missionar unter ben Bulus, seine Beimat und berichtete seinerzeit in "Kirketibende" folgendes: "Bas die kirchlichen Verhältnisse anbelangt, fo findet ein tieferer Blid hier vieles zu beklagen. Das religioje Leben pulfiert nur fcmach. Vielfach steht es traurig mit der Moral. In Christiania sind die Zustände geradezu entsehlich. Allgemein ist die Jagd nach irdischem Gut. Der rasche Fortschritt ist dem Bolt zu Mopfe gestiegen. Furchtbar nimmt die Zahl der Chescheidungen zu; wohl eine Folge bes Fortschrittes, den der Sozialismus au verzeichnen hat. Besonders der Jungsozialismus' spottet über Religion und Christentum. Die Entchriftlichung des Landes nimmt stetig überhand. Der Mirchenbesuch wird immer schwächer; höchstens wo Schönredner auftreten, gibt es gefüllte Rirchen. Mit dem Besuch des heiligen Abendmahls geht es ftart gurud, fo daß in ihrer Ratlofigkeit viele Baftoren Arethi und Plethi' jum Genuß bes Saframentes aufforbern. Allerdings gibt es eine Anzahl itarfer religiöfer Bewegungen; boch werben diefe großenteils vom reformierten Geift beherricht. Die Christian Endeavor-Bewegung, bie im Grunde reformiert und unionistisch ist, wird von vielen Predigern Bezeichnend für die Abnahme des Luthertums ist die Tatbefürwortet. fache, daß die übersetung der lutherischen Bekenntnisschriften vom Buch ermarkt verichwunden ift! Maffenhaft werden bagegen reformierte Schriften abgesett. Das Grundübel ift die gebrochene Stellung jum luthe: rischen Bekenntnis und zu Gottes Wort. Selbst unter ben fogenannten pofitiven Predigern gibt es fehr wenige, die fest gur Schriftlebre balten.

Die Redensart ist allgemein: "Pauli Bort ist nicht Christi Bort gleichs zustellen", oder: "muß mit Modifikationen verstanden werden". Die soges nannte "Bolkskirchenpartei" will zwar solchem Radikalismus gegenüber Stels lung nehmen, mengt aber die Politik in ihre Bestrebungen und will die Berbindung von Staat und Kirche nicht aufgehoben wissen. Der unbedingt nötigen Resorm in der Lehre wird auch hier nicht das Wort geredet, obwohl man sich als Ziel geseth hat, "die Trümmer des zusammenstürzens den lutherischen Kirchenbaues zu retten"."

Bur Rettung bes Luthertums in Rorwegen balt Aftrup für unumganglich nötig bor allem die Trennung von Kirche und Staat. "Die Landestirche läft fich nicht mehr reformieren." Es ist ein Unding, daß das großenteils aus Ungläubigen bestehende norwegische Varlament die Leifung des firchlichen Werkes in Sänden bat. Nichts anderes wird Abhilfe schaffen als der Neuaufbau der Kirche auf der rechten Grundlage. Ganz ungenügend und vielfach eine mahre Karikatur ift ber Religionsunterricht. Bas ift auch bon den grokenteils liberglen Bolksichullebrern zu erwarten, wenn ein theologischer Professor im "Boltslehrerbund" gegen das Alte Testament raft und die Worte wie auch die Erzählungen umdeutet und verflüchtigt? Die bestehende "Freikirche" Norwegens sagt Aftrup: "Ich habe sie nicht so ftudieren können, wie ich es wünschte, doch habe ich ben Eindruck gewonnen, daß dort ein Bestreben ift, sich gang auf Gottes Bort und das Bekenntnis Jedenfalls tann der Freifirche Norwegens am besten geholfen werden dadurch, daß norwegische Theologen und Christen die Schriften der Norwegischen Sprode Amerikas und — durch diese — die Schriften der Diffourishnode studieren. Die Kirche Norwegens follte erkennen, daß hauptfächlich durch Balther die Miffourisnnode und die mit ihr einigen Rirchen Amerikas fich wieder jur Glaubensstärke unserer lutheris ichen Bäter zurudgefunden haben. . . . Selbst wenn es wahr mare, daß in ber Norwegischen Synode viele find, die fich in bezug auf Belehrfam = te it nicht mit den Norwegern meffen konnen, so trifft dieses doch bei der Missourispnode nicht gu. Mus der großen Menge fei in dieser Binsicht nur genannt Stöchardts Sauptschrift, feine Auslegung des Römerbriefs. oder D. Biebers ,Bur Ginigung'." Besonders als Bollwert gegen den rasch umsichgreifenden Chiliasmus macht Aftrup die missourische theologische Lite= ratur namhaft. - Der Artikel, aus dem wir hier Auszuge gemacht haben, ift 1914 gefchrieben. Seitdem hat sich das Bild noch mehr verdüstert. Einesteils hat infolge des Krieges der Materialismus wie auch der religiöse Abfall weiter Schichten vom lutherischen Rirchenwesen ungeheuer augenom= Andernteils ift durch die Vereinigung der Norwegischen Synode mit den andern amerikanischenorwegischen Rirchenkörpern die lette Soffnung geschwunden, daß aus der Missourisnnode heraus durch die amerikanischen Norweger ein stärkender Ginfluß auf das Teil, das sterben will, ausgeübt merden wird. Nicht etwa mit der verachteten "Freikirche" Norwegens, deren gläubige Richtung Aftrup anerkennt, sondern mit der abgefallenen Landestirche Norwegens hat die neugegründete Norwegische Spnode Gruße gewechselt und ein glaubensbrüderliches Berhältnis angefnübft. Bir baben auch in letter Reit vergebens nach Andeutungen ausgeschaut, die ertennen laffen wurden, daß bon ben ameritanischen Rorwegern aus, wie bas früher in den Reitschriften der Norwegischen Synode geschah, gegen ben Abfall der theologischen Professoren und wider Pastoren der Landestirche Norwegens Zeugnis abgelegt werden wird. Gänzlich kritiklos wird jest über die Tätigkeit der von Seeberg beherrschten theologischen Fakultät der Universität Christiania in dem norwegischen Organ der hiesigen Norweger berichtet. Benn aber das Salz dumm wird, womit soll man salzen? G.

Brafilianische Rirchen- und Rulturbilder. Beldes leibliche und geiftliche Elend unter der deutschen Kolonistenbevölkerung des Staates Sta. Caibarina durch die dortigen Kanatikerunruhen und durch die allgemeine Rois lage des Krieges berricht, darüber gibt ein Bericht des Reisepredigers Kubr der Ev. Luth. Gottestafteninnode ein bedauernswertes Zeugnis: "Bie den Lesern bekannt sein wird, wurde am 1. Robember 1914 die große Eisenbahn = . kolonie Rio das Antas, die von mir früher regelmäkig besucht wurde, von ben Banditen überfallen und gang und gar gerftort. Die Kolonisten, die sich von 9 Uhr morgens bis 3 Uhr nachmittags tapfer wehrten, verloren neum Bersonen und mußten sich nach der Station flüchten, da sie von den nur fünfviertel Reile entfernten Soldaten schmählich im Stiche gelaffen wurden. Die einzige Belbentat ber Solbaten bestand, wie mir ein Augenzeuge berichtete, barin, daß fie, als in der Nacht etwas im Balde rafchelte, ein morderisches Reuer auf die vermeintlich beranrudenden Fanatiker eröffneten. waren leider die Schweine der Kolonisten, die nach Futter suchten und nun alle zusammengeschoffen aufgefunden wurden. Rur eine einzige deutsche Familie fand ich unter den Bolen, Frau Sehlhorft mit ihren Kindern. 3hr Mann war gefallen und zerftudelt worden. Wie es heißt, foll eine neue Rolonie bei Antonio Reboucas angelegt werden; so lange müssen die Kolonisten im Schuppen liegen und dann nach vierjähriger schwerer Arbeit im Urwald gang mittellos wieder von vorne anfangen; denn wer wird fie für die Verluste entschädigen? Ja, solches Kolonistenlos in Brafilien ift trau-Bei den erwähnten Kolonisten handelte es sich durchweg um fleisige, arbeitsame Leute, die nun in solche Not geraten waren; wie mag ce nun erft den faulen, untauglichen beutschen Emigranten ergeben? Besuch in Crug-Machado wird es uns bald zeigen. . . . Es herrschen bier einfach schauderhafte Bustande, die einem teilweise die Schamrote in bas Gesicht treiben, zum Teil auch das Berg brechen möchten im Sinblid auf die Rinder und die Rot, der die Leute, freilich durch eigene Schuld, ausgesett find. Urfprünglich, bei meinem erften Besuche, wohnten hier in ber ganzen Linic 100 beutsche Familien. Jest sind es nur noch 30, und auch die wären weggezogen, wenn fie gekonnt hatten und der Krieg nicht aus-Run fiben fie in der allergrößten Not und muffen buch= aebrochen wäre. stäblich verhungern, und niemand kann ihnen helfen. Kinder kommen zum Direktor, jammern und betteln um Unterftützung. . "Der Bater fagt, er will uns alle totschießen, weil er uns nicht mehr ernähren tann. Ein Mann aus Kropstädt bei Wittenberg hat sich erschossen, weil er und seine Kinder . vor hunger frank waren. Ein zweiter aus Braunschweig hat sich wenige Tage vor meiner Ankunft vor seinem Sause, dicht neben der Strafe, aufgehängt. In seiner Tasche fand man noch einen Abschiedsbrief an seine Familie, der in meinen Gänden ift. Seine Frau, die in ftrafbarem Berkehr mit Negern und Brasilianern stand und auch ihre minderjährige Tochter zu diesem abscheulichen Gewerbe verführte, war es, die den sonft beliebten Rann in den Tod getrieben hat. Als elende Entschuldigung fagt man genau wie einst in Fraty: Die bittere Not zwingt bazu.' Gin britter ist beim Fischen im Rio da Areia extrunten und nicht einmal gefunden worden, weil niemand

in der Bildnis nach ihm suchen wollte. Als wir vor einem andern vorbeis ritten, bemerkte ich ein gang frisches, mit Blumen geschmüdtes Grab. fagte mir, eine Frau mare auf dem Grundftud gestorben und dort beerdigt worden. Sie konnte nicht auf den Friedhof gebracht werden, weil die Nachbarn sich weigerten, die Leiche dorthin zu schaffen, resp. Bezahlung von ie 3\$ verlangten. Solche Erscheinungen, wie sie nicht nur in Cruz-Machado, sonbern auf allen in den letten Jahren angelegten Rolonien zutage treten, zeigen deutlich, welcher Abschaum der Bevölkerung Deutschlands fich da in Brafilien abgelagert hat. Sie find zugleich auch ein Beweis dafür, welche Schattenseiten eine falfche Bilbung, die von keiner Religion, von keinem Religionsunterricht in der Schule, von keinem Gebet mehr etwas wissen wollte, mit fich bringt. Die Großstädter, die in den letten Jahren als Roloniften' nach Brafilien tamen, find ein Beweis dafür, daß die lange Friedenszeit, deren sich Deutschland durch Gottes Unade erfreuen durfte, ihre großen Schattenseiten hatte." (Rirchenbl. f. Südam., 1. Juli 1915.) 3m "Chriftlichen Apologeten" vom 9. Mai 1917 wird geschrieben: "In Mercedes haben wir eine Volksichule gerade bor unferm Saus. Vor zwei Jahren batten sie einen Suberintendenten, der ein berüchtigter Trunkenbold und Spieler war; bennoch hielt er jahrelang diefe Stelle inne. Nett hat die Schulbehörde einen andern Mann erwählt; diefer hat ichon fünf oder sechs Schieß= und Stichwunden, die er in Schlägereien erhalten hat, und wer weiß, wie viele schon durch ihn verlett oder sogar getotet worden find. Der Bigesuperintendent einer der größten und besten Normalschulen im ganzen Lande ift ein wohlbekannter Spieler und überhaupt ein gang verrufener Menich. Das moralische Leben der Studenten steht auf einer sehr niedrigen Stufe, und sie verteidigen sich damit, daß sie einfach behaupten, ihre Professoren festen ihnen in der Lafterhaftigkeit ein Beispiel." Offenbar hat der religiofe Bersetungsprozeft unter den deutschen Ansiedlern Gudameritas Buftande gezeitigt, wie sie in Nordamerika auch in den trübsten Verioden der ersten Pionierzeit nicht vorgewaltet haben. Gott erbarme sich über das arme Volk!

Briefterliche Babgier in Gubamerifa und ihre Folgen. Diffionat Ernft Baumann in Argentinien schreibt im "Apologeten" vom 9. Mai 1917: "Das ift einer der schredlichen Buftande, die einem hier fast von Anfang an auffallen, nämlich daß es hier so ungeheuer viele Eltern gibt, die ihre Rinder verlaffen. überall findet man Beimaten für diefe armen, verlaffenen Befen; amifchen Mercedes und Buenos Aires, eine Strede von 66 Meilen, gibt es wenigftens fünf. Diefer Begirt umfast ungefähr 1,500,000 Einwohner. Sier in Mercebes mit seinen 28,000 Einwohnern tenne ich eine große Anaahl Kinder, die von Bater oder Mutter oder von beiden Eltern verlaffen worden find. Die meiften diefer Eltern find nie verheiratet gewesen, und baber ift es gang besonders leicht für den Bater, beim erften 3mift oder Erger auf und davon zu laufen'. Biele Männer ziehen es vor, fich gar nicht zu verheiraten, um besto leichter alles im Stich laffen zu können, wenn es ihnen gelüftet. Die katholischen Briefter haben früher einen ungeheuren Unfug getrieben, denn fie hatten eine folch unerfättliche Geldgier, daß keine Trauung vollzogen werden konnte ohne Zahlung großer Summen, oft so viel wie \$75 in Gold. Diese Geldgier hat nun ihre Früchte gezeitigt; denn die Armen konnten folche Summen nicht bezahlen, und nun war es ganz gang und gäbe, einfach ohne eine Trauung zusammenzuleben. Das hat denn eine solch all=

gemeine Lazheit in betreff des sechsten Gebotes herbeigeführt, daß es einsach schredlich ist. Ich kenne eine Familie hier, in welcher es sieben Kinder gibt, die alle einen andern Bater haben. Unzählige Männer gibt es, die zwei Familien haben und zum Teil ernähren." Dieselben Zustände, ebenfalls durch die Erpressucht der Priester herbeigeführt, sind in Weziko dorzherrschend und haben in nicht geringem Waße Anlaß gegeben zu den romzseindlichen Waßregeln Carranzas. Sine Trauung kostete noch kürzlich in Weziko \$10, mehr als der Keon nach dreimonatiger Arbeit sein eigen nennt.

über ben Aberglauben unter ben Solbaten lefen wir in einer St. Louifer politischen Zeitung: "über Aberglauben unter den italienischen Soldaten berichtet Bater Augustin Gemelli in der Zeitschrift Vita e Pensiero, die aur Ginsendung von Beitragen über das Rapitel des Geelenlebens an der Front im Interesse der wissenschaftlichen Bolkskunde aufgefordert batte. Rämpfer aus den Abruggen tragen in einem auf der blogen Bruft hängenden Sädchen eine von ihren Müttern ihnen zugesandte Sandvoll Erde aus der Beimat bei fich, die fie dann, wenn es jum Sturm geht, hinter fich fort-Sufeisen und Sufnagel find unter ben italienischen Soldaten als beliebte Amulette überaus häufig; außerdem sind besondere, auf Leinwand geschriebene magische Spruche und Zauberformeln ftart verbreitet. Andere Talismane find: drei in einem Futteral aus Leinwand verwahrte Erbfen, der Abklatich eines in verschiedenen Gegenden des Landes noch immer nicht ausgestorbenen, vielleicht bis ins graue Altertum gurudgebenden Aberglau-Rahllos find sodann die angeblich wunderfräftigen Kräuter, die an bestimmten Tagen, zu bestimmten Stunden und unter ber peinlichsten Beobachtung bestimmter Borschriften gesammelt werden muffen, wenn fie ibre Birkungen erweisen sollen. Oft beziehen fich Amulette und abergläubische Brattiten dirett auf den Feind. Es gibt Spruche, die bewirken follen, daß ein Ranonenschuß sein Ziel nicht verfehlt; es gibt verschiedene merkwürdige Mittel, um ,das Feuer eines Gewehres aufzuhalten'; dann gibt es Geheimniffe, die dazu angetan find, daß der Feind ichlecht ichießt, magifche Formeln, die man mehrmals herfagen, oder kabbalistische Zeichen, die man mit den Banden machen muß. Auch für den Augenblid der Gefahr gibt es Raubersprüche; ein solcher ist unter den piemontesischen Soldaten gebräuch= lich und besteht in den Borten , Samel, Arant, Samel, Su'. Bablreich find auch die Regeln über die Art, wie man die Borte aussprechen muß. Rauberformeln werden auch mittelft Anfangsbuchstaben auf Leinwandbänder geschrieben, die man um den Körper schlingt. Unter den Soldaten zirkulieren auch wunderfräftige Gebete, zuweilen mit Dialettausdruden vermischtes Lateinisch aus dem Rultus; oft werden sie, auf ein Blatt Rapier geschrieben und in einer Rapfel verwahrt, auf dem Körper getragen." Dies erinnert daran, mas Luther von manden Ariegsleuten feiner Zeit fagt: "Die Kriegeleute haben viel Aberglauben im Streit, da fich einer St. Georgen. ber andere St. Christoffel befiehlt, einer diesem, der andere bem Beiligen. Etliche können Gifen und Budfenftein beschwören, etliche können Rog und Reiter segnen; etliche tragen St. Johannis Evangelium ober sonst etwas bei sich, darauf sie sich verlassen. Diese allesamt sind in gefährlichem Stande. Denn fie glauben nicht an Gott, sondern verfündigen fich viels mehr mit Unglauben und Migglauben an Gott, und wo fie fturben, mußten fie auch verloren sein." (St. L. X, 529.) F. B.

Das Enbe bes "Antoinismus" in Belgien. Bor bem Bruffeler Strafgerichtshofe wurde neulich ein Prozest beendet, der wegen der Berfonlichkeit des Angeklagten großes Auffeben erregte. Diefer ift nämlich ein gewiffer Bierre Dor, der mit feinem Genoffen Antoine vor ungefähr einem Jahrgehnt in der belgischen Brobing Sennegau eine neue Religionsgenoffenschaft, den sogenannten Kultus des "Antoinismus", gegründet hat. eigentliche Schöpfer des neuen Kultus war Antoine, ein Bauernsohn aus der Umgebung von Charleroi. Er behauptete, von Christo auf Erden gefandt worden au fein, um feine Religion von den "Schladen" gu reinigen. Bald bildete sich um den neuen Messias eine kleine Gemeinde, die allmählich trot der Maknahmen, die das belgische Epistopat gegen die Bewegung ergriff, wuchs und sich schließlich zu einer ordentlichen Religionsgemein= icaft mit einigen hunderttaufend Anbangern entwickelte. Der Stifter Antoine zeichnete fich besonders durch feine Bundertätigkeit aus, und feine Berehrer behaupteten, mit eigenen Augen eine Menge Bunder gesehen zu haben, die er angeblich wirfte, insbesondere Bunderheilungen an franken Menichen und Tieren. Die Gerichte konnten gegen das feltsame Treiben des neuen Bunderheiligen nicht einschreiten, da er für feine Bunder kein Geld nahm, so daß niemand eine Klage gegen ihn erhob. Gerade diefe unentgeltliche Bundertätigkeit brachte dem Religionsstifter, der sich schließlich öffentlich als Sohn Gottes bezeichnete, gablreiche Bekenner gu. vielen hennegauischen Gemeinden erhoben sich bald antoinistische Tempel, und etliche Jahre vor dem Ausbruch des Weltfrieges wandte fich Antoine an die belgische Regierung um offizielle Anerkennung der von ihm gestifteten neuen Religion. Der Kriegsausbruch verhinderte den weiteren Verlauf ber interessanten Angelegenheit, die wohl mit der Anerkennung und finangiellen Unterstützung des neuen Rults geendet batte, weil der Wortlaut der belgischen Verfassung keinen Ausweg übrigließ. 3m Jahre 1914, einige Bochen nach dem Beginn des Beltfrieges, segnete Antoine das Zeitliche, nachdem er seinen bisherigen Ablatus, Bierre Dor, einen Mann von niederer Herkunft, als feinen Rachfolger bezeichnet hatte. Auch das neue Religions= oberhaupt bezeichnete sich als Sohn Gottes und tat Wunder. Unterschiede bon Antoine ließ er sich für feine Bundertätigkeit bezahlen und gebrauchte zur Herauslodung von Gelbern aus den Taschen seiner Gläubigen Mittel, die schlieflich das Ginschreiten der Staatsanwaltschaft Es liefen verschiedene Rlagen Geprellter ein. veranlakten. Vierre Dor wurde zu Beginn des gegenwärtigen Jahres verhaftet, und die Antoinistentempel wurden geschlossen. Pierre Dor hatte mit ber erschwindelten Summe ein recht vergnügtes, keineswegs gottgefälliges Leben geführt und bas Gelb vielfach in der Gesellschaft liederlicher Beiber verpraft. Das Brüffeler Strafgericht verurteilte ben Gauner zu mehrjähriger Gefängnisstrafe, ftellte ihn jedoch, da eine Aluchtgefahr gegenwärtig nicht vorhanden ist, vorläufig auf freien Jug. Die antoinistische Religion in Belgien, die dem Spistopat bereits manche Sorge zu machen begann, dürfte damit wohl beseitigt sein. (**W**61.)

Sabsburg und Rom. In der Stellung des Papites zur öfterreichische ungarischen Monarchie soll ein wahrnehmbarer Bechsel eingetreten sein. überseeischen Meldungen zufolge wäre noch vor zwei bis drei Jahren die Möglichkeit eines Sturzes des Hauses Habsburg ein gewaltiges Unglück

für die politische Stellung des Kapstes gewesen; heute sei es das nicht mehr. Auf Csterreich komme nicht so viel an, weil in Frankreich der römische Einsstluß überraschend gestiegen sei, auch in den Vereinigten Staaten. Die bes deutendste Einbusse würde das vatikanische Gesandtenwesen erleiden; denn wenn Bien keinen Vertreter mehr hätte, würden auch die Vosten in Spanien, Portugal und Württemberg eingehen.

Etumenisches Asnzil der russischer Airche Airche. Auf den himmelsfahrtstag (28. August) ist in Mostau, Rußland, ein ötumenisches Konzil der russischzerichischrothodogen Kirche zum ersten Male, seit Peter der Große die Patriarchate abgeschafft und die Kirche unter die Kontrolle der Ausstratie gestellt hat, einberusen worden. über 200 Bürdenträger, hieß es, würden erwartet. Bährend der Revolution im Jahre 1905 machte Graf Bitte der Kirche das Angebot, ihr die Abhaltung eines Konzils unter der Bedingung zu gestatten, daß sie ihr riesiges Vermögen, Gold und Edelsteine dem Staate überweise. Ein Appell an die kirchlichen Würdenträger schils dert in beweglichen Worten die Klage, daß die Stimme der Kirche zwei Jahrhunderte lang unterdrückt worden sei, was zum Glaubensverfall gesführt und das Wachstum der Häresie gefördert habe. (Wbl.)

Leiben ber Auben in Galizien. Grauenvolle Einzelbeiten über die Mighandlungen, die an den galigischen Juden unter dem ruffischen Ginfall verübt wurden, sidern nach und nach burch an die Offentlichkeit. über die Behandlung der nach Nordgalizien verschleppten Juden hat ein städtischer Beamter, Moses Tannenbaum in Kahmann, folgendes zu Prototoll gegeben. als die ruffische Belle zurückgeschlagen war: "Ich bin am 15. Februar, amei Uhr morgens, von ruffischen Gendarmen aus dem Bette geholt und mit andern judischen Geiseln nach Galizien gebracht worden. meine Schidfalsgenoffen wurden auf dem Bege von den estortierenden Soldaten schwer mighandelt. In Zaleszezufi wurden sechzig Personen in einen nur wenige Quadratmeter fassenden Arrest gestedt, wo wir, wie Heringe zusammengedrängt, die ganze Racht bleiben mußten, um am nächsten Tage nach Nordgalizien gebracht zu werden. Dort blieb ich ungefähr dreiviertel Jahr und habe mit meinen eigenen Augen gesehen, welche Schandtaten die Ruffen an meinen Glaubensgenoffen begangen haben. schredlichften Greuel will ich hier erwähnen. Am 17. April wurden in der Nacht in Zaleszezuki fämtliche 5000 Juden, Jüdinnen und ihre Kinder zusammengetrieben und aus Baleszcznki ausgewiesen. Gie wurden unter Estorte in der Nacht in der Richtung nach Aufte getrieben. Rosaken, welche die traurige Schar estortierten, schlugen die Greise, die nicht rasch genug gehen konnten, blutig. Oft stachen die Rosaken auch in die Menge, wenn fie sich nicht rasch genug fortbewegten. Selbst die kleinen Kinder blieben von Pritschenhieben nicht verschont. An vierzehn Stunden wurden so von schwachen Greisen, schwangeren Frauen, kleinen Kindern und andern vierzig Kilometer gurudgelegt. Ein Teil der armen Geschöpfe blieb vor Sunger und Durft erschöpft liegen. In diesem Zustand befand ich mich auch. 3ch habe es miterlebt, wie im Juli in Moszkowce, Inzienzawn, Zagiebinca. Aluste und Czortiow, wo die mitgeschleppten Juden in Buden, Scheunen und Stallungen wohnten, die Cholera wütete. Infolge Bunger, Ralte. ganglich unhngienischer Bohnungen und sonstiger schlechter Verhaltniffe, unter denen diese Juden lebten, andererseits wegen des Mangels jeder gefundheitlichen Magnahmen von ruffischer Seite gingen in gang turger Zeit

mehr als taujend Juden an diefer Krankheit zugrunde. Die Kinder an der Cholera berftorbener Eltern malgten fich ju Dubenden im Staube auf ben Landstraken und bettelten um Brot. Die porbeiziehenden ruffifden Ofiiziere und Soldaten schlugen diese Rinder blutig. Die überlebenden Juden wurden von den Russen zu Schanzarbeiten am Serath gezwungen. Selbst Die Schwerkranken wurden dazu genötigt. Sonft war ich im August Zeuge, wie amei ruffifche Soldaten einen frebofranten Juden aus dem Bette holten und ihn au Zwangsarbeiten ichleppten. Auf dem Bege fturate er aufammen, Blut entquoll seinem Munde, und in einigen Stunden mar er tot. Unter furchtbaren Mighandlungen mußten die schwachen, zu Schanzarbeiten nicht mehr tüchtigen. Leute bon morgens sechs bis abends acht Uhr graben. Fortwährend murden fie von den Rosaken geprügelt. Gie murden nicht beköftigt; es wurden ihnen nur sechzig Ropeken an Tagelohn zugewiesen, wovon die Hälfte, manchmal auch das Ganze nicht ausbezahlt wurde. 3ch weiß beftimmt, daß in ber erften Beit gehn Juden aus Suhatha am hunger starben. Bergewaltigungen waren an der Tagesordnung. In Ulasztowca kamen an einem Tage dreißig Vergewaltigungen an wehrlosen Frauen und Mädden durch ruffische Soldaten bor, nachdem die Manner und Eltern porber aus den Säufern gewaltsam entfernt worden waren. wurden taum zwölfjährige judifche Madchen in Gegenwart ihrer Eltern von ruffischen Soldaten genotziichtigt. Bei ber Estorte ber Juden wurden oft Budinnen in Gegenwart ihrer Manner von Soldaten vergewaltigt. In Maszkowca wurden am 1. September eine Jubin und zwei Kinder im Alter von zwei bis vier Jahren von ruffischen Soldaten mutwillig niedergeschlagen, um den Offizieren und Rameraden ein Schauspiel zu bieten." - Solche Greuel, zusammen mit bem, was aus ben Rischenoff-Maffatern bor acht Sahren in Erinnerung ift, laffen den Sturg bes infamen Romanoffregimes als gerechte Strafe Gottes ertennen.

Das Brübermefen in Rufland wird von einem Korrespondenten im "Friedensboten", wie folgt, ffiggiert: "Es gibt unter den Brudern felten folche, die eine politische Zeitschrift lefen; sie fagen meistens: Bogu eine politische Zeitung lefen? Ich habe ja die Bibel; da habe ich genug Stoff Ferner, wenn man die Bruder belehren will, wie man in andern Ländern, 3. B. Deutschland, wirtschaftet, bas Land bearbeitet, wo es wenig Migernten gibt, auch bei trodenen Jahrgangen usw., bann tommt man erst recht übel an; ba beift es: Das heift Gott borichreiben; wenn Gott will, tann er auch das schlechteste Land, mag es gut oder schlecht bearbeitet werden, gedüngt fein oder nicht, fegnen, daß es gute Früchte bringt. Sie wollen fozusagen bem lieben Gott alles überlaffen und felbit wenig tun. Ebenjo gibt es manche unter den Brüdern, die wochens, ja fogar monates Jang auf ben Ronferengen, sogenannten Brüderkonferengen, umbergieben und au Saufe ihre Birticaft vernachläffigen. Richt felten erschweren jene Brüder auch die Arbeit der Lehrer in den Schulen. Gin Lehrer gibt g. B. dem Minde eines Bruders ein Buch, in welchem in Fabeln die Bolfe, Füchse, Safen oder Bogel fprechen, was jum Anfangsunterricht für ein Rind von größtem Ruben ift. Das Rind bringt bas Buch mit ber Bemerkung gurud: .Mein Bater ober Mutter fagt, aus folch einem Buch foll ich nicht lernen; Das ift alles teuflisch und gegen Gottes Bort.' Ferner zeigt fich bei den Brüdern oft geiftlicher Sochmut, wie auch die Beiber in den öffentlichen Berfammlungen reden, was gang im Biderfpruch fteht mit der Bibel. Aber

das Gute haben die Brüder an sich: sie halten sich treulich zur Kirche und fehlen selten im Gottesdienst."

Die Barifer Miffion in Ramerun. Die Eroberung Kameruns burch bie vereinigten Engländer und Franzosen hat die Wegführung fämtlicher deuts iden Missionare ebangelischen und tatholischen Betenntnisses zur Folge gehabt. Nur ein einziger Bafler Miffionar, der Auftralier ift, burfte gurudbleiben, allerdings nicht auf seiner eigenen Station, sondern in Soppo, das ihm als Wohnsit von der britischen Verwaltung zugewiesen wurde. Babrend aber die von der katholischen Mission gesammelten Gemeinden durch sofortiges Eingreifen der Propaganda in Rom für die weggeführten Priefter und Laienbrüder Erfat bekamen durch die Entfendung frangöfischer Miffionare, fehlte es bisher auf der ebangelischen Seite an einer entsprechenden Die Folgen konnten nicht aus-Fürforge für die bermaiften Gemeinden. Neben manchen erfreulichen Nachrichten, die über die Treue der Baster Missionschriften, ihrer Pfarrer und Lehrer in die Beimat gelangten, find doch auch betrübende und bedrohliche Tatsachen bekannt geworden. Der Losanodienst lebt wieder auf, und manche unbefestigte Christen sind zurud-Im Grasland foll König Adzoja von Bamum fich dem Aslam ergeben haben, die Kapellen folijeken und die Christen, die nach wie vor fich aum Bort Gottes und Gebet bersammeln wollen, bedruden. biesen Umftänden die Anziehungsfraft der katholischen Mission, zumal da sie im Bund mit ber frangösischen Verwaltung auftritt, gunimmt, ift nicht gu Eben barum liegt es auch im Interesse ber bedrohten evanbermundern. gelischen Gemeinden, daß die einzige evangelische Mission, die für ben von Frankreich besetzen und in Verwaltung genommenen Teil Kameruns in Betracht kommt, die Pariser Wission, sich entschlossen hat, drei ihrer Angehörigen nach Ramerun zu entfenden, um die Sache der evangelischen Wiffion daselbst au vertreten. Es find dies Pfarrer Allegret, früher Miffionar in Franaösisch=Rongo, ferner Missionar Cconer, früher in Lesuto, und Wissionar Bergeret, früher in Neukaledonien (Südsee). Ihr Plan ift, die verwaisten Missionsstationen zu besuchen, um die Christen in ihrem ebangelischen Glaus ben zu frarken und besonders die eingebornen Gehilfen zur Treue in ihrem Beruf anzuhalten. Vermutlich wird ihr Besuch den evangelischen Christen auch einen gewissen Schutz gegen die übergriffe verfolgungsluftiger Sautilinge bieten, unter Umftänden auch die Stationsgebäude, soweit sie überhamt noch vorhanden find, bor ber Gefahr bölliger Zerftörung bewahren. Bafler Miffion erblidt darum in dem Beschluß ber Parifer Miffion ein erfreuliches Mittel zur Rettung der ebangelischen Missionsarbeit in Kamerun, die fie nach dem Krieg wieder aufnehmen zu dürfen unentwegt hofft. (Evang. Seibenbota)

Bei den Zionisten ist die Hosffnung wieder recht lebendig geworden daß Palästina nach diesem Kriege den Juden zusallen wird. Es werden schon allerlei Pläne gemacht hinsichtlich der Aufrichtung eines jüdischen Staates und der Ansiedlung der Juden in ihrem geliebten Baterlande. Israel Zangs will, ein ehemaliger Führer unter den Zionisten, der aber 1905 sich von ihnen trennte, weil er alle Hosffnung verloren hatte, daß ihre Ziele je erreicht werden würden, ist mit neuem Enthussamus in ihre Reihen zurückgelehrt. Er glaubt jeht self, daß die Juden Palästing bekommen werden, und daß das Land, wenn die Juden es einmal in Besich genommen haben werden, wieder blühen wird wie eine Rose.

## Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

Offober 1917.

**R**r. 10.

Bas ift es um Jakobi Sat: "baß ber Mensch burch bie Berke gerecht wird, nicht burch ben Glauben allein"?

Motto: "So viele Spruch' in der Schrift, fo viele Prinzipien."
(Weftl. Ber. 1874, 42.)

In grege Christi dux esse vis et pastor fidelis, A verbo separa legis evangelium.

Durch die vierhundertjährige Jubelfeier der Lutherschen Reformation der Kirche wird gang selbstberftändlich der Papisten Opposition aur rechten Lehre wieder prominent. Und daran follen bor allen Dingen wir missourischen Lutheraner schuld sein, denen die Bapftknechte nachfagen, daß gerade wir noch heutzutage, freilich so ziemlich als die einzigen Leute in der weiten Belt, das Panier des "allein aus Gnaden" ihnen gegenüber hochbeben. Dennoch wollen wir und bie Gegenfate in diesem Lehrpunkte von dem großen Siftoriker Ranke kurz barlegen laffen, der in feiner "Geschichte der Bapfte" (I, 138 f.) also fcreibt: "Auch die lutherische [! Meinung] fordert die innere Biedergeburt, bezeichnet den Weg des Beils und behauptet, daß gute Werke folgen muffen; die göttliche Begnadigung aber leitet fie allein bon bem Berdienste Christi her. Das Tridentinische Konzilium dagegen nimmt zwar auch das Verdienst Christi an, aber die Rechtfertigung schreibt es demfelben nur insofern an, als es die innere Biedergeburt und mithin die guten Berte, auf die zulest alles ankommt, herborbringt. Der Gottlose, sagt es, wird gerechtfertigt, indem durch das Berdienst bes beiligften Leibens, bermöge bes Beiligen Geiftes, die Liebe Gottes feinem Bergen eingepflanzt wird und bemfelben innewohnt. Dergeftalt ein Freund Gottes geworden, geht der Mensch fort von Tugend zu Tugend und wird erneuert von Tag zu Tag. Indem er die Gebote Gottes und der Kirche beobachtet, wächst er mit Hilfe des Glaubens burch gute Berke in der durch Christi Gerechtigkeit erlangten Gerechtigteit und wird mehr und mehr gerechtfertigt. — Und so ward bie Meinung der Protestanten von dem Katholizismus völlig ausgeschlossen: jede Vermittlung ward von der Hand gewiesen." Der Kenner der Heiligen Schrift muß Ranke hier beistimmen; denn er sieht in der katholischen Lehre von der Rechtsertigung nichts anderes als eine Anslehnung, ja ein Migwerständnis von Jak. 2, zumal das Konzil selbst dabei den Spruch Jak. 2, 24 zitierte: "Ihr seht, daß der Mensch durch die Werke gerecht wird, nicht durch den Glauben allein."

Im Grunde ift bes Papftes Rechtfertigungslehre nicht nur Digverständnis, sondern geradezu Berdrehung der Lehre der Beiligen Schrift; benn die rechte Lehre bon der Rechtfertigung eines armen Sünders vor Gott allein durch den Glauben war den Konzilsbätern nicht blok von den Lutherischen ber, sondern auch aus ihren eigenen Rirchen und Landen, von ftandfesten Mitgliedern der katholischen Rirche in Italien, entgegengetreten. So fcrieb unter andern M. A. Flaminio in einem Briefe vom 12. Februar 1542 an Theodorina Sauli: "Das Ebangelium ist nichts anderes als die glüdliche Neuigkeit, daß der eingeborne Sohn Gottes, mit unserm Fleisch bekleibet, ber Gerechtigkeit des ewigen Vaters genuggetan hat. Wer dies glaubt, geht in das Reich Gottes ein: er genießt die allgemeine Bergebung, er wird aus einer fleischlichen Kreatur eine geiftliche, aus einem Rind bes gorns ein Rind der Enade, er lebt in einem fugen Frieden bes Gewiffens." Man tann sich hierüber taum lutherisch-rechtgläubiger ausbruden. Schon borber, um das Jahr 1540, war ein kleines Buch, "Bon ber Bobltat Christi", in italienischer Sprache in Umlauf gekommen, ohne daß bis heute ausgemacht ist, wer bessen Verfasser war, welches, wie sich ein Bericht der Inquisition ausdrückt, "auf einschmeichelnde Beise bon ber Rechtfertigung handelte, Berke und Verdienft herabsette, bem Glauben allein alles zuschrieb und, weil eben dies ber Bunkt war, an dem damals viele Prälaten und Klosterbrüder anstießen, eine ungemeine Berbreitung fand". Dieses Büchlein war aus einer von der katholische scholastischen Lehre freien Beschäftigung mit dem Christentum hervorgegangen, hatte einen unglaublichen Erfolg und machte bie rechte Lehre bon der Rechtfertigung eine Zeitlang in Italien populär. war ins Französische und aus dem Französischen in den siebziger Jahren des sechzehnten Jahrhunderts ins Englische übersett worden. Unter bem Titel "The Benefit of Christ's Death" foll es noch zu haben fein. Doch wir wissen bon Vertretern der reinen Rechtfertigungslehre fogar in der Rähe des Papstes. Denn zu bem Religionsgespräch in Regensburg, das bekanntlich am 5. April 1541 begann, wurde von Bapft Baul III. als Legat ein gewiffer Gaspar Contarini gefandt, bon bem Boole, ein bom hofe heinrichs VIII. flüchtiger Englander, fagt, "es fei ihm nichts unbekannt, was der menschliche Geift durch eigene Forschung entbedt, ober was die göttliche Gnade ihm mitgeteilt habe, und bazu füge er ben Schmuck ber Tugend". Aber die Rechtfertigung hatte dieser Contarini schon früher einen eigenen Traktat geschrieben, in bem

er hauptfäcklich dieselbe Lebre von der Rechtfertigung entfaltete, die in Luther der gangen protestantischen Bewegung ihren Ursprung gegeben batte. Darin beikt es: "Wenn die Frage sei, auf welche von jenen Gerechtigkeiten wir bauen sollen, die inwohnende oder die in Christo beigemessene, so sei die Antwort eines Frommen, daß wir uns nur auf die lette zu berlaffen haben. Unfere Gerechtigkeit fei eben erft angefangen, unvolltommen, voller Mängel, Chrifti Gerechtigkeit bagegen wahrhaft, bolltommen, in den Augen Gottes durchaus und allein wohlgefällig; um ihretwillen allein könne man glauben, bor Gott gerechtfertigt zu werden." Auf dem Religionsgespräch zu Regensburg geftand er benn auch den Hauptpunkt der lutherischen Lehre zu, daß die Rechtfertigung des Menschen ohne Verdienft durch den Glauben allein erfolge: er fügte nur hinzu, daß dieser Glaube lebendig und tätig sein muffe, ohne jedoch, wenigstens seinerseits, dabei das scholastische fides caritate formata bertreten zu wollen, so daß er Pauli Lehre und Jak. 2 in rechter Berbindung gehabt zu haben scheint. D. Ed, jener alte Gegner Luthers, verhinderte, daß Contarinis Meinung durchdrang; ins Brototoll über dies Religionsgespräch wurde vielmehr fo geschrieben: "Fefte und gefunde Lehre ist, daß wir durch den lebendigen und tätigen Glaus ben gerechtfertigt werden." Noch eine ganze Reihe gelehrter Männer damaliger Zeit standen wie Contarini. Indes sie gelangten nicht zur lutherischen Freiheit, weil fie die Absonderung von der papiftischen Rirche für das äukerste Abel hielten. Und so wurde auch Contarini genötigt, seine Rechtfertigungslehre nach tatholischem Verstande umzudeuten. Doch sogar noch auf dem Konzil in Trient gab es in der Tat nicht wenige, beren Ansichten über die Rechtfertigung mit den proteftantischen Meinungen aufammenfielen. Der Erzbischof bon Siena, der Bischof della Cava, Giulio Contarini, Bischof zu Belluno, und mit ihnen fünf Theologen schrieben die Rechtfertigung einzig und allein dem Berdienst Christi und bem Glauben zu. Liebe und Hoffnung erklärten fie für die Begleiterinnen, Berte für die Beweise des Glaubens: nichts weiter seien sie; der Grund der Rechtfertigung aber sei allein ber Glaube. Es ift felbstberftändlich, daß eine folche protestantische Meinung auf dem Tridentiner Konzil nicht zur Anerkennung kommen konnte. Caraffa, der nachmalige Papst Paul IV., anfänglich ein Freund jenes Gaspar Contarini, hatte fich ihr schon damals in Regensburg entgegengesett; jest saß er auf dem Ronzil auch unter den Kardinälen, benen die Beaufsichtigung des Konzils anvertraut war. Er tam mit einer eigenen Abhandlung über die Rechtfertigung heraus, in der er allen Meinungen diefer Art lebhaft widersprach. 3hm zur Seite erboben sich bereits die Jesuiten, ein Salmeron und ein Lainez. Unterscheidung der Gerechtigkeiten — die eine die uns innewohnende, inhärierende, die andere die und beigemeffene, imputierte - ließen Diese Gegner allenfalls gelten. Allein sie behaupteten, die imputative Gerechtigkeit gebe in ber inharierenden auf, das beißt, das Berdienst

Christi werde den Wenschen durch den Glauben unmittelbar zugewendet und mitgeteilt: man habe allerdings auf die Gerechtigkeit Christi zu bauen, aber nicht weil sie die unsrige ergänze, sondern weil sie dieselbe hervordringe. Eben hierauf kam alles an. Bei den Ansichten Constarinis konnte das Verdienst der Werke nicht bestehen. Des Konzils Ansicht rettete dasselbe. Es war die alte Lehre der Scholastiker, das die Seele, mit der Gnade bekleidet, sich das ewige Leben verdiene. Die eingangs zitierten Sähe aus Kanke geben die schließliche Fassung der Rechtsertigungslehre des Tribentinums in einem Resümee wieder. Die Vorgeschichte des Konzils und dessen lehte Formulierung des Artikels von der Rechtsertigung und namentlich die bekannten beigesügten Versstuchungen der rechten Lehrpunkte zeigen, daß die Konzilsväter des wuhtermaßen die rechte Lehre verwarfen, und zwar unter dem dersemintlichen Deckmantel von Jak. 2.

Andererseits dürsen wir urteilen: Auch Luther hat Jak. 2 eregetisch nicht vollständig zu werten gewußt, obwohl er in seinem sonstigen Lehrvortrag ganz wie Jakobus steht. An Luther haben wir hier ein eklatantes Beispiel dafür, daß auch große Herren der Rechtgläubigkeit in der Detailezegese vorbeischießen können; was aber ihrem Ruhme nicht den geringsten Abbruch tut, vielmehr die kleineren Geister vor überhebung bewahren sollte.

Luther nahm gunächst eine freie Stellung ber Authentie des Jatobis briefes gegenüber ein. Er schreibt: "Biele behaupten fehr glaubs würdig, daß diese Epistel nicht des Apostels Jakobus sei, auch nicht würdig des apostolischen Geistes." (St. L. XIX, 119.) Und so urteilt er denn auch felber: "Sie ist nicht bon einem Apostel geschrieben noch allenthalben ber rechten apostolischen Art und Schlags." (XII, 581.) Er weiß eben, daß "sie von den Alten verworfen ist". (XIV, 129.) Er kennt die altkirchliche Unterscheidung der Bücher des Neuen Testas ments in folche ersten und zweiten Ranges. "Darum kann ich sie nicht unter die rechten Hauptbücher seben", schreibt er (130). Richtsbesto. weniger halt er sein Urteil nur für "seine Meinung, doch ohne jemandes Nachteil" (128). Tropdem hat man in neuerer Zeit auf seiten ber schriftfeindlichen Bibelkritiker Luthers Ansicht ein "kritisches Urteil" genannt, weil sie aus seinen Worten Kapital für ihre Inspirations, theorie schlagen wollen. "Luthers Stellung zum Jakobusbrief sei bon hoher Bedeutung für die Erkenntnis feiner wesentlich religiöfen Stellung zur Beiligen Schrift und daher trot ihrer materiellen Reblet ein wertvolles Stud seiner Theologie, wertvoll gerade für unsere Zeit, der die Aufgabe erwächst, nachdem uns die altdogmatische Inspirationslehre zerbrochen ist, den locus de Scriptura neu zu fundamentieren." Reulich sei nämlich so viel Wiffenschaft über die Bibel zutage gefordert worden, daß man sogar unter Luthers Schutdach hervorkriechen und sich sogar über Luther stellen und sagen kann: "Aber jenes Urwil [Luthers über den Jakobusbrief] war nach seiner materiellen Seite

doch nur möglich, weil auch ein Luther noch nicht mit geschichtlichem Sinn die einzelnen Bucher ber Schrift zu lefen und zu deuten ver-Wie doch die Bibel an ihren Kritikern wahr wird, wenn sie fagt: "Das Wiffen bläbet auf", 1 Ror. 8. 1. Luthers unaufdringliche Meinung über unsere Epistel ist vielmehr berart: er will den Brief, wenngleich nicht allein aus benselben Gründen wie die Alten, "nicht unter die rechten Sauptbucher des Neuen Testaments gerechnet haben, was der Babit mit den Antilegomenen tat aus dem bekannten Grunde, einen Schein des Rechts unter anderm auch für feine falfche Recht= fertigungslehre aufrechterhalten zu können. Bgl. XII, 578: "Die, fo da haben die Episteln ausgeteilt, haben . . . St. Jakobum unter den vornehmsten gehalten und gesett, welche doch nicht des Apostels und ben Aposteln nicht zu gleichen ist." Luther will also ben bom Papste aufgehobenen alten Unterschied zwischen den neutestamentlichen kanonischen Büchern erften und aweiten Ranges wieder geltend machen. Unfer Nördlicher Diftrikt urteilte einft in feinem 20. Bericht (S. 24) bierüber: "Diesen Unterschied glaubte Luther (und ein Teil seiner Reitgenossen, wie auch aus dem Altenburger Bibelwerk ersichtlich ift) nach feiner überzeugung festhalten zu muffen, wie feine Worte in ber Borrede jum Bebraerbrief: "Bisber haben wir die rechten, gemiffen Sauptbücher des Neuen Testaments gehabt' unter anderm erkennen Luther verwarf also die andern Bücher der Schrift, welche weniger beglaubigt waren, keineswegs, sondern meinte nur, daß sie nicht folde "Saubtbücher" wären wie die diesen Schriften vorhergebenden Bücher des Neuen Testaments, ohne damit irgend jemand bestimmen zu wollen, ihm in dieser Meinung zu folgen." Es fehlt nun einmal auch unserer Epistel die allgemeine Beglaubigung der apostolischen Bäter, da in der ältesten Kirche wenige unter den Alten des Briefes Ermahnung tun. Er ift daber, wie Gusebius im zweiten Buch seiner Rirchengeschichte (Rap. 23) erzählt, von einigen für unecht gehalten und sein apostolischer Ursprung angezweifelt worden. Wir, auch ber Bapft, können das fehlende beglaubigende Zeugnis der apostolischen Rirche nicht ersetzen; daber muß auch uns dieser Brief ein neutestamentliches Buch zweiten Ranges bleiben. "Gott lieft es nach feiner Beisheit geschehen, daß die Seuterokanonischen Bücher, und namentlich der Brief Jakobi, weniger beglaubigt wurden als alle andern, damit niemand sich verleiten lassen möchte, die mehr beglaubigten Briefe Bauli nach dem Briefe Jakobi auszulegen, sondern daß man ein umgekehrtes Berfahren einschlüge." (20. Ber. d. Nordl. Diftr., S. 24.)

Es war denn auch Luthers Widerspruch wider die Spistel Jakobi im Grunde ein dogmatischer. Er schreibt: "Und ist das meine Urssache: aufs erste, daß sie strads wider St. Paulum und alle andere Schrift den Werken die Gerechtigkeit gibt und spricht, Abraham seinen Werken gerecht worden, da er seinen Sohn opserte, so doch St. Paulus Köm. 4, 2. 3 dagegen lehrt, daß Abraham ohne Werke sei

gerecht worden, allein durch feinen Glauben." (XIV, 128.) "Darum ift St. Jakobs Epistel eine recht stroherne Epistel gegen fie Pauli Briefe 3. B.], benn sie boch keine evangelische Art an ihr hat" (91), "wiewohl die Epistel der reinen Lehre gang gemäß ist" (XI, 581). Luther war eben und wollte sein Leben lang nichts anderes sein als ein Schülerlein Bauli. Und da feiner Meinung nach der Rafobusbrief nur "Gottes Geset hart treibt" (XIV, 91) "und nicht mehr tut denn treibt zu bem Geset und seinen Berten" (129), so sei sein Inhalt wie Stroh im Vergleich mit bem Gold (1 Ror. 3, 12) a. B. ber paulis nischen Episteln. Luther will sagen: Eines apostolischen und ebangelischen Dieners Amt ift nicht bes Buchstabens (Gefetes), fonbern bes Geiftes, 2 Ror. 3, 6. Und einem Chriften, ber bas lebendige Brot gegeffen und das Waffer des Lebens getrunken hat, kommt im Bergleich bamit das Geset allerdings wie Heu, Stroh, Stoppeln vor, zumal wenn man, wie Luther, bas Baffer bes Lebens nach groker Dürre bes Gefetes geschmedt hat und noch nicht ekelsatt babon ift, wie Luther es 1522 nicht war und überhaupt nie geworden ift. Da läßt sich obiges Urteil Luthers über den Jakobusbrief gar wohl verstehen. Auch Paulus nennt ja das Geset, und awar in Berbindung mit allerlei Reremonials gesehen, auch das Moralgeset, schwache und dürftige Satzungen (Gal. 4, 9, vgl. mit Rol. 2, 14), wiewohl er wieder es, für sich betrachtet, auch heilig, recht und gut nennt. Insofern wäre also Luthers Urteil awar hart, aber nicht falfch. Denn so viel ist mahr: Der Satobusbrief hat wenig evangelische Art an sich, das heißt, er lehrt wenig von Christo und seinem Werk. Aber ist ihm beshalb apostolischer Ursprung abzusprechen? Bergleiche die fast ebenso lange Gesetseslehre in Christi Bergpredigt. Gibt nicht Jakobus selbst zu verstehen, daß er den Glaus ben vorausgesett wissen und von der Bewährung des Glaubens reden will? (Bal. 1, 3; 2, 1 u. a.)

Schon Augustinus hat diesen angeblich dogmatischen Biberspruch gegen unscre Epistel widerlegt in De libero arbitrio, cap. VII. Auch Melanchthon nahm bon allem Anfang an eine andere Stellung in diesem Punkte ein als Luther. Er versuchte, Paulus und Jakobus in übereinstimmung zu bringen, zunächst in ber erften Auflage feiner Loci vom Nahre 1521 durch die Aufstellung, daß bei Baulus und Jakobus ein verschiedener Glaubensbegriff statthabe; hernach, in der Abologie, nahm er auch einen verschiedenen Rechtfertigungsbegriff bei über die Erklärung Melanchthons in der Apologie urteilte Luther: "Biele mühen sich sehr ab, den Jakobus mit Baulus in übereinstimmung zu bringen, wie auch Philippus in der Apologie, aber nicht ernstlich; es streitet widereinander: Der Glaube rechtfertigt, ber Glaube rechtfertigt nicht." (XXII, 1410.) Wird indes der von Melanchthon eingeschlagene Weg ernstlich (serio) verfolgt, so sollte man vielleicht doch zum richtigen und vollen Verftändnis der Rechts fertigung kommen, die Jakobus lehrt. Nach Melanchthon bezeichnet

nämlich gerechtfertigt werden hier nicht: aus einem Gottlosen ein Gerechter werden, nämlich vor Gott, in Gottes Herzen, sondern: durch ein richterliches Verschren für gerecht erklärt werden, nämlich vor andern. Diese Definition ist offenbar richtig. Calov hat in seinem Bibelwerk in dieser Richtung einen weiteren Schritt getan; doch davon später. — Reuerdings hat man eine sehr frühe Abfassungszeit unsers Vrieses angenommen (er sei "die älteste Epistel", also "vor den Paulisnen versaht"). Aber der angenommene Widerspruch des Jakobus gegen die Rechtsertigung allein durch den Glauben entstand doch nicht erst mit Pauli Episteln, sondern wäre dagewesen, einerlei ob Pauli Episteln da waren oder nicht, weil die Rechtsertigung vor Gott durch den Glauben allein als der Hauptartikel der christlichen Religion alsbald mit dersselben gegeben war. Der dogmatische Widerspruch zwischen Paulus und Jakobus ist aber nur ein scheindarer.

Als Grundlage für eine Beantwortung unserer Frage: Bas ift es um die bon Natobus gelehrte Gerechtigkeitserklärung eines Menschen auf Grund von deffen Berken? ift eine Rlarlegung bes Berftandniffes von Sat. 2, 23 nötig, wo es lautet: "Und ift die Schrift erfüllt, die da spricht: Abraham hat Gott geglaubt, und ist ihm zur Gerechtigkeit gerechnet." Diese Worte find ein Kares Reugnis für die Rechtfertigung durch den Glauben allein, und zwar dafür, wie Gott zu Abraham infolge beffen Glaubens ftand; benn Jakobus fügt noch hinzu: "Und ist ein Freund Gottes geheißen." Freund kann hier nämlich nur paffibisch genommen werden: auch das erlangte Abraham in der Schrift, dak er ein bon Gott Geliebter geheißen murbe, einer, ber in Gottes Sulb und Gnade ftand. Bal. AGfu Bort: "Niemand bat größere Liebe benn bie, daß er sein Leben läffet für seine Freunde", die er, nachdem er sich ihnen bertraut hatte, zu feinen Nachfolgern fette, Joh. 15, 13-16. Auch hier find AEsu Freunde die, die er liebt. Der passivische Begriff ift das allein Auszeichnende bei einer Benennung eines Menschen mit "Freund Gottes" ober "Chrifti".

Doch wie ist das zu verstehen, daß Jakobus für die Schrift von der Glaubensgerechtigkeit Abrahams die Erzählung von der Opferung Jsaaks als Erfüllung jener ersteren Stelle Heiliger Schrift anführt? Wie handelt Jakobus von Abraham, historisch oder nach der Schrift von ihm? Was für Exegese treibt hier der Apostel, historische oder sogenannte dogmatische? Ist es ihm um die Person Abrahams zu tun und dessen derschrifte Geschichte oder um die von Abraham handelnde Schrift und deren Lehrgehalt? Der Ausdruck: "Also wurde die Schrifterfüllt" steht sonst in der Bibel für eine in der Lat vor sich gehende Aussührung einer vorangegangenen Weißsagung. Und so kaht hier Jakobus auch die Schrifttelle von der Glaubensgerechtigkeit Abrahams wie eine Weißsagung für eine spätere Realisierung auf. Das Rechtsfertigungsurteil Gottes, Gen. 16, 5, ist einer unssichtbaren Wahrheit gleich, die nur Gegenstand des Glaubens, nicht des Schauens ist. Sie

ift eine Bahrheit Abraham betreffend wie die Beissaungen von Christo. bie erft später in ber Beiligen Schrift von der Opferung Raats tonfrete, fichtbare Gestalt erhielt. Daber fahrt benn auch Ratobus fort: ""Ihr feht, daß der Mensch auf Grund von Berken für gerecht erklärt wird und nicht auf Grund vom Glauben allein." sowohl ein Seben ber disturfiben Erkenntnis als vielmehr der intuitiven Katultät, ein geistleibliches Erseben aus den betreffenden, von ber Seiligen Schrift festgestellten Tatsachen. Es handelt fich bei Jakobus nicht um die unsichtbare, subjektibe Rechtfertigung eines Menschen bor Gott durch den Glauben allein, die nur für den individuellen Glauben ba ift, sondern um die Bindikation eines bereits vor Gott durch den Glauben Gerechtfertigten bor menschlichen, geiftleiblichen Augen auf Grund seiner guten Werke und baber, soweit es bier möglich ift, um ein bor Menschenaugen sich entwickelndes Aufzeigen des unsichtbaren Glaubens an Sand der sichtbaren Berke. Doch wir wollen nicht borgreifen, wollen den, der in der Schrift suchen will, nicht voreingenommen Daber muffen wir junächst eine von Gedanken zu Gedanken fortschreitende Auslegung von Jak. 2, sonderlich von B. 14 an, bringen.

"Meine Brüder, habt nicht in Barteilichkeiten den Glauben an unfern Berrn Jefum Chriftum ber Berrlichkeit", B. 1. Der Glaube berer, die der Apostel hier anredet, mag so weit rechter Art gewesen sein; jest stand er in großer Gefahr. Und so gibt sich der Text absichtlich als Mahnung. Den Glauben haben, ift analog bem Profangriechischen: Bertrauen besiten, in der kirchlichen Sprache = den Glauben besiten. Der Ausdruck enthält an fich fein Urteil weber über die Art des Glaus bens noch über die Kakultät besselben. Sochstens das kann bier angemerkt werden, daß unsere Phrase gegenüber dem alttestamentlichen Ausbrud: bes Samens Abrahams fein, Joh. 8, 33, ben Sinn hat: teilhaben an der Glaubensgemeinschaft der neutestamentlichen Rirche. Mit er riel beift es bann: Erhaltet die Glaubensbrüderschaft nicht unter Ansehen ber Bersonen aufrecht, das ist, seid nicht parteilich in euren Christengemeinden, auf daß ihr nicht die Glaubensgemeinschaft In ihrem Glaubens= und Gemeindeleben liefen fie es also fehlen; denn die Bermahnung muß Beranlaffung gehabt haben (vgl., daß B. 2 ein "Denn"=Sat folgt, dessen ungeachtet, daß Jakobus B. 2-4 als blog angenommen darftellt). Die Abressaten bes Briefes maren hinsichtlich ihres Gemeindelebens schon in Parteien gespalten. machten bofen Unterschied zwischen Reichen und Armen auch innerhalb ber Gemeinde. Das taten zunächst die Reichen selber. Die prangten, 2, 2, und schätten die armen Mitbruder gering, und das fogar im gottesdienstlichen Lokal. So waren die Gemeindeglieder unter sich gespalten (διεκρίθητε εν ξαυτοίς). Und da die Brüder von Gemeinde wegen den Rig nicht heilten, fondern folches Befen felbst im Gottes. hause gewähren liegen, erwiesen sie sich als Richter boser Gedanken. Judices nach Bengel: approbatores oder besser nach dem poetischen Gebrauche des ähnlichen \*epity' strat tiros: Ausleger, das ist, konkrete Darsteller der bösen Gedanken (der Reichen nämlich). Die Reichen hegten dei sich die liedlose Gesinnung, daß sie den Armen vorzuziehen seinen. Und da nun auch die Gemeinde sie durch Ansehen ührer Person den Armen gegenüber bevorzugt behandelte, erwies sich die Gemeinde als praktische Darstellerin der verkehrten Gesinnung der Reichen. Als gen. qualit. — Richter von bösen Erwägungen, kann es deshald nicht gesaft werden, weil \*exity' elvat tiros heißt: Entscheidung über etwas geben, über etwas urteilen, Jasodus aber auch sonst verkodat sür slvat gebraucht; vgl. 1, 12. 25; 2, 10; 3, 1. 10. Und dadurch, daß \*epital\* im solgenden ein Bortspiel mit dieneschentes bildet, ist die Annahme gerechtsertigt, daß letzters hier nicht die im Reuen Testament gewöhn= liche Bedeutung "dweiseln" haben kann, sondern die von einer Gerichts= sene hergenommene ursprüngliche Bedeutung: durch ein Urteil gesschieden sein. (Bgl. L. u. B. 1904, 454.)

Mit "Bort, meine Lieben", B. 5, läßt sich nun ber Apostel ba= gegen bernehmen und zeigt, wie fie mit ihrem Berhalten gegen die Armen gang anders als Gott handelten — Gott ist barmbergig und hat die Armen erwählt —, was sie übrigens auch aus dem Verhalten ber nach bem Vorigen also nicht erwählten Reichen (Unchristen) gegen fie erkennen könnten, bon benen fie Gewalt zu leiden hatten, bor Gericht gezogen wurden und Schmähungen des über fie genannten guten Namens (Christi) hören mußten. Bas der Apostel sagen will, ist: sie sollten wie Gott bolltommen fein, 1, 4, und barum bas Gefet volltommen halten, rouor redeire, 2, 8. Fürwahr, wenn sie das königliche Geset von der Nächstenliebe vollkommen halten, tun fie wohl. Da sie aber (Jakobus wieder auf feine Beise hppothetisch: wenn sie aber) Perfonen ansehen, tun fie Gunde und halten demgemäß bas Gefet ber Nächstenliebe nicht bolltommen. Den Nächsten lieben, hieße barmbergig gegen ihn fein, Luf. 10, 37; ben Reichen gegenüber aber ben Armen zurudzuseben, ift Unbarmbergigkeit, und zwar speziell übertretung des fünften Gebotes. Und wenn man dabei verharrt, wie wird man dereinst beftehen können? Denn wer bei einem Gebot als übertreter überführt ift, der halt das gange Gefet nicht, er ist damit als Schuldner des ganzen Gesehes erfunden worden, er ist überhaupt nicht barmberzig, fondern unbarmherzig; denn eine ftudweise Barmherzigkeit ist bei Gottes Borfchrift einer allseitigen Barmberzigkeit ein Unding. alter Tradition ftand im judischen Unterricht das sechste Gebot bor dem fünften; vgl. Mark. 10, 19; Luk. 8, 20; Röm. 13, 9. einer das in der Reihe zuerst stehende Gebot äußerlich erfüllt und ein anderes, nachfolgendes übersieht, unbeachtet läßt, so ist offenbar, daß er das eine nicht deswegen gehalten hat, weil er barmherzig ist, son= dern dafür muß ein anderer Grund vorliegen.

"So redet", das ift in diesem Stück die reine Lehre, und da ihr die rechte Lehre im Punkte des Gesetzes habt und kennt, indem ihr wift,

bak ihr frei seid von dem Awang des Gesetes,1) so dak es euch, den Areien, nur ein Begtveifer für die einzelnen Erweife ber in eurem Bergen brennenden Liebe gegen den Rächsten ift, wohlan, so handelt nun auch danach, nicht als hättet ihr die Freiheit zum Dedel der Bosbeit, sondern tut in Freiheit und aus Liebe zum Nächsten die schuldigen Liebeswerke, handelt, als die dereinst durch das Gesets der Freiheit gerichtet werben, indem auch dort für die in eurem Herzen vorhandene Barmbergiakeit nur äußere Liebesbeweise gesucht und aufgezählt werben, wie sie eben im Gefet verfakt find. Wer nun aber bas Gefet nicht vollkommen hält, wer also nicht barmherzig ift, wird bereinst im Gericht nicht frei ausgehen, sondern wie er unbarmherzig war, wird auch das Gericht nur Unbarmherzigkeit für ihn bringen. Barmbergigkeit, das ift, die völlige Erfüllung des Gefetes, rühmt fic wider das Gericht. Die Barmbergigen werden bereinft freigesprochen werden, wie auch Paulus lehrt: "Die das Gesetz tun, werden gerechtfertigt werben", Röm. 2, 13. Ja, die Barmbergigen können sich sogar wider das Gericht rühmen, benn auf den Tag, da Gott das Berborgene der Menschen durch AGsum Christum richten wird, werden fie schon jest von ihren Gedanken entschuldigt und in Schutz genommen, Röm. 2, 15 f.; bgl. auch noch 1 Joh. 3, 14—21; 4, 17. 21.

Indes ber Apostel ist mit dieser Ermahnung noch nicht zu Ende. Er will ben Empfängern feines Briefes weiter zeigen, wie es mit ihrem Glaubensleben nicht recht fteht, so auch mit ihrem Glauben selbst nicht; benn er hatte die Bermahnung so gefakt: Sabt den Glauben nicht in Wider die Barteilichkeit innerhalb der Gemeinde ift also nicht bloß das Geset, sondern da hat auch das Evangelium sein Recht eingebüßt. Und Gott wird ja dereinst nicht bloß nach den Berken, sondern vor allem nach dem Glauben richten, wie auch Baulus in jenem Busammenhang schreibt: "Gott wird richten durch Sefum Chris stum laut meines [gemäß meinem] Evangeliums", Röm. 2, 16. Calov gibt den Zusammenhang ebenfalls so wieder: "Indessen zeigt Jakobus ben Zusammenhang solchen Glaubens an den herrlichen Chriftus mit bem Gifer ber Frommigkeit und Liebe, die nicht unter Anfeben ber Bersonen zu üben ist, auf und behauptet, daß derselbe nexus so notwendig ist, daß da nicht mehr der wahre Glaube sein kann, wo er sich nicht in der Liebe und ihren Werken übt." (Biblia ill.)

<sup>1)</sup> Luther: "Nicht unter dem Gesetz sein, ist nicht so viel gesagt, daß man frei los sei, Böses zu tun, was man will, oder keine guten Werke tun, sondern es ist so viel gesagt, daß man nicht aus Furcht, Zwang und Rot des Gesetzs, sondern aus freier Liebe und lustigem Willen Gutes tue und Böses lasse; eben als wäre das Gesetz nicht und ginge das Wesen von sich selbst natürlich dahin. . . Das meint St. Paulus 1 Tim. 1, 9: "Dem Gerechten ist kein Gesetz gegeben", das ist, er tut alles Gute und lätzt alles Böse von sich selbst, ungezwungen, ohne Furcht der Strafe und Gesuch des Lohnes." (XII, 232.)

Die bisberige Belehrung hatte hypothetische Rassung. In der= selben Beise geht es nun auch weiter. Benn das der Fall ist, daß einer - nicht von benen braufen, sondern von benen hinnen - fagt, daß er den Glauben habe, sich also unter den Christen befindet und die Glaubensbruderschaft aufrechterhält, aber die Werke nicht bat, nicht leistet und also bereinft verurteilt und verdammt wird, was ift's nüte, nämlich sein Glaubensagen, sein Berweilen unter ben Chriften? Glaube foll ja Ruten haben und hat einen folden; benn Chriftus erklärt: "Wer gläubig wurde, wird felig." Dak auch Nakobus biesen Rupen meint, zeigt er ja gleich an mit den Worten: Es tann boch nicht ber Glaube retten ihn? (owoar hier ber solenne Terminus bes emig Seligmachens.) Und wie boch Jakobus den Glauben ichatt, geht daraus herbor, daß er sich hier ber Figur der Personifikation bedient. ftellt den Glauben bar als eine von Tod, Teufel, Solle rettende, machtige Person. Also auch nach Jakobus macht ber Glaube selig. kann man das auch erwarten (ear c. conj.), wenn ein Glaubensbruder die Früchte des Glaubens nicht bringt, also die Werke nicht hat? Apostel antwortet nicht birekt, sondern abermals fragend, freilich in Erwartung einer verneinenden Antwort: Es kann das doch nicht ber Kall sein (un déragae)? Wie sollte auch der Glaube selig machen konnen einen, ber bei aller äußeren Augehörigkeit zur Chriftengemeinde im Gericht als ein unbarmherziger Mensch verurteilt werden wird? In solchem Falle wird dem Glauben Unbermögen zugeschrieben. Autor will fagen: Bo die Glaubensfrüchte fehlen, da hat der Glaube irgendwie seine Kraft verloren, ba ist ihm selbst die Seele ausgegangen. Ansehen der Berson in der Gemeinde offenbart daher nicht bloß Mangel an Erfüllung des Gesebes, sondern auch Schiffbruch des Glaubens. Das gibt der Apostel zu bedenken, und doch behauptet er noch nicht, daß der Fall auch schon eingetreten sei. Er zeigt indessen den Chriften bie Gefahr, ber fie zusteuern, wenn fie innerhalb ihrer Gemeinden Anfeben der Berfon herrichen laffen.

Ber die bedingte Redetweise der objektiven Wöglickkeit in unserm Verse übersieht, trifft den Sinn nicht. Die Deutung ist z. B. nicht richtig: Benn einer den Glauben vorgibt; denn im folgenden wird der Ermahnte auch nicht im mindesten der Heuchelei geziehen. Auch ist es nicht richtig, aus dem Fehlen des Artikels dei dem Bort Glauben hier schliehen zu wollen, was jener Redende zu haben behaupte, sei nicht der rechte Glaube; denn B. 17. 20. 26 steht der Artikel in der Bezeichnung des Glaubens, der nicht Berke hat. Daher kann in dem zweiten Fragesate auch nicht so betont werden: Kann auch der Glaube retten ihn? Denn "der Artikel hat hier nicht vim pronominis demonstr., sondern steht, weil der vorhergenannte Begriff (nloric) wieder ausgenommen wird; vgl. 1, 3. 4. 15." (Huther.) Der Apostel sagt in unserm Verse überhaupt nichts Beiteres über die Art des Glaubens dieses Wannes aus, als daß er nicht Werke hat und wohl auch nichts nücht.

Was es um diesen Glauben ist, wird erst noch erklärt werden. Rach der bisherigen Beschreibung hört dieser Mensch annoch Gottes Bort und ist beim äußerlichen Besitz der Glaubenswahrheiten sleischlich sicher, etwa derart ist er gesinnt: Da er ein Glied der Christengemeinde ist, so wird er wohl auch selig werden, trozdem er Liebeswerke nicht aufs weisen könne. Luther kennzeichnet solche Leute vortresslich also: "Außer den rechtschaffnen Schülern des Evangelii sind etliche, die das Evangelium nicht verachten und verstehen's wohl, aber bessern sich nicht, trachten nicht, wie sie danach lebeten, sondern bringen nur die Worte davon und können viel davon schwahen; aber es folgt keine Tat oder Frucht hernach." (XI, 681.)

Wenn es jedoch heift, daß werklofer Glaube die Seligkeit nicht einbringt, so ist bekanntlich damit durchaus noch nicht gesagt, als schafften die Werke die Seligkeit, sondern es wird nur gezeigt, daß Glaube ohne Werke nichts kann, nichts vermag. Barum aber werts loser Glaube unvermögend ist, sett der Apostel hier nicht weiter auseinander. Das ergibt sich zum Teil aus dem im Brief so weit Gelehrten; das tommt nämlich daber, daß fold bloke Gorer das in fich gepflanzte Bort nicht in sich Burgel schlagen lassen. Denn bas eingepflanzte Wort kann, wo es aufgenommen, wie ein zunehmendes Kind gepflegt wird, selig machen, 1, 21. Solche Aufnahme findet aber bei alleinigem Boren des Bortes nicht statt, vielmehr erftiden die Dornen des Reichtums und der Bolluft dieses Lebens Wort und Glauben im Herzen. Und so kann ber Glaube in ihnen nicht leben, nichts wirken: aunächst keine Werke berborbringen und dann auch nicht das Ende des Glaubens, ber Seelen Seligkeit, erlangen. Sie felber hindern burch ihre Unbarmherzigkeit Wort und Geift an und in ihnen, und so gibt ce bei ihrem Chriftentum feinen beseligenden Ruten.

Im folgenden führt nun Jakobus, wie er zu tun pflegt, zum besseren Verständnis eine Vergleichung ein, und zwar rügt er dabei auch hier, wie es scheint, einen übelstand in der Gemeinde, aber nut in einer beiläufigen, garten, nicht direkten Beise. Benn allenfalls ein Bruder oder Schwester kleiderbedürftig oder mangelnd ift der täglichen Nahrung, es fagt aber ihnen einer aus euch: Geht in Frieden, wärmt euch und sättigt euch, nicht aber gebt ihr ihnen die Notdurft des Leibes. was ist der Nupen?" B. 15 f. Und der sich hier ergebende Schluß ift diefer: Bie euer Liebefagen, bloge freundliche Borte, den Dürftigen nichts nütt, fo nütt euer Glaubesagen auch euch felbst nichts. Apostel wendet sich auch hier noch an die Leute von B. 1 ber: "einer aus euch", nicht bloß an den "jemand", B. 14, den er nur aus ihnen als Repräsentant hat vortreten lassen. Schweifen wir hier einmal ab jum papistischen Kirchenwesen bin. Da ist alles jum äußeren Bert geworden. Die ganze Glaubensgemeinschaft ist dort ein blok außerliches Zeremonienwesen für jedes Lebensalter, also von der Biege bis ins Grab. Zum überdruß hört man aber die Kirchengemeinschaft behaupten, die alleinfeligmachende Kirche zu sein. Was nütt jedoch, ganz abgesehen von den Priestern, solche nur äußere Teilnahme an solchem bloß äußerlichen Zeremonienwesen den Laien zumal bei der krassen Unstenntnis der lateinischen Kirchensprache? Auch diese sollten an dem V. 15 f. angenommenen Fall ihr verkehrtes Kirchenwesen erkennen können. Man vergleiche auch 1 Joh. 3, 17—19. Ja, was ist es mit allem bloß äußerlichen Glaubenswesen? Die Antwort bringt V. 17.

"Also auch der Glaube, wenn er nicht Werke hat, ist er tot an ibm felber", ift er erstorbener Glaube, Glaube, der erstidt ist. Es mag Glaube dagewesen sein, echter, treuer Glaube; aber was jest davon noch vorhanden ist, ist der bloke Leichnam desfelben. Das gilt gang allgemein: Bo dem Glauben die Liebe als Glaubensfrucht fehlt, ift er erstorben, er an sich, per se, oder quod pertinet ad seipsum, was ihn felbst betrifft, nicht in Beziehung auf andere. Bas dem wahren Glauben als fein ihm felbsteigenes Befen gutommt, ift, daß er ber Sieg ift, der die Belt überwindet, und daß er das emige Leben ergreift, abgesehen von der ichon erlangten Rechtfertigung vor Gott. der lieblose Glaube an sich selbst tot ist, kann er die Belt nicht über= winden noch das ewige Leben ergreifen. Er kann nicht — er ist ja einem Leichnam gleich — retten, nicht felig machen ben, ber glaubt, ohne Berke der Barmherzigkeit zu tun. Dem ist die Zubersicht berflogen des, das man hofft, und so muß er verzweifeln an der Erlangung bes nicht fichtbaren ewigen Lebens. Ein folder Mensch follte benn in rechtes Zagen und Zweifeln kommen angesichts dessen, was ihm der Apostel hier zu bedenken gibt. Wo in einer Gemeinde Boren ohne Tun die Oberhand gewinnt, da ist das Glaubenslicht in den Gliedern am Erlöschen und ist teilweise schon erloschen, da bleibt nur tote Orthodoxie, vorausgesett, daß nicht Bölfe in Schafskleidern die Gemeinde erhaschen und zerftreuen. Bie? - so einfältig und felbstberftanblich muß man folden Leuten zu Leibe gehen, da es ihnen an der rechten Ginfalt fehlt - wie kann der Glaube folche Menschen, in denen er gar nicht mehr lebt noch lebenstätig ist, bereinst aus dem Gericht retten, wo boch einem jeglichen vergolten wird nach feinen Berken? Der Punkt ist völlig Mar gemacht.

"Aberdies oder außerdem möchte jemand sagen" usw. Eine Antswort hat der Apostel auf die V. 14 gestellte Frage zu geben. Durch V. 15—17 (di) hat er selber gewissermaßen schon geantwortet. Freislich eine direkte Antwort hat er nicht gegeben. Das tut er auch weitershin nicht, sondern wirft statt dessen zweiten Jemand aus,2) der zwar auch noch dem ersten Jemand nicht direkt antwortet, aber doch weitere Erwägungen veranstaltet, so daß dieser daraus die richtige Ants

<sup>2) &</sup>quot;Diefer (B. 18) und der folgende Bers find Gegenrede eines Dritten. Ans geredet ift der, welcher B. 14 fagt, er habe Glauben, hat aber nicht Werke." (Strads Bodlers Rommentar zur Stelle.)



wort seine Sorte Glaubensgemeinschaft betreffend sich selbst geben kann. Der Apostel bedient sich demzusolge hier der Figur des Dialogismus, um seine Darstellung nicht nur lebendig, sondern vor allem durch Vorsschiedung einer dritten Person gewinnend zu machen und um im solsgenden nicht von seinen eigenen Berken wohlgefällig reden zu müssen. Die Gegner pochten auf den Glauben; nicht kera, kera (Berke) sind es, sagten sie, worauf es ankommt; so diente der Apostel ühnen damit: euer Glaube ist venea, venea (tot). Das ist ziemlich schaft geantwortet. Indes er will sie gewinnen. Und um ihnen klarzumachen, daß das nicht so schwer sei, führt er ihnen zu Gemüte, daß irgend jemand, wir würden sagen, jeder gute Konsirmand sie ihres Frrtums vollständig überführen könnte.

Seiner Natur nach fest alla eine Ausfage boraus, zu ber es etwas Gegenfähliches bringt. Bogegen aber hier immerfort opponiert wird, ist der Glaube, wenn er nicht Werke hat. Und daß der mit unserm Bers beginnende neue Bassus auch noch dagegen gerichtet ift, zeigt die Wiederholung des Streitpunktes: "Du haft den Glauben, und ich habe die Berke." Auch hier wird dem Gegner "das Berkehaben" abgesprochen. Es bringt also ber neue Baffus nicht einen neuen Gegner bes Apostels — was man annehmen zu müssen geglaubt hat, weil sonst immer die Formel all' soet ris einen Einwand gegen ben Autor felbft bringt -, sondern eine weitere Entgegnung wider den, dem schon bisher opponiert wurde. Unser Börtlein alla wird hier ähnlich gebraucht wie Joh. 7, 49. Bei Johannes reben die jerusalemischen Oberften; hier ist der Schreiber der lange in Jerusalem tätig gewesene Jakobus. Da beibe an demselben Ort dieselbe Sprache führen, die Oberften so wenigstens nach johanneischer Darftellung, so tann tein Ginmand bagegen erhoben werden, daß sie nicht auch beibe alla in gleicher Beise Calob bemerkt treffend: "Die Partikel alla hat hier nicht gegenfähliche Bedeutung, sondern fie bedeutet entweder ,deshalb' ober ,außerdem', ,ja vielmehr', ,ih vielmehr', fo daß fie entweder eine Schluffolgerung oder eine Fortsetzung oder Abertreibung einführt."

Doch, bringt der neue Passus auch wirklich eine neue Entgegnung? Ist die Redensart: "Du hast den Glauben, und ich habe die Berke" aus dem Sinn des Apostels geredet? Doch wohl nicht, denn der will Glauben und Berke nicht so geschieden haben. Aber des Disputierens halber (lépei) geht der Jemand (V. 18) und der Apostel mit ihm auf den Standpunkt des Borredners ein. Du hast den Glauben, so des hauptest du von dir; dagegen stehe ich, was aus deiner Redewesse naturgemäß folgt, als einer da, von dem zu sagen sit, daß er im Gegensah zu dir Berke hat. Der Sinn ist: Ich rede also in meiner Entgegnung wie du: Du redest allein vom Glauben, so din ich gezwungen, in meiner Entgegnung vornehmlich von den Werken zu reden — ich wiederhole also zunächst nur den Streitpunkt. Alsbald aber entgegnet er, daß er nicht bloß Werke habe, sondern an Hand derselben

auch seinen Glauben aufzeigen könne. Und dadurch, daß er jenen auffordert, er solle doch auch seinen Glauben ohne die Werke aufzeigen, will er ihm klarmachen, daß er das nicht könne. Mit den Werken sehlten jenem gänzlich alle Zeugnisse für seinen Glauben. Auch hier hat die Phrase: "Du hast den Glauben" nicht bloß den Sinn: Du gibst den Glauben vor. sondern auch hier ist sie — glauben, wie es ja im nächsten Bers ausdrücklich heißt: Du glaubst, daß ein einiger Gott sei. Der, gegen den sich der Apostel auch hier wendet, glaubte wirklich auf seine Art, aber es war eben nur theoretischer Glaube, wie man ihn nennen mag. Der Glaube war bei ihm nur Sache des Wissens und des Kedens und des hörens, nicht aber der Tat und Wahrheit im Geist und Herzen. Der Glaube ist nun einmal, solange er rechter Art ist, etwas Komplezes, nichts Simplezes nur, wie unser Autor jetzt auch noch des weiteren dartun will.

Rach Rober B beift es: "Reige mir beinen Glauben ohne bie Berke, und ich werde dir aus meinen Berken den Glauben zeigen." Stände ftatt "ben Glauben" "meinen Glauben", fo murbe bem aanzen bisberigen Aufammenhange zuwider zwischen dem Glauben beiber ein Unterschied gemacht. Dem Inhalt nach aber glauben beibe ein und basselbe: nur die Art und Beise ihres Glaubensstandes ift bei beiden verschieden. Und wie leicht könnten die irrenden Brüder zurechtgebracht werden! Sie sollten bloß bebenken, ob fie ohne irgendwelches Glaubenswert ihren Glauben aufweisen könnten. ist nicht, daß sie ihren Glauben durch Werke im Augenblick einmal manifestieren sollten, sondern aufweisen, aufzeigen beift bier: Reugnisse für etwas darlegen. Und das hat den Nachdrud: zeige mir; darauf tommt es an. Rannst du für beinen werklosen Glauben Zeugen ober Beweise auftreiben? Du schweigst; du kannft es also nicht. Apostel redet nicht ironisch, sondern tragisch ernst. Er fährt fort: Bei mir steht es zu erwarten (Futur), daß ich es kann: Und ich werde ober kann bir aus meinen Werken ben Glauben zeigen. Der Glaube. foll er bereinft im Gerichte bestehen, foll er felig machen können, muß Beweise haben, ben muß man zeigen können. Und seine Beweise find eben die Berte, Berte ber Barmbergiakeit an den geringsten unter den Brüdern Christi. So wird dereinst Christus selbst als Richter verfahren, Matth. 25. Erst scheibet er fraft seiner Allwissenheit die Gläubigen von den Ungläubigen, eben nach dem verborgenen Glauben; aber er wird feine Scheidung bekanntlich auch als eine gerechte beweisen: "Denn ihr habt mich gespeiset" ober "nicht gespeiset" usw., und zwar mich in meinen bedürftigen Brüdern und Schwestern. Daß der Apostel hier darauf aus ift, daß man Beweise für seinen Glauben haben muß, geht nicht nur baraus hervor, daß beide Male das "zeigen" in der Emphase steht, fondern auch daraus, daß beim Gegner sein Glaube vor die Berte gestellt ift, hernach aber die Berte wirklich als Beweise vor bem Glauben stehen. Der seligmachende Glaube kann also nicht ohne

Berke sein und wiederum die Berke nicht ohne den Glauben, sondem wo Berke wirklich Erfüllungen des Gesetzes sind, da ist auch der Glaube. Denn an den Früchten erkennt man den Baum. Bas Jakobus hier lehrt, steht in völligem Einklang mit der übrigen Schrift.

Der zweite Jemand geht weiter auf den Standpunkt bes Gegners und beffen Biderlegung ein, B. 19, und amar wohl bis bin aum 28. Bers Dann fällt der Apostel selbst wieder ein. Denn dafür sprechen außer dem Sinn wenigstens das erft B. 24 wiederkehrende "Ihr" und bas bis dahin bleibende "Du", B. 19. 20. 22. Alfo du bift einer, bet Glauben zu haben fagt. Ja, ich gebe zu, du glaubst, daß Gott einer ift. Deffen rühmft du bich und kannft bich rühmen gegen die Beiden. Und bas ist anzuerkennen: Du tust mohl. Es ist, als ob der Redner bort, daß der Gegner sagt: Ich bin kein Seide. Darauf erwidert er jedoch: Bohl, du bist kein Seide jenem Glauben nach. Aber was nütt das? Dein werkloser Glaube macht dich nicht selig; außerdem fehlt ihm Wenn du auch professionell kein Heide bist, so ist bennoch bein Glaube berart, daß er sogar selbst bei ben Teufeln statthat. "Auch bie Teufel glauben, aber (xal) sie zittern" bei diesem Glauben. haben keine Zuversicht und Freudigkeit dabei und felbstverständlich keine Berke der Barmherzigkeit, keine Liebe. So fehlt auch beinem Glauben außer der Liebe die Hauptsache, die Zubersicht. So redet der Mann dem Gegner ins Gewissen: Du hast gar keine Freudigkeit und hoffs nung bei beinem Glauben, wie es boch eigentlich ber Fall fein foll. Denn Paulus schreibt: "Nun wir benn sind gerecht worden durch den Glauben, fo haben wir Frieden mit Gott burch unfern Herrn JEsum Christum, durch welchen wir auch einen Zugang haben im Glauben zu diefer Gnade, darinnen wir fteben, und ruhmen uns ber Soffnung ber gutunftigen Berrlichteit, bie Gott geben foll", Röm. 5, 1 f. Bei dir aber, wenn du nicht umkebrit. steht's so: Wie du werklos bist und glaubst wie die Teufel, so bist du auch hoffnungslos und wirst wie die Teufel und zu ihnen verdammt werden. Du wirft nicht im Gericht bestehen können. Du gitterft noch nicht. Damit tust du nicht wohl oder etwa gar besser als die Teufel. vielmehr webe dir! Benngleich der wahre Glaube felig macht, bein wert- und zubersichtsloser Glaube ist eben nicht von der Art des driftlichen, seligmachenden Glaubens, sondern ift - sit venia verbo -Teufelsglaube.

Wie meistens bei Jakobus, führt auch das di B. 20 weiter und bringt Neues. Nach den bisherigen zwei Bedenken gegen des Widersparts Position folgt nun das letzte und wichtigkte, B. 20—23. Zuwor wiederholt der zweite Jemand erst nochmals, um was es sich zwischen beiden handelt, und zwar tut er das wiederum durch eine Frage, in der wohl mit Koder B und den meisten Lateinern ägers statt verzes zu lesen ist, so auch Tischendors: "Willst du aber wissen, du eitler Wensch, daß der Glaube ohne Werke energielos ist?" Es ist, als ob

Die andere Seite immer noch hören läßt: "Egya, toya (Berte) machen nicht felig. Etwas Reues wiffen die Gegner nicht zu fagen. dieser ihr Opponent kann das renga auch abwechseln mit agyń. Glaube ift dern, dern, energielos. Da fagt man: Der hat's fein ge-Zwar dem Sinn nach scheint dorn unebener als rexpa, nämlich tautologisch zu sein. Sollte nicht geradezu darum von Abschreibern versucht worden sein, es in verpa zu "verbessern"? Die Tautologie ift aber nur dann icheinbar, wenn man dorn fo verftebt, als feien die Berte das, was der Glaube nicht wirkt, während Jakobus davon fagen will, was werktätiger Glaube — nicht herborbringt, sondern — ferner noch einträgt. Ein werklofer Glaube ist nicht nur binsichtlich ber Liebeswerke wie ein braches Feld, bas nichts Rechtschaffnes hervorbringt, sondern vor allem bringt er wie ein folches auch nichts ein. Durch Säufung der Ausbrude: ohne Berte, energielos, foll fo recht bie Unnatur foldes nur theoretischen Glaubens gezeigt werben. Tautologie ist darum so schön, weil sie den unvergeftlichen Nachklang zurudläßt: Unfruchtbarer Glaube bringt nichts vor sich, tut nichts hinfictlich feiner felbst, wie es doch, wo es mit dem Glauben recht fteht, ber Fall ift. Bon was für einem ferneren Ertrag mahrhaftigen Glaubens indes jest die Rede fein foll, wird fich gleich im folgenden So weit aber erkennt auch Sakobus keinen andern Glauben an, wie auch Paulus und Christus nicht, als ben, ber durch die Liebe tätig ift, vgl. Gal. 5, 6; Joh. 13, 35. Demgemäß erklärt auch bie Apologie (S. 131): "Derfelbige Glaube, dieweil er ein neu göttlich Licht und Leben im Herzen ist, badurch wir andern Sinn und Mut kriegen, ist lebendig, schäftig und reich an guten Werken. Darum ist es recht geredet, daß der Glaube nicht recht ist, der ohne Werke ist."

Wie noch die heutige Erfahrung lehrt, sind berartige Gegner schwer zu gewinnen. Man ersieht das im Text daraus, daß der Apostel so scharf wird: er stellte sie fast unter die Teufel, und hier nennt er sie eitle, leere Menschen, innerlich leer. Der Apostel will sagen: Bei dir hat sich der Glaube merkwürdig tief zurückgezogen und hält sich sehr verborgen. Man sühlt gar keinen Puls desselben. Er ist wohl ganz ausgestorben, so daß du ganz hohl und leer bist und gar keine Ausssicht auf auch nur einen Rutzen des Glaubens hast? Ja, erkenne deine Leerheit, indem du unter anderm blickt auf Abraham, unsern Bater. Der Bater Isaaks ist der Bater aller Gläubigen, sowohl derer aus der Beschneidung als auch derer aus der Vorhaut. Der paßt hier in dem Schreiben eines Judenchristen an die vorwiegend heidenchristeliche Kirche sehr gut als Glaubensezempel. Es schloß damals noch mehr als heutzutage eine große Ehre sür einen Heidenchristen in sich, von Abraham als seinem Bater sagen zu hören.

Doch wie steht es mit dem Bater aller Gläubigen in dem Punkte von Glauben und Berken? Was lehrt die Schrift dabon? Denn Abraham ist ja längst gestorben. Was wir heutzutage über ihn sagen

können, bermögen wir nur auf Grund ber von ihm berichtenden Schrift zu sagen. Und da legt nun dieser von dem Apostel vorgeschobene Biderpart dem gemeinsamen Gegner als Lehre der Schrift in dem Streits vunkte diesen Sat dar, und zwar wiederum in Form einer Frage: "Bard nicht Abraham, unfer Bater, auf Grund ber Berke als Gerechter erklärt, ba er seinen Sohn als Opfer auf den Altar gebracht hatte?" was ja Gen. 22 erzählt wird. Da jedoch in diesem Genesiskapitel der Ausbruck "für gerecht erklären" nicht vorkommt, muffen wir genau zusehen, welche der dort beschriebenen Sandlungen Gottes etwa Rakobus als eine Bindikation der Glaubensgerechtigkeit Abrahams auf-Nach Gen. 22, 1 versuchte Gott Abraham, wozu die Beimariche Bibel gut anmerkt: "Er wollte feinen Glauben und Gehorfam prüfen." Und nachdem dort die Opferungsgeschichte Rfaats bis zum erhobenen blitenden Meffer in Abrahams Sand vor unfern Augen vorübergezogen ift, wehrt der Engel des HErrn dem Abraham, ebe er gustoßen und Maak schlachten kann, und spricht: "Lege beine Sand nicht an den Rnaben und tu ihm nichts! Denn nun" (es fteht da ausbrudlich nun, jest, תשה , weiß ich, baß bu Gott fürchteft und haft beines eigenen Sohnes nicht verschonet um meinetwillen." Strad, die einzelnen Satglieder beffer hervortreten laffend, überfett: "Denn jest habe ich zu erfahren bekommen, daß du Elohim fürchtest, da du beinen einzigen Sohn mir nicht vorenthalten haft." Recht nach menschlicher Beise redet hier die Schrift von Gott, als wolle Gott Abraham durch Brufung, "gleichsam als in einem ordentlichen Gerichtsprozeh" (Luther I, 506), kennen lernen, ob er gottesfürchtig fei. Und nachdem der Brozek zu Abrahams Gunften ausgefallen war, gibt Gott fein Urteil ab: Ich weiß nun, ich habe es erkannt jett, aus dem Berlauf des Untersuchungsprozesses, und erkenne es an und erkläre, daß du Gott fürchtest, nicht etwa jest erst, sondern schon die gange Reit Gott gefürchtet haft. Das ist aber nicht von der Gottesfurcht nach dem erften Gebot zu verstehen, sondern "Gott fürchten" bedeutet hier etwa: im rechten Religionsverhältnis zu Gott fteben, im Geborfam bes Glaus bens sich befinden, turg, ein durch den Beiligen Geift wiedergebornes und erneuertes Rind Gottes fein. Es ift diese Gottesfurcht das Relie gionsberhältnis des Menschen zu Gott der göttlichen Unade und Bergebung gegenüber, wobon g. B. auch der 130. Bfalm fagt: "Bei dir ift die Bergebung, daß man dich fürchte."

Bu den Worten: "Nun weiß ich, daß" usw. macht daher auch Calov, indem er auf dem eingangs erwähnten, von Melanchthon bestretenen Erklärungsweg unsers Jakobuskapitels einen weiteren Schritt vorwärts tut, die Bemerkung: "... wo Gott auf Grund des Zeugnisses des äußerlichen Gehorsams Abrahams, den er in der Opferung seines Sohnes zeigte, anthropopathisch bezeugt, daß er die Wahrhaftigkeit und Aufrichtigkeit seines innerlichen Affektes erkannt habe, der aber in ihm ohne Glauben nicht hätte existieren können. . . . Und so bedient sich

daber Gott felbst dieser Beise der Schlukfolgerung, daß er die Babrhaftigkeit des Glaubens Abrahams den Menschen aufzeigte durch Isaaks Obferung". Summa: Run erkenne ich es, wie ein Richter beim Abschluß eines Prozesses urteilt, daß du durch den Glauben im Stande ber Enade bift. Mit und durch Abgabe eines folchen Urteiles erklärte Gott Abraham für einen Glaubensgerechten, für eine neue Rreatur, geschaffen im Messias zu guten Werken. Und worauf gründete Gott diefes richterliche Erkenntnis? Auf das Wert, daß Abraham feinen einzigen Sohn Gott nicht vorenthalten batte. Darf nun Sakobus als Lehrgehalt diefes Schriftabschnittes niederschreiben und es tucz alfo faffen: "Bard nicht Abraham auf Grund der Berte als Gerechter erklärt, da er seinen Sohn als Opfer auf den Altar gebracht hatte?"? Bas follte im Bege fteben, so zu schreiben, da die Schrift felbst ben gangen Sandel so beschreibt? Wenn aber Luther (I, 1581) hierzu anmerkt: "Dadurch wird Abraham nicht gerechtfertigt", so ist Luther gang im Recht, benn er redet dort von der solennen imputativen Rechtfertigung, die über Abraham schon Gen. 15, 6 dokumentiert ist. Treffliches notiert Söpfner zu unserm Verfe, indem er schreibt: "Da ift die Rede von der Rechtfertigung, nicht infofern fie vor Gott geschieht, benn bie berartig gekennzeichnete Rechtfertigung geschieht burch Zurechnung des Glaubens zur Gerechtigkeit, sondern insofern den Menschen be= kanntgemacht wird, daß sie vor Gott geschen sei, und insofern der Glaube mittels biefes Bertes ober feiner folgenden übung wirksam wird und geschäftig ist und noch mehr vergewissert wird, wie Sebr. 11, 17 geschrieben steht: "Durch ben Glauben opferte Abraham ben Maat, da er versucht ward." (Disp. XII de Justif., p. 1079.)

Aber wird dann nicht der bekannte Terminus "rechtfertigen" in einem von der gewöhnlichen Bedeutung abweichenden, andern, neuen Bohl faum; benn ber bem Wort fonft eigene Sinn gebraucht? beklarative Charakter wird auch hier beibehalten, nur daß er hier nach allen feinen unter ben Menschen geltenben Beziehungen böllig herbor= Denn der Ausbrud "gerechtfertigt werden" bezeichnet hier gang offensichtlich ein vollständiges gerichtliches Sandeln nach der Beise der Menschen, wie die Berbindung zeigt: rechtfertigen aus etwas = auf Grund von etwas, als auf Grund von Zeugnissen, die Gerechtigkeits= erklärung aussprechen; bgl. Matth. 12, 37: "Aus beinen Borten wirft bu [bereinft im Gericht] gerechtfertigt werden." Auch hier in unfern Natobiberfen bedeutet unfer Bort fo viel wie: auf Grund von Beugniffen richterlich für gerecht erklart werden. Gin Richterspruch kann aber doppelter Art sein, und gerade unsers Wortes passibische Form, die hier vorliegt, läßt die doppelte Anschauungsweise gar wohl zu: 1. einem erklären, daß er gerecht sei, das heißt, ihm das Recht ober die Gerechtigkeit zusprechen, ober etwas ihm gur Gerechtigkeit rechnen, paf= fibifch: einem gur Gerechtigkeit gerechnet werben, Loulzeodal riel eie dixacoovene; 2. einen auf Grund von Beugniffen für gerecht erklären ober vor andern als durch Renanisse erwiesen erklären, daß einer gerechtfertigt sei oder die gultige Gerechtigkeit habe, passivisch: Reugnis übertommen, daß man gerecht(fertigt) sei, papropeiodas eiras dixass, Bebr. 11, 4. Ob einem nun aber eigene ober fremde Gerechtigkeit zu: gesprochen wird, kann sich aus dem bloken Wort "rechtfertigen" nicht ergeben, das wird jedesmal der Zusammenhang andeuten oder die übrige Lehre der Schrift bestimmen. Ferner: das eine Mal foll die eine Seite, das andere Mal mehr die andere Seite hervorgekehrt werden; welche es aber sein soll, werden auch hier immer, namentlich bei der paffivischen Form unsers Bortes, die dabeistehenden Borte zu ertennen geben muffen. Rum Beispiel an ber Stelle: "auf daß er allein gerecht sei und gerecht mache ben, der da ist des Glaubens an Jesum", Rom. 3, 26, kann "gerecht machen" nicht heißen: ihm erklären, daß er gerecht fei, sondern ibn für gerecht(fertigt) erklären; benn ber bes Glaubens an JEsum ift, ber ift schon in und mit seinem Glauben gerecht geworden, hat schon mit dem Glauben die ihm zugesprochene Gerechtigkeit Chrifti. Und feit Gottes Gerechtigkeit in Chrifti Blut Genugtuung gefunden hat, Röm. 3, 25, kann nun auch Gott, nach feiner Gerechtigkeit (val. 1 Joh. 1, 9) nicht umbin, den, der an JEsum glaubt, auf Grund dieses rechtfertigenden Glaubens für einen bor ihm geltenden Gerechten zu erklären.

Da denn nicht das bloge Wort "rechtfertigen", fondern der Busammenhang die eine oder andere Seite, wie eben angegeben, hervortreten laffen muß, fo ift befonders bei der unferm Bort zugefügten Bestimmung "aus den Berken" auf die ganze Bortzusammenstellung au achten. Entweder wird nämlich beigefügt: bor Gott, Rom. 3, 20. nicht in bezug auf Gott, Rom. 4, 2, oder der Gegensat wird hervorgehoben: nicht aus den Werken, sondern durch den Glauben, Gal. 2, 16. So ift es jedesmal beutlich gekennzeichnet, daß an diesen Stellen jene erste Anschauung vorherrscht: rechtfertigen = Gerechtigkeit zuerkennen. zusprechen, anrechnen, passivisch: burch solche Zurechnung aus einem Gottlosen ein Gerechter gemacht werden, ex impio justum effici und das wird dann hinfichtlich der Werke desavouiert. Dagegen wird an den genannten Stellen unfere Briefes die handlung des Rechtfertigens weder als vor Gott, das ist, in Gottes Bergen vollzogen. betrachtet, noch finden wir hier die Rechtfertigung durch den Glauben als Gegensat, vielmehr als Voraussehung; vgl. B. 23. So bleibt, ba ber Zusammenhang jene erste Bebeutung nicht an die Sand gibt, die zweite übrig, die auch fehr gut, ja einzig und allein paßt. Das jatobifche "aus ben Berten gerechtfertigt werden" ift fo viel wie: aus ben Berten das Beugnis - und das ist bier die Hauptfache - überkommen, daß man ichon gerecht gewesen sei = im rechten Berhaltnis zu Gott geftanden habe durch den Glauben vor allem Bert; denn nur infolge des Glaubens gilt man nach der Schrift vor Gott als gerecht. erklären unsere Stelle auch das Bekenntnis und die Bater. An der Apologie heißt es S. 131: "Jatobus beschreibt hier, welcher Art die Gerechten sein sollen, nachdem sie bereits gerechtfertigt und wiedergeboren find; fie follen nämlich reich an auten Werten fein. gerechtfertigt werden bier nicht bedeutet, aus einem Gottlosen gerecht gemacht werden, sondern nach richterlichem Brauch für gerecht erklärt Bierzu merkt die Konkordienformel an: "Es redet aber Jakobus, wie die Apologie saget, von Werken derjenigen, welche schon durch Christum gerecht geworden, mit Gott verföhnet (find) und Bergebung ber Sünden durch Christum erlanget baben." (S. 620, 43.) Unter ben Batern fcreibt g. B. Chemnit: "Denn gerechtfertigt werben ift nach jatobifder Bezeichnung = für gerecht erklärt werden auf Grund ber äußeren Berte." (Examen, ed. Francof. 1609, p. 152 a.) hard: "Abraham ist auf Grund der Werke gerechtfertigt, das ist, gerecht erflärt worden." (Loci, ed. Cottae VII, p. 4, p. 253; VIII, p. 75.) Ebenso Glassius: "Justificatus est, h. e., declaratus et compertus est, auod fuerit justificatus." (Phil. Sacr., Amstet 1711, p. 366.) ner: "Es kann nämlich die Rechtfertigung auf zweierlei Art betrachtet merben: 1. wie sie vor Gott geschicht und anhält, 2. wie es den Menichen dargetan wird, daß fie vor Gott geschehen sei und anhalte. ersterer Beise betrachtet sie Paulus, Rom. 3 u. 4 und auch Gal. 2; in letterer 3at. 2." (De justif., p. 1063.)

Andes, von wem wurde Abraham so für gerecht erklärt? bas fteht bei Jakobus nicht ba, auch nicht, vor wem es geschah. Jedoch in der Genesis ist Abraham so bor unser aller Augen für gerecht erklärt worden, darum wird er auch hier als Exempel gebraucht, um an ihm nach B. 18 aus den Werken seinen Glauben au zeigen, wie wir gleich feben werden. Und aus der Genesis ersehen wir auch, daß Gott es war, der Abraham in der Beise gleich bei der Opferung für gerecht erklärte, sicherlich zur Stärfung feines Glaubens. Run aber biefe Geschichte in der Schrift vorliegt, erklärt die Schrift oder vielmehr Gott burch die Schrift Abraham aus den Werken für einen folchen, der in der rechten Furcht des Glaubens stand, nicht bloß ihm zum Lobe, fondern — und das zeigt uns eben Jakobus hiermit an — für uns ift das gefdrieben, uns zur Belehrung und auch zur Stärfung unfers **Glaubens**. Denn wie damals Gott augenfällig mit Abraham, dem Bater ber Gläubigen, handelte, fo follen wir nun auf Grund ber barüber geschriebenen Schrift gewiß sein: so handelt Gott noch heute mit uns, den durch den Glauben Gerechtfertigten, die wandeln in den gußtapfen des Glaubens unfers Baters Abraham (Röm. 4, 12). Auch uns erklärt Gott, nachdem wir durch den Glauben vor ihm gerecht geworden find, auf Grund unserer Berte, nicht erft am Schlug unsers Lebens, fondern wenn oder jedesmal wenn wir Werke der Liebe getan haben, für gerecht, nämlich er erklärt auch uns für folche Leute, die schon bor ben Berken bei ihm durch den Glauben im rechten Berhältnis ftanden, fonst wären die Werke als Früchte des Glaubens nicht gefolgt.

wir solche Gerechtigkeitserklärung nicht mit unsern Sinnen direkt von Gott her wahrnehmen wie Abraham, so zweiseln wir doch nicht an dem, was wir nicht sehen; denn unser Glaube ist auf Grund der Schrift, die jedoch Abraham noch nicht hatte, eine gewisse Zubersicht des, das man hosset. Und gerade auch diese Berse des Jakobus können uns diesen Glauben mächtig stärken. Dereinst aber wird sich Gott zu dieser Glaubenswahrheit bekennen vor unsern und aller Auserwählten, auch vor aller Engel und Teusel und Verdammten Augen. Denn wen jeht die Schrift aus Grund seiner Glaubenswerke für einen durch den Glauben Gerechten erklärt, der wird damit von Gott für einen Gerechten crklärt, und das Jüngste Gericht wird das nur bestätigen; vgl. Joh. 12, 48.

Durch jedes echte Glaubenswert vindiziert sich der rechtfertigende Glaube als vorhanden und als rechter Art. So verstanden, reiht sich unfer Bers vortrefflich in die Beweisführung des Apostels ein: es foll eben gemäß V. 14 vor allem darauf hingewiesen werden, was Abraham, der Bater der Gläubigen, erlangt hat, und zwar aus seinen Berken, aber durchaus nicht mit Ausschluß des Glaubens. Bengel notiert bier: "Jakobus erkennt die innere und eigentümliche Kraft des Glaubens an, wie sie bor den Berken da und verschieden ist von den Berken und von beren in den Glauben guruditromender (redundante) Rraft, B. 22; es wird diefelbe aber von den Heuchlern ignoriert, die die Berke, beren fie jedoch bar find, allzuleicht (liebkofend) streicheln (facilius palpantes, wie man Tiere mit der Sand liebkofend streichelt, hier aber: allzu Deshalb stellt Jakobus die Sache recht auf menschliche Beise bar, und um die Gegner zu überwinden, lobt er die Berte febr, jedoch bei allem Lob der Werke unter der Boraussebung der selbsteigenen Kraft bes Glaubens." Ja, und diese Voraussebung ist aufs festeste im Auge zu behalten, denn an unferer Stelle wird Abraham ausdrücklich und emphatisch unser Bater, gewiß in Pauli Sinne: "Bater aller Glaubigen", Röm. 4, 11, genannt. Als folder, als Gläubiger, beift es hier, erlangte er diese Gerechtigkeitserklärung auf Grund seiner Berke. Aus den oder in den Berken seines Glaubens (Hebr. 11) wurde ihm das Zeugnis, daß er gerecht sei, gerecht geworden aus oder infolge des Glaubens. Bas hat ihm also sein Glaube, insofern er mit den Berken, den Glaubensfrüchten, verbunden war, Großes eingebracht! auch Chemnis 1. c.: "Es handelt also Jakobus davon, daß Abrahams Gehorfam und feine Berke bargetan und Zeugnis an die hand gegeben haben, daß er wahrhaftiglich burch den Glauben gerechtfertigt gewesen sei." Ebenso Glossa ordinaria, zitiert in Calous Bibelwerk: "Sier wird von den Werken gehandelt, welche dem Glauben folgen. um derentwillen Abraham eine weitere Gerechtigkeitserklärung erlangte, nachdem er schon durch den Glauben gerecht war." Glassius: "Igitur hoc opus, oblatio, scil. Isaaci, non fuit justificationis Abrahae causa (quae Gen. 15, v. 6, triginta minimum annis ante commemoł

ratur), sed testimonium et declaratio. Sic v. 24. 25." (Ibid., p. 366.) Die katholische Rechtfertigungslehre, wie sie im Tribentinum bei ben Bapisten für alle Zeiten festgelegt ift, steht daher nicht auf dem Boden ber Beiligen Schrift, auch nicht bes Jakobusbriefes, fie ist vielmehr Schriftberdrehung. Denn gerade Jakobus läkt uns an Sand ber Schrift bon Abraham seben, daß die Werke bei den Christen, bei den wahrhaft Gläubigen, die schöne, aber auch zugleich wichtige Bedeutung haben, daß fie, abgeseben davon, daß fie Früchte bes Glaubens find, andererseits nichts als Zeugnis für den rechtfertigenden Glauben ablegen und Reugnisse desselben sind. Dagegen, was für ein Resultat findest bu Geaner, wenn du bich mit bem Bater ber Gläubigen vergleichst, du, der du den Glauben Abrahams zu haben sagit und nicht, wie er, auch Berke haft? Dir zeigt die Vergleichung, daß du ein eitler, leerer Mensch bift, der benn auch bei feinem werts und energielofen Glauben leer ausgeht. Gegen Abraham gehalten, bift bu ein vertrodneter Schökling einem Baume gegenüber, der, gepflanzt an den Bafferbachen, feine Frucht bringt zu seiner Beit, deffen Blatter nicht bermelten, und bem das, was er macht, wohlgerät; val. Af. 1.3.

"Du fiehft, daß ber Glaube wirkte zusammen mit seinen Berken." (Es ift gewiß nur Billfür, in der Umgebung von lauter Aoristen ftatt bes Imperf. - fo B - zu lesen: ovregyei.) hier läßt sich gunächst klar aufzeigen, daß in unsern Versen der Ausdrud "Glauben zu haben fagen" nicht bloß auf bas Bekenntnis des Mundes weift, als mare ber Sinn hier: Du fiehst, daß sein Glaubensbekenntnis zu feinen Berken half; denn wo erzählt die Schrift, daß Abraham turz vor oder mabrend ber Opferung Jaats feinen Glauben befannt habe? Mofes faat tein Bort babon, im Gegenteil ruft die Genesis den Gindrud berbor. als fei Abraham diefe Tage über fehr schweigsam gewesen; im Bergen iedoch glaubte er start und fest: Gott kann auch wohl von den Toten auferweden, fo daß der Meffias bennoch aus Sfaats Samen bertommen wird. Abrahams Knechte wußten überhaupt nichts von ihres Berrn Absicht, und seinem einigen Sohn Jaat fagt er es nicht. Sollte er es borber etwa daheim, der Sara und den andern Anechten uim. gesagt haben? Bo fteht etwas davon? Oder foll etwa gar Abrahams Glaube bor ber Opferung Isaats ein bloges Bekenntnis gewesen fein? Freilich, Abraham befannte auch feinen Glauben; es heißt öfters g. B. bak er predigte von des Herrn Namen. Und foldes Bekenntnis ist allerdings auch ein Rennzeichen ber Rechtfertigung; bgl. Rom, 10, 9. 10; Matth. 10, 32 f.; aber andere Werke find auch immer mit babei. ia. das Bekenntnis ift felbst schon eine gange Reihe Berke. Doch von bem Bekenntnis bes Glaubens handelt unfer Brieffcreiber nicht, fonbern auch an unferer Stelle fann man ben Ausbrud "Glauben" nicht anders fassen, als er lautet.

Andere deuten unsern Bers so: Abrahams Glaube wirkte zu seinen Werken. Sollte aber Abrahams Glaube bloß dazu geholfen

haben, daß er Werke tat? Und find bann nicht die Werke aum Obiett bes Mitwirkens gemacht? Nein, erinnern wir uns an die grammatische Regel, daß die mit our, dr usw. zusammengesetten Berba, die ein gus fammenfein, streffen, swirken bedeuten follen, ftatt mit wiederholter Bräposition mit dem bloken Dativ konstruiert werden, und was dann besonders hervorgehoben werden soll, ist selbstverständlich das Zusam= mensein der genannten Gegenstände beim gemeinschaftlichen Birten. Und das liegt hier auch dem Apostel im Sinn. Er will den Glauben mit Werken verbunden wissen. Und so lehrt er denn hier auch ein gusammenwirken des Glaubens und der Berke, oder daß der Glaube in ber Gesellschaftswirfung mit den Berken einträglich und nusbringend ift. Calob zieht hier eine Bemerkung bes papistischen Estius billigend an: "Denn mit dem Ausdrucke Busammenwirkte' will der Apostel eine gewisse Gemeinschaft anzeigen, die zwischen Glauben und Werken statthat, als 3. B. wie der Glaube ohne Werke nicht fein darf, so auch nicht die Werke ohne den Glauben."

Jakobus' Beweisführung ist ausgezeichnet. "Du siehst", fagt er. Und das foll nicht blok Phrase der Schlukfolgerung fein, sondern die Tätigkeit bes Sebens will er wirklich in Anspruch genommen seben; benn der borgeschobene Biberpart der Gegner will ja seit B. 18 immer noch den Glauben aufzeigen aus den Werken. Und ferner, was solch in Berken überwallender Glaube unter dem hinmeis auf Abrahams. des Baters der Gläubigen, Beispiel einbringt, ist, wie es so weit ans gegeben ift, beffen Gerechtigkeitserklärung auf Grund feiner Berte des Glaubens. So heißt es ja auch im Hebraerbrief, daß die Bater das Zeugnis, daß fie gerecht seien, durch ben Glauben überkommen Das hat ihr Glaube aber nur eingebracht, da er in Gemein= schaft der Werke tätig war, wie denn auch der Hebräerbrief jedesmal auf die Werke ber Väter weift, bei welchen fie durch den Glauben jenes Reugnis überkamen. So wird benn ausdrücklich bem Glauben allein das Erwirken der Gerechtigkeitserklärung auf Grund der Berke aufs Konto geschrieben. Auch kommen die Berke nur als Begleitserscheinung bes wirkenden Glaubens in Betracht, als Zeugen des energievollen Glaubens (eine parallele Sache wird mit ähnlichen Ausdrücken Gal. 2, 8 beschrieben). Bei Glauben und Werken ift auch hinfichtlich des Nutens beider der Glaube pars potior oder causa efficiens. Also erfenne und siehe es, du Gegner, wo nubenschaffender, seligmachender Glaube sein soll, da hat er eng mit sich Werke verbunden. noch mehr.

"Und" (xai — und so) "wurde an den Berken der Glaube vollendet oder vollsommen." Das ist wahrscheinlich ein nicht von son abhängiger, sondern ein selbständiger Sabteil. Der Glaube ist auch hier Subjekt, und das Berbum ist wiederum ein passibisches. Es wird also etwas ausgesagt, was der Glaube selbst wurde: er, das unsichts bare Ding, wurde dem Zusammenhang nach vollsommen gemacht durch

die fichtbaren Berke, das beikt doch, er murde durch die sichtbaren Berke als vollkommen dargetan ober erklärt. Die beiben Aoriste: edingicoon (B. 21) und ereleicon (B. 22), fteben infolge ihrer gemeinfamen Struttur mit it korwr nun auch hinsichtlich ber Bestimmung ihrer Bebeutung auf gleicher Stufe. Der beklarative Charakter darf auch unserm Borte: "und wurde als vollkommen dargetan" nicht abgesprochen werden, und awar auf Grund der übrigen Lehre der Schrift nicht. Denn wenn man fagt: Durch die Berte empfängt der Glaube Stärfung und Bollenbung, so ist das nur in gewisser Beziehung wahr. Auch die Apologie sagt: "Der Glaube wächst bei seinen übungen." Ebenso sagt Luther zu dem Spruch 2 Betr. 1, 10 ("Darum, liebe Brüber, tut besto mehr Fleiß, euren Beruf und Erwählung fest zu machen"): "Wiewohl ber Beruf und die Erwählung für sich stark genug ift, so ist sie doch nicht bei dir ftart und fest, weil bu noch nicht gewiß bist, daß sie dich betreffe. Darum will Betrus, daß wir uns folden Beruf und Erwählung mit guten Werken fest machen. Also siehst du, was dieser Apostel den Früchten des Glaubens gibt. Wiewohl diefelben dem Nächsten geboren, daß ihm damit gedient werde, so bleibt doch auch die Frucht nicht außen, daß der Glaube dadurch stärker wird und immer mehr und mehr gute Also ift das gar viel eine andere Kraft als die leibliche. Denn diese nimmt ab und wird verzehrt, wenn man ein Ding zu viel braucht und treibt; aber jene geistliche Kraft, je mehr man sie übt und treibt, je stärker sie wird, und nimmt ab, wenn man sie nicht treibt." (IX, 1353.) Rechte übung ftarkt und ftahlt, wiewohl die Kraft und die Mehrung der Kraft nicht aus der übung und deren Leistungen, son= bern aus andern Surrogaten erzeugt wird. So dürfen wir auf Grund ber Lehre der übrigen Schrift nicht lehren, als ob die Werke zum Wefen des Glaubens etwas hinzufügten. Rein, das "Du siehst" dürfen wir. tropdem unfer Sapteil nicht mehr davon abhängt, dennoch nicht gang aus den Augen verlieren. Und gefehen foll ja werden, insofern es Du siehst also an den Werken den Glauben als angebt, der Glaube. Indem Abraham aus den Werken Zeugnis überdas Vollkommene. tam, daß er ein Glaubensgerechter fei, wurde fein Glaube an Hand der Berke als vollkommen dargetan. Das Verbundensein seines Glaubens mit Berken war ja in der ersten Vershälfte aufgezeigt, welcher Gedanke eben auch noch in die zweite Bershälfte hineingezogen morben ift. Daher wir benn auch reletodas geradezu mit er berbunden feben, a. B. 2 Ror. 12, 9: "Meine Araft ift in dem Schwachen vollkommen." Ein Schwacher kann sicher der Kraft Gottes keinen Zuschuß gewähren, aber in ihm tann sich Gottes Rraft so recht volltommen zeigen. Und so wurde auch an Hand der Werke Abrahams dessen Glaube als in sich vollkommen dargetan. Bergleiche ferner 1 Joh. 2, 5, wo es heißt: "Wer aber sein Wort halt, in solchem ist wahrlich die Liebe Gottes vollkommen (reredelwrai). Daran erkennen wir, daß wir in ihm find." Auch hiernach foll unfer Salten der Gebote unfere Liebe

zu Gott nicht erst vollenden, vollkommen machen, sondern als vollskommen dartun, zumal es weiter heißt: Daran erkennen wir, daß wir in ihm sind." Unsere Liebe zu Gott kommt gerade auch da zu ihrem beabsichtigten Ziel, daß wir uns auch äußerlich so darstellen als solche, die seine Gebote halten.

Man fieht an den goldberbrämten Bolten den Schein der Sonne, und da erscheint er oft am prachtvollsten. So erscheint auch der Glaube in seinen Werken als in seinen Ausstrahlungen und leuchtet darin bor Menschenaugen oft am schönsten, wie auch Baulus sagt: "Run aber bleibt Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei; aber die Liebe ift bie größte unter ihnen", 1 Ror. 13, 13. Und die Menschen loben auch gewöhnlich nicht die blogen Berke, fondern den frommen Menschen. also seinen Glauben in den Werken. So preift auch die Schrift ben gläubigen Abraham in feinen Berken als ein vollendetes Glaubens-Aber weiter geht die Schrift nicht. Rur als Beispiel berwendet Sakobus die heilige Geschichte von Sfaaks Opferung, nicht als Beweiß einer vollendeten, gleichsam sein Leben abschließenden Tatsache hinsichtlich der Bollkommenheit seines Glaubens. Bie die Gerechtigkeitserklärung auf Grund der Werke durch das ganze Leben des Chriften bingebt von Kall zu Kall und erst am Müngsten Gericht abgeschloffen wird (vgl. Röm. 2, 13), so auch diese Bolltommenheit des Glaubens. Baulus schreibt Röm. 2, 6, 7: "Welcher einem jeglichen geben wird nach feinen Berken, nämlich Preis und Ehre und unvergängliches Befen benen, die mit Geduld in guten Berken trachten nach dem etwigen Leben." Das Trachten nach dem etwigen Leben geschieht mittels bes Glaubens und findet nur ftatt unter Geduld in guten Berken. Ausharren im Gutestun hat der seligmachende Glaube immer als Begleitserscheinung. Und in jedem neuen Berk wird der Glaube immer wieder als vollkommen bargetan, so daß also dadurch nicht der Glaube immer neuen Zuwachs erhält, sondern eher umgekehrt könnte man sagen, burch Glaubensproben wird der Glaube felbst von allerlei Schladen gereinigt, poliert und so vervollkommnet. Die Bollkommenheit hat es bier eher mit der Art als mit dem Mak des Glaubens zu tun. hatte ja auch Jakobus schon seine Leser ermahnt und erinnert: "Biffend, daß die Bewährung eures Glaubens Geduld wirkt. Die Geduld aber habe ihre Betätigung als eine vollkommene (rédeior), auf daß ihr feid vollkommen" (l'va hrs rédsioi; ganz anders wird dies Wort Gal. 3, 2 gebraucht) "und ganz, indem ihr in nichts zurückleibt", 1, 3 f. wurde auch Abrahams Glaube in jener Opferungstat als vollendet dargetan, wie der Hebräerbrief auch zeigt 11, 17. 19: "Durch den Glauben opferte Abraham den Jsaat . . . und dachte, Gott kann auch wohl von den Toten erweden." In der Opferung Jaaks wirkte fich fein Glaube einmal so recht aus und zeigte sich gerade in diesem Berk so recht als Glaube, als gewisse Zuversicht des, das man hofft und nicht fieht; denn den Jaak hatte er seinem Herzen nach schon getötet, dahin=

gegeben, und doch blieb er geduldig im Glauben an die Berheikung: "In Jsaak soll dein Same genannt werden", Hebr. 11, 18. O wie bollsommen gab sich bei der Opferung Jsaak Abrahams Glaube an den Tag! Wie leuchtete sein Glaubenslicht! Je reicher also ein Christ an guten Werken ist, desto vollkommener ist sein Glaube dargetan. Freislich vollkommen gefättigt wird der Hunger und Durft nach Gerechtigskeit, das ist, nach Lebensfrömmigkeit, erst dort; denn nach Luther ist der Christ auf Erden nach dieser Seite hin im Werden, nicht im Geswordensein. So legen denn auch Gerhard, Calov, Bengel unsern Sahaus, wie 3. B. Gerhard tut 1. c. VII, 253 a: "Abrahams Glaube wurde durch demselben entsprechende Werke demonstriert, daß er wahrhafter und lebendiger Glaube sei, und so hat er in jenem Ziel seine Vollskommenheit erlangt, daß er nämlich den Leuten als wahrhafter bekannt gemacht wurde."

Eine völlig zutreffende Parallele hierzu ist 1 Joh. 4, 9—21, wovon die Summa ist: die Liebe, die Gott in Christo zu uns hat, und welche wir erkannt und geglaubt haben, also — der Glaube, ist dann völlig, rerekewyérn, ist dis zur Vollsommenheit bei uns ausgewirkt und dars getan, so wir uns untereinander lieben. Und dann brennt die Liebe Gottes am stärksten in und aus uns, wie auch die Sonnenstrahlen in ihren Endpunkten am heißesten sind. Und wenn wir die Werke der Liebe tun, nennt uns auch der Herr JEsus vollkommen, rékew, Matth. 5, 48: "Darum sollt ihr vollkommen sein, gleichwie euer Vater im Himmel vollkommen ist."

Nachdem ein Sünder vor Gott durch den Glauben gerecht geworden ist, treibt die aus Wort und Geist kommende Kraft (vgl. 1 Joh. 4. 13-16) sofort ben Schökling, ben Stamm, Wifte, Blätter, Blüten und Früchte des neuen Lebens. So ift er dann bollständig — ber Baum, der Glaube. Die Berke geben dann dem Glauben kein Augment, sondern find Auswirfungen und Triebe des Glaubens. fius erklärt unfern Sat trefflich also: "Aus ben Werken war ber Glaube vollkommen gemacht, das heißt, es war offenbar gemacht, daß er vollkommen oder wahrhaftig und richtig war. Vom Glauben wird gesagt, daß er um so bolltommener ist, je bölliger er erschaut und er= kannt wird, und je wirksamer er seine Kräfte übt, die zubor nicht so in Erscheinung traten. . . Denn weil wir von der Ursache aus schließen, wird scheint's auf gewisse Weise die Kraft der Ursache, sei es bermindert, sei es bermehrt infolge bes Berhältnisses der Birfungen. Dies wird jedoch zwar aus den Wirkungen erkannt und abgeschät, nicht aber kommt es davon." (S. 366.) Die Kraft der Werke ist also nur Wirfung der Macht des Glaubens ober actus secundus desselben. Daber schreibt Gerhard: "Sicut actus primus dicitur perfici ab actu secundo, ita fides operibus perficitur, quia operando se declarat." (l. c., p. 253.) Juft so lehrt Luther (IX, 218): "Wenn ich Christum so durch ben Glauben ergriffen habe und dem Geset abgestorben bin, gerechtfertigt

von der Sünde und durch Christum befreit von dem Tode, dem Teufel und der Hölle, dann tue ich gute Werke, liebe Gott, danke ihm, erzeige meinem Nächsten Liebe. Aber diese Liebe oder die folgenden Werke geben meinem Glauben weder seine rechte Gestalt noch schmücken sie ihn, sondern mein Glaube gibt der Liebe ihre rechte Gestalt und schmückt sie." Mit dem katholischen Sat, daß der Glaube erst von der Liebe Form und Gestalt bekomme, ist es also nichts. Jakobi Epistel gibt dafür keinen Beleg, ja nicht einmal einen Schatten von Berechstigung ab.

(Fortfegung folgt.)

## Bermischtes.

Bebenfliche Schäben im Generalkonzil. "Dangerous Alliances, or Some Peace Snage", fo lautet ber Titel eines Buchleins bon 54 Seiten. bas für 25 Cents bezogen werden tann bom Berfaffer besfelben, Rev. W. Brenner, Toledo, O. Brenner, ber bem Generalkonzil ans gebort, erhebt eine Stimme ernster Barnung gegen bas Logenwesen, ben überhandnehmenden Unionismus, den sich einschleichenden Liberas lismus und auch gegen die geplante Bereinigung bes Ronzils mit der Generalspnode und der Bereinigten Spnode bes Gudens. Etliche Bartien aus diefer Schrift mögen bier folgen. Das Logenwesen betreffend lägt sich Brenner also vernehmen: "It is strange that people should unite with a 'society' concerning which they are often obliged to confess that they have not taken the time and trouble to investigate its true character, the principles on which it is founded, and the purposes it aims to accomplish; but they do, and some of these people are ministers, and Lutheran ministers at that. We are not thinking of lodges just now, although a few Lutheran ministers (very few, we are glad to say) belong to them also, and thereby hinder the unification of the Lutheran Church in America. It must be charged against these lodge pastors that, although they may talk a great deal about uniting the Church, they are not sufficiently in earnest about the matter to separate themselves from these anti-Christian societies. They are chiefly responsible for the divided condition of our Lutheran Zion to-day. . . . No Lutheran Synod ought to permit any of its ministers to hold membership in any secret society. A General Council layman recently said (and this was in the East, too, where the Church is supposed to be more liberal), 'I would not take the Lord's Supper from any pastor who is a Freemason.' There ought to be no diversity of opinion among Lutheran pastors on the lodge question, at least so far as their own membership in such organizations is concerned. But there is as vet nothing

to show that Lutheran ministers are all of the same mind on this subject, or that they all walk by the same rule. Not even all General Council pastors have taken this matter as seriously as they ought. and do not adhere strictly to the Lutheran principles, or observe the more conservative rules followed by the Missouri, Ohio, Iowa, and Wisconsin Synods. There is an official General Council Declaration which solemnly warns its pastors and people against all fellowship or connivance at secret societies (Doc. His., p. 208), but from the attitude of some G.C. ministers and their practise no one would ever suspect that they had ever read, or were aware of the fact that such a document existed. During their seminary days little was heard on the subject, and so they are surprised when they see how other pastors who studied in other seminaries take a firm stand and refuse absolutely to officiate at any funeral where lodge chaplains are permitted to take any part in the service. It is true. however, that some pastors in the Council are particular as to their duty and responsibility in this respect, more particular than some ministers that we know of in the other synods. Generally speaking. Lutheran ministers cannot be accused of being in sympathy either with 'secretism' or modern 'sectarianism.' We deplore the exceptions. and hope that with unity in the faith there will also be manifested. as a fruit thereof, greater uniformity in worship and in practise among all Lutheran pastors." (S. 13.) "Perhaps it is a blunt way of expressing it, but if what the lodges teach is true, then all Lutheran ministers, every minister of the Gospel, and all who believe that repentance and remission of sins through faith in Christ are necessary to salvation, are liars." (S. 16.)

Unionismus ber Miffionsbehörben bes Rongils. Infonderheit proteftiert Brenner gegen die unionistische Verbindung der Missionebehörde bes Generalkonzils mit der Foreign Mission Conference und dem Home Missions Council, die beide fich aufammenfeten aus Adbentisten, Babtiften, Quatern, Universalisten, Unierten und Reformierten aller Arten. P. Brenner, ber icon öfter gegen ben Unionismus im Generalfonzil aufgetreten ift, läßt bier feine Stimme also vernehmen: "The Missionary Boards have explained their position, they have had their say, and we hope it will not be deemed an impertinence if we make a statement of our position and our reason for taking the position that it has seemed necessary for us to take in reference to the issue raised, not by the writer of these pages, or by those, be they many or few, who think as he does on the subject, but by the Missionary Boards themselves, who without our knowledge and consent forced us into 'alliances' which we must oppose on the ground that the policy to which the Lutheran Church has thus been committed is not in harmony with our 'Fundamental Principles of Faith and Church Polity,' nor with the action which the General Council has repeatedly taken at its regular conventions. Let there be no illusions. sider us wrong if you will. Denounce us as disturbers of the peace, trouble-makers, anarchists, and whatever you please besides, but if membership and official participation in interdenominational Councils and Congresses is continued, the confidence and support which the General Council Boards hitherto received will be forfeited. some extent it already has been forfeited. What makes the matter all the more important, and the situation, indeed, quite serious, as we have been told by a representative of the Home Mission Board, is that there are others who feel as we do - very decidedly opposed to the policy of union with non-Lutheran Boards; and the continuance of a policy like this, in the face of strong feeling on the part of many people, that the policy is wrong, would excite undesirable controversies and prove disastrous in the end. There should be no misunderstanding on this point. When the vote was taken to enter into 'union movements,' the missionary authorities might have known - they had every reason to believe - that dissatisfaction would show itself, and dissent find expression sooner or later to the course, which, very unwisely as we are convinced, the Boards decided to take; and unless there's a change, unpleasant experiences cannot be avoided. Upon the willingness of the Boards to represent the whole Church, and not merely a small group in the Church, depends the continued possibility of the enthusiastic and harmonious participation of the whole Church in the work which the Boards have been elected to perform. That work is Lutheran mission-work and none other. We will not contribute money for any other. However it may have been brought about (who has the main responsibility we are unable to state), it is important that the committee appointed to investigate and make its report to the General Council in regard to this whole matter of interdenominational fellowship and cooperation, in missionary work, apply itself most rigidly to the discovery and correction of whatever defect in organization has been instrumental in producing the present condition. After the subject has been thoroughly considered, and all the facts relative to the new policy introduced by the Boards have been fully ascertained and duly weighed by the committee, we believe the verdict will be as we anticipate, and the recommendation in all probability, that the relation of the General Council Boards to other denominational Boards must be immediately terminated." (S. 11 f.)

Wie bem Unionismus im Ronzil bas Wort gerebet wirb. Brenner führt folgende Einzelheiten an: "The Lutheran Mission Worker,
the Foreign Missionary, and the Home Missionary have published
letters and articles defending Lutheran participation in 'union movements.' In The Lutheran of September 14, 1916, p. 7, Rev. C. F. Fry
lauds federation in 'mission-work' and 'Reformation celebrations.'

'On Tuesday evening pastors of non-Lutheran Churches presented their greetings,' so The Lutheran of November 18, 1915, describes in part the 175th anniversary celebration of St. John's Ev. Luth. Church of Easton, Pa. Rev. E. S. Bromer, D. D., of the Reformed Church, addressed the congregation of the First Lutheran Church of Greensburg, Pa., on the occasion of its hundredth anniversary. (Lutheran, Nov. 18, 1915, p. 4.) Emmanuel Lutheran Church of the Augustana Synod laid the corner-stone of a new church edifice. November 12, 1916, at Butte, Mont. 'Brief congratulatory speeches were made by Hon. C. H. Lane, mayor of Butte, and the Rev. J. H. Mitchell, chairman of Butte's Ministerial Association.' (Lutheran, Nov. 30, 1916.) We have also read of Anti-Saloon League representatives, and Women's Christian Temperance lecturers, male and female, who delivered speeches in Lutheran churches. In The Lutheran of May 3, 1917, p. 7, Rev. J. E. Whitteker, of Lancaster, Pa. (Dr. Whitteker is President of the General Council Home Mission Board), says that it is his custom not to refuse the Lord's Supper to non-Lutherans. It may be said that such cases are 'exceptional,' and do not imply pulpit and altar fellowship or any connivance at false doctrine. We think it is a plain violation of the Galesburg Rule, and virtually the same as an exchange of pulpits with errorists and approval of open or mixed Communion to practise, or permit to practise, referred to above. 'When teachers and preachers exchange pulpits and chairs, it is an emphatic way of declaring, not their personal friendship, but their endorsement of each other's teachings; it is all the same as to infer that they are in accord in their essential teachings.' This is not the utterance of an ultra-conservative Lutheran, an intolerant, narrow, fanatical 'Missourian,' but of the editor of The Presbyterian. During the convention of the General Council in Toledo, O., in 1913, none of the ministers of the General Council preached in any of the other Protestant churches. In 1915, when the General Council met in Rock Island, Dr. G. H. Gerberding occupied the pulpit of the Presbyterian Church, according to a statement secured from the pastor of the Presbyterian church." (©. 27 f.) "We think it shows a very poor estimate of distinctive Lutheran doctrine, a weak, compromising type of churchmanship, when a man puts into print, with the hope of relieving a distressing situation, the following, as justification for a new, more broad, and comprehensive ecclesiastical spirit and practise: 'Furthermore, foreign missionaries, brought face to face with the appalling degradation of heathen life and the mighty power of idolatry, are forced to leave the discussion of our Western denominationalism and to emphasize the fundamental truths of our Christianity. Dealing, as they do, with people whose historical past is like that of the nations before the coming of Christ, they realize that the nearer they can get in their preaching and

teaching to the preaching and teaching of primitive Christianity, the more effective will their work be.' (Foreign Missionary, July, 1915.) We have heard plenty of sermons and addresses by superintendents and secretaries of Mission Boards, presidents of synods and conferences, and other prominent Lutheran clergymen, that contained very little, if anything, that would enable their listeners to tell to which of the many Protestant bodies the preachers belonged. It seems also to be a standing rule to refer as little as possible to the specific and distinctive doctrines and principles of Lutheranism in the missionary journals and other literature prepared and sent out by authority and direction of certain Boards. Evidently 'a new spirit of fellowship is abroad.' This is surely an era of not only international, but interdenominational alliances." (S. 29 f.) Home Missionary, December, 1915, p. 4, we read the following: In view of the resolution of the General Council, shall we continue as a member of the Home Missions Council? It was felt that our membership in that body is in harmony with the fundamental principles of the General Council." (S. 30 f.) Hierzu bemerkt Brenner: "The Boards have set a bad example. What the leaders do is likely to be followed by others, and to become the starting-point for further movements in the same direction. If we are thus carried along by the current of popular religious fads, and continue to drift as we have been drifting toward unionism, where will we get to ultimately? Unionism can only exist where points of difference in doctrine are held as not points of vital importance." (S. 42.)

Unionismus nabrt ben Liberglismus. Brenner ichreibt: "For several years we have read the arguments presented in The Home Missionary, The Foreign Missionary, and especially the Woman's Mission Worker in favor of unionistic policies. Because these periodicals stood for such principles, we could not conscientiously encourage our people to read them. Correspondence with parties who have championed these unionistic schemes only proved the ineffectiveness of this method of procedure to bring about the necessary change." (S. 47 f.) "The liberal policies which the Boards seem determined to pursue, and the broad ideas which the missionary journals have advocated, and are still advocating, impelled and forced us to make this formal and last protest in the hope of removing one of the main hindrances to union and cooperation among Lutherans. company with liberals, we are not surprised that some of our ministers are liberals in both doctrine and practise. Where did they learn that what the Lutheran Church teaches in reference to the separation of Church and State is 'rot' and 'fool' theology? (Home Missionary, Dec., 1916, p. 11.) We believe there is some truth in the statement that 'men are to some extent at least the creatures of environment.' Fellowshiping with the sects has made some Lutherans mighty liberal. There is a saying: Tie down with dogs, and you will get up with fleas.' How long ago has it been considered a good policy in the General Council for its Mission Boards to agitate 'working together with the denominations about us for the best interest of our fellowmen,' and to 'agree on a program to lift the world to a higher level' by 'petitioning, demanding, and insisting upon special legislation for abolishing the saloon,' and doing a thousand other things which is the business, not of the Church, but of the State. Has the General Council ever endorsed and recommended such meddling in the affairs of civil authorities? Individual synods have passed prohibition resolutions. Individual pastors have gone entirely too far in this matter. They are fanatical on the subject. Some have almost gone daft over the liquor problem. Lutheran preachers as such have nothing to do with social and political questions. Stick to your own business. Preach the Word. Administer the Sacraments. Teach the children — that will be work enough and more than you can do properly and thoroughly." (S. 48 f.) "What do some men really believe concerning the inspiration of the Scriptures? Are there any higher critics and evolutionists in the Lutheran Church in America? Dr. A. G. Voigt in his review of The Need of a Restatement of Theology by Rev. Edwin Heyl Delk, criticises some of the modern liberal ideas which evidently are tolerated in the General Synod. What is to be thought of the orthodoxy of a General Council minister who says: 'God spoke to the Christians of that day through their experience no less clearly than through the words of St. Paul'? (Lutheran, March 29, 1917, p. 7.) What about the soundness of the faith of a D. D. who can recommend Hasting's Bible Dictionary as a reliable work of reference? Rev. M. S. Waters recommends a book that is full of the worst heresies: but the president of the New York and New England Synod, Rev. W. M. Horn, when his attention is called to the matter, bluntly declares: I will do nothing in the case referred to.' On request of the District Synod of Ohio, the president of the General Council appoints a committee, with Dr. Joseph Stump of the Chicago Seminary as chairman. The committee investigates. It reports that 'The General Council at this stage has no jurisdiction in the case.' The charges were not denied. This question has not been settled, and so far as we know, no effort has been made since the General Council met in Rock Island, two years ago, to settle it. On the evidence submitted to him, Dr. T. E. Schmauk, president of the General Council, stated in his report: 'I am convinced that the man's views are unevangelical and thoroughly subversive of the principles on which the General Council is founded.' (Gen. Council Minutes, 1915, p. 23.) I have heard ministers say (General Council ministers) that they did not believe everything that is written in the Bible; and as they continued to explain their views, it became very evident that they were evolutionists. We cannot harmonize the view Dr. Schmauk maintains (Conf. His., p. 8) concerning the Scriptures (which is orthodox) with the views of Dr. H. E. Jacobs (Elements of Religion, p. 28), and those held by Dr. J. A. W. Haas. 'To maintain and perpetuate genuine, that is, confessional Lutheranism in this country, in faith and worship, in life and activity, was the dominant reason for the formation of the General Council as a separate organization.' (Doc. His., p. 60.) For this reason the General Council should not tolerate the liberalism which has been manifesting itself in recent years. If a time of perplexity and severe testing has come upon us, there is special need of clear thinking and courageous testimony, as well as the exercise of the Christian graces of gentleness and brotherly love in both clergy and laity. 'Speaking the truth in love' should be our motto, and our supreme motive, the guiding and controlling principle, in all that we say and do." (S. 52 f.)

Rongil im Ronflitt mit eigenen Bringivien. Mit Recht behauptet Brenner, daß der Unionismus streitet wider das Bringip des Generalkonzils; benn es hat die lutherischen Symbole ohne Rüchalt angenommen. Das kann aber niemand, der gesonnen ist, irgendwelche kirchliche Gemeinschaft mit den Setten zu pflegen. Aber gerade dieser Biderspruch von Theorie und Praxis war von allem Anfang an die prinzivielle Stellung des Konzils. Die Unionisterei Mühlenbergs hat das Ronzil nie offen berurteilt, nie besabouieren wollen, bielmehr gefeiert als das Ideal des rechten, maßbollen Luthertums. Und doch war folgerichtig (wie ja auch die Geschichte gelehrt hat) Mühlenbergs Unionismus praktische Preisaabe bes Luthertums, das eben nicht berzichten tann auf ben Anspruch, bie mabre sichtbare Rirche Gottes auf Erben und das allein wirklich lautere und reine Christentum zu fein. lich hat es innerhalb des Konzils auch nicht gefehlt an Versuchen zur praktischen Konsequenz seines offiziellen Prinzips. Dahin gehören auch bie Aussprachen, auf welche sich Brenner bezieht, wenn er schreibt: "When and where, we ask, did the General Council ever declare that membership in interdenominational organizations is in harmony with its fundamental principles? The General Council has gone officially on record as not only not in favor, but absolutely opposed to participation in such federated movements and copartnership affairs. It was in 1909 that the President of the General Council. Dr. Theodore E. Schmauk, said in regard to the World's Missionary Conference: 'And we regret our inability on account of our sound fundamental principle, of unity as a prerequisite to cooperation, to enter in as one of the active elements in such a meeting.' (Min., 1909, 10.) The committee on the President's report made this statement: 'We approve of the President's position as to the World Conference and the Federal Council.' (Min., 1909, 25.) Dr. J. E. Whitteker was chairman of the committee. The report was adopted by items and as a whole. From the report of the committee on 'The World Conference on Faith and Order,' we offer here the following, which explains the attitude of the General Council toward union movements in general: 'The General Council believes that it is its first duty, and the first duty of every particular Church, to seek to gain a unity in the true faith among those of its own household, that is, among all Lutherans throughout the world, and promises to solemnly set itself to the great work of bringing the many ecclesiastical divisions of Lutheranism throughout the world into fuller consciousness of the unity of the one and same faith in which they stand, and, on the basis of that same pure faith, into the unity of fellowship with each other. While regretting that it is unable to unite with the Commission of the Episcopal Church in arranging for, and conducting, a Conference on Faith and Order, yet, nevertheless, it hereby resolves to appoint a committee on the Unity of the Faith, which shall be authorized, without participating in organization or arrangement of any conference, to present and set forth the Lutheran faith, touching particular doctrines, either independently, or when they are under discussion in any conference or gathering, without, however, granting the committee any power of association, arrangement, fellowship, or practical direction, but confining it to the one specific function of witness and testimony to the faith that is in us, and which we rejoice to confess, and to have tested, before all the world. That said committee shall be a standing committee of the General Council, to be reappointed at successive conventions, as the Council may direct.' (Min., 1913, 227 f.) Regarding general movements in the Christian world which have arisen in the last few years looking to the drawing together of the whole Christian Church on earth, such as the movement of a free Protestantism toward a united foreign mission objective, the Federation of Churches, and other movements of a similar character, we recommend that, while we cannot at this time organically participate, it is well nevertheless to keep fully informed as to their trend, direction, and development.' (Min., 1915, 29.) 'The General Council Porto Rico Mission Board in 1915 requested the General Council to consider the propriety of sending a delegate to the Latin-America Missionary Conference, held in February, 1916.' (Min., 1915, 152.) The General Council did not appoint such a delegate, nor authorize any one to make such an appointment. Several representatives, nevertheless, attended the conference. The General Council never said that the Home Mission and Foreign Mission Boards were privileged or allowed to unite with The Home Missions Council and the Foreign Mission Conference, but they did. If they could do so without permission, why did the Porto Rico Board request action by the General Council before they would feel justified in sending such a delegate or delegates to Panama?" (S. 31 f.) "'The Lutheran Church can never have real moral dignity, real self-respect, a real claim on the reverence and loyalty of her children while she allows the fear of denominations around her, or the desire of their approval in any respect to shape her principles or control her actions. It is a fatal thing to ask, not, What is right? What is consistent? but, What will be thought of us? How will our neighbors of the different communions regard this or that course? Better to die than to prolong a miserable life by such a compromise of all that gives life its value.' (Dr. C. P. Krauth.)" "'The Lutheran faith has suffered terribly in the past by attempts of union and cooperation with various Christian denominations and tendencies. Usually they have penetrated insidiously into our spirit, and poisoned our own life-roots, and taken possession of our palaces. But these damages have been wrought through an attempted unity with men who are not at one with us in the profession of a common faith. As Luther said: "They have a different spirit."' (Dr. T. E. Schmauk, in The Lutheran, 1917, 8.)" (S. 53 f.) Schmauk hat offenbar die beiden Hauptfeinde des amerikanischen Luthertums flar erkannt: ben Spnergismus und Unionismus. Und würde es ihm gelingen, seiner Anschauung im Generalkonzil zum Siege zu berhelfen, so wäre damit ein gewaltiger Schritt zur kirchlichen Einigung und Vereinigung zurudgelegt. ₹. B.

# Literatur.

Christliche Dogmatik. Bon D. Franz Pieper. Zweiter Band. Concordia Publishing House, St. Louis, Mo. 672 Seiten, in Leinwand mit Rückens und Deckeltitel gebunden. Preis: \$4.00.

Dies Wert, das Tausende mit Freuden begrüßen werden, ift in "Lehre und Wehre" bereits genügend charafterisiert. Etliche Bemerkungen wollen wir uns deshalb aber doch nicht versagen. Zwar kann nicht jeder Lutheraner eine Dogsmatik schreiben, aber eine wahrhaft chriftliche Dogmatik kann nur ein Lutheraner schreiben. Warum? Weil er allein nicht bloß seinem Herzenensslauben nach, sons dern auch seiner Erkenntnis gemäß im Zentrum des Christentums steht. Wer nicht im Mittelpunkt seine Stellung einnimmt, der sieht weder alles, noch sieht und beurteilt er das, was er sieht, recht. In der Theologie ist dieser Standpunkt der, daß man eben wirklich in der Schrift sitzt, alles durch die Schrift sieht und nach der Schrift beurteilt. Wirklich in der Schrift sitzt aber noch lange nicht jeder, der mit Schristworten operiert und sich mit einer gesehrten exegetischen Utmosphäre zu umgeben dersteht, sondern nur wer seinen Standpunkt im eigent- lichen Herzen der Schrift eingenommen hat. Dies herz des Christenums ist aber nichts anderes als die Schriftlebre von der Gnade Gottes in Christo Ischu, nach der nur der Elaube rechtsertigt, wiedergebiert und selig macht. Und mitten in bieser Anabensehen einmut nun D. Rieders Dogmatik ihre seste, alles überschauende,

alles beherrichende Stellung. Durchaus paffend und ber Logit ber Sache ent= fprechend ift es barum auch, bag ber zweite Band biefer Dogmatit, in welchem Die driftliche Gnabenlehre gur eigentlichen Frage ftebt, zuerft erschienen ift. In ben Lehren, die in biefem Banbe behandelt werden, laufen alle Faben ber Theologie gusammen und ichurgen fich jum Anoten in ber Lehre bon ber Rechtferti= gung und Betehrung. Dier berrat ein Theolog auf Schritt und Tritt, ob er Die gange Situation wirtlich beberricht, ob er wirtlich nicht bloß allerlei driftliche Lehren und Wahrheiten, fonbern Die driftliche Lehre, Die Wahrheit bes Eban= geliums, ju der alles andere fich verhält wie antecedens und consequens, gefaßt hat und nach allen Seiten bin richtig barzulegen und zu verteibigen vermag. So tann fich benn gleich jeber burch biefen zweiten Band, ber bie Gnabenlehre behandelt, babon überzeugen, bag er hier eine Dogmatit bor fich bat, bie mirtlich im Bentrum ber Schrift fteht. Die Schrift, Die Lehre ber Schrift bon ihrem eigenen innerften Mittelpuntt aus, - eben bas ift es, mas Biepers Dogmatit bietet. — Gine Eigentumlichfeit ber Miffourispnobe ift auch bie, daß fie bem theos logischen Standpuntt, welchen fie bon Anfang an eingenommen hat, treu geblie= ben ift. Walthers Stellung ift noch heute die Stellung der Miffourisnnobe. Was Walther, mas D. Bieper felber nun balb vierzig Jahre lang als Profeffor am Seminar in St. Louis beständig gelehrt, bas bringt diese Dogmatit jum abaquaten Ausbrud. Miffouri bat bisher feinen gureichenben Grund gefunden, bon feiner Stellung abzugehen. Und bag bafür auch heute noch tein Grund borhan= ben ift, bavon tann fich jeder überzeugen, ber biefen Band jur hand nimmt. Er führt mitten hinein in die Rampfe, die Diffouri nun icon mehr als fünfund= fiebzig Jahre bat führen muffen. Denn feine Gnadenlehre ift es legtlich, mit ber Miffouri ben großen Rumor in Amerita angerichtet hat. Auch bem miffourischen Rampf um die Lehre von Rirche und Umt liegt ichließlich nichts anderes jugrunde als bie Lehre von ber Rechtfertigung. Der Romanismus in ber Lehre bon Rirche und Umt läuft folgerichtig jedesmal hinaus auf eine Fälfchung ber lutheriften Lehre bom "Glauben allein". Mit Freuden geben wir es gu: Bal= ther, Miffouri ift mefentlich nur bie "Repriftination" Luthers und feiner Unaben= lehre. Und biefen Band ber Dogmatit Biepers wird tein aufmertfamer Lutheraner aus ber hand legen, ohne ben Einbrud bavonzutragen: Der Rampf Miffouris um die lutherische Wahrheit — es war ein großer, herrlicher, heiliger, fiegreicher Rrieg! Und die Rlarheit, Sicherheit, Festigkeit und Bestimmtheit, mit ber fich D. Bieper bewegt in ber Darftellung ber Schriftlehre fowohl wie in ber Biberlegung ber Antithesen, erzeugt die Zuversicht, daß hier ein Meister in Israel rebet, ein bemahrter Ruhrer, bem niemand in feinen Erörterungen folgen tann, ohne jugleich jur eigenen Gewigheit ju gelangen. Im Laufe ber Jahrzehnte find viele bon ben munberlichen Borurteilen gegen Balther und feine Theologie gefallen. Und wer bie letten Refte feines Migtrauens gegen Miffouri berlieren und fich babon überzeugen möchte, bag in Balther und ben Theologen und Be= meinben, die fich um ihn geschart haben, bas Luthertum Luthers in ber Tat eine ameritanifche Auferftehung erlebt hat, ber lefe biefen zweiten Band ber Dogmatit D. Biebers.

MARTIN LUTHER. His Life and His Labor for the Plain People by William Dallmann. Concordia Publishing House, St. Louis, Mo. \$1.25.

Die beste Sache tann man verderben durch langweilige Behandlung derselben. Luther freilich ist so groß und die Tatsachen seines Lebens sind so fesselnd, daß auch die trodenste Lutherbiographie immer noch interesserte Leser sindet. Dalls mann ist aber das Gegenteil von Abgestandenheit und langer Weile. Sein Leben Luthers könnte man stellenweise geradezu als sensationell bezeichnen. Dabei muß man aber doch zugeben, daß Dallmann nirgends übertreibt, dichtet, phantassert, sondern überall nur dürre Tatsachen berichtet. Sein Buch wird nicht wenige bezeisterte Leser sinden. Wo noch sein Interesse für Luther ist, da dürste diese Schrift nicht versehlen, es zu weden. Geschmüdt ist das Buch mit über 140 sachz gemäßen Ausstrationen.

THIRTY-FIVE YEARS OF LUTHER RESEARCH. By J. M. Reu, D. D. With 27 Illustrations. Wartburg Publishing House, Chicago, Ill.

"These essays", bemerkt D. Reu im Borwort, "make no further pretensions than to afford a comprehensive survey of the immense amount of work done in the field of Luther research since 1883, and thus to serve as a reliable guide through the wealth of Luther literature for any one anxious to examine the whole, or to subject this or that phase to intensive study." Leider find aber mit wenig Ausnahmen die von Reu angeführten Schriften nur in Deutschland zu haben, das uns nun schon seit Jahren verichsloffen ist.

WHAT THE WORLD OWES LUTHER. By Julius B. Remensnyder, D. D., LL. D. Fleming H. Revell Co., New York. 50 cts.

In bieser Schrift werden folgende Themata behandest: 1. Luther's Early Years. 2. Luther the Man. 3. Luther Begins the Reformation. 4. Luther's Unique Personality. 5. Author of Civil and Religious Liberty. 6. The Mysticism of Luther. 7. Luther and the Fine Arts. 8. Luther and War. 9. Luther and the Home. 10. Luther's Faults. 11. What the World Owes Luther. 12. America's Debt to Luther. 13. The Hero of Universal Protestantism. 14. Luther's Growing Fame. — Bei der Lettüte dieses interssaten keinen Buches von 94 Seiten, das nicht eine Lebensbeschreibung ift, sondern eine Schrift über Luther, haben wir uns zuweilen genötigt gesehen, ein Körnlein Salz mit einzustreuen.

THE POPE'S CATECHISM, or The Teachings of Roman Catholicism
Made Plain for Protestants. By Rev. J. Sheatsley. Lutheran
Book Concern, Columbus, O. 75 cts.

In diesem brauchbaren Blichsein werden die römischen Irrlehren, wie sie in Deharbes Large Catechism zum Ausdruck kommen, einer Kritit unterzogen. Die beiden Fundamentalirrtümer der Papisten, die Leugnung der sola gratia und der wesentlichen Unsichtbarkeit der Kirche, hätten freilich noch ftärker in den Bordergrund gerückt werden dürfen. Auch haben uns die Ausführungen übeit Kirche und ihre sichtbare Seite nicht befriedigt. Es sehlt hier die Klarbeit

The Lutheran Publication Society hat uns jugehen laffen: "Proceedings of the Forty-eighth Convention of the General Synod of the Ev. Luth. Church in the U.S.A. In session at Chicago, Ill., June 20-27, 1917." - Intereffant ift in biefem Bericht bie Stellung ber Generalfpnobe gur geplanten "United Lutheran Church in America", bon ber aber fonft fon genügend in "Lehre und Wehre" berichtet worden ift. Dag ber Beift Schmuders in ber Generalinnobe immer noch lebt, geht hervor aus folgenber Stelle aus bem bon ber Synobe angenommenen Bericht ber Delegaten an bas Federal Council in St. Louis 1916: "It was a great privilege to have participated in this historic council. As the federation idea originated in the United States in the mind and heart of a learned and devout Lutheran, Dr. Samuel & Schmucker, it was a great joy and satisfaction to see and participate in this consummation of Dr. Schmucker's hope of all Protestant bodies in council and cooperation in the one common task of propagating the kingdom of God in society and throughout the world." (S. 27 f.) 3. B.

# Rirdlich=Beitgeschichtliches.

#### I. Amerika.

"Semicalvinistijd." In einer Besprechung von P. Steffens' Baltberbiographie im Lutheran Quarterly der Generalspnode kommt D. A. A. Singmafter auf den Unadenwahlslehrstreit zu sprechen und urteilt über die Stellung der Miffourisnnode, wie folgt: "It has always seemed to us that in his sincere and laudable effort to escape Pelagianism and Synergism he [Walther] became entangled in a semi-Calvinistic view of predestination, which the Lutheran Church of America as a whole will never accept. But for this and all that grew out of it the Synodical Conference would probably to-day embrace one-half of the Lutherans in this land." Also eine "halbs calvinistische Anschauung von der Engbenwahl". Gans fremd lautet bas Aber wie — wenn jett D. Singmaster sich fragt, wie das kommt. ban er ein Kind Gottes ist und als solches teilhat an den geistlichen Gütern des Gottesreiches, führt er das wohl zum zehnten oder auch zum hundertsten Teile auf irgend etwas außer ber Barmbergigkeit Gottes gurud? glaubt er, daß Gott erft in der Reit daran gedacht hat, D. Singmafter fo gu führen, daß er zum Glauben an seinen Seiland tommt? Gewik wird er fagen: Wie könnte ich das meinen! Denn ich weiß ja aus Gottes Wort, daß Gott alles das Gute, was er in der Zeit an seinen Kindern tut, nicht nur von Ewigkeit vorausgewußt, sondern auch schon von Ewigkeit her voraus= beschloffen hat! Und wenn nun Prof. J. A. Singmaster bon Getthsburg an ben Tod benkt, warum ift er da im Glauben getroft, daß Gott ibm (famt allen Gläubigen) ein etwiges Leben geben wird? Ift es nicht, weil er aus Joh, 3, 16 weiß, daß Gott auch ihn selig machen will, und aus Joh. 10, 28, daß niemand die Schafe Chrifti aus feiner Sand reifen wird? Aber warum fcilt er dann die, welche nie etwas anderes, als wie eben ausgeführt, von der Gnadenwahl gelehrt haben, "halbe Calviniften"?

"Bas gibt ober nutt bie Taufe?" In ber Generalfynode wird biefe Frage in einer Beise beantwortet, die erheblich von der Antwort des Kleinen Ratechismus wie unserer Bekenntnisschriften überhaupt abweicht. Vor dem Seminar der Generalspnode in Gettysburg hielt im Mai diefes Jahres P. John Bagner einen Vortrag über die Taufe, der in der Julinummer des Lutheran Quarterly abgedruckt wird. Darin kommen folde Anfichten vor: "To maintain that an unconscious infant, born in sin, knowing nothing of the Gospel, and that cannot by its own reason or strength believe in Christ, is in and by the act of Baptism endowed with saving faith, and then and there regenerated, is to ascribe to the Sacrament the magical opus operatum, which our Lutheran theologians have so vigorously repudiated and condemned as one of the chief abominations of the Romish Church." Dieje Stellung aur Lehre bom Nuben der Taufe ift allerdings in der Generalinnobe nicht neueren Ursprungs. Der Lutheran Observer lehrte seinerzeit (1904): "There is no exigency which calls for the intrusion into theology of this figment of infant faith", und der verstorbene D. Valentine, einer der Führer der reformierten Richtung innerhalb der Generalsbnode, gab sich viel Miibe nachauweisen, daß die Lehre: "the baptized child is at once possessed of faith and spiritually regenerated" auf Migberftändnis der Schrift berube.

Noch vor einigen Jahren schrieb D. Repfer in seinem Buche Election and Conversion: "Most [!] of our children receive in Baptism the seeds of regeneration; then when they are taught about Christ and His love, these seminal principles unfold, and active faith is produced, laying hold on the Children are potentially regenerated in Baptism." merits of Christ. In biefer Darftellung bes Rugens ber Rindertaufe ftimmen bie generalinnobistischen Theologen allerbings mit ben Reformierten, von benen ber genannte Artikel auch einige belobend gitiert. Calvin rebet vom "Samen bes Glaubens in Säuglingen". Urfinus von einer "Reigung zum Glauben", die im getauften Kinde vorhanden sei. Die neuere Theologie stimmt dieser Ansicht bei. Auch die sogenannten "Bositiven" halten dafür, daß in ber Taufe der Reim, die Kraft gur Biedergeburt mitgeteilt werde. "Der neue Mensch wird in der Taufe der Potenz nach gesetzt" (Frank). "Die Taufe teilt die Rraft der Wiedergeburt mit" (Rahnis). "Der Grund zur Biedergeburt wird in der Taufe gelegt" (Martensen). Bas hier geleugnet wird, und mas auch P. John Wagner leugnet, ist also, daß die Taufe ein fraftiges Enadenmittel ift, und daß das Kind in der Taufe wirklich glaubt, ober daß es durch die Taufe gläubig oder wiedergeboren wird. Dagegen lehrt die lutherische Kirche mit Quenstedt: "Finis [baptismi] primarius in infantibus est fidei et gratiae foederalis collatio" (De bapt. 1, th. 12). 3m Großen Ratechismus schreibt Luther: "Das Rind tragen wir berzu ber Meinung und hoffnung, daß es gläube, und bitten, daß ihm Gott Glauben gebe." (Müller, S. 494.) Sobald der Mensch getauft ist, "hat er einen freien Billen und ist wahrhaftig wiedergeboren" (Konkordienformel, S. 604). Sowohl vor ber Schrift wie vor der Vernunft ift die Stellung, die im Lutheran Quarterly vorgetragen wird, nicht haltbar. Nach der Schrift gibt es keinen folden Mittelauftand amischen Bekehrtsein und Nichtbekehrtsein, wie man mit diesen "Reimen der Wiedergeburt" zu tonstruieren versucht. Ferner: Gott ichentt feine Enade allen in Christo, und die getauft find, haben Christum ans gezogen. Auch Balentine wollte nicht leugnen, daß die Taufe eine Art beseligende Wirkung am Kinde hat; doch kennt er in der Taufe nur eine "establishment of a relation of spiritual forces and fruitage". But foll man sich aber darunter vorstellen? Ift damit bas Geheimnis, bas über dem Borgang im Kindesherzen waltet, wirklich erklärt? Bas ist denn das: "the potency of regeneration"? Die liegt in jeder Menschenseele. "Reimen" und "Samen" der Bekehrung läßt fich erft recht nichts vorstellen. Budem geraten bie Verfechter biefer Ansichten auch in anderer Sinsicht in Gegensatz zu dem, was erkennbar vorliegt. Im Lutheran Quarterly lesen wir: "The notion taught and credited that both faith and regeneration have been accomplished in Baptism itself annuls the sense of parental responsibility for the results. The work has been done!" Und porber: "To imagine the baptized child at once possessed of faith and spiritually regenerated, becomes the occasion of parental neglect in the necessary training in the truth that is in Jesus." Die Probe ift hier unschwer gu machen. In der Synodalkonferenz ist man sich darin einig, daß die Laufe ein Unabenmittel ift, daß durch fie Sünden vergeben werden und auch bei ben Aleinen die Schenfung des Glaubens, die Wiedergeburt, bewirkt wird. In der Generalspnode wird ziemlich allgemein geleugnet, daß die Taufe im Rinde den Glauben, die Wiedergeburt, wirkt. Wie vergleichen fich nun diese beiden Körperschaften in dem vom Lutheran Quarterly berührten Punkt?

Wo ist der größere "neglect" der Kinder der Christenheit, in der Spnodalskonferenz mit ihren Tausenden von Gemeindeschulen oder in der Generalsspnode mit den sonntäglichen zwanzig Minuten am International Lesson Leastet?

"God's Election." Unter dieser überschrift handelt im Lutheran (Generalfonzil) ein Einsender von der Brädestination. Awar liegt seiner Gedankenreihe die sogenannte aweite Lehrform augrunde, daß Gott nämlich die zum Leben erwählt hat, die im Glauben bis ans Ende beharren. Doch fcheint die Bestimmung bes Berhaltniffes von Glauben aur Babl bier nicht fowohl falich gesett als vielmehr offen gelaffen zu fein; denn über die Selbstentscheidung "aus geschenkten Rraften" fpricht sich der Berfasser, P. George S. Schnur, fo aus: "There is a subtle teaching of error which has infected the whole of modern Protestantism, and even sometimes crept into so-called Lutheran teaching: 'Man's will is able to decide for salvation through new powers bestowed by God." Das ist durchaus richtig. Bei einem folden Gebrauch ber zweiten Lehrform fagen wir: Tene mentem, corrige linguam! Der Schreiber will auch nicht diese Lehrform als Er-Märung des Geheimnisses in der Bahl benutt wissen, denn er wirft die Frage auf: "But what of those who do not accept Jesus and His tender offer of mercy and are themselves refused admission to eternal life? Are there not some difficulties in this whole question of God's election and human freedom of the will? Certainly; but theologians have made more mysteries and more difficulties than are to be found in Scripture itself. Luther never worked out for himself any theory of reconciliation of the difficulties connected with God's election. But he did teach that, instead of demanding the solution of all problems in Scripture, 'our power of apprehension does not extend so far - that we must be satisfied to accept even the incomprehensible and inexplicable.' And our Church has ever followed this principle." Ja, wenn sie das immer getan hätte!

An den Bereinigungsplänen der Generalspnode sagt die obiosche "Kirs denzeitung" vom 11. August folgendes: "Wir glauben gang bestimmt, den Tatfachen zu entsprechen, wenn wir erklären, daß die Ohiosynode eine Bereinigung mit der Generalspnode, einerlei ob mit diefer allein oder mit diefer berschmolzen mit andern, für rein unmöglich hält. Wenn D. Sandt und andere im Konzil an folch eine Möglichkeit gedacht haben, so haben sie uns, fotveit wir das beurteilen können, nie recht berftanden. Gingelne aus unfern Areisen mochten gur Generalspnobe übertreten; sie konnten bas nur, indem fie öffentlich mit foldem Schritt verleugneten, was fie ftandig in unserer Spnode bekannt hatten. Bon diesen Ausnahmen gilt kein Schluß auf bie Spnobe felbst. Jene gingen aus von uns, weil sie nicht von uns waren. Um nur einen Punkt in dieser Berbindung hervorzuheben, sehe man sich in 'Who is Who in America?' den Namen des jetzigen Brafes der Generalinnode an, der fich felbst als hochstehenden Freimaurer bezeichnet. Rein, eine folde Bereiniaung ift unmöglich für uns, und Gott gebe, daß sie es allezeit bleibe." Das ift gut gesagt und nicht anders gesagt, als wir es von der "Kirchenzeitung", bei ber konsequenten Stellung, die dieses Blatt gegen ben Unionismus einnimmt, erwartet hätten. G.

Erklärung der norwegischen Minorität. Der Rest der norwegischen Minderheit, der dem neuen Synodalkörper fernblieb, hat während des Sommers folgenden Beschluß angenommen: "1. Aus Gewissensgründen

können wir auf der gegenwärtigen Basis dem neuen Körper nicht beitreten. 2. Wir halten fest am alten Bekenntnis und an der alten Organisation, die wir nach christlicher Freiheit jest wie einft schüßen, und unter der wir jest wie einst arbeiten werden." Das ist vorerst noch ein unklares Programm. Um den Sinn der Worte einigermaßen zu verstehen, muß man wissen, daß die alte Norwegische Synode durch ihren Zusammenschluß mit der Forenede Kirke und Haugesbnode ihre eigene Organisation nicht aufgehoben bat, sonbern als "Norwegische Synode" weiterbefteht, obwohl sie ihre kirchliche Arbeit gemeinschaftlich mit den mit ihr vereinigten Spnoden treibt. Die Leute, die ber Bereinigung noch nicht beigetreten find, bleiben nach obiger Erklärung noch Glieder der "Norwegischen Synode". Der überreft der Minorität halt fest an der alten Lehrstellung der Norwegischen Synode und sieht jede Bereinigung, die auf Grund bes "Opgjör" geschieht, als eine Berleugnung bes lutherischen Bekenntniffes an. Und doch gehört er der "Norwegischen Shnode" noch an, die jene Lehrbasis angenommen hat. Andererseits hat der Reft der Minorität nach der Synodalberfammlung im Juni eine eigene Organisation geschaffen und Beamte erwählt. Doch verlautet, daß dieses nur eine temporare Organisation sei; auch werden die Namen der Beauten nicht veröffentlicht, obwohl jest ein Blatt, "Lutherst Tidende", besteht, welches ber Reft ber Minorität ins Leben gerufen hat, um feine Stellung gu Mar ift nur, daß diejenigen Glieder der alten Norwegischen Shnode, die an der Vereinigung nicht teilnehmen wollen, vorerst noch eine auwartende Stellung einnehmen.

Das englische Organ ber Norweger, der Lutheran Church Herald, bringt jeht eine besondere Anzeige des Gerberdingschen Buches The Way of Salvation in the Lutheran Church. Man vergleiche, was in unserer zeitsschrift, S. 214—217, aus den echt spnergistischen Sähen über die Bekehrung, die in dieser Schrift vorkommen, angeführt worden ist. Das wird nun den Norwegern als "the best seller of all English Lutheran books, which has converted scores of non-Lutherans into enthusiastic Lutherans", angepriesen. Facilis descensus Averni.

Die Evolutionelehre wurde neulich im Lutheran Church Herald, dem englischen Organ der Norweger, verteidigt. Die Bissenschaftler, welche lehren, "that organic evolution is a fact", werden da Seite 120 in Schut genommen gegen die Ansicht, ihnen komme es hauptsächlich darauf an, den Bibelglauben umzustoßen. Ferner: "There is a long catalog of discoveries made and work done for the saving of human life that is to the credit of the biologists. And let us just mention in passing that it is these biologists that are the sponsors for the theory of organic evolution." In ciner fulgenden Rummer desfelben Blattes kommt dann der Redakteur bei einer Rezension von Lindbergs Apologetics wieder auf Evolution zu sprechen und bekennt fich nun ohne Umschweif zu der "organic evolution" (S. 169 f.). Der Redakteur ift fehr aufrieden mit der Stellung Lindbergs, daß die fechs Tage im Schöpfungswerk Berioden seien, und daß der Anfang alttestamentlicher Geschichte weit außerhalb der Grenze von viertausend Jahren liege. Dann folgen anderthalb Spalten über Evolution insbesondere. Erstens sei die Evolutionslehre — der Schreiber nennt sie fortwährend "organic evolution", als ob das die Sache etwas rettete — "based on facts seen in botany, zoology, and paleontology". Sie stehe auch nicht im Biderspruch zum (richtig verstandenen) biblischen Bericht von der Schöpfung des Menschen, dem bas Ebenbild Gottes beziehe fich nur auf die Seele des Menschen. Wie der Leib geschaffen sei, darauf tomme bei der Lehre vom "göttlichen Sbenbild" nichts an. Es moge wohl auch zur Ehre Gottes gereichen, wenn man annimmt, Gott habe den Menschen geschaffen "from the highest form of animal then extant". Das Argument für Evolution, das manche aus der Embryologie ziehen, wird anerkannt. überhaupt könne man ganz gut die "organische Evolution" als Tatsache anerkennen, ohne dadurch vom lutherischen Bekenntnis abzuweichen. Auch gebe es Leute, die gang an dem Wortfinn ber Schöpfungsgeschichte festhalten, aber doch teine "wiedergebornen, betenben, glüdlichen Chriften" find. (1) Der Verfaffer diefes redaktionellen Galli= mathias ift Baftor der Forenede Rirke. Aus der Norwegischen Synode erfolgte hierauf eine geharnischte Antwort in einer folgenden Rummer. Brof. D. A. Tingelstad (Decorah) protestiert gegen die geschehene Beröffentlichung des Artikels und verteidigt den Wortverstand des mosgischen Schöpfungsberichts. Die ganze Evolutionstheorie verurteilte Prof. Tingelstad. ber unsers Wissens gerade dem Studium ber Evolution ein ganges Rahr an der Universität Chicago gewidmet hat, als "the great hoax of the present century". Er warnt gegen den "rationalistischen Sauerteig", ber in den Anschauungen des Redakteurs zutage getreten sei. In derselben Nummer protestiert auch D. H. Stub gegen die angeführten Aussprachen und bezeichnet sie als in direttem Gegensatz zum biblischen Schöpfungsbericht ftebend.

Evolution und Schöpfung. Gine Brude amischen ber Evolutionstheorie und dem mosaischen Schöpfungsbericht will auch D. L. S. Rehser (General= innobe) schlagen. "We should use two terms", schreibt er im Lutheran, "creation and evolution. Together they afford an adequate explanation of the universe as it is to-day." "That evolution is a part of God's method of bringing the cosmos to its present status, we think few persons would care to deny." Das kommt auf die Definition von "Evolution" an. wird leugnen, daß Klima und Bodenbeschaffenheit Veränderungen in den Gestalten der Pflanzen= und Tierwelt hervorbringen. Das weiß jeder Land= mann. Aber D. Kenser spannt den Begriff Evolution viel weiter als Beiterentwidlung ober Rudentwidlung beftehen ber Gattungen. Er ichreibt: "Every one knows that God usually works through secondary causes. For example, after He created the primordial material, as is stated in Genesis 1, 1, perhaps He unfolded it through evolutionary process for millenniums upon millenniums, until something new had to be introduced." "Whether man's body was evolved or not, surely his soul must have been created; there is no sufficient evidence to lead men to believe that the human soul was evolved by mere 'resident forces' out of animal instinct." Mit diesen möglichen Millennien und der möglichen Entwidlung des menschlichen Rörpers im Sinne der Evolutionstheorie ift mehr zugegeben, als nach Schrift und Vernunft zugegeben werden fann.

Jonas Synobalverwandtschaft. Bei Gelegenheit der diesjährigen Synobalsihungen der Jowasbnode wurde eine Reformationsjubelseier versamstaltet, bei der P. George Tahlor Rhgh, ein Norweger, und Prof. Elmer F. Krauß, Professor am Seminar des Generalkonzils in Mahwood, Festreden hielten. Das brüderliche Verhältnis zu den Schweden wurde in einem Besricht über die Synodalversammlung im Lutheran Companion (S. 438), dem englischen Organ der Augustanashnode, von einem anwesenden Schweden betont.

Erfolg ber Sunday-Rampagne. Biele Rem Porter Geiftliche, die eifrig gearbeitet batten, um die Versammlungen Billy Sundans zu einem Erfolg zu geftalten, gestehen es unumwunden ein, daß die sogenannten Bekehrten trail hitters - ben Kirchengemeinden eine bittere Enttäuschung bereitet Schon das hat peinlich berührt, daß das Romitee der Stadt Rew Nork die Karten mit den Namen der Gewonnenen den Freunden Bill Sunbans und nicht auch andern-Vastoren zuwendete. Doch ist diese "Bebotaugung" einzelner Paftoren und die daraus hervorgehende Mifstimmung ber Aurudgesetten von nebensächlicher Bedeutung: wenn nur wirkliche Gewinne erzielt worden wären, das heißt, wenn diejenigen, welche Karten unterzeichnet hatten, auch den Gemeinden zugeführt worden waren! Allein bas ift bas Ergebnis: Die Bahl ber Angeregten wird auf 38,000 angegeben, die größte Rahl, die erzielt worden ist. Gin Drittel nun weigerte sich überhaupt, eine Karte zu unterschreiben. Fünfzehn Prozent gaben falice Abressen, viele auch falsche Namen an. Bon benen, welche ihre Namen richtig angaben, waren 45 Prozent, also fast die Hälfte, schon Glieber einer Rirche. Bon denen aber, die ohne kirchlichen Anschluß waren, erklärte eine große Anzahl, daß ihre einzige Absicht beim Bervortreten die gewesen sei, mit dem Evangelisten Sande zu schütteln. Die Gemeinden des oberen Teils ber Bestseite von Manhattan waren mehr als andere interessiert, denn das Tabernatel ftand in ihrem Begirt, ihre Glieder dienten auch als Plats antweiser, Sänger und Sefretare. Sie bezahlten Leute, die im Hausbesuch die größte übung haben, die außerdem als Freunde Sundans und feiner Art und Beise bekannt waren, und was tam heraus? Diese Männer berichten mit Namenunterschrift, daß sie für ihre Gemeinden nicht ein einziges Glied gewonnen haben. So weit hat noch keiner etwas anderes gemeldet. Das ist der bisber festgestellte Erfolg der Billy Sunday-Rampagne, die alles in allem mehr als eine Million Dollars gekostet hat. Gine große "show"! Wer mehr erwartet hat, ist enttäuscht. (Friedensbote.)

Die vom rationalistischen Union Seminary beherrschte Presbytery of New York hat mit ihren Vereinigungsplänen kein Glud. Bon diefer Presbytery ist ein Plan ausgegangen, der die Presbyterien (Distriktssunoden) sowohl der nördlichen wie der südlichen Presbyterianer vor den Jahress versammlungen der beiden Gesamtkörper für eine Bereinigung beider gewinnen follte. Gerade aber der Umstand, daß die durch ihre Lizensierung ungläubiger Predigtamtskandidaten anrüchig gewordene Presbyterie von New Pork diese Bewegung in Gang gesetzt hatte, wirkte bestimmend bei den Sublichen, die auf ihrer Versammlung in Virmingham einen Beschluß fasten, ber eine organische Union unter obwaltenden Umftänden als verfrüht bezeichnet. Der Presbyterian of the South kommentiert: "The venison of union served by New York Presbytery may be finely served, and the voice may be plaintive enough, but the hairy hands are there, and some people fear them," - und der Christian Observer, ein anderes Organ der Gudlichen, bemerkt zu dem Beschluß der Assembly: "This effort to secure concerted action by the Presbyteries, both Northern and Southern, in advance of the meetings of the General Assemblies, is of questionable impropriety, to say the least, and seems to be another evidence of a deliberately formed purpose on the part of New York Presbytery to force its views upon both Presbyterian bodies." Auch der Presbyterian Standard, ebenfalls ein subs Liches Blatt, betont, daß jede Union, die nicht auf Einigkeit in der Lehre, besonders in den Fundamentalartikeln, die in Union Seminary geleugnet

werden, in der Lehre von der jungfräulichen Geburt, von der Versöhnung, dem Sündenfall usw., gegründet sei, nur noch größere übel als die bestehende Trennung zur Folge haben könnte. Aber auch der Presbyterian, das konsservative Blatt der nördlichen Presbyterianer, sagt editoriell zu derselben Sache: "It decomes more and more evident that compromise and concession of essential doctrines can never de the way of any wide or permanent union. If these bodies are not one in the truth and saith, they will not be one in anything. The day is passed for mere external union."

Die Babias von Amerika, das heißt, die Nachfolger des perfischen "Propheten" und Religionsstifters Said Mohamed Ali, der 1843 als "Bab" auftrat, hielten neulich in Bofton eine Generalberfammlung ab, auf der beschlossen wurde, in Chicago einen großen Tempel zu bauen; der Bauplat ist am Lake Shore Drive icon erworben worden. Der Tempel foll nicht ein einzelnes Gebäude, fondern eine Gruppe von Gebäuden fein, unter denen fich ein College, Laboratorium, Hospitäler, Hospize für Pilger usw. befinden In der Mitte foll dann der eigentliche Tempel steben, ein Tempel ohne Priefterschaft, in bem jeder nach feiner Fasson anbeten könne. Anhänger bes Bab ober Bahai gahlen in ihrer Bahl Juden, Mohammedaner, Buddhiften, Chriften und allerlei Leute anderer Religionen. Unternehmen, das gewiß unter den Leuten, denen die Kirche zu "engherzig" ift, und die nichts von Sunde und Buge und Selbstverleugnung und Glaubensgehorsam hören mögen, viele Anhänger finden sollte. Auch ftimmt die Sache gut mit der Freimaurerreligion zusammen, die ja auch nach diesem Muster arbeitet, wie gesagt wird. 3m Grunde genommen, ift der Bahaismus, wie seine Geistesverwandten, bis zur Christian Science, nichts anderes als Bantheismus, das Anbeten eines Gottes, ber keinen verfonlichen Willen. keine besonderen Absichten mit den Menschen hat, überhaupt keine Verson, fondern eine Beltfeele ift, die erft im Menschen Bewuftsein erhalt! bleibt eben wahr: Die sich für Beise hielten, sind zu Narren geworden! Das find die Leute, die bom Bankerott des Christentums reden und die Welt durch ihre Plänchen "sicher für den Demokratismus" machen wollen. übrigens wird es mit dem Tempelbau wohl gute Wege haben, und weder Schreiber noch Lefer diefer Zeitung werden feine Bollendung erleben. Sorte Leute wird vorher von einem neuen Fündlein gelodt und angezogen merben. (Friedensbote.)

#### II. Ausland.

Bur Erinnerung an die 400jährige Feier der Reformation hat das Thüringer Museum in Eisenach eine Luther-Schaumünze prägen lassen, ein Werk von Prof. Georg Kömer in München. Auf der Vorderseite zeigt sie das Brustbild Luthers mit der Umschrift "Gottes Wort bleibt in Ewigkeit" und den Jahreszahlen 1517—1917. Luther ist im blühenden Mannesalter von fünfunddreißig Jahren dargestellt. Eranachs wieder aufgesundenes Wildnis und die berühmte Plakette mit der Jahreszahl 1521, die ebenfalls-Lukas Eranach zugeschrieden wird, diente dem Künstler als Vorlage. Die Rückseite der Schaumünze zeigt in der Mitte, von einem Perlkranz umgeben, die Wartburg.

Beiteres zur Kirchen- und Kulturgeschichte Brafiliens. In dem sübsamerikanischen "Eb.-Luth. Kirchenblatt" wurde im Frühjahr folgendes klasssische Stüd aus dem kirchlichen Leben im Missionsgebiet unserer Shnode berichtet: "In Campo do Meio, dieser bei der Gisenbahnstation Cafundo

unweit Montenegro gelegenen, ca. 90 Glieder zählenden Gemeinde, hat unser P. A. Beder seit beinabe drei Rabren mit einer burch Ausbilfe in Baraiso verursachten Unterbrechung seines Amtes in Rirche und Schule treulich ge-Er hat Woche für Woche jeden Tag zwei Schulen bedient, vormittags am Pfarrfit Campo do Meio felbst und nachmittags etwa eine Reitstunde entfernt in einer Meinen, gur Hauptgemeinde gehörigen Schuls über Mittag mußte er bei oft glühendem Sonnenbrand auf sandigen Wegen Tag für Tag eine Stunde reiten, um auch jener abgelegenen Gemeinde zu dienen. Tropbem ihm dies laut Abmachung bei feiner Berufung bloß auf zwei Jahre zugemutet worden war, hat er diese Strapazen um der Sache willen noch mehrere Monate länger auf sich genommen. Freilich sollte P. Beder eigentlich nur alle drei Wochen predigen — Schule, besonders Rechnen, Schreiben, Lesen, wünschte man täglich, sogar an zwei Stellen, aber Gottesdienst mit Predigt wurde nicht so nötig befunden —, aber er fand, daß er als berufener Seelsorger die Aflicht habe, öfter zu predigen, und fing beshalb vor einiger Zeit sonntägliche Gottesdienste an - fehr zum Diffallen ber Mehrzahl feiner Gemeinde. Sat doch erft neulich ein Gemeindeglied bor Beugen gesagt: "Unser Paftor wird uns zu fromm; jett fängt er sogar an, alle Sonntage Rirch' zu halten. Es ift Zeit, daß er fortkommt.' Die wieders holte Bitte um Abnahme der Nachmittagsschule, und zwar unter Hinweis barauf, daß P. Beder doch als Seclforger der Gemeinde auch Zeit für Hausbesuche und Privatseelsorge, überhaupt mehr Zeit für sein erstes und wichtigstes Amt, das Pastoramt an der Gemeinde, haben musse, wurde ihm abs geschlagen. Da er von 400\$000 Pfarrgehalt (90 Glieder!) mit Frau und Rind nicht leben tann und sich also burch ben "Schullohn" sein tägliches Brot dazu verdienen muß, hätte wohl die Gemeinde bei Wegfall jener Nachmittags: schule sein Gehalt aufbessern müssen — und das darf ja nicht sein. Lieber wird der überschuß von den Mitgliederbeiträgen kapitalisiert. Ru der Bitte um Abnahme der zweiten Schule aber kam ein weiteres Bergehen P. Beders. Alls ernster Seclsorger bat er die Gemeinde um Einführung der Anmeldung zum heiligen Abendmahl. Er wollte sich damit begnügen, wenn man nur gestatte, daß er vor dem Abendmahlsgottesdienst die Namen der Kommunis kanten in der Kirche aufschreibe. Das wurde ihm abgeschlagen. sollte jemand anders während der Austeilung des Sakraments die Abend: mahlsgäste zu statistischen Zweden aufschreiben burfen. Den eigentlichen Bwed der Abendmahlsanmeldung, nämlich nach Gottes Bort und zum Segen ber Seelen wie auch zur Bewahrung eines guten Gewiffens feitens bes Pastors die Anteilnahme am heiligen Abendmahl zu kontrollieren, wollte man dadurch geflissentlich vereiteln. So kam es denn auf der Gemeindes versammlung, da der Pastor selbst nicht "kündigte", zur Kündigung seitens bes Vorstandes, das heißt, zur Amtsentsehung P. Beders. Nicht die Gemeinde, die allein nach Gottes Wort das Berufungs- und gegebenen Falls das Me setzungsrecht hat, von der aber nur ein Bruchteil vorhanden war, sondern der Vorstand, der nach dem registrierten Statut der Gemeinde alle Rechte und Gewalten in sich vereinigt, hat diese Absehung vollzogen. Darüber hat er selbst P. Beder folgendes Dokument ausgestellt: "Campo do Meio, den 10. Februar 1917. Hiermit ift P. A. Beder als Baftor und Lehrer der Rirchen= und Schulgemeinde seines Amtes enthoben, weil er fordert, daß alle. die zum Abendmahl gehen wollen, sich vorher dazu anmelden, und weil er behauptet, die Schule sei Nebensache und die Kirche allein mache selig. Im

Ramen der Gemeinde: Beinrich Beder, Raffierer; Bedro Reller, Julio Ballauer, Abolfo Schüler, Jakob Derlam, Peter Rettermann, Carlos Schubert, Jatob Reinoldo Grub.' Als hierauf P. Beder, da er diefe Bergewaltis gung seitens des Vorstandes nicht als endgültig ansah, eine Gemeindebersammlung einberief, wurde ihm diese nicht nur durch Abbestellung eines Borstandsmitgliedes hintertrieben, sondern es fand sich auch jemand, der ohne Borwissen des Vaftors den Kirchenschlüssel mitgeben bieß. Zugleich wurde die Drohung ausgesprochen, daß man durch Zuziehung des Subdelegado und seiner Volizeisoldaten die Benutung der Kirche verhindern werde. Schließlich wurde allem dadurch die Krone aufgesett, daß man ohne weiteres für den Sonntagmorgen, an bem die Berfammlung fein follte, ben Riograndenfer Pfarrer Stifinsky zur Abhaltung eines Gottesdienstes beorberte. P. Beder noch der Unterzeichnete, der im Auftrag unfers Ehrw. Diftritts= prafes P. Beder beraten follte, hat fich in den schmutigen Sandel weiter ge= mischt, sondern — auch trot der Abwesenheit des Subdelegado und seiner Bolizei - die Rirche gemieden, in der Pfarrer Stifinsty wieder einmal auftreten durfte. Wir möchten gur Ehrenrettung der Gemeinde felbit fagen, daß viele Glieder nur mitgeben und nichts um die Sache wissen. Diefen rufen wir au: "Werbet nicht ber Menschen Anechtel' 1 Kor. 7, 23. Möchten fie auch bedenken, was unfer BErr Befus von allen seinen treuen Dienern Luk. 10, 16 fagt! Bon dem Tun und Treiben deffen aber, der die Saupt= schuld am ganzen Handel hat, sagt Gottes Wort: "Der Sund frist wieder, was er gespeiet hat', 2 Betr. 2, 22. Von jenem Pfarrer Stifinsky können wir nur wiederholen, was er felbst vor Jahren von sich bekannt hat: Er-Jefuit, Freimaurer, Freidenker — die Titulaturen, die glaubwürdige Leute jener Gegend ihm geben, gehören in tein Rirchenblatt, und deshalb verichweigen wir fie. Wie ftellt fich", fragt Brof. Runftmann am Schlusse biefes Berichtes, "die Riograndenser Synode zu diesem schmutigen Handel?" — Amei Blüten brafilianisch = römischer Frommigkeit teilt basfelbe Blatt in einer späteren Nummer mit: "Rurglich brachte bas Deutsche Bolksblatt', die römisch-katholische Zeitung in Borto Alegre, in seinen "Carioca-Bildern" u. a. folgendes römische Stüdchen: "Wie verschroben bie religiösen Ansichten auf manchen Seiten sind, war recht sichtbar an zwei jungften Vorkommnissen. Der Sochstapler und bekannte Verbrecher Mendes hatte, als er von Uruguan nach hier ausgeliefert wurde, ein Gebet zur "Mutter der immerwährenden Silfe" bei sich, das ihm bei allen Berlegen= heiten und Diebesabenteuern helfen follte. Der "Correio de Manha" ließ feine neuen Maschinen kirchlich weihen; es wurde bei dieser Gelegenheit erst= malig das neue Gebet für Einsegnung von Drudmaschinen benutt. finniger und zu Bergen gebender Beife fleht die Rirche darin den Segen Gottes auf die Arbeiter und das Unternehmen, betet aber auch, daß Gott verhüten möge, daß etwas wider die Moral oder die Religion dieses Haus verlaffe. In der gleichen Nummer, in welcher "Correio" dies mitteilte, erschienen aber alle unmoralischen Anzeigen, die Ankundigungen der Rartenlegerinnen, die Darftellung sensationeller Morde usw., so daß man unwill= fürlich fagt, die große Zeitung und der gewöhnliche Hochstapler besiten biefelbe Raivität." - Aus dem Großftadtleben Brafiliens brachte die "New Porter Staatszeitung" vom 1. Mai 1916 folgende Schilde= rung: "Die Bahl der unbeschäftigten Leute aller Farben, die sich hier als gemeinschädliche Tagebiebe herumtreiben, ift ungeheuer groß und steht nicht

im Berhältnis zur arbeitenden Bevölferung. Diefes Bummelleben ift zum größten Teil die Kolge der mangelnden Erziehung. Die Eltern haben nicht viel Gewalt über die Kinder, die Lehrer gar keine, vorausgesett, daß die Kinder überhaupt zur Schule geben. Im Inneren fteben die Schulen häufig nur auf dem Papier, und das einzig Vorhandene ist ein ziemlich unwissendes Subjekt, der, weil guter Babler, als Lehrer besoldet wird. Die Regierung ift nicht in der Lage, auch nur einen einzigen guten Babler entbehren zu können, obwohl man bier, ohne Beihilfe von Abam Riefe allerdings, eine neue Spezies im Rechnen entdedt hat; man hat hier nämlich ein Berfahren erfunden, die gewünschte Anzahl von Bablern und Stimmen herausgurechnen, und ebenso fanden sich genügend Männer, die mit eiserner Stirne behaupteten, daß die also herausgerechneten Wahlergebnisse nach dem borgeschriebenen gesetlichen Verfahren zustande gekommen seien. Das in gang Amerika beliebte Verfahren, auch die Geifter der Abgeschiedenen mablen gu lassen, hat auch hier zahlreiche Anhänger. — Wenn man von den vielen Bummlern überhaupt etwas Gutes sagen will, so wäre das einzige Lobenswerte ihre verhältnismäßige Einfachheit. Solange noch Geld für Zigaretten, Raffee und Bichospiel da ist, sind sie ganz vergnügt. Denn gespielt muß jeden Tag werden. Das Bichospiel ist eine Art Tierlotterie, welche die niedrigsten Nidelfate annimmt. Sie ist zwar gesetzlich verboten, aber das besagt in Brafilien nicht viel. Die Volizei spielt selbst und muß hin und wieder gewinnen. Auf dem Bichospiel beruht eigentlich die ganze Ginnahme ber Bummler, benn ber Getvinnende teilt mit den andern. ein paar Nidel zum Ginfat vorhanden find oder auf dem Bege des Kredus flüssig gemacht werden können, arbeiten diese Leute nicht. Die Hoffnung auf den Gewinn hält fie von jeder nutbringenden Tätigkeit ab. Erft wenn ber hunger allzu weh tut, und niemand mehr einen Ridel oder Kaffee oder Tabak borgen will, dann wird einige Tage gearbeitet, aber nicht allzulange. Der Verdienst wird wieder in der Hoffnung auf größeren Gewinn im Bichospiel angelegt. . . . Daß das ganze Finanzwesen Brafiliens von Grund auf geandert werden mußte, verfteht fich bon felbft. Bebor ich hierauf eingehe. will ich dem Lefer ein Kuriosum nicht vorenthalten. Die Regierung sah fich fürglich in die nicht angenehme Notwendigkeit verfett, eine neue Ausgabe von Papiergeld zu veranstalten. Diese wurde fertiggestellt, mahrend ber Kongreß noch barüber beriet. Gerne möglich, daß die Beratung nur aum Scheine ftattfand. Die Annahme war wohl icon im voraus gesichert. Richtig erschien benn auch das neue Papiergeld am Tage nach der Annahme im Kongrek, und an demselben Kalendertage in großen Wassen das — falsche Papiergeld, täuschend ähnlich hergestellt. Ift so etwas in einem andern Staate schon mal vorgekommen?" — Ein großenteils jammervoll heruntergekommenes und verrobtes, moralisch und geiftig verdorbenes deutsches Eles ment, römischer Aberglaube und Heuchelei, Gaunerei und Faulenzerei in der Bevölkerung romanischer Abstammung, das sind die Züge, die uns an den Sittenbildern aus Sudamerika immer wieder entgegentreten. Rimmt man hierzu die Tatsache, daß noch ungezählte Millionen von Eingebornen in primitivster Wildheit dahinleben — selbst der Kannibalismus ift noch nicht ausgestorben —, dann versteht man die Bezeichnung, die bor Jahrzehnten der verstorbene Dr. Pierson (in der Missionary Review) als Schlagwort für süds amerikanische Mission angewandt wissen wollte: "The Neglected Continent."

# Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

Movember 1917.

Rr. 11.

# Luthers reformatorische Arbeit auf dem Gebiete der Liturgif.")

Die lutherische Kirche unsers ganzen Landes, ja der ganzen Welt nimmt in diesem Jubeljahre Anlah, die große Gnade Gottes zu preisen, die er seiner Kirche auf Erden durch den teuren Resormator, D. Martin Luther, hat zuteil werden lassen. Wit Recht hat man sein Verdienst auf jedem Gebiete der Kunst und des Wissens wieder ausführlich dars gelegt, um das Christenvolk zum Lob und Dank gegen Gott, den Geber

<sup>\*)</sup> Außer ben einschlägigen größeren nachschlagemerten: Lutheran Cyclopedia; Memoirs of the Lutheran Liturgical Association; Bergog-Blitt. Real-Enantlopadie: Schaff-Herzog, Encyclopedia of Religious Knowledge; Catholic Encyclopedia; Meger, Ronversationslegiton; Brodhaus, Ronverfationslegiton, murben befonders bie folgenden Werte benutt: Alt, B., Chrift= licher Rultus. 1. Rirchlicher Gottesbienft. 2. Chriftliches Rirchenjahr. Berlin 1851. - Ante-Nicene Christian Library; Vol. 17, The Apostolic Constitution; Vol. 24, Early Liturgies. - Apostolic Fathers. Translated by Kirsopp Lake. London 1914. — Bed, M. E., Evangelische Paramentit. Dresben 1906. - Cabrol, F., Dictionnaire d'archeologie chretienne et de liturgie. Paris 1907. — Cabrol, F., Monumenta ecclesiae liturgica. Vol. I. Paris 1900-13. - Daniel, H., Thesaurus hymnologicus. Halis 1841-56. -Daniel, H., Codex liturgicus ecclesiae universae. Tom. I. II. 1847-53. - Du Cange, Ch. du F., Glossarium mediae et infimae Latinitatis. Niort 1883-7. - Giefeler, 3. R. D., Lehrbuch ber Rirchengeschichte. Bonn 1840-53. - Gueranger, L. P., The Liturgical Year. Worcester-London 1895-1912. - Henry Bradshaw Society Texts. 44 Volumes. London 1891-1912. - Kellner, K. A. H., Heortology. London 1908. - Rirthen: buch, Agenda: Salberftabt, Cachfifche, Lobes, Generaltongil, Common Service usw. - Rliefoth, Th., Liturgische Abhandlungen. Schwerin 1854-61. -Lange, Rarl, Die lateinischen Ofterfeiern. München 1887. — Lochner, F., Der hauptgottesbienft ber eb.=luth. Rirche. St. Louis 1895. — Luthers Sämtliche Schriften, St. Louiser Ausgabe. - Meurer, M., Altarichmud. Leipzig 1867. -Mone, F. 3., Lateinische Symnen bes Mittelalters. Freiburg-Breisgau 1853-5.

aller guten Gaben, zu reizen und zu ermahnen. Luther ist uns als Theolog, als Glaubenshelb, als geistlicher Lieberdichter und Hymnolog, als Musiker, als Klassiker, als Schulmann und Erzieher, als Beter, als Ehemann und Hausvater, als Naturfreund vorgestellt worden. Einzelne dieser Stücke sind auch unbedingt nötig, wenn man Luthers Besbeutung als Reformator der Kirche in ihrem vollen Umfange erkennen will. Wir können besonders über die Themata Luther als Theolog, Luther als Brediger, Luther als Erzieher nicht zu viel hören und seine Berdienste als Gottes Wertzeug nicht zu gründlich erkennen.

Aber Luther hat fich nicht nur auf diesen Gebieten hervorgetan, er hat sich nicht nur um das Wesen der reinen Lehre in allen ihren Studen verdienstlich gemacht, sondern er hat auch auf die Ginkleidung der driftlichen Lebre, auf die äußere Gestalt des kirchlichen Gottesdienstes, sein Augenmerk gerichtet. Und wie er fich bemühte, die außere Berfassung ber Kirche bem Borte Gottes gemäß zu gestalten, so daß Bapsttum und Hierarchie ihren Einfluß verloren, so hat er auch darauf gesehen, daß die Liturgie der Kirche von allem römischen Sauerteig möglichst freigemacht würde. Und darum wird es sich wohl der Mühe Iohnen, Luthers reformatorische Arbeit auf dem Ges biete der Liturgit und der bermandten Disziplinen ein wenig näher ins Auge zu fassen, damit wir unsererfeits unser liturgisches Erbteil recht schäken und hochachten. Denn wenn es sich hierbei auch nicht um eine Sache göttlichen Gebotes handelt, so werden wir boch nach dem Vorbilde der jüdischen Kirche und der Kirche in der ersten apostolischen Zeit nicht fehlgeben, wenn wir uns bemühen, die golbenen üpfel der reinen Lehre und der unberfälschten Sakramente in den filbernen Schalen einer verständigen, bedeutungsvollen Liturgie darzureichen.

# Die Grdnung der Meffe. Der Gottesbienst ber alten Rirche.

Die Frage, ob die Gottesdienstordnung der apostolischen Kirche in irgendeiner Weise auf der jüdischen Liturgie beruhe, ist, namentlich von Miesoth und Cabrol, entschieden bejaht worden. Ersterer kommt zu dem Resultat: "Die geschichtliche Entwicklung kann nicht von dem Tempeldienst über die Shnagoge zu den christlichen Gottesdiensten

führen, weil die Synagoge neben dem Tempel nicht die Bedeutung

<sup>—</sup> Müller, N., Die Wittenberger Bewegung 1521—2. Leipzig 1911. — Palmer, W., Liturgicae Origines. London 1845. — Patrologia, herausgegeben von Migne. — Rock, Dan., The Church of Our Fathers. London 1905. — Sarum Breviary. Canterbury 1883—6. — Schulze, V., Das ebangelische Kirchengebäube. Leipzig 1886. — Schling, E., Die ebangelischen Kirchenothnungen des 16. Jahrhunderts. 5 Bände. Leipzig 1902. — Shotwell, J. T., History of the Eucharist. London 1905. — Srawley, J. H., The Early History of the Liturgy. Cambridge 1913.

eines selbständigen Awischengliedes hat, sondern sie muk vom Tempelbienst in die driftlichen Gottesdienste so überführen, daß die Spnagoge für lettere nur etwa ein oder das andere Moment hergegeben hat, da bie Spnagoge nur sehr untergeordnet neben dem Tempel stand." (Litur= gische Abhandlungen 1, 174, 175.) Und letterer schreibt: "Ordo Missae, millies illustratus, constat duabus partibus, altera ab altera manifeste distinctis. Prius enim exhibetur officium vetustissimum Vigiliae sanctae, sed pressum et contractum, quod ultra homiliam non procedit, deinde Canon missae. Quae duarum partium varietas collata cum Rituali Judaico, cuius compositionem satis liquido novimus, praeclaro indicio est Vigiliam, non secus atque Canonem Missae. aliqua saltem parte consutum esse truncis petitis e Rituali et e formulis antiquioribus. (Monumenta ecclesiae liturgica 1, XIX.) %rei= lich fallen bei einem forgfältigen Bergleich ber Liturgien sofort die Modifikationen und Zusäte auf, nicht weniger aber die übereinstim= mung, befonders was Gebete, Berlefung von Schriftabichnitten, Bomis lien, Beibehaltung vieler Responsorien, des Salleluja, des Sofianna, des Amen usw. anlangt.

Die ältesten Gottesbienstordnungen, die auf uns gekommen sind, sind die des Jakobus, die in der uns vorliegenden Gestalt etwa auf das Jahr 200 zurückeht, die des Markus, von gleichem Alter, die des Clemens Romanus von etwa 260, die von Basilius und Chrhsostomus, die wahrscheinlich von diesen stammen. Außerdem sinden sich aber noch so viele kurze liturgische Notizen in den apostolischen Bätern, besons ders in der Didache, in Ignatius, in den Apostolischen Konstitutionen, in Justin, Origenes und andern, daß es keine Schwierigkeiten macht, ein zusammenhängendes Vild des altkirchlichen Gottesdienstes zu geswinnen, besonders wenn man die neutestamentlichen Stellen mit in Betracht zieht.

Aus den Berichten des Neuen Testaments, sonderlich der Apostels geschichte, geht hervor, daß sich folgende Stücke im Gottesdienst fanden: "Es ward gepredigt, man brachte Gebet (auch in Form des Gesanges) und Liebesgaben dar und hielt Abendmahl im Jusammenhang mit einem gemeinsamen Mahl." (Kliefoth, op. cit. 1, 237.) Etwas später, als die Missionstätigkeit unter den Heiden eine immer größere Aussdehnung gewann, "fanden in den apostolischen Gemeinden aus den Heiden zwei Arten gottesdienstlicher Versammlungen statt: erstenstägliche Lehrgottesdienste mit Lehrmitteilung und Gebet, an denen auch die Neuerweckten und selbst die Fremdlinge teilnahmen; zweitens Abendmahlsgottesdienste an den Abenden der Sonntage mit Lehrmitteilung, Darbringung von Gebet und Gaben, gemeinsamen Mahl und Abendmahl, bei welchem die ganze Gemeinde, aber auch nur diese, zusammenkam". (L. c., 250.)

Die apostolischen Bäter behielten biese Stücke selbstberständlich bei. So ermahnt 3. B. Clemens Romanus in seinem ersten Briese an die

Korinther (Kap. XL und XLI): "Beil nun diese Dinge uns offenbar find, und wir in die Tiefen der göttlichen Erkenntnis geschaut haben, so geziemt es sich für uns, alle Dinge in Ordnung zu tun, welche auch immer der Meister uns befohlen hat, sie au gewissen Zeiten au bollgiehen, die Opfer und Dienste (liturgias) bargubringen, und daß es nicht gedankenlos und unordentlich geschehe, sondern zu bestimmten Reiten und Stunden. Wo und durch wen er es bollzogen haben will, hat er selbst durch seinen höchsten Willen festgesett, damit alle Dinge geziemend nach feinem Boblgefallen gefcheben und feinem Billen gemäß. Die nun zu den festgesetten Zeiten ihre Opfer darbringen, find ihm angenehm und gesegnet; indem sie nämlich den Borschriften bes Meifters folgen, tun sie keine Sunde. Denn dem Hohenpriester find seine eigenen Dienste übergeben, und den Brieftern ist ihr Ort vorgeschrieben, und ben Leviten find ihre eigenen Diakonien aufgelegt; ber Laie ift gebunden durch die Ordnungen für die Laien." (Lake, Apostolic Fathers 1, 76. 78.) In der Didache lautet die Anweisung ähnlich: "An dem Tage des Herrn aber tommt zusammen, brecht Brot und haltet Abendmahl, nachdem ihr eure Sünden bekannt habt, damit eure Opfer rein feien. Reiner aber, der einen Streit hat mit feinem Rächsten, foll mit euch zusammenkommen, damit eure Opfer nicht profaniert werden." (L. c., 330.) Am ausführlichsten handelt Justin der Märthrer von der Gottesbienstordnung der ersten Kirche. In seiner an Antoninus Bius gerichteten Apologie gibt er in vier Kapiteln einen zusammenhängenden und relativ vollständigen Bericht über die gottesdienstlichen Versammlungen der Christen. (St. Louiser Ausgabe 1882, Kap. 65—67. Klies foth, Liturgische Abhandlungen 1, 280—283.) Aus diesem Berichte geht Mar hervor, daß der Gottesdienst im zweiten Jahrhundert in zwei Teile eingeteilt wurde, einen homiletischen Teil, au dem außer den gutstehenden Gemeindegliedern auch die Katechumenen und Bönitenten Autritt hatten, und einen Teil, der die Gemeindegebete und die Kommunion umfaßte, zu dem nur die eigentlichen Gemeindeglieder zugelaffen Daß diese Form des Gottesdienstes ziemlich allgemein berbreitet war, scheint auch aus den Briefen des Plinius Cacilius Secunbus hervorzugeben, wenn er nämlich schreibt: "Adfirmabant autem hanc fuisse summam vel culpae suae vel erroris, quod essent soliti stato die ante lucem convenire carmenque Christo quasi Deo dicere secum invicem, seque sacramento non in scelus aliquod obstringere, sed ne furta, ne latrocinia, ne adulteria committerent, ne fidem fallerent, ne depositum appellati abnegarent: quibus peractis morem sibi discedendi fuisse, rursusque ad capiendum cibum, promiscuum tamen et innoxium." (Epistularum ad Trajanum Liber, 231.) Es ergibt sich hieraus, wie Kliefoth bemerkt, daß die Christen jener Zeit zweimal täglich Gottesbienft hielten, früh am Morgen, bor Sonnenaufgang, und zur Zeit des Abendessens. Im Frühgottesbienft, der einen liturgischen Charakter hatte, betete die Gemeinde "in Form des

Gefanges, und zwar des Bechselgesanges, zu Ehren und Lob des Herrn". Im zweiten Gottesdienst gestaltete sich der Charakter etwas anders, indem dieser aus Lehrteil, Koinonie und Abendmahl bestand.

Aus diesen und andern Stellen ergibt sich, daß die Gottesdienste mit gemeinschaftlichem Mahle die folgenden Teile hatten: Berkündigung des Wortes, Kirchengebet, Darbringung der Liebesgaben für Agape und Abendmahlsseier, das Liebesmahl, die Kommunion. Nachdem die Agape in Wegsall gekommen war, fanden sich folgende Stücke im Gottesdienst: Berkündigung des Wortes, allgemeines Kirchengebet, Friedenskuß; Dankgebet über Brot und Wein für irdische und geistliche Wohltaten, Konsekration, Kommunion.

Nehmen wir zu diesen Reugnissen noch die uns überlieferten ältesten Liturgien hinzu, so ergibt sich als Gottesdienstordnung in jener Zeit etwa folgendes: Berlefung der heiligen Schriften, Bredigt, Friedensfuß, Praefatio (Gruß und Sursum corda mit dem Sanctus). Einsekungsworte, Oblation, Konsekrationsgebet, Gebet für Die Rirche. Gebet für die Toten, Baterunfer, Brechen bes Brotes, Rommunion. In der clementinischen Liturgie bom Ende des dritten oder Anfang bes vierten Nahrhunderts wird die Gottesdienstordnung schon in brei Teilen aufgeführt: 1. Verlefung von Gefet, Propheten, Spiftel, Acta, Evangelium, apostolischer Gruß; 2. Missa Catechumenorum: Admonitio. Rogatio, Pax vobiscum, Friedenstuß; 3. Missa Fidelium: Bereinbringen der heiligen Geräte und Ankleiden des Bischofs, apostolischer Gruß, Sursum corda, Praefatio mit dem Sanctus, Ginsehungsworte, Gloria in excelsis, Austeilung, Gratias, Segen, Ite in pace. (23 Apostolic Constitutions, Ante-Nicene Christian Library, Vol. 17. Early Liturgies and Other Documents, Vol. 24.)

Es würde zu weit führen, wollte man die einzelnen Aufäte und Umftellungen in der Ordnung des altfirchlichen Gottesbienstes ber-Benn man aber die einschlägigen Dokumente, soweit fie bekannt find, miteinander bergleicht bis etwa zum Nicaenum bin, fo ergibt sich folgende Kompositordnung. Die Katechumenenmesse begann mit dem ftillen Gundenbefenntnis. Dann folgte der Bfalmengefang, ber mit Afalm 63 begann und mit dem Gloria Patri schloß. fügte sich die Verlefung der biblischen Lektionen, eingeleitet durch bas Pax vobiscum. Nach einem zweiten Pfalmengesang, der in der Regel ein Hallelujapfalm war, folgte die Verlefung des Evangeliums, auf bie die Gemeinde mit Deo gratias oder Laus tibi, Christe, antwortete, Die Predigt wurde mit dem apostolischen Gruß eingeleitet. Unmittels bar nach Schluß der Predigt gebot der Diakon allen Nichtchriften und bloken Rubörern hinauszugehen. Dann wurden die Rirchengebete für die Ratechumenen, für die Energumenen, für die Erleuchteten (owicoueroi) und für die Ponitenten gehalten, und jede Gruppe wurde nach Schluß ber für fie bestimmten Bitten entlassen. Die Messe ber Glaubigen begann mit einem stillen Gebet, worauf der Diakon bas lange Kirchengebet anstimmte. Nach bessen Schluß sprach ber Bischof die Kollekte. Das Offertorium bestand in dem Sammeln der mitgebrachten Gaben an Brot und Wein, DI und Käuchwerk. Nach einem Pax voliscum und dem heiligen Kusse folgte das Händewaschen der Geistlichen. Nach diesen vorbereitenden Stücken stimmte der Bischof die Kräsation mit dem Sursum corda an, das in das Trisagion ausklang. Dann folgte die Konsektation, bei der zu merken ist, daß in allen alten Zeugnissen Brot und Wein für alle Kommunikanten bestimmt war. Es schloß sich hieran an ein Kirchengebet und ein Gebet nach der Opferung. Nach dem Gebet des Herrn fand dann die Kommunion selber statt. Die Postkommunion bestand in dem Gratias, dem Segen und der Entlassung, mit dem nogewoods er slehrn, Ite in pace. (Bgl. Alt, Der kirche liche Gottesdienst, 184—201.)

Hiermit stimmt im großen und ganzen überein der Kanon des Gregor, für den Cabrol Fontes antenicenae annimmt. Wir haben da in der Missa sidelium nach der Präfation und dem Sanctus die Kirchengebete und Fürbitten, die Oblation, die Worte der Einsehung mit Ilmsschreibung, das Baterunser, die Kommunion, das Agnus Dei, Gratias, Ite, missa est. (Cabrol, l. c., LXXXIV—LXXXIX.) Der bollständige Ordo et Canon missae Gregorianus enthält die folgenden Teile der Gottesdienstordnung: Introitus, Kyrie, Gloria in excelsis (oder Letania in geschlossenen Zeiten), Oratio, Apostolum, Gradalis oder Alleluja, Evangelium, Offertorium und Oblatio super oblata, Praefatio mit dem Sursum corda, Vere dignum und Sanctus, Kirchengebete, Einsehungsworte, Pater Noster, Pax Domini. . . Der Schlußsehlt. (Vgl. Kliesoth, op. cit. 3, Anhang. Daniel, Codex liturgicus 1, 12—20.)

### Die Entartung ber Form ber Meffe bis zum Anfang bes 16. Jahrhunderts.

Schon zu Ende des vierten Jahrhunderts hatte also die ursprüngs liche einfache Gottesdienstordnung große Veränderungen erfahren muffen. Die vielen Beränderungen, Umstellungen und Zusäte waren barauf zugespitt, äußere Formen zu betonen, während die Bredigt immer mehr zurücktrat. Diese traurige Entartung des Gottesbienstes nahm aber einen immer bedenklicheren Umfang an, je mehr das Papsttum erstarkte. Schon in dem Ranon des Gregor in seiner revidierten Form findet fich das Ite, missa est am Ende der Postfommunion anstatt am Ende des homiletischen Teils. Die Dreiteilung: homiletischer Teil, Katechus menenmesse, Gläubigenmesse, wurde mit Unterlassung der Predigt zuerst zu einer Zweiteilung. Zugleich ist das lange Kirchengebet berschwunden, und nur noch Gebete für Lebende und Tote kommen im Konsekrationsakt vor. In der Mitte des achten Jahrhunderts hatte die Ordnung der Messe folgende Gestalt. Nachdem die Priester und die niederen Kleriker ihre Meßgewänder angelegt hatten, stimmten die

Sänger am Altar den Introitus de tempore an. Während dieses Gesanges sand die Prozession der Geistlichen ad altarem statt mit darauffolgendem Friedenskuß. Währenddessen beschloß der Chor den Introitus mit seinem Psalm und dem Gloria Patri. Hieran schloß sich das Kyrie neunmal, das Gloria in excelsis, das Pax vodiscum und die Kollekte de tempore. Dann verlas der Lektor die Epistel, worauf das Responsorium mit dem Halleluja solgte. Dann kam das Graduale mit beschließendem Dominus vodiscum und Verlesung des Evangeliums. Hierauf solgten Offertorium mit Oblation und das Gebet super odlata, Präsation mit Sanctus, Konsekrationsakt mit Einsehungsformel, Vatersunser und Spendung der Oblate, Agnus Dei, Austeilung, Antiphona ad communionem. Vositsommunion. Ite. missa est.

Mit dem Aufkommen der spezifisch römischen Irrlehren, die die Messe betrafen, machten sich diese auch sofort in der Liturgie bemerkbar. Der Grundirrtum, woraus alle andern herborwuchsen, war bierbei die Verwandlungslehre. Die Idee der Transsubstantiation mag sich bei einzelnen Lehrern schon sehr früh gefunden haben, doch war Raschasius Radbertus († 865) der erste, der diese Lehre öffentlich vortrug und verteidiate. In seinem Liber de corpore et sanguine Domini vom Nahre 831 schreibt er ausdrücklich: "Nihil aliud quam caro Christi et sanguis post consecrationem credenda sunt. Substantia panis et vini in Christi carnem et sanguinem efficaciter interius commutatur." (Gieseler, Lehrbuch der Kirchengeschichte 2: 1, 118, nota 4.) Lich brang die Idee nicht sofort durch, sondern stieß während der nächsten Jahrhunderte auf den heftigften Biderftand, besonders bon feiten bes Ratramnus und des Berengar von Tours. Nachdem aber Betrus Damianus und Hildebert von Tours die Verwandlungslehre als Dogma verteidigt hatten, und nachdem die Lehre vom vierten Laterankonzil ausdrücklich bestätigt und anerkannt worden war (vgl. Giefeler, 1. c. 119-138; Theol. Quart. XIX, 8-11), unterblieb ber Widerspruch. Bar nun aber das Bollwert der Bahrheit in diesem einen Stud gefallen, fo konnten fich bie nun folgenden Irrtumer um fo eber feft= feten. Behaupteten die Scholaftifer ichon, daß unter jeder Geftalt der Elemente im Abendmahl der ganze Christus sei, so konnte Anselm von Canterbury folgerichtig ben Schluß ziehen: in utraque specie totum Christum sumi, und die Communio sub una wurde eingeführt, wie man denn ja schon früher den Bein zuerst durch Röhrchen hatte trinken laffen und später ben Kommunikanten nur das in Bein getauchte Brot gegeben hatte. Das Laterankonzil unter Innozenz III. war auch schlau genug, die neue Lehre für sich auszubeuten und die Macht des Priefters bem Bolfe gegenüber sicherzustellen, wenn es beschloß: "Et hoc utique sacramentum nemo potest conficere, nisi sacerdos, qui fuerit rite ordinatus secundum claves Ecclesiae, quas ipse concessit Apostolis et eorum successoribus Jesus Christus." (Giefeler, op. cit. 2: 2, 435, nota 7.)

Ganz langsam und allmählich ging die Relchentziehung vor sich, da die Alerisei entweder konservativ stand oder sich vor dem Bolk Nachdem aber Thomas von Aquinas und Bonaventura das Sub una specie nach jeder Richtung verteidigt und ersterer geradezu angeordnet hatte: "Provide in quibusdam ecclesiis observatur, ut populo sanguis sumendus non detur, sed solum a sacerdote sumatur". und nachdem das Konzil zu Konstanz die Kelchentziehung als Kirchengesetz anerkannt hatte (Kliefoth, op. cit. 3, 278), erhielt sich die Communio sub utraque nur noch an wenigen Orten, meistens in Lifterzienserklöstern. Mittlerweile kam die Sitte der Latria, der Anbetung ber geweißten Hoftie, auf. Diese wurde von Gregor X. (1271-1276) anerkannt und in ber ganzen Rirche zu halten befohlen. andern Migbräuche beim heiligen Abendmahl, so wurde auch dieser Frrtum bon dem Tribentinum bestätigt. (Bgl. Theol. Quart., l. c. 13.) Die Krone aber wurde dieser ganzen Fabrifation von Lügen dadurch aufgesett, daß man lehrte, in der Desse werde der Leib Christi auf uns blutige Beise bom Priester immer wieder geopfert, und zwar für die Lebendigen und für die Toten. Die Idee der Opferung im heiligen Abendmahl findet sich schon in einigen sehr alten Liturgien. zu Anfang des neunten Jahrhunderts fingen darum einzelne Priefter an, sogenannte Privatmessen zu halten, ohne daß jemand anders zugegen war. Doch trat das Konzil zu Mainz (813) und das zu Paris (829) noch fehr ernst gegen diese Unsitte auf. (Gieseler, op. cit. 2: 1, 156. Kliefoth, op. cit. 3, 282.) Als jedoch die obengenannten Ir-Tehren immer mehr eindrangen, wurde die Rahl der Kommunionen auf seiten des Volkes immer geringer. So mußte man fich schließlich mit ber Berordnung begnügen, daß wenigstens der die Messe haltende Priester jedesmal das Sakrament genieße. So war denn schon im dreizehnten Jahrhundert die Ausschließung der Gemeinde von der aktiven Beteiligung an der Messe zustande gekommen, und es stand von da an so, daß die meisten Messen, etwa mit Ausnahme der Soche messen, als absolute Stillmessen gelesen wurden. Eine reichere Quelle bequemen Einkommens hätte fich die Klerisei kaum wünschen können, ba nun jeder Priefter für alle möglichen Sunden und Bergeben Meffe lesen und also den Leib Christi aufs neue opfern konnte, auch für die Sünden der schon Verstorbenen, und das alles natürlich — für Gelb.

Diese allmähliche Ausbildung und gänzliche Verkehrung der äußer ren Form des Gottesdienstes wird auch durch die verschiedenen gottess dienstlichen und liturgischen Bücher zu verschiedenen Zeiten angezeigt. Solange die Wesse noch nach alter Beise geseiert wurde, so daß neben dem Bischof oder Priester noch niedere Aleriker amtierten, und solange man die volle Liturgie beibehielt, waren für die verschiedenen Winisstranten auch verschiedene Bücher nötig, damit diese den ihnen zukomsmenden Teil der Liturgie auch recht ausführen könnten. Es sinden sich darum aus älterer Zeit Bücher mit folgenden Titeln: Ordo für die

Berhaltungsregeln, Sakramentar für die Gebete, Antiphonar für die Gefänge, Psalterium für die Bfalmen, Comes für die Lektionen. Aukerbem werben aber noch als liturgische Hilfsmittel genannt: Lectionarium cum evangeliis, Sacramentorum liber, Baptisterium, Martyrologium, Hymnarium, Homiliarium, Passionarium, Legenda, Graduale, Troparium, Prosarium, Ordinale, Consuetudinarium, Processionale, Manuale und andere. Von der Reit an aber, als die Stillmeffen allgemein in übung kamen und folglich der Geiftliche allein die ganze Liturgie zu lesen hatte, fing man an, ben ganzen Stoff in ein Missale zusammenzutragen. Solche vollständige Missalien sind aber nicht älter als aus dem elften Jahrhundert. (Rliefoth, op. cit. 3, 284.) Aus demfelben Grunde trug man Lexenda, Antiphonarium und Psaltorium zusammen, oft mit vielen Abkürzungen, und nannte das neue Buch Breviarium. Dieses enthielt in der Regel zwei Teile: Kalondarium et Temporale für die gewöhnlichen Tage, Sonntage und Kests tage und Sanctorale für die Beiligentage.

Seben wir uns nun nach diesen Ausführungen die römische Ordnung der Messe an, wie fie zu Anfang des sechzehnten Jahrhunderts gebräuchlich war, so finden wir, daß die meisten der genannten Mißbräuche und Arrlehren darin zutage treten. Das Bekenntnis der Kirche wird eben auch in der äußeren Form des Gottesdienstes offenbar trob seines nebensächlichen Charafters, und es ist nicht von ohngefähr, daß die Kirche auch auf diese Dinge gebührendes Gewicht legt. genden Stude finden sich auch in der römischen Messe: Initium Missas. Der Briefter und die Megbiener ober niederen Geiftlichen legen die Mekgewänder an. Es folgt In nomine Patris im Bechselgesang, eingeleitet mit Introibo und beschlossen mit dem Gloria Patri. Confiteor. Das Sündenbekenntnis des Priefters, in das die Gemeinde einstimmt. Introitus de tempore oder Eingangspfalmobie mit Gloria Patri. Das Kyrie. Dreimal wird gefungen Kyrie, eleison, dreimal Christe, eleison, bann wieder dreimal Kyrie, eleison. Das Gloria in Excelsis, voll= ftändig, oft mit prachtvoller musikalischer Begleitung, besonders bei bem Laudamus te und bem Domine Deus, Rex coelestis. lecta ober Oratio mit einleitendem Dominus vobiscum. Die Epistola mit bem Responsorium Deo gratias. Graduale, ber Stufengefang, mit folgendem Alleluja und Tractus außer in der Adbents= und Passions= hier wurde oft eine Sequenz ober Profa mit Bechfel ber Tonart (Tropus) angestimmt. Evangelium. Dieses wird verlesen, nachdem ber Diakon den Segen des Priefters empfangen hat, mit boraufgehendem Dominus vobiscum und beschließendem Laus tibi, Christe. Das Credo Nicaenum, bom Priester intoniert und in ber Regel bom Chor zu Ende gefungen. Das Offertorium (Opfers und Dankgebet), während beffen Rrama bereitet und die Hostie dargebracht wird. Dieses Darbringen mit den Oblationsgebeten und dem Lavado geschieht noch, mährend der Chor das Credo zu Ende führt. Die Secreta, Orationes Secretae oder

Secretella, die stillen oder heimlichen Gebete, die mit dem laut gesprochenen Per omnia saecula saeculorum enden. Die Praefatio, eingeleitet mit dem Dominus vobiscum, auf welche der Chor mit dem Sanctus antwortet, beffen mufikalischer Sat vielfach bon hober Gute war (Paleftrina, Mozart). Der Canon Missae wird unterdeffen bom Briefter gebetet. Diese Stillmeffe beginnt mit der Befreugung der Elemente und dem Gebet für die Kirche überhaupt. Dann folgt Commemoratio pro vivis und pro sanctis, Darbringung der Oblation und die eigentliche Konsekration. Wenn die Worte Hoc est corpus meum erschallen, findet die Latria statt, benn bei dem Erklingen des Meßglödleins fällt die ganze Gemeinde auf die Anie und betet, fich dreis mal befreuzend, die geweihte Hostie an. Die Elevation geschieht wieder nach der Konfekration bes Weines. Hieran schließt sich bas Gebet um gnädige Aufnahme des Opfers und die Commemoratio defunctorum. Praeparatio ad communionem mit Pater Noster und einem sich daran anschließenden Gebet, Brechen der Hostie in zwei Teile, von denen das eine in den Kelch geworfen wird. Das Agnus Dei, bom Chor gefungen, und etliche Rolletten, bom Priefter gesprochen. Die Sumtio, wobei der Priefter Brot und Bein felbst genießt und Brot an etwaige Kommunikanten austeilt. In letterem Falle wird die Confessio und Absolutio gesprochen. Die Communio oder Antiphone Video caelos apertos. Die Postcommunio, eine Kollekte mit folgendem Dominus vobiscum und Ite, missa est, oder Benedicamus Domino. finalis, stilles Schlufgebet bes Priesters: Placeat tibi, sancta Trinitas, obsequium servitutis meae. Benedictio, Segen, bom Priester erteilt: Benedicat vos, mit Verlesung von Joh. 1, 1—14, und dem Deo gratias des Megdieners. (Bgl. Alt, Der kirchliche Gottesdienst, 239-256. Lochner, Der Hauptgottesbienst, 14. 15. Daniel, Codex liturgicus 1, 48—112.)

### Luthers Formula Missae und Deutsche Beife, Deffe on halten.

"Man legt den Unsern mit Unrecht auf, daß sie die Messe sollen abgetan haben. Denn das ist öffentlich, daß die Meß', ohne Ruhm zu reden, bei uns mit größerer Andacht und Ernst gehalten wird denn bei den Bidersachern. . . So ist auch in den öffentlichen Zeremonien der Messe sein' merkliche ünderung geschehen, denn daß an etlichen Orten deutsche Gesange (das Bolk damit zu lehren und zu üben) neben lateinischem Gesang gesungen werden, sintemal alle Zeremonien surnehmlich dazu dienen sollen, daß das Bolk daran lerne, was ihm zu wissen von Christo not ist." (Symbolische Bücher, Müller, 51.) Man könnte wohl kaum Worte sinden, die das Prinzip der Reformation in bezug auf die Messe, sonderlich auch in ihrer äußeren Gestalt, besser zum Ausdruck brächten als dieser Passus aus dem 24. Artikel der Augustana. Sie spiegeln so recht das Bestreben Luthers und seiner Mitarbeiter wider, konservativ und konstruktiv zu arbeiten. Luther

wollte nicht rücksichtslos nieberreißen und verderben, sondern ihm lag daran zu bessern und aufzubauen. Das Abtun der Migbräuche, die auf Freichren beruhten, ging Hand in Hand mit dem Belehren über die Bedeutung der löblichen oder an sich nicht sündlichen und verwerfslichen Zeremonien. Die Tatsache fällt um so mehr auf, als Luther, seinem Charakter nach, von schneller Denks und Handelsart war.

Eigentlich gefiel Luthern schon bas Wort "Messe" nicht. Er leitet es an einer Stelle ab von dem hebräischen Wort Dan. 11, 38, und erklärt es: "Missa, die Deffe, tommt bom ebräifchen Bort maosim, bas heißt zusammengetragen Almosen, Spende ober Steuer, um ber Briefter oder armen Leute willen." (22, 1007.) An einer andern Stelle ichreibt er: "In meiner hebräischen Sprache finde ich, daß mas beißt Zinse oder Schoß, den man jährlich der Obrigkeit gibt, wie 1 Mof. 49, 15: "Ifaschar ward zinsbar." Und in der Könige Buchern fteht oft, wie Land und Leute find den Kindern Jerael ginsbar worden; daher nennt Mose einmal, 5 Mos. 16, 10, missa nicht das Opfer, wie D. Carlftadt träumt, sondern die ersten Früchte, die fie den Brieftern auf den Pfingsttag sollten williglich bringen als eine jährliche Zinse und dafelbst vor bem BErrn durch Darbieten bekennen und danken, daß fie solche Krüchte und Land vom Herrn hätten, wie er sie gar fein Iehrt 5 Mof. 26, 10. 13." (20, 176.) Und in unserm Bekenntnis heißt es: "Missa und liturgia beißen nicht Opfer. Missa beikt hebräisch ein' zusammengetragen' Steuer. Denn also ist etwa die Beife gewesen, daß die Chriften Speif' und Trank zugut den Armen in die Versammlung gebracht haben. Und solche Beise ist bon den Juden herkommen, die auf ihre Feste mußten solche Steuer bringen; Die nenneten fie missa. Go beißt liturgia griechisch eigentlich ein Amt, darinne man der Gemeinde dienet; das schicket sich wohl auf unsere Lehre, daß der Priester da als ein gemeiner Diener derjenigen, so kom= munizieren wollen, dienet und das heilige Sakrament reichet. meinen, missa komme nicht aus dem Bebräischen, sondern fei als viel als remissio, Bergebung ber Sünde. Denn so man kommuniziert hat, hat man gesprochen: Ite, missa est; Ziehet hin, ihr habt Vergebung ber Sünde." (Apologie, Art. XXIV. Müller, 267.) Auch andere Lehrer haben das Wort Meffe entweder aus dem Bebräischen abgeleitet ober es in Verbindung mit dem Ite, missa est, gebracht. So noch in neuerer Zeit Lochner (l. c., 8). Die zweite der in der Apologie ge= gebenen Erklärungen ift ohne Zweifel die richtige. Denn liturgia bieß in Athen zunächst ein öffentlicher Dienst und besonders der öffentliche Gottesdienft. Und darum wurde dieses Wort in der ersten Rirche gemählt, um den Dienst der Priefter und den öffentlichen Gottesdienst, befonders die Abendmahlsfeier, zu bezeichnen. Daß Luther trot feiner Abneigung gegen den Namen Messe, und tropdem er wünschte, zu dem älteren Namen Kommunion zurudkehren zu können, dennoch das Wort beibehielt, "deutet an, daß er im äußerlichen Gottesdienst nichts Neues

anzurichten, sondern allein zur alten, rechten Beise bes Gottesbienstes zurückzuführen beabsichtigte". (Lochner, l. c., 10.)

Dies ergibt fich auch aus einem forgfältigen Bergleich ber Schriften, in benen er im gangen ober boch abschnittweise von der Form der Meffe handelt. Luther hatte eben icon fruh erkannt, daß die römischen Arrlehren von der Meffe in ihrer augeren Form gum Ausbruck tommen, und hatte bemgemäß in seinem "Sermon von dem Neuen Testas ment, das ist, von der heiligen Messe" vom 3. August 1520 und in seiner "Schrift vom Mikbrauch der Messe", die er im November 1521 berfaste, die aber erft im Januar 1522 ausging, beibes berurteilt, woimmer sich eine Abweichung bon ber Schrift fand. Auch in feinem "Buch von ber babylonischen Gefangenschaft ber Rirche", bas am 6. Oftober 1520 ausging, hatte er die römische Messe mit Gottes Wort be-Während Luther nun aber in ruhig belehrender Beise den Beg zur Abschaffung des verkehrten Megritus ebnete, bewies fich Carls stadt, der damals unter anderm auch das Amt des Archidiakonus an ber Domkirche bekleibete, als ein unbesonnener Geist, der dem Fortgang der Reformation große Hindernisse in den Weg legte. Schon am 22. Dezember 1521 erklärte er in öffentlicher Predigt, er werbe am Tage Circumcisionis eine evangelische Messe nach Christi Einsehungs. Er führte sein Vorhaben schon am Beihnachtstage worten balten. aus, indem er nach der Predigt bei der Feier der Messe alles auf die Aufopferung Bezügliche samt der Elevation wegließ und schlieklich ohne Beichte dem Bolle Brot und Bein mit den Ginsekungsworten austeilte, und zwar so, daß jeder felber die Elemente nahm. Da Luther auf feinem Batmos mar, hatte Carlftadt freie Sand und schaltete nach Be-Schon am 24. Januar 1522 nahmen Rat und Universität die bon ihm borgeschlagene Kirchenordnung an. In dieser Ordnung beift es von der Form der Messe: "Man singet introitum, kyrieleison, gloria in excelsis, et in terra, collecta ober preces, epiftel, gradualia on sequens, evangelium, credo, offertorium, praefatio, sanctus on canonem maior und minor, dieweil die geschrift nit gemeß find. Darnach bacht an das evangelisch mal; fein communicanten, so confecrirt der Priefter; seind sie nit da, so consecrirt er und summirt es, hat er anders andacht barzu; barnach concludirt er mit der collecten on ite, missa est." (Sehling, Die evangelischen Kirchenordnungen bes 16. Jahrhunderts 1, Rliefoth, op. cit. 4, 21. 22.) Hier zeigte Carlstadt deutlich, daß er nicht das geringste Berftandnis für ben Zusammenhang und den Sinn der alten Gottesdienste hatte. Denn daß Präfation mit bem Sanctus gefungen werden und die Konfekration stattfinden follte, auch wenn hernach keine Kommunion stattfand, nimmt der Liturgie jede Be-Glüdlicherweise traf Luther am 6. März 1522 wieder in Wittenberg ein, und damit wurde dem Unwesen Carlftadts und feiner Mitarbeiter ein Ende gemacht. Luther brachte durch feine bekannten acht Predigten jest wieder in Ordnung, was die Stürmer durch ihr

Poltern und überstürztes Handeln verdorben hatten. Sein Urteil von Carlstadts ganzer Handlungsweise war in einem Sate dieses: "Es ist in einem Frevel geschehen, ohne alle Ordnung, mit Argernis des Nächsten."

Luther konnte und wollte nun freilich nicht die papistische Messe wieder einsühren, aber dazu riet er ernstlich: die Messe sollte vorläusig in den gewohnten Kleidern, mit Gesang und allen gewöhnlichen Zeresmonien auf lateinisch gehalten werden; alle Worte im Kanon und in den Gebeten, die auf das Opfer lauten, sollte man meiden; die Privatsmesse sollte man ganz abschaffen, aber die tägliche Messe noch nicht, sondern allmählich die Zahl der Wessen dahin verringern, daß nur Sonntags, und wenn Kommunikanten da seien, Wesse gehalten werde; mittlerweile sollte über das Abendmahl sleißig gepredigt und das Volk belehrt werden, damit weiteren Veränderungen vorgearbeitet werden könne.

Luther felbst war in der nächsten Zeit in dieser Sache nicht unstätig, obgleich er erst im nächsten Jahre bestimmtere Schritte tat. Der Rat und die Gemeinde zu Leisnig schiedten nämlich am 25. Januar 1523 zwei Vertreter an Luther und sprachen in deren Beglaubigungsschreiben unter anderm auch die Bitte aus, Luther möge ihnen "eine Ordnung stellen zu singen und beten und lesen". Diesem Wunsche verssprach Luther, wie er am 29. Januar in seiner Antwort schreibt, Folge zu leisten. Kurz nach Ostern erschien demgemäß seine kurze Schrift "Von der Ordnung des Gottesdienstes in der Gemeinde". (Daniel, op. cit. 2, 75. Kliesoth, op. cit. 4, 27.) Er ist darin noch sehr konsservativ; doch betont er, daß die Predigt das Hauptstück des Gottessdienstes sein, daß die täglichen Wessen allerdinge abgeschafft werden sollten, und daß die Liturgie vom papistischen Sauerteig gereinigt wersen müsse.

Im November des Jahres 1523 erschien Luthers Formula missae et communionis pro ecclesia Wittembergensi. Sie ist gerichtet an Nikolaus Hausmann in Zwidau, der dem Reformator in diefer Sache besonders dringend zugesett hatte. Es ist interessant, zu feben, wie Luther hier mit großer Vorsicht und weisem Takt scheibet. Bas er ber Bibellehre nicht geradezu widersprechend fand, behielt er bei; was er aber ausschied, tat er mit Darlegung schlagender Gründe. Gottesdienstordnung enthielt die folgenden Stude: Introitus (quamquam psalmos mallemus, unde sumpti sunt). Kyrie Eleison (ut hactenus celebratum est) mit bem sich ausschliegenden Gloria in excelsis. Oratio seu Collecta (modo sit pia, ut fere sunt quae dominicis diebus habentur). Lectio epistolae. Graduale (duorum versuum simul cum alleluia). Lectio evangelii (ubi nec candelas neque thurificationem prohibemus, sed nec exigimus). Symbolum Nicaenum mit der Bredigt, sive hic post symbolum sive ante introitum. In dem ersten Teil der Gottesdienstordnung hatte Luther demnach das Initium missae mit dem Confiteor und die Prosen und Sequenzen gesstrichen, ersteres, weil es in seiner damaligen Gestalt ganz berkehrt war, und lettere, um den Gottesdienst etwas abzukürzen. Doch wollte er die Sequenzen oder deren deutsche Umarbeitungen in den Rachsmittagsgottesdiensten gerne beibehalten wissen.

Ganz anders versuhr Luther in dem zweiten Teil der Messe. Mit drastischer Schärfe säuberte er hier, um alles wegzuschaffen, was an die Opfergreuel erinnerte: Abhine omnia fere sonant ac olent oblationem. Er schied vor allem das Offertorium, die Secreta und den ganzen Canon missae aus, obgleich er auch sonst den Text änderte, um auch die Kollesten von allen Freschen zu reinigen. Es blied danach noch übrig: Praefatio mit einseitendem Dominus vobiscum und dem Sanctus. Verda institutionis. Diese beiden Teile sollten rezistert werden in eo tono vocis..., ut a circumstantidus possit audiri. Oratio dominica mit dem Pax Domini. Communio unter dem Singen des Agnus Dei. Postcommunio. Dominus vodiscum und Benedicamus Domino anstatt des Ite, missa est. Der Schluß folgte mit der Benedictio nach 4 Mos. 6. (Lochner, l. c., 15—17. Alt, l. c., 263. 264. Sehling, l. c., 4—6.)

Hickmit gab sich Luther nun aber nicht zufrieden. Je mehr er sich mit der Sache beschäftigte, desto mehr ersatte ihn das Entsehen vor dem Greuel der Stillmesse mit seiner gänzlichen Verkehrung des heiligen Abendmahls. Auf einen Brief an Spalatin vom 12. Oktober 1523 die Abschaffung der Wessen und Zeremonien in der Stiftskirche zu Wittenberg betreffend folgte ein Schreiben vom 17. November 1524 an das Kapitel zu Wittenberg, die gottlosen Zeremonien abzutun. In diesem Jahre erschien auch seine Schrift "Bon dem Greuel der Stillsmesse, so man den Kanon nennt", in der er die Liturgie Stück für Stück vornimmt und jeden schriftwidrigen Satz geißelt (19, 1198).

Im Jahre 1525 gelang es dem Reformator, seinen ersten Ents wurf zu einer deutschen Gottesdienstordnung fertigzustellen. Er fcreibt babon am 28. Oktober an Johann Lang und die übrigen Brediger zu Erfurt: "Wir hatten freilich schon eine Form entworfen und haben fie auch an unfern Fürsten geschickt, und nun wird fie auf seinen Befehl fertiggestellt und am morgenden Sonntag im Namen Christi in einer öffentlichen Probe versucht werden. Es wird aber eine deutsche Messe für die Laien sein." (21 a, 797.) Er weist in diesem Brief auch hin auf die bald zu erwartenden "gedrudten Exemplare". erste deutsche Messe zu Wittenberg wurde also nicht, wie Lochner meint, am Weihnachtstage des Jahres 1525 gehalten, sondern, wie auch Rlies foth und Sehling richtig angeben, am 20. Sonntag nach Trinitatis, am 29. Oktober dieses Jahres. Der Kapellmeister Johann Balther lieferte unter Luthers Rat und Mithilfe die Musik ober den Sat für die Liturgie. Charakteristisch ist, wie Luther am genannten Tage am

Schluß der Predigt die Ordnung noch einmal kurz erklärt, um allem Argernis vorzubeugen (11, 1786).

Nur wenige Monate darauf, am Anfang bes Nahres 1526, folgte die gedruckte Ausgabe "Deutsche Messe und Ordnung des Gottesdienstes" (10, 226-257). Luther fagt darin ausdrücklich, daß er die Formula missae hiermit nicht wolle aufgehoben oder verändert Er hat auch in der übersebung nur wenige Ausäte und Veränderungen gemacht, wie die Liste der Hauptteile zeigt. Wir finden folgende Stude: Bu Anfang ein geiftliches Lied oder einen deutschen Darauf Aprieeleison dreimal, nicht neunmal. Danach lieft der Briefter eine Kollekte. Danach die Epistel. Auf die Epistel sinat man ein deutsches Lied: "Nun bitten wir den Beiligen Geist" oder sonst eins, und das mit dem gangen Chor. Danach lieft der Briefter Nach dem Evangelium singt die ganze Kirche den das Evangelium. Glauben zu beutsch: "Wir glauben all' an einen Gott." Danach geht die Predigt vom Evangelium des Sonntags ober Festes. Bredigt soll folgen eine öffentliche Paraphrasis (das ist, Umschreibung) des Vaterunsers und Vermahnung an die, so zum Sakrament geben Danach folgt bas Amt und Dermung (Ronfekration): Einsetungsworte, das beutsche Sanctus oder das Lied: "Gott sei ge= lobet"; "Jefus Christus unser Beiland"; das deutsche Agnus Dei, die letteren während der Austeilung. Danach folgt die Rollette (Danttollette) und der (aaronitische) Segen. (Bgl. Alt, 1. c., 266—271.)

Diese Gottesdienstordnung war konfervativ, im großen und ganzen liturgifch richtig und bem Bolte ichon einigermaßen bekannt, wie aus einer Schrift vom 16. Oftober 1525 hervorgeht (Sehling, 1. c., 698), und fand deshalb großen Anklang und fcnelle Berbreitung. ein Restript des Kurfürsten wurde sie noch in demselben Jahre (1526) für die gottesdienstlichen Einrichtungen im ganzen Rurfürstentum grundleglich gemacht. Die Zahl ber in den nächsten fünfzig Jahren berausgegebenen Kirchenagenden beläuft sich auf mehr als hundert, und sie alle gründen sich auf die Luthersche. Freilich suchte man in den meisten Fällen zwischen seiner lateinischen und der deutschen Ordnung zu bermitteln, besonders in der Abendmahlsliturgie. Sonderlich der Friebensgruß und die Präfation wurden allgemein eingeführt, wie auch die Rirchenordnung für die Stadt Bittenberg vom Jahre 1533 zeigt. Auch die fächsische vom Jahre 1539 und andere haben hier der latei= nischen Fassung ben Borzug gegeben. (Sehling, 1. c., 192. 360. 368. 542.) Tropdem aber berartige kleine Veränderungen mit gutem litur= gischen Verständnis gemacht worden sind, hat sich die Luthersche Ordnung doch im großen und ganzen bis auf diesen Tag in der lutherischen Kirche erhalten. B. E. Rresmann.

(Fortfegung folgt.)

# Bas ift es um Jakobi Sat: "daß der Mensch durch die Berke gerecht wird, nicht durch den Glauben allein"?

#### (Fortfegung.)

Nun zurück zum Opponenten und zu Abraham, dem Bater der Gläubigen. Dessen werkreicher Glaube steht in der Schrift vollendet und schön der und und grünt wie ein Palmbaum (Ps. 92, 13) und ist wie ein grüner Ölbaum im Reiche Gottes (Ps. 52, 10). Sein Glaube ist es, der in den Werken erglänzt und ihnen Würde berleiht, wie nicht das Gold den Tempel, sondern der Tempel das Gold heiligte; bgl. Matth. 23, 17. Der Glaube ist es, der die Werke als Genossenarbeiter hat und hält, um in ihnen so schön vollkommen zu erscheinen. Kommst du Opponent dir also nicht leer und versallen, ja abgestorben vor, du Mensch ohne Werke? Oder willst du sagen: Steht aber nicht gerade von Abraham in der Schrift: "Abraham glaubte dem Herrn, und er rechnete es [den Glauben] ihm zur Gerechtigkeit"? Heißt das nicht, daß er um des Glaubens willen, eben ohne Werke, gerechtsertigt ward? Ja, laß uns darüber auch noch verhandeln!

B. 23 ist klar von der Rechtfertigung vor Gott die Rede, von der Jakobus aber eigentlich nicht handelt. Denn er will nicht ausführlich lehren, wie man vor Gott gerecht wird, sondern er will uns ja bekannts lich anleiten, wie man den rechtfertigenden Glauben aus den Werken aufzeigen mag. Und das will er nun auch noch ausdrücklich an Abraham tun. Aus deffen Wert der Opferung Ifaats will er auf bessen rechtfertigenden Glauben schließen. Darum führt er Gen. 15, 6 nicht ein mit den Worten: "wie geschrieben fteht", "wie die Schrift fagt" ober: "Denn was fagt die Schrift?" wie Raulus Rom. 4, 3 denfelben Spruch einleitet - unfer Spruch foll eben nicht, wie man zu fagen pflegt, ein Beweisspruch für die eben dargetane Lehre fein -. sondern er zitiert hier so: "Und es ward erfüllt die Schrift." Infolge davon, daß diese Zitationsformel in der Bibel so oft bortommt, darf man bennoch nicht gewohnheitsmäßig darüber hingeben, sondern muß genau auf die Worte und den Zusammenhang und auf ben Stopus des Apostel's achten. Die Rechtfertigung Abrahams bor Gott ift in der Schrift ein vor der Opferung Maaks mitgeteilter Ges banke Gottes. Gen. 15, 6 wird ein innerlicher Gebanke Gottes burch die Schrift uns offenbart. Diefer bor Gott geltenden Bahrheit murde bann in dem Wert der Opferung Raaks ebenfalls für uns nur durch die davon handelnde Schrift die reale Betätigung bor menschlichen Wie sich das alles historisch im Leben Abrahams gemacht hat, fonnen wir ja nicht miffen. Für die betreffenden Gefchichten haben wir, hatte auch Jakobus nur die Schrift. Eine Aussage der Schrift erfüllt fich, wenn fie hernach ebenfalls beren Inhalt durch Erzählung der bagugehörigen, nachfolgenden Tatfache bartun kann. Und das lehrt hier Jakobus, Abrahams Gerechtigkeitserklärung auf Grund von dessen Berken bei der Opferung Jaaks betreffend, daß diese später folgende Geschichte die Erfüllung der vorher gemachten Aussage von Abrahams Rechtfertigung vor Gott durch den Glauben ist.

Luther merkt zu unsern Worten an: "Die meisten Ausleger erflären ,erfüllen' durch ,bestätigen' und finden hier den Gedanken ausgesprochen, daß dadurch, daß Abraham aus den Berten gerechtfertigt worden, das Schriftwort, daß dem Abraham fein Glaube gur Gerechtigkeit gerechnet worden, seine Bestätigung empfangen habe; allein in diefer Erklärung des Bortes ,erfüllen' liegt eine willfürliche Abschwächung des Begriffes. Erfüllen heißt weder im neutestamentlichen noch im Kassischen Sprachgebrauch jemals ,bestätigen', sondern immer erfüllen. In bezug auf eine Aussage wird burch Erfüllung die Berwirklichung des darin ausgesprochenen Gedankens durch eine folgende Tatsache bezeichnet, mag jene Aussage die Form einer eigentlichen Borbersagung haben ober nicht. Diese Bedeutung des Verbums ist auch bier anzuerkennen, und zwar um fo mehr, als Natobus fich berjenigen Formel bedient, mit der nicht nur im Neuen, sondern auch im Alten Testament (1 Kon. 2, 27; 2 Chron. 36, 22) meistens die Erfüllung einer eigentlichen Borberfagung, immer aber bie reale Betätigung eines früher ausgesprochenen Gedankens ausgedrückt wird." mehr sprachlich gehaltenen Ausführungen mag man zustimmen.

Wenn aber Suther an der, wie mir scheint, vortrefflichen Erklärung Philippis folgende Aussebung macht: "Gegen die Erklärung Philippis: Der Spruch von der Glaubensgerechtigkeit Abrahams war, weil diese Glaubensgerechtigkeit eine an sich unsichtbare ist, bis dabin, daß fie durch Tatbewährung in die sichtbare Erscheinung trat, gleichsam eine unerfüllte Beisfagung' ift, abgesehen von der unberechtigten Ginichiebung des aleichsam', zu bemerken, daß die spätere Geborsamstat des Abraham wohl seinen Glauben (also das ,er glaubte Gott'), nicht aber die ihm wegen feines Glaubens zuerkannte Gerechtigkeit (bas ,es wurde ihm gerechnet zur Gerechtigkeit') bestätigte, daß demnach das erfüllt wurde' nur für die erste Salfte des Schriftspruches passend ware", fo zeigt Suther damit, daß er einer der semipelagianische innergistischen Reueren ift. Er schreibt ferner: "Dem Satobus gelten nämlich die Ausbrücke: έλογίσθη αὐτῷ εἰς δικαιοσύνην (es wurde ihm gerechnet zur Gerechtigfeit) und edinaiden (er wurde für gerecht er-Klärt) nicht für gleichbedeutend, sondern nach seiner Darstellung ward bem Abraham jenes rein um feines Glaubens willen (eniorevoer), biefes aber erft als fein Glauben burch die Werke zur Vollendung gekommen war, also um seiner Werke willen, zuteil, so daß sich damit jenes Schriftwort erfüllte. Amar ift diefes an fich keine Berheikung, allein indem es Fatta berichtet, die auf spätere Tatfachen, in denen fie gu ibrem bollendeten Abichluß tamen, hinweifen, tonnte Jatobus es wie ein Bort der Berheifung betrachten, welches durch den Gintritt diefer

späteren Tatsachen erfüllt warb, nämlich: der Glaube, mit welchem Abraham die Berheifzung Gottes aufnahm, weist schon auf den späs teren Gehorfam, und die göttliche Zurechnung feines Glaubens gur Gerechtigkeit weist auf die ihm später von Gott nach Beweifung feines Gehorsams zuerteilte Gerechterklärung bin." So weit dieser Bertreter ber Neueren, die lehren, daß nun nach Christi Berföhnungstod unsere Rechtfertigung bei Gott wohl möglich ist, daß wir dieselbe aber durch unsere Leistung, einerlei ob man sie Glauben oder Frömmigkeit, die im Glauben wie die Frucht im Reime ftede (Suther: "Der Glaube . . . weist schon auf den späteren Gehorsam bin"), nennt, erst wirklich machen; daß also die Rechtfertigung ein Att Gottes sei, der erft auf unfern Glauben, fonderlich wenn er Früchte gezeitigt bat, folgte (Suther: "Die göttliche Burechnung feines Glaubens gur Gerechtigkeit weift auf bie ihm fpater bon Gott nach Beweifung feines Gebor= sams zuerteilte Gerechterklärung — die nach dem borigen = idi-\*αιώθη: Rechtfertigung im paulinischen Sinne sei - hin"), während bagegen immer wieder als Lehre ber Schrift hervorzuheben ift, daß, nun es die Beilige Schrift gibt, auch der Rechtfertigungsatt Gottes für ben einzelnen schon im Schriftwort enthalten, also schon wirklich ist, und daß der Glaube nichts bewerkstelligt, sondern einfach diefen in der Schrift rekordierten Att Gottes, also diese in der Schrift dokumentarisch fixierte Sandlung Gottes, ergreift und bei sich ad acta legt und forge fältig bewahrt. In und mit dem Glauben ergreift also der Mensch die schon auch für ihn in der Schrift vorliegende Rechtfertigung. ist barum aus Gen. 15, 6 nicht ein doppelter Gedanke zu konstruieren: 1. Abraham glaubte Gott, 2. es wurde ihm zur Gerechtigkeit gerechnet, sondern nach deutschem, philosophischem Denken ift in dem hebraischen, aus parallelen Gliedern bestehenden Doppelsatz nur ein Gedanke ents halten, der nämlich: Durch den Glauben an die göttliche Berbeißung war Abraham in sich ein bor Gott Gerechter geworden, und zwar war das auch nach Abrahams Herzen und Gewissen der Fall, denn er hatte durch feinen Glauben in feinem Bergen und Gewiffen Frieden mit Gott, eben durch den ihm jest bereits wiederholt berheißenen, bon feinem eigenen Leibe zu kommenden Messias Gottes; bgl. Röm. 4, 1—10. 16. 23-25. Die folgenden Berke aber find die bor Menschenaugen einzig mögliche Darstellungsweise dafür, daß die Glaubensgerechtigkeit in einem Menschen borhanden ist; denn ein fauler Baum kann nicht gute Früchte bringen. In und mit ben Berken erfüllt fich immer, auch heute noch, das Urteil der Schrift oder wird als zu Recht bestehend dars getan, daß der Täter, dem die Berte zugehören, ein glaubensgerechter Mensch gewesen ist. Jakobus ist demnach weber pelagianisch-katholisch noch semipelagianisch=shnergistisch zu berfteben.

Gen. 22 ist also die konkrete Darstellung der zubor im 15. Kapitel niedergeschriebenen Glaubenswahrheit, daß Abraham bei Gott als ein durch den Glauben gerechter Mensch galt. Konkret dargestellt ist das

an Sand der Berke Abrahams; denn es gibt keine frommen Berke ohne den fie herbortreibenden Glauben. Go ift denn Gen. 22 die entfprechende Realerfüllung au der Gen. 15. 6 berichteten Glaubenswahrbeit. Das Gen. 22 abgegebene Urteil aber, daß Abraham im Glauben Gott fürchtete, baffert auf dem Zeugnis des Werkes der Opferung. An diesem Werk ersieht man Abrahams rechtfertigenden unsichtbaren Und daß man so den Glauben an den Werken aufzeigen kann, das wollte ja Jakobus an Abrahams Beispiel lehren, und er hat es meisterlich gelehrt. Er will also auch hier sagen: Nur wenn einer wahrhaft gute Werke hat, kann er vor den Menschen als gerecht vor Gott gelten. Denn fo lebrt es die Schrift ichon an Sand der Lebensgeschichte Abrahams. übrigens, du Gegner, beachte auch, was Abrahams Glaube für ein Gottglauben war, etwas ganz anderes als bein Du glaubst, daß Gott einer ift; Abraham aber glaubte Gotte, er vertraute dessen Berbeikung mit Aubersicht des Ber-Dein Glaube ift im besten Falle theoretische Erkenntnis und äußerlicher Beifall des Ropfes und Mundes; Abrahams Glaube faß auch im Bergen und war inniges Vertrauen und zubersichtliches Soffen auf Gottes Berheifungswort. In Wahrheit bist du denn auch nicht Abrahams Same, nicht ein Glied am geistlichen Leibe Christi. deiner Behauptung der Glaubensbruderschaft ist dir dennoch infolge des Mangels der guten Berke die Rechtfertigung vor Gott abzusprechen. Die rechte Lehre aber den Glauben und die guten Werke betreffend ist denn diese: Der rechtfertigende, B. 23, und feligmachende Glaube, B. 24, ist Anfang, B. 23, Mittel, B. 22 a, und Ende, B. 22 b, auch bei den guten Berken. Der Glaube bleibt nicht lange ohne gute Berke, sondern hat die auten Werke bald als Genossenarbeiter und stellt sich in denfelben als vollkommen oder vollendet bar, B. 23. Die wahrhaft guten Werke find es, was den wirklichen Herzensglauben, der ja unsichtbar ist, bor unsern Augen konfret und erkennbar macht. Berken erfüllt sich das Bekenntnis mahren Glaubens vor den auf die Gläubigen scharf achtenden Leuten. Die Werke find benn sozusagen selbstverständliche Forderung der Leute für das Prädikat "gläubiger Mensch". So ist es nach der Schrift; und Sakobus zeigt uns, daß er die Schrift richtig verstanden hat. Denn er lehrt, daß der Schrift von Abrahams Glaubensgerechtigkeit damit Erfüllung wurde, daß fie bon Abrahams Werken erzählen konnte, das heißt, damit hat sie konkret darftellen und aufzeigen können, was fie vorher von Abraham ausgefagt hatte, nämlich daß er des rechtfertigenden Glaubens war. mit der Schrift übereinstimmende Ariome können folgende Sabe gelten: 280 Berke, da der Glaube; wo keine Berke, da auch nicht der Glaube. Ohne den Glauben teine Werke; wo der Glaube, da Werke.

Auf diese Weise ist nun des Gegners Stellung von dessen Widerspart theologisch bereits gänzlich daniedergelegt. Der zweite Jemand kann auch aus und mit der Schrift beweisen, daß z. B. Abrahams Claube

mit Werken verbunden war. Denn daraus ergibt sich der Schluß auf jenen Gegner: Wie es bei dem Bater der Gläubigen der Fall war nach der Schrift, so muß es auch bei einem, der an der Glaubensbruderschaft Anteil zu haben behauptet, stattsinden nach der Schrift: der Rechtsfertigung durch den Glauben muß immer wieder eine Vindikation dersfelben an Hand von guten Werken folgen. Der wahre Glaube hat gute Werke bei sich nach der Schrift. Allein solcher Zustand ist der Schrift gemäß; werkloser Glaube ist schriftstridriger Zustand.

Das Folgende bient nur noch zur Bektäftigung des bereits bollständigen Beweises: "Und wurde Freund Gottes geheißen." Ein Teil ber Ausleger läft das noch von "und es wurde die Schrift erfüllt" abhängig sein, als ware Abraham noch bor der Opferung Isaats auch ein bon Gott Geliebter geheißen worden. Das fame barauf hinaus, daß Abraham durch Gottes Liebe von Gott in ein Freundschaftsverhältnis zu fich geftellt worden ware. Aber bem widersteht ber Bortlaut: er wurde Freund Gottes geheißen, also als folder erklärt, nicht zu foldem gemacht. überdies find die betreffenden Schriftstellen. 2 Chron. 20, 7; Sef. 41, 8, späteren Datums. Go hat benn Bengel recht, wenn er den zweiten Teil unfers Berfes für einen felbständigen Sat erklärt. Sonst hätte ja auch Gott durch Abrahams Werke ben Beweiß liefern muffen, daß er ihn mit Recht einen von ihm Geliebten hieß. Damit hatte aber ber Apostel auf einmal sein Subjekt geandert. Nein, Abraham bleibt auch bier Subjekt: er erlangte in der Schrift auch dieses noch, daß er Freund Gottes genannt wurde, von einem Menschen, 2 Chron. 20, und von Gott selbst, Jes. 41. Aber eben der Bater der Gläubigen, er, der an Sand von Werken für einen Glaubens= gerechten erklärt murbe, fo einer, deffen Glauben Berte zeigte, wurde in der Schrift, dem Bort der Bahrheit, ein bon Gott Geliebter genannt, einer, der in Gottes Gulb und Unade fteht. (Bgl. gum Ausdruck "Freund Gottes" 1 Joh. 3, 17: "Wenn jemand biefer Welt Güter hat und fichet seinen Bruder darben und schliekt fein Berg bor ihm gu. wie bleibet die Liebe Gottes bei ihm?") So trifft denn diefer schöne Titel "Freund Gottes" nur bei fo einem Gläubigen zu, der Berke hat. Nur der hat Gott zum Freund, nur er allein. So berhält es sich nach ber Schrift, du Gegner. Bas ihm also Jakobus durch den borgeschobenen Jemand als lettes zu Gemüte führen will, ift, daß er auch die Schrift gegen sich hat. Die beweist wider ihn. Die klare Schrift soll ja auch heutzutage noch der ausschlaggebende Beweis in theologischen Lehrsachen sein. Man mag von hellen, klaren Gründen bei überwindung von Gegnern in Lehre und Praxis Gebrauch machen, wie der Apostel V. 15. 16. 18. 19 auch tut — freilich bürfen solche Gründe nicht ber Schrift heterogen sein -, die gewichtigeren, die ausschlaggebenden (B. 20—23 schließt die Beweisführung jenes Jemand ab) Gründe in Sachen der christlichen Religion sind dennoch Schriftaussagen, dann heißt es: Scriptura locuta, causa finita: abgemacht, Bunktum.

Nun faffen wir das 2. 18-23 Gelehrte furg aufammen: Eine direkte Antwort auf die Frage: Kann der Glaube den, der keine Werke hat, selig machen? gibt der Apostel also nicht, aber die Bedenken, die er statt bessen erhebt, lassen keinen Aweisel über die richtige Antwort auf jene Frage übrig. Dreierlei Borftellungen werben dem Gegner ge= macht: 1. Er kann, da er die Berke, die Rennzeichen bes Glaubens. nicht hat, keine Beweise borbringen, daß er den wahren Glauben habe; er hat ihn nicht, ergo kann der Glaube ihn nicht selia machen. fich mit für Bahrheit angenommenem driftlichen Wissen begnügt, fehlt ihm überhaupt die Hauptsache des Glaubens, die Zubersicht; wo aber diese fehlt, steht man religiös auf bemselben Standpunkt wie die Teufel, die in der Weise auch glauben. Ihr Teil ist dann aber solchem Menschen auch in Aussicht gestellt; ergo. Und endlich 3. stellt die Schrift als ein Erempel des Glaubens, ja als den Vater der Gläubigen den Abraham so dar, daß wir an ihm einen werktätigen Glauben seben, und in solchem Austande wurde er in der Schrift als ein Glaubensgerechter anerkannt und dafür erklärt. Des Gegners energielofer (dorn) Glaube aber, ber, weil er keine Berke zeitigt, überhaupt keine Rraft zeigt, entspricht nicht ber einschlägigen Lehre ber Schrift; ergo kann sein Glaube, weil er nicht der rechtfertigende ist, ihn auch nicht felia machen.

Im folgenden wendet sich Jakobus felbst wieder seinen Lefern zu und macht den Beschluß dieser Argumentation, indem er seinerseits auch mit der Schrift abschließt. Erst jest fällt also der Apostel wieder ein mit seiner Anrede "ihr". "Ihr feht, daß an Sand der Berte für gerecht erklärt wird der Mensch." Das lehrt der Apostel als eine aus bem Vorigen gezogene allgemeine Wahrheit, denn er bedient sich des Wie es bereits untersucht ist, kann auch dieser allgemeine Sat nicht aut anders berftanden werden als fo: An Hand der auten Berte eines Menschen wird das Zeugnis erbracht und daraufhin das Urteil gefällt, daß er, und zwar infolge der Lehre der ganzen Schrift, durch den Glauben sich bor Gott im rechten Stande und Verhältnis befindet. Ratobus ichlieft fich benn mit unferm Sat an bas an, was der angenommene Widerpart des Gegners von B. 18 an vorgebracht batte, und indossiert es. Danach follte aber der Glaube aus den Werken gezeigt werden. Darauf sich zurückeziehend, sagt nun auch Jakobus felbst: Ihr seht, daß usw. Der Apostel nimmt, wie 2.5 die Ohren, so hier die Augen in Anspruch. Durch das finnliche, Bahr= nehmen der Augen auf Grund der Lehre der Beiligen Schrift fieht man und foll man - fo will es der Apostel - die durch den Glauben Gerechten an ihren Berten seben und erkennen, soweit bas für uns auf Erden möglich ist. So hat es auch unfer BErr Chriftus seinen Rüngern vordemonstriert, wenn er ihnen vorstellt: "Dabei wird jedermann erkennen, daß ihr meine Junger seid, so ihr Liebe untereinander habt", Joh. 13, 35. Jakobus tut daher nichts anderes, als daß er seines

Herrn und Meisters Worte etwas weiter ausführt, da dieser 3. B. auch so gesagt hatte: "An den Früchten erkennt man den Baum." Es werden eben nicht alle, die bloß "Herr, Herr!" sagen, die bloß sagen, daß sie den Glauben haben, in das himmelreich kommen, sondern die den Willen des Baters im himmel tun. Und indem Jakodus seines Herrn Lehre nur weiter aussührt, hat er sich auch an seines Meisters Lehrmethode angeschlossen. Bei dem Herrn Jesus handelte es sich jedoch diese Lehrmethode betreffend um das Gegenstück des vorliegenden Lehrartisels des Jakodus, nämlich um den Artikel von der Rechtserstigung vor Gott oder um die Vergebung der Sünden von Gottes Seite her.

Als einst Leute ihren gichtbrüchigen Freund auf alle Fälle vor Befu Füße zu bringen mußten, sah JEfus darin den Glauben aller Beteiligten, daß er, JEsus, der einzige fei, der helfen könne und wolle. Um aber ihren Glauben recht zu fundieren, sprach er zu dem Gicht= bruchigen zunächst die befannten Borte: "Sei getroft, mein Sobn; beine Günden sind dir vergeben." Damit rechtfertigte er den armen Rranten; damit erklärte er diefem, daß er mit Gott recht daran fei. Diefem Glauben des Rranten half JEfus fo erft auf; derfelbe war getroft, war gludlich und felig ob diefer Botschaft. Es wird nämlich fein Wort im Text über irgendwelches Berhalten des Rranten diefer Botschaft gegenüber ausgesagt. Der war stille in seinem Gott: er war in seinem Frieden mit Gott burch dieses Wort Jefu gegründet, gefördert, gestärkt, vollbereitet. Aber andere Leute waren mit diesem Berfahren JEsu nicht zufrieden, dessen auch anwesende ftändige Feinde: die Schriftgelehrten und Pharifäer. Die zeihen innerlich den SErrn 3Efu geringe Perfonlichkeit und eine fo JEsum der Gotteslästerung. hohe Prärogative Gottes wie Sündenvergebung, diese Zusammenstellung in JEsu Berson hielten sie für Frevel wider Gottes Majestät. Daß sie darin mächtig irrten, demonstrierte ihnen nun Jesus bor die Augen. Indem wir von allen andern Beweisen feiner Gottheit, die diese Berikope an die Hand gibt, absehen, achten wir nur darauf, was unser HErr auf die lästerlichen Gedanken seiner Feinde erwiderte: "Damit ihr aber wift", eigentlich verfektisch: gesehen habt, eldfre (Dr. Rosgen übersett geradezu: "Damit ihr aber sehet, daß Vollmacht hat des Menschen Sohn, auf Erden Sünden zu vergeben"), "sprach er zu dem Gichtbrüchigen: Dir sage ich: Stehe auf" usw. Und geheilt ging derfelbe vor allen hinaus. In dieser leiblichen Gesundmachung trat vor ihren Augen in Erscheinung die Bollmacht und göttliche Machtvollkommenbeit JEju, des in geringe menschliche Gestalt eingegangenen Gottessohnes. Und um fie bas feben zu laffen, barum fügte der BErr bas Bort ber Beilung zu feinem borigen Wort der Gundenvergebung bingu. um das einmal aufzeigen zu können, darum hat wohl der BErr IGfus biese gange Prozedur mit dem Wort der Gundenvergebung eingeleitet. Denn an Jesu schlieglicher Heilung bes Gichtbrüchigen erfieht man,

bak er ibm auch feine Sunden vergeben hatte, und daß der Gichtkranke nun auch Sündenvergebung eignete, furz, daß er im Stande der Rechtfertigung bei Gott oder von Gott gerechtfertigt war. Und daß gerade dies eine empirische Tatsache für ihr geistleibliches Bahrnehmungsvermögen abgegeben hatte, ward laut nicht sowohl aus der Keinde Munde — die wurden durch die hell an den Tag getretene Bahrheit nur konsterniert - als vielmehr aus dem Munde der andern Aus ichauer; denn die sprachen: "Wir haben solches noch nie geseben" oder: "Ein derartiges Seben baben wir noch nie erlebt." Nach dem Lukasichen Bericht fagten fie: "Bir haben heute Baradores gesehen"; Tranfzendentales haben wir heute sinnlich wahrgenommen. Das klingt ficherlich paradox und ist dennoch mahr. So hat also der HErr JEsus einmal (bal. übrigens auch die Verikobe von Simon und der groken Sünderin, Luf. 7, 36-50) die Rechtfertigung bon feiten Gottes finnlich seben lassen und aufgezeigt. Diefer Lehrmethode schlieft sich Sakobus in unfern Berfen an und läft diefelbe Sache geiftleiblich aus der Schrift feben, nur mit dem Unterschiede, daß er feben lehrt, wie die Rechtfertigung von der menschlichen Seite ber als vorhanden aufgezeigt wird, nämlich an Sand der Berte aufrichtiger Gesetserfüllung. bon der Seite der Rechtfertigung eines Glaubensbruders ift bier die Rede, die bor unfern Augen geschieht. Berte bindigieren bor Menichen eines Glaubensbruders Stand in der Enade und Huld Gottes.

Bon der imputativen Rechtfertigung durch den Glauben handelt also Jak. 2 nicht ex professo. Vielmehr finden wir es nun von dem Apostel bestätigt, was wir oben schon angedeutet hatten, daß nämlich die Gen. 22 mitgeteilte Gerechtigkeitserklärung auf Grund von Berken nicht allein Abraham galt und nicht bloß seinetwegen in der Schrift referiert ist, sondern auch für uns ist das geschrieben, auch uns wird sie zuteil. Auch heutzutage widerfährt es einem wahrhaft Gläubigen; und nicht nur bei einem guten Berk oder einer bestimmten Anzahl oder Auswahl von guten Berken, sondern schlechtweg bei allem guten Berk des Glaubens erlangt es der Christ, daß er daraus vor seinen und der andern Menschen Augen für gerecht oder als ein im rechten Religionsverhältnis zu Gott Stehender erklärt wird.

Hätte nun Jakobus hiermit seinen Sat abgebrochen, so wäre er vielleicht mancherorts eher verstanden und ihm nicht ganz so viel widers sprochen worden, als geschehen ist, nun er fortfährt: "Und nicht aus dem Glauben allein", nämlich wird der Mensch für gerecht erklärt. Das erscheint auf den ersten Blid als ein vollständiger Widerspruch mit Pauli Worten Köm. 3, 28: "So halten wir es nun, daß der Mensch gerecht werde ohne des Gesehes Werke, allein durch den Glauben." Aber das scheint nur so und scheint nur so lange so, als man den Stopus und die bisherige Argumentation Jakobi vergessen hat. Dieser Apostel will ja den absertigen, der bei theoretischem Glauben keine guten Werke tut, im Gegenteil allerlei Untugenden an sich hat und dennoch als

Glaubensbruder, als Glaubensgerechter, als Gerechtfertigter gelten Sätte nun Natobus feine soweit siegreich durchgeführte Biderlegung und Zurechtweisung damit geendet: Ihr feht, daß der Mensch aus den Berken für gerecht erklärt wird, und hätte er nicht hinzugefügt: "und nicht aus dem Glauben allein", den ihr allerdings zu haben behauptet, und dem ich nicht widersprechen will, also: nicht aus dem theoretischen Glauben allein, was in Bahrheit euer Glaube nur ist, so fehlte ja der eigentliche Stich wider den Gegner, der eigentliche Abschluß der glücklich geführten Argumentation. Soll darum der Ge= danke in der Beweisführung korrekt, wie es sich ziemt, ausgedrückt sein, fo muß folgen: und nicht nämlich wird ber Mensch für gerecht erklärt bloß auf Grund eines Glaubens, wie er sich an euch Gegnern findet. Die Gerechtigkeitserklärung, die Sakobus lehrt, kann nicht stattfinden, wenn allein theoretischer Glaube ohne Werke vorliegt. kann vor sich und andern Leuten nicht für einen der rechten Lebre der Schrift gemäßen Glaubensgerechten erklärt werden, wenn er blok Glaubenswissen eignet, und wäre solcher Glaube orthodor bis in die Knochen Rehlen ihm die auten Berke des Gefetes, fo wird er felber in feinem innerften Bergen zweifeln an Gottes Sulb und Engbe über ibm. Ein blokes geistliches Wissen, und wenn es noch fo forrett und vollftändig ift, ift nicht Geift und Bahrheit oder Geift und Leben, ift nicht im Einklang mit Gal. 4, 9: "Nun ihr aber Gott erkannt habt, ja vielmehr von Gott erkannt seid." Solchen wird daher auch der Belt= richter zurufen: "Ich habe euch noch nie erkannt; weichet alle von mir, ihr übeltäter!" Matth. 7. 23.

Also, weil in unsern Versen von der Vindikation des Glaubensgerechten bor Menschenaugen auf Grund feiner guten Berte die Rede ift, fällt es hin, daß hier ein Widerspruch mit Rauli Rechtfertigungs= lehre zu bemerken sei. Jakobus sagt kein Wörtchen wider die Recht= fertigung allein durch den Glauben in Pauli Sinn, vielmehr erkennt er sie V. 23 ausdrudlich an; aber bawider erhebt er, und mit Recht, feine Stimme, daß da die Glaubensgerechtigkeit sein könne, wo keine Glaubenswerke find. Bengel macht hier die flassische Bemerkung: "Die ebangeliumtragenden (evangeliophoras) Kyklopen, wie Erasmus fie nennt, und entarteten Schüler Luthers, die den schlechthinnigen Glauben, nicht den paulinischen, sondern den bon Berken entblögten, zum Vorwand haben, hat an diefer Stelle die Schrift in weiser Voraussicht gekennzeichnet." Wohl nennt der Apostel dieses counterfeit "Glauben". Auch Chemnit führt aus, daß man solch ein Ding Glauben nennen kann. wenn er z. B. schreibt: "Es gibt einen gewissen generellen Glauben, ber im allgemeinen umfast 1. eine historische Erkenntnis deffen, mas bon Gott in der Schrift als Lehre vorgelegt ift, und 2. einen allgemeinen Beifall, wonach wir zustimmen, daß, was in Gottes Wort uns offenbart ist, wahr sei, nicht sowohl um vernünftiger Gründe willen als vielmehr, weil wir dessen gewiß sind, daß es von Gott, der wahrhaftig und allmächtig ist, gelehrt und vorgelegt ist. Dennoch rechtfertigt dieser allgemeine Glaube, da er auch in Gottlosen sich finden kann, an sich nicht." (l. c., p. 159.) Obwohl folder generelle Glaube Voraussetzung für den wahren, rechtfertigenden Glauben ist, wie Chemnit auch an-"Sedoch der rechtfertigende Glaube sett jenen allgemeinen Glauben voraus und schlieft ihn in sich", so erklärt bennoch der Apostel und ihm nach Chemnis, daß folder Glaube nicht der rechtfertigende und darum auch nicht der feligmachende, B. 14, Glaube ift. Denn find fie nicht gerecht gemacht, so find sie auch nicht herrlich gemacht; bgl. Röm. 8, 30. Jakobus kennt biefen Schluß auch gar wohl, wie er mit dieser ganzen Argumentation beweift. Und so kann denn auch hier unter Glauben nicht das bloke Glaubensbekenntnis zu versteben fein. wofür eben im Text keine Andeutung vorliegt. Und endlich zeigt die ganze Darlegung, daß es nicht Jakobus ift, der Anlag gegeben hat au jener Redemeife, die eben falfc ist, daß nämlich der Mensch vor Gott gerechtfertigt wird aus Glauben und Berten. sichtlich des Gerechtwerdens bor Gott Glauben und Werke berbinden fann, um baburch bes Gunbers Stand bes Bornes zu annihilieren, ber hat, abgesehen davon, daß in unfern Versen gar nicht von dieser Recht= fertigung gehandelt wird, gar nicht auf die Worte geachtet, die dastehen. Es steht nicht da: Der Mensch wird gerechtfertigt auch aus den Werken und nicht durch das eine bloß: Glauben — jenes "auch" hat man beimlich einschleichen lassen -, sondern was dasteht, ift: Der Mensch wird als Glaubensgerechter vindiziert — so daß man es sehen und darum beiftimmen tann — aus feinen Werken und nicht allein aus dem bloken Ropf= und Maulglauben der Teufel. Bas Sakobus lehrt, ist: Beim blok theoretischen Glauben gibt es nicht etwa nur 1/2 oder 1/4 oder 1/1000, fondern ganz und gar nichts von einer Basis für eine vor Menschenaugen stattfindenden Gerechtigkeitserklärung eines Glaubens= bruders auf Grund seiner Werke, weil man eben da den Glauben nicht Diese Art Rechtfertigung kann ba gang und gar nicht auf der Bildfläche erscheinen, sondern ist einzig und allein nur bei den guten Werken eines Gläubigen möglich. Und Jakobus hat die Schriftmäßigkeit seiner Lehre an der Geschichte Abrahams, des Baters der Gläubigen, wie sie bei Mose vorliegt, völlig überzeugend dargetan.

Ja, die Schrift soll uns theologisch alles sein. Darum weist uns auch der Apostel nicht nur hinter dem Schilbe jenes vorgeschobenen Bestämpsers des Gegners, sondern auch er selbst in die Schrift hinein zu einem zweiten Glaubensegempel: "Gleicherweise aber auch Rahab, die Hure, wurde sie nicht auf Werke hin für gerecht erklärt, als sie die Boten ausgenommen und durch einen andern Weg wieder entlassen hatte?" Fast möchten wir stuben: Rahab, die Hure, wird Abraham, dem fromsmen Vater der Gläubigen, gegenüber (dé), aber doch als auf gleicher Stuffe (xai) mit ihm stehend, solchen vorgehalten, die so start auf den Glauben und auf die Rechtfertigung durch den Glauben pochten! Ja,

bie Sure - gewiß solchen zum Troft, die früher solche ober ähnliche Sünden getan hatten, aber nun wahrhaft glaubten; benn auch bier fann es heißen: "Solche find euer etliche gewesen; aber ihr feib abgewaschen, ihr seid geheiligt, ihr seid gerecht worden durch ben Ramen bes Herrn Jesu und durch den Geist unsers Gottes", 1 Kor. 6, 11. Sind fie nach ihrem Gläubigwerden nun auch eifrig in guten Berten, so gilt auch ihnen diese Lehre von der Gerechtigkeitserklärung auf Grund ber guten Berke. Denn auch Rahab wird auf Grund ihrer guten Berke in der Schrift als eine infolge Glaubens Gerechte erklärt. Doch geben wir in die Schrift, wo sie von Rahab handelt. Ein Bekenntnis des seliamachenden Glaubens leat Rabab, scheint's, nicht ab, sondern dak - Jsraels Jehovah der allmächtige Gott sei: "Denn der HErr, euer Gott, ift ein Gott beide oben im himmel und unten auf Erden", Jof. 2, 11. Indes nicht, wie man irrtumlicherweise meint, Sof. 2, sondern erst im 6. Rapitel wird sie auf ihre Werke bin für gerecht erklärt. Dort heißt es B. 17: "Diese Stadt und alles, was drinnen ist, soll dem BErrn berbannt sein. Allein die Sure Rabab soll leben bleiben und alle, die mit ihr im Sause sind; denn sie hat die Boten verborgen, die wir aussandten." Dies scheint auf den ersten Blid nur ein Att natur= licher Gerechtigkeit zu fein. Allein, alles andere wird bon dem Bolke Gottes verbannt, das beikt, verdammt; sie aber - nun, sagen wir es nur getroft - wurde auf ihre Berte bin für gerecht erklart, am Leben gelaffen und damit von dem Berdammungstode errettet. Diefe ihre Gerechtigkeitserklärung geschieht awar nicht birekt von Gott ber, fonbern erfolgte durch Josua, den Diener Gottes. Doch die Schrift er= gablt es nun, und in der Schrift redet und handelt ja Gott, so daß schlieklich doch Gott sie auf ihre Werke hin für gerecht erklärte. nochmals heißt es B. 25: "Rahab aber, die Hure, . . . ließ Josua Und sie wohnte in Jerael bis auf diesen Tag, darum daß sie die Boten verborgen hatte." Auch durch ihre Aufnahme in Jerael wurde sie als Gerechte dokumentiert, und dies wiederum ausdrücklich auf ihre guten Berte hin. Ja, wie hatte auch fie, die Sure, ihren Glauben den Boten und Jerael gegenüber anders bezeugen können, als daß sie an den Boten des Bolkes Gottes handelte, wie sie tat, selbst mit Gefährdung ihres und der Ihrigen Lebens. Sie machte die Sache des Bolkes Gottes zu ihrer Sache. Damit hat sie ihren vielleicht noch jungen Glauben zu erkennen gegeben und bargetan. Und hätte sie bas nicht getan, so wäre sie eben nicht von der Berdammnis errettet und nicht aufgenommen worden unter das Bolt Gottes. Eine bloge Behauptung, daß sie auch den wahren Glauben habe, ja eine bloke Zuftimmung, daß Nehovah Gott sei, selbst ein vollständig richtiges Glau= bensbekenntnis, alles dies hatte ihr ohne ihre Berke nichts genütt. Taten reden eben oft lauter als Worte. So soll denn auch die josua= nische Geschichte von der Rahab recht konkret vor Augen führen: 1. daß der Glaube Werke als Kennzeichen haben muß, und 2. daß folder

Glaube rettet. Mit derfelben Argumentation wie bei Abrahams Fall fagt der Hebräerbrief (11, 31) auch von der Rahab: "Durch den Glauben ward die hure Rahab nicht verloren mit den Ungläubigen, da fic die Kundschafter freundlich aufnahm"; dadurch hat auch fie Reugnis überkommen, B. 2, daß sie gerecht sei, B. 4. So hat denn der Apostel auch feinerseits mit der Schrift, Rahab betreffend, die felbstberständlich mit ihrem Gläubigwerden von ihrer Hurerei gelassen hat, aber ihren früheren Schandnamen felbst in der Schrift beibehielt, seinen Beweis erbracht, was die Gegner wohl taum gedacht hatten, als fie erst beren Ramen nennen borten. Sie hielten fich wohl für beffer als fie; aber Ja, sie ist noch mehr geworden: Wie nein, sie sind schlechter als sie. Abraham ein "Bater" Christi ist, bgl. Röm. 9, 5, so sie eine Mutter besselben; bgl. Matth. 1, 5. Sicherlich will der Apostel dadurch, daß er sie neben Abraham stellt, auch daran erinnert haben. — So hat denn auch der Apostel neben dem in jenem Awiegespräch aufgerufenen Biderpart der Gegner diese mit der Schrift ebenfalls widerlegt und hört barum, weil die Schrift allentscheibend ist, auch auf zu argumentieren. Blok zieht er nochmals das Fazit der vorangegangenen Gegenvorstellungen und brudt damit den Bidersprechern recht nachdrudlich ins Berg hinein, mas es benn um ihren Glauben fei.

"Gleichwie denn der Leib ohne Odem tot ist, so ist auch der Glaube ohne Werke tot", B. 26. Calob zählt eine ganze Reihe Männer, auch aus alter Zeit, auf, die bier "Odem" übersett haben. Es mare einfach Schriftverdrebung, machte man die Vergleichung fo: Wie der Leib ohne Geist (Seele) tot ift usw., daß also die Berte zur Seele, zum Lebensprinzip des Glaubens, gemacht würden. Der Bergleich ift vielmehr biefer: der lebendige Leib, Rorper und Seele, Berg und Geift, repräsentiert den Glauben, 4, 5; Matth. 26, 41; Joh. 3, 6; der Odem bingegen, die Geistesbetätigungen, gleicht ben Berten. Das Kehlen ber Lebensbetätigung zeigt den eingetretenen Tod an. Wenn jedoch ein Leichnam durch fünftliche Bewegungen Luft einzieht und ausläft, fo ift bas der Prozeg des Geistes, ohne daß der Geift da ift; so auch, wenn man die göttlichen Bahrheiten bloß theoretisch zustimmend erkennt, ist das der Prozek des Glaubens, aber ohne dak der Glaube da ift: es ift auch etwas Gekünsteltes. Ferner: Odem ist, was Körper und Seele tatfächlich einziehen und aushauchen; so find auch die Werke bie tatfächlichen Betätigungen des Glaubens im Bergen und Geift. Bo also die Werke fehlen, da zeigt sich keine Lebensbetätigung des Glaubens, und daraus schließen wir mit Recht, daß da überhaupt der Glaube nicht mehr ist: er ist tot. Da ist blog noch dessen Radaver, will der Apostel fagen, und sogar der wird sich wahrscheinlich auflösen, in Käulnis und Geftant übergeben. Ach, euer Glaube wird, wo ihr nicht umtehrt, noch manches Unbeil anrichten, noch manchen Stant uns und der ungläubigen Welt machen! Ja, das "tot" drudt er ihnen, wie beabsichtigt, am tiefften ins Herz. Auf diefen Nagel, den er auf

ihr Herz gesett hatte, hat er fortwährend wuchtige Schläge geführt, bis er ihn zulett eingetrieben hat. Der Apostel will freilich gern zusgeben, daß der Glaube einmal da war, gerade wie ein Gestorbener einmal ein Lebendiger war. Er erinnert denn somit an den vorigen seligen Zustand, um seiner Vermahnung trot der Schärfe dennoch Eingang zu verschaffen, ähnlich dem, wie Johannes zu tun psiegt. Ach, daß sie das Wort in sich wirken ließen! Denn wie ein Toter von Gott wieder lebendig gemacht werden kann, so kann auch ein Glaube, der nicht Werke hat, wieder zur rechten Art erweckt werden durch Gottes Wort, wie auch Paulus solche Christen, die nicht wandeln wie die Kinder des Lichts, Eph. 5, 14, aufsordert: "Wache auf, der du schläfft, stehe auf von den Toten, so wird dich Christus erleuchten."

Es ergibt sich benn am Schluß wie ganz von selbst die Antwort auf die B. 14 gestellte Frage: Der Glaube kann Glaubensbrüder, die nicht in der Liebe wandeln, wenn sie nicht umkehren und Buße tun, nicht selig machen, ihr Teil wird vielmehr sein bei den Teuseln. Ach, daß sie erzitterten und zum rechten Zittern kämen, gemäß Phil. 2, 12: "Schaffet, daß ihr selig werbet, mit Furcht und Zittern"; denn sonst wird der andere Tod die Toten unter der Christenheit auch ergreisen. Auch nach Jakobus ist es, wie in der übrigen Heiligen Schrift, der Glaube, und er ausschließlich, der selig macht, V. 14. Auch bei Jakobus ist es klar gelehrt: Zum Seligwerden "werden Werke nicht gesordert, als ob sie mit dem Glauben zusammenslössen zu dieser Wirkung, seil. der ewigen Seligkeit" (non requiruntur opera, quasi coninfluerent cum side ad hunc effectum, aeternam nempe salutem). (Calob.) Dennoch heißt es, und zwar mit vollem Recht, auch in unserm Kapitel: "Die Varmherzigkeit rühmet sich wider das Gericht", V. 13.

So weiß fich benn Jakobus mit feiner Lehre vollständig auf bem Boden der Schrift. Denn die ihm eigentumlichen Ausführungen über Abraham bezeichnet er als Erfüllung der Schrift, B. 23; ja, er ban-. belt von Abraham nicht als aus der Geschichte, sondern mas die Schrift von ihm fagt und lehrt. Sonft hatte er nicht schreiben konnen: "Und ift die Schrift erfüllt" ufw.; benn als Abraham nach bestandener Brufung bon Gott auf feine Berte bin für gerecht erklart wurde, war ja die Schrift noch nicht verabfaßt, daß Abraham Gotte glaubte, und es ihm zur Gerechtigkeit gerechnet ward. Für einen Chriften ift bas Alte und nun auch das Neue Testament nicht blok "Geschichte" ober "Urkunde der Geschichte", sondern es ist Beilige Schrift, Offenbarung und Lehre Gottes in göttlich inspirierten Borten. So haben Baulus, Betrus und die andern Apostel samt dem SErrn felbst, so hat auch. wie wir erkennen, Satobus gur Schrift gestanden; das foll benn bem Papsttum und überhaupt allem Schwarmgeist gegenüber wie Luthers. fo auch unfer Berhältnis gur Schrift fein und bleiben durch Gottes Unade: "Rede, BErr; benn dein Knecht höret." Und das fei ein soldies hören, worin auch das Bewahren und halten eingeschlossen ift.

oder in Jakobi Borten: Seien wir aber Täter des Borts und nicht Hörer allein!

Doch, legt unser Epistelschreiber die Schrift auch richtig bar und richtig aus? Belch eine Frage! Indes, wie steht er zur gewöhnlich so genannten Rechtfertigungslehre der Schrift? Gang recht. ruft fich gang ausbrücklich, und zwar gang richtig, auf fie: Die Schrift ift erfüllt, die da spricht: "Abraham hat Gott geglaubet, und ist ihm zur Gerechtigkeit gerechnet", B. 23. Diese Rechtfertigung sett er, wie fonst die Schrift es tut, in der Beschreibung der Gerechtigkeit des Menschen als das erfte. So wird auch nach ihm der Mensch ein Gerechter: er glaubt dem BErrn, das heift, er vertraut auf das verheißende Bort bes BErrn von Christo, nimmt es mit Aubersicht auf, und in und mit bem Wort nimmt er die Gerechtigkeit, die vor Gott gilt. rechtigfeit Christi wird ihm mit dem Wort zugerechnet, und hinwiederum ift er, sowie er das Wort im Glauben aufgenommen hat, damit gerechnet als ein Gerechter (έπίστευσεν 'Αβραάμ τῷ θεῷ, καὶ έλογίσθη αὐτῷ zis δικαιοσύνην). Hierbei ift nichts eigene, sondern alles fremde, zus geeignete Gerechtigkeit; benn der Glaube hat und halt die Gerechtigs Von Werken ift in diesem Bunkte auch bei Jakobus nicht feit Chrifti. Auch das Glauben gilt ihm nicht als eigene Gerechtigkeit Es ist falfc, wenn man meint, Jakobus wolle die des Menichen. Rechtfertigungelehre Pauli weiter entwideln und zeigen, inwiefern man vor Gott durch den Glauben gerechtfertigt werde: Jakobus zeige nämlich die volle Frucht, die Werke, die im Glauben als im Samenkorn schon enthalten seien, um welcher Werke willen Gott, ba er sie schon boraussieht, infolge des Glaubens rechtfertige. Das ist im Grunde die alte (val. Apost. 15, 5), faliche Rechtfertigungslehre, wonach der Sünder aus Glauben und Werken von Gott gerechtfertigt werde. Das ift eine verunglückte Harmonisierung (?) Pauli und Jakobi. Da oftropiert man dem Jakobus (val. Apost. 15) wie überhaupt der Schrift. macht man nichts anders als eine Glosse. Das ist eine Frühgeburt der Bermittlungstheologie, faliche Spekulation, faliche Lehre, ein Romplis ment unserm Hochmut. Wie unsere Bater, so weisen auch wir spatgebornen Kinder der lutherischen Kirche folches ab und verwerfen und verdammen es auf Grund der Schrift, vgl. Apost. 15; Gal. 2; und nach dem Bekenntnis, vgl. Augsb. Konf. XX; Apologie, S. 129, § 123: "Des Apostels Jakobi Spruch hat wohl seinen einfältigen Berstand, aber die Widersacher erdichten das dazu, daß wir durch unsere Berte berdienen Bergebung der Günde; item, daß die guten Berke eine Berföhnung seien, dadurch uns Gott gnädig wird; item, daß wir durch die auten Wert' überwinden können die große Macht des Teufels, des Todes und der Gunde; item, daß unfere guten Bert' an ihnen felbft vor Gott fo angenehm und groß geachtet seien, daß wir des Mittlers Chrifti nicht bedürfen. Der keines ift dem Apostel Jakobo in fein Berg gekommen, welches doch alles die Widersacher sich zu erhalten unterstehen durch den Spruch Jakobi." Das alles muß aus der Berbindung von Glauben und Werken als des Rechtfertigungsgrundes vor Gott folgen. Bgl. ferner F. C., S. 530, § 20. 23; auch Luther I, 1574 ff. Und daß Jakobus das nicht lehrt, haben wir ja gesehen. Darauf macht auch Gerhard also aufmerksam: "Jakobus lehrt keineswegs, daß der wahre und lebendige Glaube nicht zur Rechtfertigung genüge, . . . sons bern er zeigt, daß jene bloße Behauptung des Glaubens, wonach jemand sagt, daß er den Glauben habe, Werke aber nicht hat, nicht genüge zur Seligkeit. . . . Aber daraus folgt noch lange nicht, daß gute Berke zu sammen mit dem wahren Glauben rechtfertigen. Denn es ist ein gewaltiger Unterschied zwischen wahrem Glauben und eitler Glausbensaffektiererei, zwischen lebendigem Glauben und dem toten Bild des Glaubens." (VIII, 74 b.) Also Jakobus lehrt die Rechtsfertigung vor Gott allein durch den Glauben.

Auch das ist dem Jakobus oktroniert: er lehre eine Ent = widlung der Rechtfertigung felbst, so nämlich, daß wohl die erste Rechtfertigung geschehe allein durch ben Glauben, aber die folgende, fortgesette Rechtfertigung por Gott, die endlich die Seligkeit erlange, geschehe aus den Werken des Glaubens. Die Rechtfertigung erweitere sich gleichsam. Man vflegt das auch die zweite Rechtfertigung zu nennen und meint gar, daß das die vollkommene Rechtfertigung fei. Aber nein, auch hier bleiben wir bei der Schrift, die im Alten und Neuen Testament lehrt: "Der Gerechte lebt seines Glaubens." als Lutheraner bleiben wir bei unferm Bekenntnis, worin es 3. B. heißt: "Es hat die Meinung nicht, daß der Glaube allein im Anfang die Berechtigkeit und Seligkeit ergreife und banach fein Amt ben Berken über= gebe, daß dieselbigen hinfürder den Glauben, die empfangene Gerech= tiakeit und Seligkeit erhalten müßten, sondern auf daß die Berheikung ber Gerechtigkeit und Seligkeit, nicht allein zu empfangen, sondern auch zu behalten, uns fest und gewiß fein möge, gibt Paulus Röm. 5 bem Glauben nicht allein ben Eingang zur Enabe, sondern auch daß wir in der Unade fteben und uns ruhmen der gufunftigen Berrlichfeit, bas ift, Anfang, Mittel und Ende gibt er alles dem Glauben allein. Röm. 11: "Sie sind abgebrochen um ihres Unglaubens willen, du aber stehest durch den Glauben.' Rol. 1: "Er wird euch darftellen heilig und unsträflich vor ihm selbst, so ihr anders bleibet im Glauben.' 1 Petr. 1: "Ihr werdet aus Gottes Macht durch den Glauben bewahret zur Selig-Stem: "Ihr werdet das Ende eures Glaubens davonbringen, nämlich der Seelen Seligkeit." (S. 631, § 34.) Und daß auch Jakobus so lehrt, saben wir daraus, daß er das Errettete, das Seligwerben nicht dem Glauben und den Berten oder gar blog den Berten guschreibt, fondern einzig und allein dem Glauben, B. 14. Das Scligwerden ist ja der Hauptendzwed (finis) der Rechtfertigung auf seiten ber Menschen (ex parte hominum). Die Erlangung der Seligkeit geschieht aber auch nach Jakobus einzig und allein durch den Glauben.

B. 14. Bobl tadelt er es heftig, wenn dem Glauben die Berke fehlen. Aber wenn auch Kakobus von der zwischen der Rechtfertigung infolge des Glaubens und deren Endzwed (scil. Seligkeit) liegenden Gerechtig= keitserklärung des Menschen auf Grund von deffen Berken redet, fo hat er dabei dennoch nicht im Sinn, dem Glauben in den Berken ein plus an Rraft, selia zu machen, anzudichten ober binzuzufügen, sonbern auch hier erkannten wir, daß der Apostel an der Tätigkeit der Berke den Glauben in Gesellschaftswirkung und an Sand der Berke beffen Bolltommenheit feben und erkennen lehrte. Alles febt er dem Glauben aufs Konto. Die Berke haben allerdings auch ein Geschäft im Chriftentum; fie follen jedoch nur äußere Strahlen bes inwendigen Glaubens sein, Matth. 5, 15; sie sollen nur äußerlich bezeugen, daß ber Menich innerlich gerecht ift, und daß diese Gerechtigkeit schon immer da war feit der Bekehrung, so daß ein solcher Mensch also gerecht ge= worden ist oder gerechtfertigt wurde durch den Glauben vor den Werken. Luther verdeutlicht dies folgendermaken: "Bor den Reiten haben in ben Schulen die Sophisten glossiert und gesagt: Wer an mich glaubt und gute Werke tut, der hat das ewige Leben, und gaben den Werken mehr denn dem Glauben und ziehen's mit der Glosse auf die auten Werke und zerstören den Glauben gar. Aber wir sagen auch nicht, daß man folle schlecht gedenken: Wenn ich glaube, so ist es schon ausgerichtet, und daß ich auch nichts Gutes follte tun. Rein, wir follen es nicht scheiben. Du mußt gute Berke tun und allezeit gute Berke gegen den Rächsten üben, auf daß der Glaube außerlich leuchte im Leben, wie er sonft inwendig im Bergen leuchtet. Aber du sollst den= noch fagen, daß dies Bohlleben dir nichts hilft, sondern der Glaube hat dir allbereit geholfen; der Glaube findet es und gibt das Brot des Lebens und das ewige Leben. . . . So unterscheiden wir den Glauben und die Werke und sagen nicht, meine auten Werke sind Brot bes Lebens, wie es die Sophisten dazu gemacht haben, indem sie borgeben: Wirst bu recht leben und gute Werke tun, so hast du das ewige Leben; also foll mein Leben das Brot des Lebens sein oder das Leben geben. . . . Die auten Werke laft nicht deinen Trot, Troft und lebendig Brot ober geiftliche Speise sein, durch welche du wolltest das ewige Leben und die Rechtfertigung vor Gott haben. Denn hier [30h. 6, 48] wird vom SErrn Christo gesagt: Ich bin bein Leben. Dasselbige etwige Leben wird nicht genoffen mit den Werken, sondern allein mit dem Glauben; der Glaube ift das rechte Nießen und Effen des etwigen Wenn der Glaube da ist, so hast du schon das ewige Leben, Lebens. benn der Glaube ergreift den HErrn Christum, nicht als eine ledige Schale oder Hulfe, sondern der felber das emige Leben ift. . . . Sophisten [und noch heute die Papisten und ihresgleichen] meinen nicht anders, Christus sei nur ein Lehrer, der von auten Werken predige und einem Gesetzgeber gleich sei." (Bred. ü. Joh. 6, 48-51. VII, 2314, § 268 ff. 273.) Eben das will Jakobus gelehrt wissen. Und fo fon=

nen wir denn wieder abschließen: Auch Jakobus sagt nichts gegen die tägliche oder fortgesette Rechtfertigung (justificatio continuata) vor Gottallein durch den Glauben.

St. Jakobi Epistel hat denn die solenne Rechtsertigungslehre der Heiligen Schrift richtig, wenn auch nur wie im Vorbeigehen, angegeben. Die sozinianische Auslegung aber, wonach, wenn bei Jakobus steht: Gerechtsertigt aus den Werken, es dasselbe sei wie bei Paulus: Gerechtsertigt durch den Glauben, ist zu wunderliche Auslegungskunst und bedarf wohl keiner ernstlichen Widerlegung.

Aber was hat es nun auf sich mit der Gerechtigkeitserklärung eines Christenmenschen auf Grund seiner Berke, von der Jakobus mit so viel Nachdruck redet? Nun, seiner subjektiben Rechtfertigung sollte der Chrift allerdings aus der Schrift im Glauben gewiß fein; denn die Schrift lehrt sie ihn und stellt sie ihm vor und anheim. Indes, haben wir den Schat nicht in irdischen Gefäßen? Ja — aber? "auf daß die über= schwengliche Kraft sei Gottes und nicht von uns", 2 Kor. 4, 7. unserm Seil ift es alles Gottes Unade, nicht unser freier Bille ober ftarker Charakter oder dergleichen. Rein, unsererseits geht es durch viel Schwachheit hin zum Ziel. Doch unfer barmherziger Bater im himmel steht uns, dem Erdenstaub, treulich bei und ist in uns Schwachen mächtig. Erftlich haben wir viele Verheißungen in der Schrift, daß Gott uns Glauben und Rechtfertigung bewahren will, g. B.: "Der in cuch angefangen hat das gute Wert, der wird's auch vollführen bis an den Tag Jesu Christi", Phil. 1, 6, u. a. m. Ungeachtet dessen gibt aus großem Erbarmen der Herr uns Schwachen auch noch gleichsam bandbare äußere Stüten und Krüden für unsern Glauben. Obwohl es heißt: "Selig find, die nicht feben und boch glauben", und obschon wir das wissen, möchten wir tropdem doch sehen und Kennzeichen unserer Begnadigung haben. So hilft Gott dieser unserer Schwachheit auf. Bo? wie? womit? fragen wir. Natürlich ebenfalls nur mit der Sei= ligen Schrift. Diese gibt uns nämlich unter andern Zeichen ber göttlichen Gnade, wie Taufe, Abendmahl, auch noch eine — nennen wir fie hier — andere Rechtfertigung an, die aber nicht die zweite, von den Papftknechten promulgierte Rechtfertigung ift. Jakobi Rechtfertigungslehre ist indes eigentlich nicht subordiniert noch inkludiert in Pauli Rechtfertigungslehre, sondern gewissermaßen koordiniert: sie ist etwas für sich, aber doch auch eine Lehre der Heiligen Schrift. Die Gerechtigs keitserklärung auf Grund der Werke ist insofern etwas anderes und Späteres zur Rechtfertigung durch den Glauben, als sie wohl nicht eine zweite Rechtfertigung nach Gottes Ansicht und Urteil ist, aber eine Bindikation und Testisikation der ersten Rechtfertigung für unser Menschenauge und surteil. "Mit den Werken, der offenkundigen Frucht des Glaubens, rechtfertigt ber Richter fein Urteil bor ber Belt." (Stodhardt in Hom. Mag. 12, 341.)

Diefe Gerechtigkeitserklärung für der Menfchen Urteil lehrt nun

bie Schrift, wie Jakobus uns barauf aufmerkfam machen follte, auch noch an Abraham. Wie Gott den Pharao hat aus der übrigen berlornen Menscheit heraustreten lassen und prominent gemacht, um an ibm feinen Born als an einem eklatanten Gefak bes Borns au zeigen und seine Macht tundzutun, damit auch auf diese Beise sein Name verfündigt würde und Leute zur Erkenntnis ihrer Sünden kämen und etwa "mit Furcht" (Juda 23) felig gemacht murben, so hat Gott auf der andern Seite Abraham, jenes vorzügliche Gefak der Barmberzigkeit, prominent gemacht und in der Schrift von ihm viel fcreiben lassen, um durch diese Schrift Leute zum Glauben zu reizen und an ihm, als bem Bater ber Gläubigen, recht augenfällig die wichtigften Artikel ber beilfamen Lehre gleichsam konkret barzustellen, g. B. die Rechtfertigung durch den Glauben, die rechte Art und Natur des Glaubens, Wesen und Bedeutung eines Sakraments (Beschneidung) und so auch die Gerechtigkeitserklärung auf Grund der Werke. Und was er so mit Abraham fich ergehen ließ, das wollte er nach Rom. 15, 4 uns zur Lehre geschrieben haben, auf daß wir durch Geduld und Trost der Schrift Hoffnung haben. Darum paffierte auch jene Geschichte, daß Abraham feinen Sohn opfern follte, und darum ließ er gerade auch biefe Opferungsgeschichte ziemlich vollständig in die Beilige Schrift schreiben. ftellte fich Gott an wie ein Mensch, ardownonados, wie wir aus Calob borten, felbstrebend um uns Menschen willen, um uns fo aut belehren zu können. Die Rechtfertigung durch den Glauben war für Abraham, ebenfo wie die unfrige für uns, einem Gebeimnis gleich. Gott prüfen, ob fie borhanden war. So hielt er denn gleichsam ein Untersuchungsgericht ab. Bei Menschen geht es bekanntlich meistens fo zu: Es wird ein Prozes mit Zeugenverhör veranstaltet und nach Befund das Urteil gesprochen. Ohne Beweise wird sonst kein Urteil angenommen - und foll es auch nicht, wenn es gleich ein gerechtes ware -; benn: "Alle Sache bestehe auf zweier ober dreier Beugen So berfuhr Gott auch, wie gesagt, in diesem Handel mit Mund." Dessen Rechtfertigung bor Gott war ausgesprochen in der Schrift, ebenso wie die unfrige es ist. Wir sollten es, weil es Gottes Wort ist, allerdings glauben, daß er und so einer wie er ein Gerecht= fertigter ist. Aber wie Abraham es wohl für sich nötig hatte, so möchte um so mehr unsere Schwachheit im eigenen Interesse Beweise für Abras hams Rechtfertigung bor Gott haben um der Berficherung unferer eigenen Rechtfertigung willen, Beweise, die bor den Menschen allen als folche gelten und gelten können. Wohlan, Gott gibt folche Beweise für Abrahams Gerechtigkeit in der bon der Schrift auch mitgeteilten Geschichte von Zfaaks Opferung. Da halt Gott gleichsam einen Gerichts= prozeß mit Abraham ab. Dieser besteht benfelben ausgezeichnet. feinen Werken des Gehorfams, der Liebe zu Gott und des Gottvertrauens find Zeugen gewonnen dafür, daß er gottesfürchtig sei, das ist, im rechten Religionsverhältnis zu Gott ftebe, turz, bak er, wie es uns geläufig ift.

ein Gerechtfertigter sei. Und Gott urteilte nun auch auf Grund der aus den Berken hervorgehenden Erkenntnis, daß Abraham sich zu ihm in der rechten Stellung schon bordem befunden habe, eben infolge seines schon früher erwähnten Glaubens an den Messias. Das alles geschah gewiß einst zur Stärkung des Glaubens Abrahams und nun durch die Schrift auch zur Stärkung unsers Glaubens. Denn nun müssen wir es als auf Beweise hin, die dor Menschen insgemein als solche gelten, glauben, daß Abraham und ein Gläubiger wie Abraham sich bei Gott im Stande der Gnade besindet, wenn wir auch mit unserm Glauben Abraham gegenüber wie ein Kind vor dem Vater stehen.

So ift es also die Schrift selbst, wie der Apostel dartut, welche die Gerechtigkeitserklärung auf Grund von Berken lehrt uns zur Lehre, Strafe, Besserung, Züchtigung in der Gerechtigkeit und zum Trost. Und das tut sie übrigens nicht bloß an Abraham und Rahab, sondern auch an all den Beispielen, die der Hebräerbrief im 11. Rapitel aufzählt, und über die er gleichsam die überschrift sett: Durch den Glauben haben die Alten Zeugnis überkommen, daß fie gerecht seien, und zwar gemäß der weiteren Ausführung dort, insofern durch den Glauben, als er Berke hatte. Die Gerechtigkeitserklärung eines Menschen auf Grund seiner Glaubenswerke lehrt auch Christus, g. B. in der Geschichte von ber großen Sünderin, von der er zu dem Pharifaer Simon fagt: "Ihr find viel Gunden vergeben; denn fie hat viel geliebt" ("denn" führt hier ein, woran man ersteres erkennt), Luk. 7, 47. Und der BErr bestätigt ihr ihre Rechtfertigung nochmals mit ausbrücklichen Borten, B. 48: "Und er sprach zu ihr: Dir find beine Gunden vergeben." Desgleichen hat Johannes folche Lehre, z. B. 1 Joh. 2, 29: "So ihr wißt, daß er gerecht ist, so erkennt, daß, wer recht tut, ist von ihm geboren"; vgl. 3, 7; ferner 3, 10 f.: "Daran wird's offenbar, welche die Kinder Gottes find, . . . daß wir uns untereinander lieben." B. 14: "Bir wissen, daß wir aus dem Tode ins Leben gekommen [= gerechtfertigt] find" (F. C., p. 615); "denn wir lieben die Brüder." B. 18. 19: "Meine Kindlein, laßt uns nicht lieben mit Worten noch mit der Zunge, sondern mit der Tat und mit der Wahrheit. Daran erkennen wir, daß wir aus der Bahrheit sind, und können unser Berg bor ihm ftillen." Selbst Paulus hat sie, z. B. Gal. 5, 5. 6: "Wir warten im Geift durch den Glauben der Gerechtigkeit, die man hoffen muß; denn in Christo JEsu gilt weder Beschneidung noch Vorhaut etwas, sondern der Glaube. der durch die Liebe tätig ist"; vgl. 6, 15 oder Eph. 2, 10: "Denn wir find sein Werk, geschaffen in Christo JEsu zu guten Werken, . . . daß wir darinnen wandeln follen", und das foll Erweis (740) bafür fein. bag wir aus Gnaden selig sind, B. 8. Und so ift die Schrift voll solcher Lehre.

Jakobi Aufgabe war es nun, diese Lehre der Schrift in so präzisen Ausdruck und mit der Rechtsertigung infolge des Glaubens in so enge Verbindung zu bringen. Das war nicht Pauli Aufgabe. Der hatte vornehmlich andere Verhältnisse zu berücksichtigen; der mußte wider

pharifäische Werkgerechtigkeit zeugen und hauptfächlich die Rechtfertigung infolge des Glaubens treiben. Aber das war die Rechtfertigungslebre sozusagen nur studweise ober nach menschlichen Berhältniffen geredet, da war die Rechtfertigung gleichsam ein unbewiesener Richterspruch. Denn wir fragen sofort: Bie, wodurch wird solche Rechtfertigung vor uns Menschen dargetan und bezeugt? Nun, in den geiftlichen Sachen ift ja vieles fast gerade umgekehrt im Vergleich mit den weltlichen Sachen; g. B. Rinder erben, wenn die Eltern fterben, aber Gottes Rinder erben, wenn fie fterben; und betreffs der Berfchiedenheit bes weltlichen und geistlichen Friedens val. Luther XI, 727 f. Sonft wird ein Richterspruch erft nach Zeugnissen und Beweisen abgegeben: Gott aber gibt infolge des Erlösungswerkes in Christo (vgl. Röm. 3, 25 f.) seinen Richterspruch erst ab, und hernach läßt er die Beweise und Zeugnisse folgen. Zweck bes 11. Kapitels des Hebräer= briefes war es, zu zeigen, daß die guten Werke der Gläubigen, von benen die Schrift erzählt, Berte und Reugnisse bes mahren Glaus bens find. Und Jakobus hatte es darzutun, daß die Werke des Glaubens auch dafür Beweise sind, daß das Rechtfertigungsurteil Gottes über einen Menschen ergangen ift. Man möchte daber fast sagen, um die Form, was zu wissen und recht (μόρφωσις της γνώσεως και της άλη-Belag, Rom. 2, 20) ift in der Schrift, zu vervollständigen, hat der Beilige Geist auch den Jakobus getrieben, seinen Brief, und sonderlich bessen ameites Ravitel, au schreiben. Denn das ift nicht ein anderer Lehr= modus der Rechtfertigung, sondern ift - wir können's so nennen - ein troftvolles, unentbehrliches Anner der Rechtfertigungslehre, das einerfeits den Chriften seiner Rechtfertigung versichern hilft, andererseits auch zugleich gegen den Mikbrauch der Rechtfertigungslehre schützt und verwahrt; oder, noch bestimmter geredet, Kakobi Lehre in Kap. 2 seines Briefes ist ein den andern nicht sowohl subordiniertes als vielmehr toordiniertes Stud des Borbildes der driftlichen Lehre (ronos didayis Röm. 6, 17), so daß es also zwei Rechtfertigungen nach der Schrift gibt: die Rechtfertigung durch den Glauben und die Bindikation eines infolge feines Glaubens Gerechtfertigten an Sand seiner guten Berke: zwei voneinander grundverschiedene Rechtfertigungen. Es find daber auch alle Versuche, Vaulus und Jakobus so zu harmonieren, als ob Pauli spezifische und Satobi spezifische Rechtfertigung im Grunde ein und dies felbe Sache fei, ein von allem Anfang an falsches exegetisches Unterfangen, das daher auch immer scheitern wird. Daß aber Baulus und Jakobus sich nicht widersprechen, kann man fast bor die Augen malen, wenn man die turzen summarischen Säbe beiber nebeneinanderstellt:

Paulus fcreibt Rom. 3, 28:

Jatobi 2, 24 heißt es:

"So halten wir es nun, daß "So fehet ihr nun, daß der Wensch gerecht werde ohne des Ge- Mensch durch die Werke gerecht wird, sicht durch den Glauben." nicht durch den Glauben allein." Pauli Sah ist eine geistliche Wahrheit für den unsichtbaren Glauben; Nakobus lehrt eine praktische Wahrheit, eine embirische, sinnlich wahrs

nehmbare Tatsache betreffend. Freilich hängt die Rechtfertigung auf Grund der Berke eng zusammen mit der Rechtfertigung infolge bes Glaubens: bennoch ist sie etwas Besonderes für sich, was gerade Jakobus uns hat zeigen muffen. Und wir sollen es ihm nur Dank wiffen, baß er uns die Schrift, die davon handelt, in seiner padenden, prazisen Beise licht und klar gemacht und ins Licht der Rechtfertigung durch den Glauben gestellt hat. Zwar ift jene Gerechtigkeitserklärung an Sand ber Werke nicht Evangelium im eigentlichen Sinn (proprie sic dietum), bennoch gehört fie zum Evangelium, gehört in das Gebiet der evangelischen Verheifungen, deren Forderungen, dies oder jenes gute Werk zu tun, ja an sich gesetliche Forderungen, also Gefet sind.

(Schluß folgt.)

233. CS.

## Literatur.

Im Concordia Publishing House, St. Louis, Mo., ift erschienen:

1. Weihnachtstatalog 1917 mit ber Bücherlifte ber Synobaltommiffion für Jugenbliteratur als Beigabe.

2. Ameritanischer Ralender für beutsche Lutheraner auf bas 3ahr 1918. 108

Seiten. 12 Cts.

3. "Gefet und Ebangelium: Buge und gute Berte." Gine Gabe jum bier: hundertjährigen Jubilaum ber Reformation. Bon &. Bente. 60 Cts.
4. "Lutheran Hymnal and Prayer Book for the Boys under the Flag."

88 pages, 3×5 inches. 15 cts. — Ein treffliches Büchlein, aus bem ein Solbat für fich und seine Kameraben, zumal in der Stunde der Not, viel Troft und Segen ichöpfen tann.

Augustana Synobens Referat. 1917. Augustana Book Concern's Tryckeri, Rock Island, Ill. — Dieser Bericht enthält die Berhandlungen der Synode, die Namenlifte ber Baftoren und berichiebene ftatiftifche Ungaben.

A SYSTEM OF NATURAL THEISM. By Leander S. Keyser, D.D. The German Literary Board, Burlington, Iowa. \$1.00.

Der Zwed bieser Schrift ift natürlich nicht, bas Chriftentum zu beweisen, sonbern dem groben Unglauben etliche Granitstude zwischen bie Zahne zu ichieben. Was Rehser hier bietet, ist wesentlich dasselbe, was sonst als naturliche Theologie bezeichnet wird. Es ist eine übertreibung, wenn Achser schreibt: "It is only in modern times that Natural Theism has been so developed that it can rightfully take its place among the sciences." Bon den Evolutionsgedanten abgeschen, ist hier wenig zu lesen, was nicht schon die Scholastister und die Theosogen des 17. Jahrhunderts vorgebracht haben. Leider hälf sich aber Renser nicht immer auf der rechten Bahn. So z. B., wenn er schreibt: "He [God] created the primordial material. Without losing His transcendence, He became immanent in His creation, developing it through secondary causes for doubtless long eras; at certain crucial steps, as was necessary, He added new creations and injected new forces; such epochs were the introduction of life, sentiency, and man. This world-view should be called 'creation and evolution,' with as marked an emphasis on the former as on the latter." (S. 114.) Das ift bie befannte Cehre ber theiftischen Evolution, Die aber mit ber Bibel nicht in Gintlang ju bringen ift.

Luther the Liberator. An Address by W. Dallmann. Northwestern Publishing House, Milwaukee, Wis. 5 cts. - Geboten werden intereffante Aussprachen bedeutender Manner über Luther und fein Bert.

Digitized by Google

# Rirdlid = Zeitgeschichtliches.

### I. Amerika.

Aft Ausficht auf Ginigung? In weiten Rreifen belebt fich in letter Beit wieder die Hoffnung, daß zwischen Missouri einerseits und Ohio und Jowa andererseits sich eine Annäherung anbahnt. Man glaubt, daß die Einigung biefer fich in fo mancher Sinficht nabestehenden Rörper ihrer Verwirklichung näher getreten sei. Und es darf wohl gesagt werden, daß zu diesen Hoffnungen Grund vorhanden ift. So parador es Mingen mag, gerade biejenigen Synoden, die unsere Lehre als grrtum bekämpfen, sind uns noch viel näher als die Leute, welche nur "Saarspaltereien" finden, wenn sie auf die Differengen zwischen uns und Ohio ober Jowa zu reben kommen. Wo ber Grundfat noch Geltung bat, daß ein glaubensbrüderliches Verhältnis nur durch Einigung in der Lehre geschaffen werden tann, wo also Indifferentismus und Unionismus im Prinzip abgelehnt werden, da ift noch Grund und Boden für die Reuaufrichtung eines gottwohlgefälligen kirchlichen Friedens vorhanden. Unsere Hoffnung auf einen Friedensschluß gründet sich also erstens auf die Tatsache, daß man in den genannten Synoden eine tatsächliche (trennende) Differeng in der Lehre anertennt. Sodann ift auch die Beftimmung des Differenzpunktes keineswegs fo fcwierig, daß nur Fachtheologen darüber zur Klarheit kommen können. Jeder Chrift ift durch Gottes Wort befähigt, die vorliegende Abweichung in der Lehre zu erkennen und die Entscheidung zu fällen, auf welcher Seite bas Recht und auf welcher Seite das Unrecht ift. Die Gnabenlehre, um die fich der Streit dreht, steht audem im Rentrum des Christentums, und insofern er Chrift ift, bat jeder Beurteiler, sei er Laie oder Theolog, schon von vorneherein seine Entscheis bung getroffen, indem er nämlich in dem Sate, daß nicht des Menschen Berhalten in irgendeinem Sinne, sondern allein Gottes Enade Grund unfers Glaubens und unserer Hoffnung ift, einen Ausbruck seiner eigenen, innerften überzeugung findet. Damit stellt sich aber jeder Christ auf seiten Missouris, und er wird das auch mit dem Munde bekennen, wenn ihm Gelegenheit gegeben wird, an ber Sand der Tatsachen die beiberseitige Stellung zu prufen. hier feben wir die bochfte Berechtigung für die Soffnungen, die sich an neuerdings gepflogene Verhandlungen geknüpft haben. Unser Zeugnis ift auch in einem Mage, wie das bisher nicht der Fall gewesen ift, an die Bastoren, aum Teil auch an die Gemeinden der gegnerischen Synoden gelangt. Es sei hier erinnert an die Aufnahme, die D. Biepers Schrift "Bur Einigung" außerhalb ber Spnodaltonferenz gefunden hat. Nicht nur brieflich, sondern auch im Drud haben Leute, auch führende Verfonen, in der Generalspnode und im Rongil der überzeugung Ausdruck verliehen, daß in Anbetracht der Ausführungen D. Piepers in der genannten Schrift von einem "Calbinisieren" ber Missourisnnode teine Rede sein durfe. D. Reuser schrieb in seinem Buche Election and Conversion, S. 8: "Not only because Missouri repudiates Calvinism should all cease from charging her with it, but also because, as we shall show, she explains her position in such a way as to disclaim the central doctrine of the Calvinistic view of predestination. . . . This Calvinistic view is utterly repugnant to Missouri." Gerade das Hauptargument der genannten Schrift D. Biepers hat aubem die Austimmung mancher Rührer in den gegnerischen Spnoden ge-

funden. D. Mees rechnet (Zeitblätter 1913, S. 466) zu den "unvorsichtigen und zweideutigen Ausdruden", die "im Lehrftreit untergelaufen feien", den Sat, daß "Bekehrung und Seligkeit nicht in jedem Sinne allein von Gottes Gnade, sondern auch in einem gewissen Sinne vom Verhalten des Menschen abhänge", - also die Bosition D. Stellhorns. Und D. Reu von der Jowas synode druckt den betreffenden Abschnitt aus D. Mees' Artikel ab und bezeugt, er sei ihm "ganz aus der Seele geschrieben". Gin solches Entgegenkommen ist erfreulich, auch wenn es nicht auf einer neugewonnenen Erkenntnis beruht, und auch wenn D. Stellhorn in der folgenden Nummer der "Reitblätter" feinerzeit die Erklärung abgab, er könne mit DD. Mees und Reu nicht ftimmen, und ber Meesiche Artitel fei ohne fein Biffen im Drud erschienen. Drittens begen wir auch die Hoffnung, daß das Zeugnis, welches auf interspnodalen Ronferenzen in den letten zwei Jahren erschollen ist, seine Früchte zeitigen wird. Es ist da schon manch einem der Star gestochen worden. Man hat anfangs unsern Bastoren nicht recht glauben wollen, daß die auf diesen Busammenkunften von ihnen dargelegte Stellung sich mit der "missourischen" Lehre bede. Man fand nämlich in diesen Ausführungen weder eine "absolute Wahl" noch eine "unwiderstehliche Unade" noch irgendein anderes der "calvinistischen" oder auch nur "calvinisierenden" Stude, die man bisher (in getreuem Glauben an die Tras bition) zu den Rennzeichen der missourischen Stellung gerechnet hatte. folgte der Nachweis, daß unsere Synode diese Jrrtumer je und je abgelehnt hat. Darüber großes und freudiges Erstaunen. Und ist es auch nicht au einer schriftlichen Fixierung der Resultate gekommen, die als der gewiesene Beg zur befinitiven Beilegung des Streites betrachtet werden kann - es wird auch für keine der angenommenen Thesenreihen dieser Anspruch erhoben —, so ist doch bei ben mündlichen Berhandlungen die rechte Stellung in den Artikeln von Unadenwahl und Bekehrung fo klar zum Ausdrud gebracht worden, daß wir in diesen privaten Verhandlungen wohl einen Schritt aur Beilegung ber langjährigen Differeng erbliden bürfen. Gin viertes ermutigendes Element stellt sich heraus, wenn wir uns mit der gegnerischen Polemit, wie fie in letten Jahren geführt worden ift, naber bekannt machen. Diese Polemit ift berart, daß wir zu dem Schlusse berechtigt find: Man erkennt das Unhaltbare der eigenen Stellung. Vor einem halben Jahre erschien Prof. Bentes Buch "Was steht der Vereinigung der Lutherischen Synoben Amerikas im Wege?" Aus den ohioschen und iowaschen Rezensionen nur zwei Proben. Im "Rirchenblatt" wird folgender Sat aus ber genannten Schrift angeführt: "Wir unsererseits sind bereit, jeden Sat in unsern Schriften, ber bon ben Schienen ber allgemeinen und purlauteren Gnade springt, als einen entgleiften links liegen zu laffen, und dem werden alle lutherischen Theologen zustimmen, und alle werden dasselbe fagen." Bas fagt nun ber iowasche Redakteur hierzu? Er fagt: "Da kame es barauf an, nachzusehen, wo die Entgleisung stattgefunden hat. Ift's aber eine Entgleisung, so berechtigt eine solche wahrlich nicht zu ben harten Urteilen, die Missouri nicht mübe wird, über andere auszusprechen." Bir trauten unsern Augen nicht, als wir das lasen. Dem Leser, der Prof. Bentes Buch nicht zur Sand hat, wird hier ber Gedanke nabegelegt, es bandle sich um eine ganz bestimmte Entgleifung, auf die sich Prof. Bente bezogen habe, als er den angeführten Sat schrieb. Aus diesem freimutigen Anerbieten wird ein Buge ftanbnis gemacht! Wir nennen bas eine Sophisterei,

beren sich nur eine Volemit bedienen wird, die abgewirtschaftet hat. Am obiofchen Standard wird aus bemfelben Berte Brof. Bentes (G. 64) ein Abschnitt abgedruckt, der von der in Wheeling 1881 durch Spnodalbeschluß konstatierten Verpflichtung aller Glieber ber Ohiospnobe auf die Säte älterer (Intuitu fidei-) Theologen handelt. Der Kommentar bes Standard folgt: "This is all pure nonsense. We are a minister in the Ohio Synod, and made no such pledge, and never heard of such a thing, until Missouri discovered it. It may be that such statements have been made from which such an inference, by a cold and rigid process of reasoning, could be drawn, but to introduce an argument like that into a serious and conscientious effort at getting at the truth as this book wants to be, is both ridiculous and unchristian. This is but an instance." hier wird also ber missourische Autor ben Lefern bes Standard hingestellt als ein Mann, ber in lächerlicher, ja geradezu gemiffenlofer und undriftlicher Beife den Tatbeftand gefälscht hat. So kann man aber nur schreiben unter der Voraussehung, daß die Laien in der Ohiosynode nicht mehr wiffen, was die Ohiosynode im Sahre 1881 in Wheeling für ein Glaubensbekenntnis aufgestellt bat, und daß die Leute in der Ohiospnode auch Brof. Bentes Buch nicht lesen werden, in welchem drei Seiten borber Datum und Ort dieses Beschlusses und sogar die Stimmenverteilung bei der Abstimmung angeführt werden! Der Rezen= fent hat das gelesen, redet aber, als sei ihm die Sache gang fremd, ja als handle es sich um eine "Tatsache", die erst ein Missourier "entdeckt habe". Das ist nicht mehr Sophisterei, sondern — etwas gang anderes. Man hat abgewirtschaftet, wo man fo mit ber Bahrheit umgeht. Dag man auf die Länge das so weitertreiben tann, hat doch wenig Wahrscheinlichkeit Mittel, wie sie ber Regensent im Standard und berjenige im für sich. "Kirchenblatt" anwendet, können auf die Dauer nicht in der beabsichtigten Weise wirksam sein, sondern muffen sowohl die Leute, die fich ihrer bedienen, wie auch die Stellung, welche bon diesen verfochten wird, in verdienten Digfredit bringen. Der Schluft ist unausweichbar, daß eine aute Sache nicht folcher Stüten bedarf. Darin aber liegt ber Grund zu ber Hoffnung, daß man sich schlieglich von fortgeerbten Borurteilen freimachen und die Sand au einem ehrlichen und ehrenvollen Frieden bieten wird. Dahin drängt ichlieklich auch die hier icon mehrfach besprochene Sichtung, die sich unter den amerikanisch-lutherischen Synoden bollzieht. Gang undenkbar ift, bak die Obiospnode mit dem Generalkonzil weiter brüderliche Beziehungen unterhalten wird, nachdem die Bereinigung mit der von Logengift und Unionismus vollständig durchseuchten Generalspnode vollzogen worden ift. Nach den Enthüllungen, die P. Brenner von den unionistischen Umtrieben innerhalb des Konzils gemacht hat — man lese das in der letten Nummer unserer Zeitschrift aus Brenner Angeführte darüber nach -, sollte auch von einem glaubensbrüderlichen Verhältnis zum Konzil von feiten Ohios nicht mehr die Rede sein. Und auch Jowa, mit seiner mehr verschwommenen Stellung bem Unionismus gegenüber, wird fich entscheiden muffen, ob es hüben oder drüben stehen will. Wir hängen keinem Traume nach bon einer organischen Bereinigung aller berjenigen Synoben, die am Bekenntnisprinzip festhalten und danach praktizieren, wohl aber drängen die Umftände bin auf ein Bufammenfteben berjenigen lutherischen Synoben, bie gegen Logentum und Unionismus weiterkampfen wollen. Daß ein foldes föderiertes Sandeln und gemeinsames Rämpfen vorderhand noch im Bereich

ber Bünsche ober Hoffnungen steht, daran tragen die Leute Schuld, die jetzt fünfunddreißig Jahre lang ihre Anhänger in bezug auf die "missourische" Lehrstellung hinters Licht geführt haben. Wir haben zwei Proben aus dem Jahre 1917 oben angeführt Das Mittel zur Beilegung der Trennung ist ein verblüffend einsaches: Man lasse die Leute einmal wissen, was wir lehren.

Liebestätigkeit und Unionismus. Ift firchliches Busammenarbeiten auf bem Gebiete ber driftlichen Wohltätigkeit erlaubt, wenn die Ginigkeit in der Lehre fehlt? P. Schaffnit, ein Glied ber Jowaspnobe und Superintendent ber Stadtmission in Minneapolis, scheint bas zu glauben. Er schreibt in einem Bericht über seine Arbeit: "Unfere Arbeit ist interspnobal. auch böllig davon überzeugt, daß das das Richtige ist. Auf dem Gebiet der driftlichen Liebestätigkeit follte besonders in der Stadtmiffion ein Busammenarbeiten innerhalb unserer lutherischen Kirche möglich sein. follte aus einem folden Werke werden, wenn jebe Synobe, die gufällig in einer Stadt vertreten ift, ihre eigene Stadtmiffion betreiben würde? Bir wären ein Schauspiel des Spottes bor der Welt und brächten es doch zu nichts Ordentlichem. Wer immer also aus unsern werten obioschen Gemeinben unsere Dienste bedarf, dem sollen sie gerne gewährt werden." ohiosche "Kirchenzeitung" bruckt ben Bericht ab und macht dann zu den ans geführten Säten folgende treffenden Bemerkungen: "P. Schaffnit nennt die bortige Stadtmission ,interspnodal'. Benn er darunter versteht, daß diese Mission zur Jowasnnobe gehört, von ihr regiert und unterhalten wird, jedoch bereit ift, irgendwelchen Lutheranern beizuspringen und solche aus andern als den Kreisen der Jowaspnode an ihre betreffenden Pastoren usw. zu berweisen, so möchten wir eine solche ,intersynodale' Stadtmissionsarbeit gutbeißen. Sie wird sich auch als eigentliches Wert ber Jowaspnobe in vielen Kreisen Freunde machen und bementsprechend Unterstützung finden. flingt uns aber fast, als ob P. Schaffnit meint, in folch einem Bert wie dem seinigen könnte abgesehen werden von den spnodalen Unterschieden in unserer amerikanischen Rirche. Das ware aber unsers Erachtens nichts anderes als der alte Unionismus, der gerade in diefer Reit so viel Bropaganda macht. Insonderheit können wir keinen Gefallen finden an der Argumentation, die uns hinweift auf den Spott der Welt, den wir vielleicht erfahren, und auf etwas "Ordentliches", das wir mit Hilfe von ein wenig Unionismus erreichen könnten. Den Spott ber Belt erfahren wir als Chris ften und rechte Lutheraner ichon längft in foldem Mage, daß er gar teinen Eindruck mehr auf uns macht. Erst recht spottet ja die Welt — und nicht bloß sie — über Engherzigkeit, Rechthaberei, Lieblosigkeit usw., wenn wir fest auf reine Lehre und rechtes Bekenntnis halten und uns um deffentwillen von Anderslehrenden und Andersbekennenden trennen. Darum selbst in einem Stadtmiffionswert fein Unionismus, um bem Spott der Beltkinder au entgehen! Ehnlich steht's mit ber Erreichung von etwas "Ordentlichem". Das klingt so, als ob es heißen sollte: etwas Großes. Nun aber kann auch ein gang fleines Werk, felbst ein fleines Stadtmissionswerk, gang ordentlich fein. Sind die Kräfte beschränkt, so wirkt man treu mit dem, was man hat. Gewiß möchten wir jedes unferer Rirchenwerke recht in die Sobe bringen. Aber die Größe sollte uns nie blenden. Man könnte manches Werk vergrößern, wenn man ein wenig Unionismus mit hinein täte, aber dadurch würde es nicht etwas "Orbentliches" werden, sondern das Gegenteil, etwas

Unordentliches; das Ganze würde verderbt werden. Wir bauen und arbeis ten also, so aut wir können, und so grok, als wir können, meiden dabei aber alles, so vielbersprechend es auch sein mag, was unserer Bekenntnisstellung als rechter Lutberaner auwiderläuft, besonders die Schlingen des Unionismus." Das ist Ausdruck der rechten Stellung in der berührten Krage. gegen ist P. Schaffnits Aussprache symptomatisch. Sie gibt ungefähr die Braris der Jowasnnode wieder. Schon seit Jahren vernimmt man aus der Rowalbnode kein klares Reugnis gegen Unionismus. Schon längst wird auch nach dieser gebrochenen Stellung praktiziert. Brof. Reu trat auf der letten Situng des Kongils wieder als "Delegat" der Jowasnnode auf. Und das ift bedenklicher als die Spothesen Prof. Fritschels über die Prädestination. Alle Frelehre ift Gift, aber ber Unionismus ift das reine Anankali. babon nimmt, gesundet nicht wieder; denn die indifferente Stellung aur Lehre beruht auf Leugnung des Artikels von der Klarheit der Seiligen Schrift. Mit diesem Artikel ift aber bas Bekenntnispringip überhaupt aufgegeben.

Das Generalkonzil hat sich auf seiner Situng vom 25. Oktober für Vereinigung mit der Generalsynobe und der Vereinigken Synobe des Südens erklärt. Aus dem Bericht im Lutheran scheint hervorzugehen, daß nur eine Stimme gegen die Union des Konzils mit den genannten Körpern laut wurde, und die kam nicht aus dem Konzil. Prof. D. Neu von der Jowasynode sprach seinen Kückscheit aus, ob das Unternehmen ein erspriehliches sei — es möchte einen Kückschritt des Generalkonzils von der "strengen Lehrstellung, die es bisher vertreten habe", bedeuten. In einer Notiz in der "Kirchlichen Beitschrift" nimmt D. Reu auf dieselbe Sache Bezug, wenn er schreibt (S. 447): "Daß wir in der geplanten Einigung in keiner Weise den Höhespunkt der Resormationsjubelseier erkennen können, sondern sie nur außtiesste bedauern müssen, werden wir noch Gelegenheit haben auszussühren."

In ber schwebischen Synobe, die ja den Hauptbestandteil des General= kongils bildet, ist von einer der Union mit der Generalspnode freundlichen Stimmung noch nichts zu merken. Bekanntlich hat sich in ber Augustana= synobe schon seit mehreren Jahren immer mehr die überzeugung heraus= gebilbet, daß die Schweden ihr Bert am beften felbständig treiben murben. Gemeinsame Arbeit treibt sie tatsächlich mit dem Konzil nur auf dem Gebiete ber Heibenmission, hat aber auch ba ihre eigenen Gebiete. Vor zwei Jahren ichrieb man im englischen Organ der Schweden: Das Kongil führt uns nur als Diftrittssynobe auf, tropbem wir in jeder Sinsicht ein felbständiges Unser schwedisches Organ, "Augustana", also das Organ eines "Distrikts", hat mehr Leser als der Lutheran, das Organ des ganzen Ronzils. "Wie absurd!" "As one among equals" wolle man sich gerne vereinigen, nicht nur mit ben zum Konzil gehörigen Spnoben, sondern auch mit ber Generalspnode, der Ohiospnode, der Jowaspnode und mit den Norwegern, aber einem folden Schritte mußte erft ein Losfagen bom Kongil vorausgehen. Ahnlich schrieb damals Prof. Södergren: "It would be better for the Council, the Synod, and the Lutheran Church as a whole if we severed present relations, and reunited with the Council on the basis of a close confederacy." Ferner gefällt es vielen Schweben nicht, bak bas Rongil nicht ein "deliberative body", sondern ein gesetzgebender Rörper ift. Die Augustanaspnode hat auch auf ihrer Sitzung im Jahre 1915 einen Be-

schluß gefaßt, ber empfiehlt, daß die Konstitution des Konzils so abgeändert werbe, daß dieser Körper "may become both in principle and practise a deliberative and advisory body only". Hierzu tommen noch besondere Un= ftimmigkeiten, die das übergreifen der Missionare des Kongils auf das Gebiet der Augustanasnnode im Staate Montana in neuester Reit hervor-Das englische Blatt der Schweden ist bis furg vor der aerufen bat. Bersammlung des Konzils entschieden gegen die geplante Bereinigung auf-Ein eingesandter Artikel enthielt die Gate: "It would be decidedly absurd to attempt to consummate such a merger if there is no call for it from our people themselves, and our people have so far shown themselves altogether indifferent. Would the Augustana Synod as part of a greater church body accomplish more than it does standing alone?" Und meiter unten: "We must hold ourselves aloof from spiritual fellowship with such churches or denominations, some of whose pastors advocate and defend lodgism, dancing as a pastime for the young people under the auspices and sanction of the church" ufw. Und editoriell bemerkte basselbe Blatt am 29. September: "Whatever course the events may take, the editor for one is not ready to make the sacrifice without protest, because he seriously questions that it will be for the best interests either of the Swedish Lutherans or of the Lutheran Church generally." Die Entideis bung in dieser Sache wird fallen, wenn die Augustanasnnode im Frühjahr au ihrer Nahressitung ausammentritt.

Gin vollständiger Fehlschlag ift die "Betehrungstampagne" des Er-Ballspielers Sundan in New Nort gewesen. Gin großes Birkusgebäude war allerdings zweimal den Tag mit Zuhörern — beffer: Zuschauern — gefüllt, und die Sägemehlgangläufer - das wäre wohl das kiquivalent für trailhitters — haben die Bahl von 98,000 erreicht. Alle diese "Bekehrten" haben eine Karte unterzeichnet mit der Aufschrift: "Ich nehme JEsum Chriftum als meinen perfonlichen Seligmacher an" und gaben zu gleicher Zeit an, welche Kirche sie bevorzugten. Die erste Kirche, die nun den Reubefehrten nachgeben follte, war die Fort Washington Presbyterian Church, beren Pastor D. Daniel H. Martin ist. Es gibt jest experts in der Arbeit, ben Bekehrten der heutigen Erwedungsprediger nachzugeben. Ginen folden expert stellte die genannte Gemeinde an in der Berson eines Rev. Allen. Diefer berichtet nun, daß ihm 273 Karten zuerkeilt worden feien, als er ben Auftrag übernahm, Sundahs Neubekehrten nachzugehen. Die Fort Bashington-Rirche liegt in einem Distritt, in dem man die Massen des Volkes erreichen kann. Das Resultat seiner Besuche war folgendes: "Von den 273, die jene Karten unterzeichnet hatten, konnte ich 20 nie zu Hause treffen, obwohl ich zwei= oder dreimal vorsprach. Also hatte ich noch 253 zu Von diesen 253 waren 174, also über 168 Prozent, schon Gemeindeglieder, die daher ebenfalls nicht mehr gezählt werden können. Dann fand ich, daß eine große Anzahl derjenigen, die jene Bekehrungskarte unterzeichnet, einen falichen Namen und eine faliche Abresse angegeben batten. Ich habe allen Ernstes versucht, diese Leute aufzusuchen, fand aber entweder leere Baupläte oder Strafen, die nicht existieren usw. Das waren wieder 12 Prozent, die abzuziehen sind. Das wirkliche Resultat der Sundanschen Erwedung ist ein Fehlschlag, und die großen Summen, die für jenes Werk berausgabt worden sind, haben uns enttäuscht. Von allen, denen ich nachgehen konnte, also 273, waren es 11, die unsere Kirche schon regelmäßig

besuchten und sich dann auch der Gemeinde als regelrechte Glieder anschlossen. Sin Mann, dessen Namen und Adresse ich auf der Karte hatte, sagte mir, er habe die Karte nicht unterzeichnet, jemand anders müsse seinen Namen benutt haben." Das große Endresultat ist, daß aus diesen 273 an eine Gemeinde gemeldeten Besehrten sechs, sage und schreibe sechs Leute verssprachen (1), sich der Kirche anzuschließen, und vier, die Gottesdienste zu bessuchen. Das ist eine Probe der Resultate von Villy Sundahs Erweckung in Rew Pork, die Hunderttausende von Dollars gekostet hat.

Daß das Logenelement in den reformierten Sekten solche Pastoren besvorzugt, die selber Logen angehören, braucht uns nicht groß wunderzusnehmen. Es wird das im Presbyterian vom 23. August bestätigt. Der Fall wird angeführt, daß ein Kongregationalistenprediger an "quite a strong church" berusen wurde, weil er Freimaurer oder Oddsellow ist. Der Protest gegen diesen Unsug ist aber sehr lahm. Man schwingt sich nicht über diese zarte Bedenken empor: "While we all recognize the right of churchmembers and pastors to become members of fraternal orders if they so desire (!), it does not seem unreasonable to ask members of organizations in churches to lay aside consideration of whether a candidate for pastor is a Mason or Odd-Fellow or Granger, and decide on general conditions of stness." Bon der Erkenntnis, daß daß Logenwesen zum großen Teil den Absall der reformierten Gemeinschaften von konsessionellem Christentum verzursacht hat, ist man noch weit entsernt.

Ein furchtbarer Reind brobt ben Solbaten bereits im eigenen Lande. Unter den Nachrichten, die aus Europa an uns gelangen, spricht mehr als eine von dem überhandnehmen der Unsittlichkeit in allen Bevölkerungskreisen und der Geschlechtstrankheiten unter den Soldaten. In Frankreich wurde beshalb bereits zu Beginn bes berflossenen Winters von der Regierung eine Rommission zum Studium der borbeugenden Magnahmen gegen die Spphilis eingesett, während in den großen Städten Deutschlands Beratungestellen für Rrankheiten eingerichtet werden. Daneben veröffentlichen die Blätter Berichte, die nur zu deutlich beweisen, daß der Krieg überall sittliche Gefährdungen nach sich zieht, die geradezu zwingen, außerordentliche Magregeln zum Schute der Bolksgefundheit zu ergreifen. Eine der hervorragendsten Autoritäten unsers Landes, Dr. M. J. Egner, hat nun in einer von der American Social Hygiene Association veröffentlichten Abhandlung nachgewiesen, in welch grauenhaftem Mage die Soldaten, die im vorigen Jahre an die megitanische Grenze geschickt wurden, der Gefahr, an Leib und Seele au berderben, ausgesetzt gewesen sind. Er teilt Einzelheiten mit, die die Gefahren des Lagerlebens in ein furchtbares Licht ruden, für die, zum Teil wenigstens, sowohl Militär= als auch Kommunalbehörden verantwortlich waren. Es ift unmöglich, manche Einzelheiten mitzuteilen; andererseits bürfen wir aber auch unsere Augen weber ben Gefahren verschließen, auf die Dr. Erner hinweift, noch der Pflicht, an deren Abstellung mitzuwirken. Deshalb führen wir hier eine Reihe der Feststellungen des genannten Fachmannes, der felbst an Ort und Stelle beobachtete, an, in der Absicht, die öffentliche Meinung aufzurütteln und Eltern und Seelforger auf die Gefahren, benen die Beerestienft leiftenben jungen Burichen ausgesett find, hinzutveisen. Stellte boch Dr. Erner fest, daß die Proftitution überall von ben Militärbehörden als notwendiges übel betrachtet wird, und daß man in manchen Lagern offizielle Bordellquartiere für die Soldaten eingerichtet hat; daß die Livilbehörden der Ortschaften, in denen sich diese Lager befanden, gegen jede Regulierung der Proftitution Einspruch erhoben, weil dadurch das "Geschäft" leide; daß die Ruftande in manchen Militärlagern berart seien, daß es selbst einem bis dahin sittlich rein gebliebenen jungen Manne schwer werbe, ber Bersuchung zu widersteben; bag in ben wenigen Fällen, in benen bie Offiziere ben ernsthaften Versuch unternahmen, die Prostitution in ihren Lagern auszurotten, diese die Unterftützung der Soldaten fanden, die ftola darauf waren, daß sie "ein reines Lager und reinliche Kameraden" hatten; bak es aber den Offizieren in den meisten Källen viel leichter und bequemer erscheint, jeder Unbequemlichkeit aus dem Wege zu gehen, indem fie den Solbaten nicht nur erlauben, sondern sogar behilflich dabei sind, sich zu erniedrigen. — Das sind schwere Anklagen, und man würde sich scheuen, sie zu wiederholen, wenn sie von einem andern Manne als Dr. Erner kamen. Nun, da sie einmal ausgesprochen worden sind, muß der Sache auf den Grund gegangen werden, damit Abhilfe geschafft wird, ehe die ausgehobenen Jungmannschaften tommen. (C.=St. des C.=B.)

Daß der Mormonismus sich rege hält, beweisen folgende statistischen Angaben: Außerhalb Utahs befinden sich 254 Organisationen der Mormonen (Zunahme in einem Jahr 54). Diese verteilen sich, wie folgt: Kentuch 7, Georgia und Missouri je 5, Indiana und Florida je 4, 16 andere Staaten je 1 bis 3 Zunahmen. Außerhalb des Staates Utah verausgabten die Mormonen für liegendes Eigentum und zu Bauzweden in verschiedenen Mittels punkten \$637,000. Außerdem waren in einem Jahr \$2,625,000 erforders lich, ihre Missoura zu erhalten. Da die im April abgehaltene Mormonenskonferenz 1600 Missoure konstatierte, so kommt jeder dieser Missourae die Mormonen auf \$1841 zu stehen. Hier eine Gefahr, vor der unser Land wohl Ursache hat, sich allen Ernstes zu hüten!

Die neue, von Präsident Carranza entworfene Bertassung Mexilos bestimmt: Keine Kirche darf Grundeigentum besihen; solches Sigentum versfällt dem Staat. Der Staat hat zu bestimmen, wiediel Geistliche des einen oder andern Bekenntnisses in einem Distrikt ihres Amtes pslegen dürfen. Die Regierung darf ihr nicht genehme religiöse Gebräuche untersagen. Kirchenschlen werden verboten, ebenso kirchliche Hospitäler, Waisens und andere Wohltätigkeitsanstalten. Meligiöse Blätter dürfen sich mit Bessprechung öffentlicher Angelegenheiten und Regierungsmaßnahmen nicht bessassen. Diese Bestimmungen richten sich gegen den Katholizismus. Diese früher herrschende Kirche erfährt kaum noch Dulbung. (Friedensbote.)

Die Jewish Publication Society of America in Philadelphia kinzbigt an, daß sie Tausende von Gebetbückern in verkürzter Form kostenstrei unter die Juden in der Armee und Flotte verteilen wird. Das Buch umfast 170 Seiten, enthält den hebräischen Text und die englische übersetzung und ist in Khaki gebunden. Man schätzt die Zahl der jüdischen Soldaten und Matrosen in Heer und Flotte auf 70,000. Zeder Jude in Uniform soll ein Gebetbuch erhalten.

Das American Baptist Yearbook gibt die Zahl der Baptisten der Welt auf 7 Millionen an; ordinierte Pastoren gibt es 43,191 und Gemeins den 62,510. über drei Millionen Baptisten sind Reger. In den Vereinigten Staaten haben sie 52,410 Gemeinden; Südamerika hat 194, Deutschland 232 Gemeinden und 200 Pastoren, die Schweiz 12 Gemeinden und 11 Pastoren, Rußland 840 Gemeinden mit 416 Pastoren, Holland 24 Gemeinden

und 13 Paftoren, Frankreich 41 Gemeinden und 33 Paftoren, Schweden 633 Gemeinden und 377 Vaftoren.

Die Amerikanische Bibelgesellschaft, die 1916 ihr hundertjähriges Bestehen seierte, macht bekannt, daß sie eine Anzahl neuer Bibelhäuser brauche. Reue Gebäude wünscht die Gesellschaft in Rio de Janeiro, Buenos Aires und Santiago in Südamerika, eins in der Stadt Mexiko, in Japan, Korea und wenigstens drei Gebäude in China, eins endlich in Manika, wo die Rachsfrage nach Bibeln über Erwarten groß ist. Die Arbeit des Drucks und der übersehung der Bibel will man mit Sifer wieder aufnehmen und erweitern. Zu diesem Zweck werden \$5,000,000 für neue Anschaftungen und eine Steigerung des Jahreseinkommens auf eine Viertelmillion gesordert.

#### II. Ausland.

Der religiöfe Memorierftoff und ber Rrieg. Besondere Aufmertsamkeit wenden beutschländische Blätter seit Ausbruch des Krieges dem religiösen Memorierstoff zu, wenn sie die kirchlichen Auftande der Gegenwart, besonbers auch wenn sie den kirchlichen "Neubau" (nach dem Kriege) besprechen. Bekanntlich gingen bor dem Kriege die allgemeinen Bestrebungen der libes ralen Prediger, besonders auch der ungläubigen Schullehrer, dahin, den Memorierstoff in Ratechismus und Gesangbuch möglichst einzuschränken. Der "Ev.-Luth. Schulberein für das Königreich Sachsen", der die gläubige Richtung unter den Lehrern vertritt, hatte schon lange vor dem Kriege einen "Roten Katechismus" gedruckt, in welchem durch die Typographie alle die Sprüche hervorgehoben waren, die das liberale Element ausgeschaltet wissen Diefer Berein berichtete ichon nach nur mehrmonatiger Rriegs= erfahrung in seinem Blatte folgendes: "In großartiger Beise hat sich der vielgeschmähte Memorierftoff im Kriege bewährt. Es wird bochstens zu wenig an Sprüchen und Liedern gelernt, gewiß nicht au viel. Die Auswahl mag einer erneuten Brüfung unterzogen werden. Es muß die Aufgabe der Schule bleiben, in reger Rühlung mit der Kirche die ihr anvertraute Augend für ihr späteres Leben zu stählen und ihr einen wertvollen Schat mitzugeben. Die ausgestreuten Samenkörner werden in den Rämpfen und Nöten des Lebens icon aufgeben. Das hat ber gegenwärtige Krieg deutlich bewiesen." In einer späteren Nummer finden fich dann Belege zu dem Gesagten. Aus bem Briefe eines jungen Theologen an seinen Religionslehrer wird mitgeteilt: "Mein Bater ichidte mir fürglich die zweite Kriegenummer der Mitteilungen des Ev.=Luth. Schulbereins'. Dort ift viel die Rede vom beutschen Kirchenlied, das fo vielen hier draugen Troft bietet. Ich bekenne mich gern zu ihnen. Wenn ich in einsamer Nacht allein auf Grabenwache ftehe, dann fage ich mir oft unfere wundervollen Troftlieder auf. Ihnen als meinem lieben Religionslehrer möchte ich heute besonders herglich danken, baß Sie uns immer anhielten zum Memorieren der Gesangbuchslieder. Um Tage habe ich bann öfter gesucht, meinen Schat von eingeprägten Liedern mit Hilfe bes Militärgesangbuchs zu erganzen. Dabei ist es mir einmal merkwürdig ergangen." Des weiteren erzählt der Briefschreiber, wie er einmal, auf einem Beobachtungspoften stehend, das Lied "Ift Gott für mich, so trete" gelernt hat. Plötlich tamen Schrapnellschuffe. Der Oberjäger rief ben jungen Theologen von seinem Posten zurud. Kaum war dieser einige Schritte weg, da schlug eine große Granate in den Beobachtungsbau

ein und gerftorte ibn bollig. Dann beiftt es in bem Briefe tweiter: "Dann habe ich weiter gelernt, und wenn es vorher noch nicht der Kall war, jest verstand ich's, und unauslöschlich pragt es sich in mein Gebachtnis ein: Run weiß und glaub' ich feste, ich rühm's auch ohne Scheu, daß Gott der Höchft' und Befte, mein Freund und Bater fei', bis bin zu dem prachtigen Schlufvers: ,Mein Berze geht in Sprüngen." Rach einer Rotiz im "Freimund" danken drei ehemalige Schüler aus dem Zelbe ihrem alten thuringis ichen Lehrer auf einer Feldpoftfarte: "Hochverehrter Berr Lehrer! Beit ber großen Rot, die unser deutsches Boll und Baterland betroffen bat, feten wir unfer Bertrauen auf Gott, ben Sie uns während unferer Schulseit als steten Bealeiter unsers Lebens und als Erretter aus aller Rot eins Bir fühlen uns verpflichtet, Ihrer für diese beilfame gepflanzt haben. Lebensgabe stets in inniger Liebe und herzlicher Dankbarkeit zu gedenken." Aber auch die Radikalen können sich der Erkenntnis nicht verschließen, daß gerade der von ihnen in den letten Jahrzehnten so entschieden bekampfte Memorierstoff eine Quelle geistlicher Kraft für die Truppen im Felde geworden ift. Sie gestehen das auch unumwunden ein. So g. B. der ziemlich weit links stehende D. Niebergall in Beidelberg: "Endlich aber vernehmen wir so oft, daß in religiös erregten Augenbliden bestimmte Stude bes religiösen Besites eine große Rolle gespielt haben. So etwa hat ein gebildeter Mann in einer gang schweren Lage zu seinen Rameraden gesagt: "Jest bleibt uns noch ein Augenblid für ein Vaterunser, und bann mag es geben, wie es geben will.' Ober, was noch bäufiger vorkommt, ein Bibelfpruch ober ein Gesangbuchsvers hat, zu rechter Zeit bom Gebachtnis bem Geifte dargeboten, Bunder gewirft. Gigene Gedanken tragen in schweren Reiten viel weniger, als wir Intellektuellen glauben; einmal hält man sich nicht an Gedanken, wenn der Sinn umnebelt ist von Anast und Leidenschaft. und dann versagt auch das eigene Denken, wenn auch sonft die Denkmaschine leidlich arbeitete. Hier bedarf es großer fremder Aussprüche, die mit ihrer Autorität und ihrer flaffischen Geftalt uns zur Berfügung fteben. man am Sinken ift, kann man fich nicht an fich felber halten, sondern nur an etwas, das fest stehen bleibt. Das sind die großen, etwigen Borte, die wir als die Berlen der Bibel und des Gesangbuches kennen. Stoff liegt Rraft. Wir werden uns wieder mit großer Chrfurcht vor diesen Stuten und Geländern erfüllen laffen muffen, die die Menfchen ichon in Jahrhunderten durch ihre Not geleitet haben. Sie sind mehr wert als unsere Gedanken, mögen diese noch so gut theologisch begründet und methodisch gewonnen und eingeprägt worden sein. Darum, so wichtig die religiöse Kraft ift, die die Schüler religios urteilen und bor allem religios wertschäten und wollen lehrt, noch wichtiger ist der Besit von einigem Stoff, der einmal qu noch viel größerer Kraft werben tann. Den festen Besit von gang und gar praktisch brauchbarem und wertvollem Stoff wollen wir ja nicht verachten." Im folgenden warnt D. Niebergall vor der überschätzung des heute in der Religionsmethodik so oft gebrauchten und geforderten "Erlebens" und schließt nochmals die Forderung zu gründlichem Einprägen an: "Man foll mit ber Berwendung des Modewortes , Erleben' vorsichtig umgehen. Gewisse Saden lassen sich von den Kindern gar nicht erleben, die num auch dazu gehören. Es ist etwa sehr wertvoll, sie davon in Renntnis zu seken, wie sich ein zusammengebrochener Mensch wie Paulus oder Luther wieder zurechtfindet oder wie ein Hiob sich aufrichtet; aber das können sie einfach gar nicht er-

leben, weil ihnen dazu die innere Anschauung fehlt. Redoch phantasiemäkig oder wenigstens oberflächlich gedankenmäßig können sie es verstehen, wie sie ja auch das Baterunfer nur in seiner ganzen ehrwürdigsheiligen Stimmung und in seinem Gedankengehalte erfassen können, ohne in seine Tiefe mit all ben hehren Anliegen einzudringen. Ift es aber einmal so halbwegs berftanden und dann gelernt, was nötig ift, dann heißt es, immer und immer wieder die Sachen überhoren, bis fie fich gang und gar für alle Zeiten im Gedächtnis festgesett haben." Angesichts solcher und ähnlicher Aussprachen bon unerwarteter Stelle gibt ber "Alte Glaube" der Hoffnung Ausdruck, es möchte eine Frucht des Zuchtmeisters Krieg auch die fein, "daß der Kampf gegen das Auswendiglernen eines festumrissenen Lieder- und Spruchschakes, der ohnehin seitens verständiger Reformpädagogen vielkach schon auf die Abwehr bes verderblichen Memoriermaterialismus eingeschränkt worden ift, auf ber ganzen Linie zurudgeschlagen wird, und Lied und Spruch als Goldkörner driftlicher Lebenserfahrung und Zeugnisse eines kräftig pulsierenden Glaubenslebens wieder auf allen Seiten zu Ehren kommen".

Anbererfeits versucht man auch wohl, fich gegen diese Erkenninis gu verschließen. Im Organ ber ungläubigen Lehrer Sachsens, der "Sächsischen Schulzeitung", wird ber "tote Memorierstoff" weiter bekampft. Sie schreibt darüber in ihrer gottlosen Beise: "Ein beliebtes Thema unserer klerikalen Gegner. Es wird in verschiedenen Reitschriften ausgenütt. Rührende Geschichten werden erzählt von Männern, die in ihrem letten Stündlein mit erblaffenden Lippen einen alten Kernspruch oder einen Gesangbuchsvers beten und dann selig entschlafen. . . . Es dünkt uns, als hätten die recht wenig Ursache, die wiedererwachte Frömmigkeit des Bolkes als ihre Frömmigkeit zu preisen, die bei allen Gelegenheiten den von der Jungfrau Maria gebornen, gefreuzigten, auferstandenen und gen himmel gefahrenen Beiland bekannten. . . . Nicht die dogmatischen Stellen find, soweit uns Reugnisse bon Kriegern vorliegen, jum Troft im Dunkel bes Sterbens geworben, fonbern jene Zeugnisse "primitiven" findlichen Vertrauens auf ben großen, allen Menichen mit unendlichem Erbarmen umfassenden Batergott, den Gott Simmels und der Erde, den Gott der Pfalmen und der Evangelien. . . . Barum nennt der Verfasser nicht jene Lieder, welche viel trodenen Reim, viel Bekenntnis und wenig Bergerhebendes enthalten? Die Berren mögen uns nur ben Beweis bringen, daß folde Lieberberfe unfern Baderen auf ber Seibe in der Todesnot lebendigen Troft gebracht haben." In dieser Forderung tritt aber die Verstodung zutage, in der die Herren vom Schulverein liegen. Dasfelbe Blatt hat nämlich in einer früheren Nummer ohne jede absprechende Bemerkung folgendem Gedichte Raum gewährt unter der überschrift "Benn ich einmal foll scheiben": "Abends nach der Schlacht. Am Horis zonte Feuerbrände. Schatten jagender Rosse, verkrampfte Sändel mitten in des Todes Beute Liegt ein Sauflein versprengter Leute. Wo find die andern? Sie wissen's nicht. Reiner kennt bes Nachbars Gesicht. Manche verwundet, bom Tode umschattet, Alle zum Sterben, zum Sterben ermattet. Da, leis eine Stimme im weiten: , Benn ich einmal foll scheiben', Ach, alle erkennen das schwere Lied. Der eine schluchzt leise, ein andrer singt mit. Und ift es auch ein ärmliches Singen, Rum himmel wird's bringen. Das Liedlein verrinnt, verweht in die Nacht. Die hat icon manchen Gott näher gebracht." Diese Berfe erschienen in berfelben Zeitschrift, die bor dem Kriege gerade von dem Liede "O Saupt

voll Blut und Bunden" schrieb: "Der Lehrer mag das Gedicht vorlesen, es wird seinen Eindruck nicht versehlen. Aber einzelne Strophen wollen wir daraus nicht lernen lassen." Wäre es nach diesem aus dem Reich der Finsternis stammenden Kate gegangen, so hätte der Dichter der angeführten Beilen nicht sagen dürsen: "Alle kennen das schwere Lied; ist's auch ein ärmliches Singen, zum Himmel wird's dringen" usw. Wie klar erkennt man aber, daß mit den Bestrebungen der sogenannten "liberalen" Prediger und Lehrer und mit der neueren Theologie, die sich darin auswirkt, Satan es aus das Verderben der Menschenseelen abgesehen hat!

"Der verlorne Chrifins." Rachstehendes, der Protestant Review ent: nommen, stammt zwar aus dem vorigen Jahre, aber was da unter obigem Titel ("The Lost Christ") gedruckt fteht, gilt leider noch heute. Es fteht da nämlich zu lefen, daß bor einiger Beit ber den ber St. Bauls-Rathebrale in London in einem Artikel über "Patriotismus" gefagt haben foll, daß "unter ben großen Männern, welche sicherlich (ober möglicherweise) Deutsche (Germans) gewesen wären, Agamemnon, Julius Cafar, ber Gründer bes Chriftentums, Dante und Shakespeare feien". Abgeseben, baf bierin eine gang unerwartete Schmeichelei für die unliebsamen Germans liegt, ware ber Sat gang und gar unberftändlich, wenn man nicht annehmen müßte, daß ber gelehrte dean unter Germans die sogenannte arische oder indogermanische Menschenrasse überhaupt versteht. Die genannte Zeitschrift stellt nun diefe Behauptung unter die Rubrit der sogenannten neuen Theologie, zu deren Vorkämpfern gegenwärtig der Baftor des City Temple in London, Rev. R. 3. Campbell, jener kleine Rachfolger des großen Joseph Parker, gehört. Denn obige Behauptung stellt ben "Gründer des Christentums", der am Ende boch niemand anders als Chriftus felbst sein kann, auf eine Linie mit zwei Rriegshelben und zwei Dichtern und führt die Größe diefer fünf auf ihre indogermanische Abstammung gurud. - Man weiß nicht, soll man lachen ober weinen über folchen Blödfinn an "höherer Stelle". Aber leider ift das nicht alles. Denn die Zeitschrift macht weiter darauf aufmerksam, daß, während noch vor zwanzig Jahren auf den Kanzeln von England die wunderbare Geburt Chrifti als etwas Selbstverftändliches gepredigt worden sei, die Theologie jest bereits so weit fortgeschritten sei, daß dieser Glaus bensfat vielfältig als übermundener Standpunkt gelte. Dafür werden Beis spiele angeführt, von denen hier einige folgen mögen. Da hat der dean von Durham am Beihnachtstag 1911 die ebangelischen Berichte über die Geburt Christi von einer Jungfrau für bloße Dichtung erklärt; und diese Predigt erschien am nächsten Tage in der London Times, ohne daß irgend jemand Brotest dagegen erhoben hätte! Dann berichtet der Schreiber des betreffens ben Artifels, ein Berr E. S. Buchanan, M. A., B. Sc., von Orford, also ein gang unverdächtiger Beuge, über zwei Bredigten, die er felbst gehört babe. In der einen habe ein Bifar der englischen Sochfirche furze Reit bor Ausbruch des Krieges gelehrt, daß die Menschwerdung und das Leben Jesu nicht sowohl den 3wed habe, uns zu belehren, wie Gott Menfch murbe, als vielmehr, wie der Mensch Gott werden könne, welche Predigt von einigen Damen, wie Herr Buchanan auch hörte, hoch gelobt worden sei. andern beschrieb der verstorbene Kanonikus Barnett von Tahnbee Sall Chris ftum als ein Ibeal der Jugend, das sich im Gemüte eines jeden jungen Menschen entwickle; Christus sei etwas in uns, nicht außer uns — ein Ibeal, nicht eine lebendige Person. (XBPL)

# Sehre und Wehre.

Jahrgang 63.

Dezember 1917.

Rr. 12.

### ΈΚΛΕΓΕΣΘΑΙ:

Im Vordergrunde der Verhandlungen bei den gegenwärtig zu neuer Bedeutung gelangten interspnodalen Konferenzen steht die Lehre von der Gnadenwahl. Auch die hier dargebotene Abhandlung hat einer interspnodalen Konferenz zur Diskussion vorgelegen und liegt ihr noch vor. Sie will die Aufgabe lösen, den Begriff \*\*\*kersodai\* in Eph. 1, 3 ff., einer der sedes doctrinae der Lehre von der Enadenwahl, genau zu bestimmen und auf Grund solcher Bestimmung voll und ganz zu werten und auszuschöpfen.

Es ist gewiß die einzig richtige und gefunde exegetische Methode, einen sprachlichen Begriff mit allen sprachwissenschaftlichen Hilfsmitteln fo genau wie möglich zu umgrenzen und zu bestimmen und dann mit bem so erkannten Begriff vollen Ernst zu machen. Da jedes Wort der Beiligen Schrift bes Beiligen Geistes Wort ift, und da der Beilige Geift fein Schwäher und Phrasendrescher ift, so haben wir Christen nicht nur das Recht, sondern auch die Pflicht, einen flar erkannten Begriff ber Beiligen Schrift seiner vollen Bedeutung nach zu werfen. hat JEsus getan, als er in einer Unterredung mit den Juden mit einem einzigen Bort der Schrift argumentierte und dabei erklärte: "Die Schrift kann doch nicht gebrochen werden." Das tut der Apostel, wenn er sogar mit der Wortform, mit dem Singular bes Wortes "Samen", operiert und darauf eine Lehraussage basiert. Das hat Luther im Abendmahlaftreit mit den Reformierten getan, als er dort in Marburg auf den Tisch die Worte schrieb: "Das ist mein Leib" und dann feine Augen und seine Gedanken trot aller Redekünste, trot aller Sophiftereien ber Reformierten bon bem einen Bortlein "ift" nicht abkehrte. Das ist die Methode, die bei der folgenden Arbeit angewandt wird: forgfältige Begriffsbestimmung und volle Wertung bes Begriffs. Wir meinen, daß das die rechte Beise ist, wie auf den interspnodalen Ronferenzen eine Einigung angestrebt werden sollte.

Die eben dargelegte Methode gibt die folgende Arbeitsteilung an die Hand: Wir untersuchen zunächst sprachwissenschaftlich das Wort

έκλέγεσθαι und machen seinen Begriff nach Inhalt und Umfang allseitig klar; dann betrachten wir den Begriff ἐκλέγεσθαι im Zusammenhang der Aussage des Apostels Eph. 1 und lassen ihn dort zu voller Geltung kommen. Bir überschreiben die beiden so gewonnenen Teile unserer Arbeit: A. Allgemeiner Begriff; B. Individualbegriff in Eph. 1.

### A. Angemeiner Begriff.

Die Unterlagen für die Untersuchung eines sprachlichen Begriffs geben Ethmologie, Formenlehre und Fundstellenmaterial. Lehteres weist das Vorkommen des Wortes in seinen verschiedensten Beziehungen auf. Je reichhaltiger und vollständiger das Fundstellenmaterial ist, desto genauer wird man den zu untersuchenden Begriff setzstellen können. Ein hapax legomenon ist gewöhnlich auch ein umstrittenes Wort.

Kür unsere Untersuchung steht uns ein reichhaltiges Kundstellenmaterial in etwa 150 Stellen aus dem Neuen Testament und den übersetzungen des Alten Testaments zur Verfügung. Da extereovar in ber Klassischen Literatur nur felten und auch in den Bappri nur bereinzelt vortommt, so ist unser Kundstellenmaterial auch fast vollständia. laffen hier ein Berzeichnis ber Stellen, die wir unterfucht haben, folgen (die Buchstaben A. T. S. bezeichnen die Abersehungen von Aquila, Theobotion und Symmachus): Gen. 6, 2; 13, 11. Num. 16, 5, 7; 17, 20. Deut. 1, 33; 4, 37; 7, 7; 10, 15; 12, 5, 11, 14, 18, 21, 26; 14, 2. 23-25; 15, 20; 16, 2. 6. 7. 11. 15. 16; 17, 8. 10. 15; 18, 5. 6; 21, 5; 26, 2; 80, 19; 31, 11. 30f. 9, 27; 24, 15. 22. Richt. 5, 8: 10, 14. 1 Sam. 2, 28; 8, 18; 10, 24; 12, 13; 13, 2; 16, 8—10; 17, 8. 40. 2 Sam. 6, 21; 16, 18; 17, 1; 19, 39; 24, 12. 13. 15. 1 Rön. 3, 8; 8, 16. 44. 48; 11, 13. 32. 34. 36; 14, 21; 18, 23. 25. 2 Rön. 21, 7; 23, 27. 1 Chron. 15, 2; 16, 41; 19, 10; 21, 10. 11; 28, 4. 5. 2 Chron. 6, 5. 6. 34. 38; 7, 12. 16; 12, 13; 33, 7; 35, 20. Neh. 1, 9; 9, 7. How 29, 25; 34, 33. Psf. 33, 12; 47, 5; 65, 5; 78, 67, 68, 70; 84, 11; 105, 26; 132, 13; 135, 4. Brov. 17, 3; 24, 32. Sef. 7, 15, 16; 14, 1; 40, 20; 41, 8, 9, 24; 43, 10; 44, 1. 2. 13; 49, 7; 56, 4; 58, 5. 6; 65, 12; 66, 3. 4. Jer. 33, 24. (Hefek. 20, 38.) Dan. 11, 35; 12, 10. Joel 2, 16. Sach, 3, 2. A. Pf. 25, 12. A. T. Pf. 119, 173. A. T. S. Hefet. 20, 5. A. T. Zeph. 3, 9. S. Hiob 15, 5. S. Prov. 8, 10. — Mark. 13, 20. Luf. 6, 13; 9, 35; 10, 42; 14, 7. Joh. 6, 70; 13, 18; Act. 1, 2, 24; 6, 5, 6; 13, 17; 15, 7, 22, 25, 1 Ror. 15, 16, 19. 1, 26—28. Jaf. 2, 5.

Die Ethmologie des Wortes exdépeodal gibt uns nichts zu raten auf; sie ist einfach und gesichert. Das Wort ist zusammengesett aus der Präposition ex und dem Verdum dépeix, das schon dei Homer in folgenden Bedeutungen vorkommt: 1. legen, lagern (Fl. 9, 617. 666; 24, 635. Od. 10, 320); 2. mehrere Dinge legen, sammeln (Fl. 8, 507. 547; 23, 239. Od. 24, 72); 3. abseits legen, weglegen, wählen

1

(Fl. 2, 125; 21, 27; 13, 277. Ob. 24, 108); 4. Zahlen zusammenslegen, zählen (Ob. 4, 451, 452); 5. Worte zusammenlegen, schwahen, fagen (Fl. 2, 222; 18, 298; 20, 245).

Bichtig für unsern Zwed ist die mediale Form des Wortes exdéyeoda. Das Medium bezeichnet eine Tätigkeit, die das Subjekt in bezug auf sich selbst ausübt; es hat also reslexive Bedeutung. Wir haben es hier, bestimmter gesagt, mit einem indirekten Medium zu tun, das steht, wenn das Subjekt etwas für sich tut.

In der Abersehung aus dem Hebräischen steht exdépeodat für die Wörter: בָּרַר (Gesek. 20, 38; 1 Chron. 16, 41; Dan. 11, 35; 12, 10; Beph. 3, 9); בְּרַך (1 Sam. 17, 8); בָּרַן (Prob. 17, 3); קבַץ (Poek 2, 16); אַרָּר (Prob. 24, 32); בְּרַל (Thron. 21, 11); אַרּר (Deut. 1, 33); an allen andern Stellen für

Auf diesen Unterlagen wird sich unsere Untersuchung des Begriffs ausbauen müssen. Die Topen für die Untersuchung eines Begriffs sind bekanntlich Begriffsinhalt und Begriffsumfang. Der Inhalt umfaßt alle Momente eines Begriffs; der Umfang alle Artbegriffe, die unter den allgemeinen Begriff als ihren Gattungsbegriff fallen. Benn Inhalt und Umfang richtig und vollständig gegeben sind, so ist der Besgriff überhaupt richtig und vollständig bestimmt.

Bir fassen zunächst das Ergebnis unserer Untersuchung in einer These zusammen und legen es dann in zwei Teilen unter den Titeln Begriffsinhalt und Begriffsumfang genauer dar.

Exleyeodar bezeichnet in der biblischen Gräzität diejenige Sands lung, da das handelnde Subjekt aus besonderem Interesse für das Objekt aus einer größeren ober kleineren Menge einen Teil diefer Menge entweder objektiv auswählt oder subjektiv ausscheidet und sich entweder objektiv oder subjektiv zueignet. Exdereodae ist daher ein in fich abgeschloffener, vollständiger Begriff, der feiner Erganzung bebarf, mit dem sich aber, wie mit jedem andern berartigen Begriff auch, eine besondere Zwedbestimmung verbinden fann. Von den drei den Begriff konstituierenden Momenten: Interesse, Aussonderung, Aus eignung, hat jedes solches Gewicht, daß es ausnahmsweise so in den Vordergrund treten kann, daß die andern Momente dagegen guruds gebrängt erscheinen, jedoch nicht so weit, daß sie sich nicht immer noch beutlich nachweisen liegen. Der Begriff enleyeodai ist daher ents sprechend dem Rontegt wiederzugeben mit einem der folgenden Börter: herausnehmen, herausziehen, ausheben, erheben, auslesen, ausscheiben, aussondern, aussuchen, erseben, auswählen, vorziehen, Gefallen haben an etwas bor anderem, lieber wollen, läutern, annehmen.

### 1. Begriffsinhalt.

Seinem Inhalte nach ist der Begriff exdépeoda, aus drei Momenten zusammengesett. Diese drei Momente oder Merkmale sind: Aussonsderung aus einer Menge, Zueignung und Interesse am Objekt. Alle drei Momente sind gut bezeugt und durchaus gesichert.

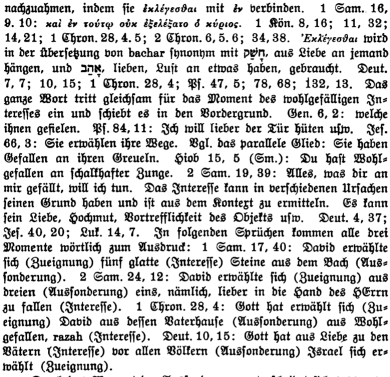
a. Das Moment der Aussonderung aus einer Gesamtheit, einer Wenge, wird grammatisch durch die Präposition & gesordert.

Das hebräische דְבַר, resp. בְּרָה, aussondern, ausscheiden, das gewöhnslich mit diaxeirw wiedergegeben wird, wird mit diaxeirw übersetze. übersetze

An allen Stellen, an benen exlépeodat vorkommt, wird die Gessamtheit, der terminus a quo der Aussonderung, entweder deutlich genannt, oder er läßt sich doch leicht und ohne Zwang aus dem Zussammenhang erkennen und ergänzen. Deut. 7, 7: Gott hat Jörael erwählt aus allen Bölkern. Deut. 18, 5: Gott hat Ledi erwählt aus allen Stämmen. 1 Kön. 11, 32: Gott hat Jerusalem aus allen Stämmen Jöraels erwählt. 2 Sam. 24, 12: David soll sich eines weien erwählen. 1 Chron. 28, 4: Gott hat David aus seines Baters Haus erwählt. 1 Chron. 28, 5: Gott hat Salomo unter seinen Brüdern erwählt. Das Moment der Aussonderung wird ausnahmsweise in den Vordergrund geschoben. Joel 2, 16: Sammelt die Alten heraus. Dan. 11, 35: daß die Verständigen ausgeschieden (geläutert, gereinigt) werden. Dan. 12, 10: Viele werden ausgeschieden (gereinigt) werden. Deut. 1, 33: euch die Stätte auszusondern.

b. Die Aussonderung geschieht für das Subjekt. Das Subjekt eignet sich bas Objekt zu. Das Moment der Aueignung wird grammatisch burch das Medium gefordert. Das mediale Moment wird oft noch, in . Anlehnung an das Hebräifche, durch ein Reflezibpronomen besonders betont und hervorgehoben. 1 Sam. 2, 28: ¿ξελεξάμην έμοί; 1 Sam. 8, 18: έξελέξασθε έαυτοῖς; 1 Sam. 10, 24: δν εκλέλεκται έαυτῷ κύριος; 1 Sam. 13, 2; 17, 8, 40; 2 Sam. 17, 1; 24, 12, 13, 15; 1 Kön. 11, 36; 18, 23. 25. Das hebräische not, resp. das, annehmen, das fonft mit λαμβάνω, resp. δέχομαι, übersett wird, wird mit έκλέγεσθαι wiedergegeben. Das Moment der Zueignung läft sich nicht blof leicht in allen Stellen, in benen exleyeodas bortommt, erkennen, oftmals wird dies Moment noch besonders hervorgehoben. Deut. 14, 2: Gott hat Berael erwählt, daß es fein Gigentum fei bor allen Boltern. Deut. 21, 5: Gott hat die Kinder Lebi erwählt, daß fie ihm bienen. 1 Ron. 11, 34: Gott hat ermählt David, feinen Anecht. Pf. 33, 12: Gott hat fich das Bolf gum Erbe ermählt. 78, 70; 135, 4; Jef. 44, 1. 2. Das Moment ber Zueignung fann ebenfalls in den Vordergrund treten. Siob 29, 25: Machte ich ihren Weg zu dem meinen. Prov. 24, 32: Da ichs fah, nahm ich's zur Warnung an.

c. Das Subjekt greift nicht blindlings in eine Menge hinein, um sich ein Objekt anzueignen, sondern es hat ein Interesse an dem bestreffenden Objekt. Exdépsodat dient vornehmlich zur übersehung von III. In der Konstruktion von bachar kommt das Moment des wohls gefälligen Interesses am Objekt dadurch zum Ausdruck, daß bachar mit verbunden wird. Gesenius bemerkt, daß istehe bei Verben des Wohlgefallens, womit man an etwas haftet. Das suchen die LXX



Durch das Moment der Aussonderung unterscheidet sich exdepesdat von dem sonst mit ihm im Begriff übereinstimmenden algessodat. Letzteres schließt nur die beiden Momente des liebenden Interesses, Deut. 7, 7; 10, 15, und der Zueignung in sich, Hisbond 36, 21; Jos. 24, 15; 2 Sam. 15, 15; Prov. 1, 29; Ps. 119, 30; Sach. 1, 17; 2, 16; 2 Chron. 29, 11.

Exlépeodae ift ein vollständiger Begriff, der keiner Zweckbestimmung als Ergänzung bedarf, und unterscheidet sich hierin von ποοοφίζειν, bestimmen zu einem 3med. Die Bollständigkeit des Begriffs exleyeodai erhellt deutlich aus folgenden Stellen: Deut. 30, 19: daß du das Leben erwählest. 2 Sam. 24, 15: David erwählte den Tod. 1 **R**ön. 3, 8: Das Volk, das du ermählet haft. Hiob 34, 33: Du mählest, nicht ich (den Redestoff). Pf. 65, 5: Wohl dem, den du erwählest und annimmst. Jes. 7, 15: Gutes erwählen. Jes. 41, 9: 3ch erwähle bich Jef. 56, 4: erwählen, was Gott gefällt. und berwerfe bich nicht. Jef. 58, 5: Sollte das ein Fasten sein, das ich erwählen foll? 66, 3: Sie erwählen ihre Wege. Siob 15, 5: Du haft erwählt schaffhafte Zunge. Luk. 10, 42: Maria hat das gute Teil erwählet. Luk. 14, 7: Die Pharifäer erwählten die ersten Site. Joh. 15, 16: Ihr habt mich nicht erwählet, sondern ich habe euch erwählet.

au dem Begriff eine besondere Zwedbestimmung, so steht diese im bloßen Infinitivsat, im artikulierten Infinitivsat, im Infinitivsat mit σστε, als Substantiv mit είς, Deut. 12, 21; 16, 6. 11; 18, 5; 21, 5; 26, 2; 1 Sam. 2, 28; 1 Kön. 8, 16; 11, 36; 14, 21; 1 Chron. 15, 2; 16, 41; 28, 4. 5; 2 Chron. 6, 5. 6; 7, 12. 16; Neh. 1, 9; \$\psi\_1\$, 33, 12; 135, 4.

Die umftrittene Stelle Jat. 2, 5 dürfte sich volltommen befriedigend erklären, wenn man die Borte πλουσίους έν πίστει και κληρονόμους als proleptische Beifügung auffaßt. Gine proleptische Beifügung nimmt eine erst durch das Prädikat zu bewirkende Eigenschaft des Objekts vorweg und schaut sie als schon bewirkt an. Diese sprachliche Figur ist im Lateinischen, Deutschen und Griechischen wohlbekannt und erscheint oft im Neuen Testament. So schreibt z. B. Schiller: "Ihnen schloß auf ewig Befate ben stummen Mund", das heißt, so daß er berftummte. Im Neuen Testament weisen wir hin auf Matth. 12, 13; 1 Kor. 1, 8. 1 Theff. 3, 13: "au ftarten eure Bergen, die unftraflichen, in der Beiligkeit vor Gott und unferm Vater bei der Biederkunft unfers BErrn Jesu Christi", das heißt, so daß fie unsträflich sind am Tage der Wiederkunft Christi. Die Jalobusstelle wäre demnach zu überseben: "Sat nicht Gott erwählet die Armen auf diefer Belt, so bak fie reich find am Glauben und Erben bes Reichs?" Eine Awedbeftimmung bei einem bollständigen Berbalbegriff zeigt an, daß die Sandlung im Dienste eines besonderen Zwedes steht und um desselbenwillen vorgenommen wird. Speziell bei exleyeodar zeigt die Zweckbestimmung an, in welcher Hinsicht, zu welchem Zwed das Subjekt sich das Objekt queignet, was das Objekt dem Subjekt sein soll. So hat Gott sich die Kinder Levi als seine Priester und Tempelbiener zugeeignet, Saul und David als Könige über sein Volk, Jerusalem als Tempelort, den Tempel als Anbetungsstätte. So hat die Gemeinde zu Jerusalem Judas und Silas als ihre Gesandten an die Beibengemeinden fich ermählt.

# 2. Begriffsumfang.

Den Begriffsinhalt haben wir uns durch Zerlegung des Begriffs in seine einzelnen Bestandteile, also durch Partition, klar gemacht. Um den Begriffsumsang zu gewinnen, teilen wir den Gesants oder Gatstungsbegriff in seine Artbegriffe ein (Division). Bei jeder Division kann das fundamentum dividendi oder der Einteilungsgrund versschieden sein. Zu einer intelligenten Untersuchung gehört aber, daß daß sachgemäßeste fundamentum dividendi gefunden werde. Wir könnsten den Begriff exleredat nach den mit ihm verdundenen Objekten einsteilen in ein Aussondern von Menschen und von leblosen Dingen. In Eph. 1 würden wir dann die erstere Art sinden. Aber was wäre damit gedient? Wir könnten serner den Begriff nach den mit ihm verdunsdenen Subjekten einteilen in ein menschliches und göttliches Aussondern. In Eph. 1 würden wir dann die letztere Art konstatieren. Aber auch

damit wäre nicht viel gewonnen für das Verständnis der Stelle. Bolles Licht fällt erst auf den Begriff exdépeodal, wenn wir ihn nach seiner Bedeutung einteilen. Es läßt sich nämlich ein charafteristischer Unterschied in der Bedeutung des Begriffes exdépeodal seststellen, der für die Untersuchung von Eph. 1 großen Wert hat, und den wir objektive und subjektive Auswahl nennen wollen. (Eine objektive Handlung ist eine solche, die außerhalb des Objekts, im Willen und Beschluß des Subsiekts, geschieht. Subjektiv ist eine Handlung, wenn sie in oder mit dem Objekt vorgenommen wird, wenn das Objekt selbst und direkt innerlich oder äußerlich die Handlung erfährt.)

Beispiele für a) objektive Auswahl: Gen. 13, 11; Deut. 30, 19; 305. 24, 15. 22; Richt. 5, 8; 10, 14; 1 Sam. 8, 18; 12, 13; 2 Sam. 19, 39; 24, 12. 13; Hoid 29, 25; 34, 33; Pf. 84, 11; Prob. 24, 32; Fef. 7, 15. 16; 41, 24; 56, 4; 65, 12; 66, 3; Pf. 25, 12; 119, 173; Hoid 15, 5; Prod. 8, 10; Deut. 1, 83; Fef. 58, 5. 6; 66, 4; 1 Sam. 16, 8—10 u. a. m. Beispiele für b) subjektive Aussonderung. aa) Außere, lokale Aussonderung: 1 Sam. 13, 2; 17, 40; 2 Sam. 17, 1; 1 Rön. 18, 23; 1 Chron. 19, 10; Fef. 40, 20; Foel 2, 16; Reh. 9, 7; 1 Chron. 16, 41. (Arift.: ἐκλέγνεσθαι τὰς πολιὰς τρίχας, die grauen Hassonderung durch Beränderung des Herzens: Prod. 17, 3: Gott prüft (läutert) die Herzen; Dan. 11, 85: Die Berständigen werden gereinigt. Dan. 12, 10. (Pf. 18, 27: Bei den Reinen bijt du rein, ἐκλεκτός.) 1 Kor. 1, 26—28; Fak. 2, 5.

Exlépeodai tann also eine objektive oder subjektive Sandlung bedeuten, und awar halten sich in den Fundstellen die beiden Bedeutungen ziemlich die Wage. Die objektive Sandlung geben wir am besten mit dem abstrakten Wort "auswählen" wieder, die subjektive Sandlung bezeichnen wir mit dem konfreten "aussondern". Exempla illustrant. Als Gott zu Samuel sprach: "Fülle bein Horn mit Dl und gehe bin; ich will bich fenden zu dem Bethlehemiten Ifai; benn unter feinen Söhnen habe ich mir einen König ersehen", da hatte er sich David bereits objektib auserwählt. Als bann David von den Schafen geholt wurde, und der Herr zu Samuel sprach: "Auf! und salbe ihn; denn ber ist's", und Samuel sein Olhorn nahm und ihn salbte mitten unter seinen Brüdern, da wurde David auch subjektiv ausgesondert. Münger in der Bartezeit vor Pfingsten bei der Ersatwahl für den abtrünnigen Apostel Judas über den zwei Randidaten Joseph und Matthias also beteten: "HErr, aller Bergen Ründiger, zeige an, welchen bu erwählet haft unter biefen zween, daß einer empfahe diefen Dienft und Apostelamt, davon Judas abgewichen ist", da bekannten sie ihren Glauben, daß JEfus bereits objektiv feine Bahl getroffen habe. die Jünger darauf das Los warfen und das Los auf Matthias fiel, und dieser den elf Aposteln zugeordnet wurde, da wurde er auch subjektiv ausgesondert.

Die subjektive Bedeutung des Begriffs geht klar aus dem Fundstellenmaterial hervor. Wenn es von David heißt: Er mahlte sich fünf glatte Steine aus dem Bach aus, so soll damit nicht gesagt werben, daß er sie nur in seinem Billen für sich bestimmte, sondern daß er fie herausnahm, herauslas aus der Menge von Steinen im Bach, um fie in feine hirtentafche zu fteden. Wenn es von Saul beift, bag er 3000 Männer aus Jerael aushob, so soll damit gefagt sein, daß er sie in seine Leibgarde einreihte. Wenn Gott Sesek. 20, 5 von Berael spricht: "Bu der Zeit, da ich Berael ermählte, erhub ich meine Sand zu dem Samen des Hauses Jakob und gab mich ihnen zu erkennen in Lapptenlande. Ja, ich erhub meine Sand zu ihnen und sprach: 3ch bin der BErr, euer Gott. Ich erhub aber zur selbigen Zeit meine Hand, daß ich fie führete aus Kighptenland in ein Land, das ich ihnen erseben hatte", so ist da offenbar von zeitlichen Magnahmen Gottes die Rede, die Abrael aum Bundesvolf, aum Gottesftaat machten. Als Gott Aaron aus dem Bolk herausheben und als feinen Priefter bor allem Volk beglaubigen wollte, da sprach er (Num. 17, 20): "Welchen ich ermählen werde, bes Steden wird grünen." Mofes redet febr oft babon, daß Gott sich einen Mann jum König, eine Stätte jum Opferdienst in ber Zukunft erwählen werde. Das kann natürlich auch nur bon zeitlicher, subjektiver Aussonderung verstanden werden.

Auch für die innere, sittliche Aussonderung durch Beränderung des Herzens sinden sich im Alten Testament Beispiele. Wir haben die Stellen genannt. Es ist deshalb nichts Befrembliches und Neues, wenn auch im Neuen Testament die Beränderung des Herzens durch die Berufung oder Besehrung eine Aussonderung aus der Welt gesnannt wird. Wir haben dafür die Stellen 1 Kor. 1, 26 ff. und Jak. 2, 5 angeführt.

Auf der andern Seite ift es angesichts der vielen Beweisftellen ebenfalls unmöglich, den objektiven Charakter des Begriffs zu verfennen. Wir haben ichon auf die Bitte der Junger hingewiesen: "Reige an, welchen du erwählet haft!" worin deutlich die zeitliche Anzeigung und Aussonderung durchs Los von der längst vollzogenen Auswahl im Willen JEsu unterschieden wird. Wenn Samuel von den älteren Söhnen Jais spricht: "Diese hat der Herr nicht ermählt", so will er natürlich nicht sagen, daß der Herr sie nicht durch die Salbung subjektiv ausgesondert habe, sondern er will sagen, daß Gott fie in seinem Willen und Rat nicht zum Königsthron ausgewählt hat. Auch Jeraels zeitliche Aussonderung beruhte auf einer vorhergehenden objettiven göttlichen Bahl. Deut. 4, 37 überseben wir mit Berücksichtigung des Vav consecutivum und des Athnach: "Darum, dak er beine Bäter geliebet und ihren Samen nach ihnen erwählet hat, hat er dich ausgeführt mit seinem Angesicht durch seine große Kraft aus Egypten." Da wird die Ausführung aus Agypten, die zeitliche, subjektibe Aussonderung, als Folge der Auswahl des Samens der Bäter dargeftellt. Aber auch von Menschen wird der Begriff in obiektiver Bedeutung aus-Benn es von Jerael heißt, daß es fich neue Götter ausgewählt hat, von David, daß er sich den Tod erwählt hat, so find diese Sandlungen im Willen und Beschluß der Subjette borgegangen, und es ift von feiner lofalen oder innerlich umgestaltenden Aussonderung Wenn von Lot gesagt wird, daß er sich die Gegend am die Rede. Jordan als Bohnstätte auswählte und dann feine Butten gen Sodom fette, so ist ber Borgang doch so gemeint, daß er erst in seinem Billen und Beschluß objektiv seine Bahl getroffen hat und dann dieser Bahl aufolge nach Sodom gezogen ift. Wenn es von den Pharifäern beißt, dak fie sich die ersten Site bei Tisch erwählten, so foll damit gesagt werden, daß fie alle in ihrem Bergen die Shrenfipe für fich aussonderten und sich als das ihnen gebührende Teil zusprachen. Ginnehmen konnten natürlich nur amei aus ihnen die Sbrenfite aur Rechten und Linken bes Hausherrn. Röm. 9 schreibt der Apostel von Jakob und Esau, daß Gott mit Bezug auf diese beiden Sohne der Rebekka gesagt habe: "Der Grökere foll dienstbar werden dem Rleinern", auf daß der moblgemäße Borfat Gottes bestände. Da beruht doch auch die Aussonberung Jafobs vor Efau jum Träger der Verheifung, die eben burch das an Rebekta ergangene Gotteswort geschah, auf einem objektiven Wahlvorfak. Rurg, die objektibe Bedeutung bon exlegeodai ift nicht minder gut und vielfältig bezeugt als die subjektive.

### B. Individualbegriff in Cph. 1, 4.

Eph. 1, 4 wird die Handlung des exleyeardar bon Gott als dem Subjekt ausgesagt und auf die Christen als das Objekt bezogen. nähere Bestimmung προ καταβολής κόσμου datiert die Wahl zurück in bie Ewigkeit und schließt damit bon bornherein jeden Gedanken an eine zeitliche Handlung Gottes aus. Enlereodai ist daber hier zu versteben nicht im Sinne von subjektiv aussondern, wobei das Objekt eine äußere ober innere Veränderung erfährt, sondern im Sinne von objektiv auswählen, wobei sich das Subjekt das Objekt beschlußmäßig zueignet. terminus a quo der Auswahl wird nicht besonders genannt, ist aber aus dem Munde JEfu, Joh. 15, 19, als die verlorne Günderwelt be-Das Moment der Zueignung in exleyeodai fordert, daß die Auserwählten als Gottes besonderes Eigentum von Ewigkeit her erkannt werden. Das Interesse des Subjekts an dem Objekt wird hervorgehoben und gekennzeichnet durch die Abberbialbestimmung er avro (scil. Chrifto). Die beiben abhängigen Säte nennen eine mit der Ekloge berbundene 3wedbestimmung, die in jener Ekloge ihren Grund hat und mit ihr gegeben ift.

1. Halten wir fest: &xdeyeodae ist ein vollständiger, in sich absgeschlossener Begriff, der keiner Ergänzung bedarf; der notwendig die Momente des Interesses, der Aussonderung und der Zueignung in sich schließt; der aber noch eine besondere Zweckbestimmung zu sich nehmen

kann, was an unserer Stelle geschieht. Demnach bestimmen wir den Gedanken in Eph. 1 zunächst ganz allgemein: Gott hat uns aus bessonderem Interesse aus einer Wenge ausgesondert und sich zugeeignet, wobei er eine besondere Absicht für die Zukunst mit uns gehabt hat.

- 2. Die nähere Bestimmung nod xarasolīs nodopov versetzt die ganze Handlung in die Ewigkeit. Jeder Gedanke an eine zeitliche Handlung Gottes wird dadurch abgeschnitten. Abgeschnitten ist damit auch jeder Gedanke an eine subjektive Aussonderung durch innere oder äußere Beränderung des Objekts. Exdépeadat kann daher hier nicht im Sinne von bekehren genommen werden. Das Wort steht hier im Sinne von objektiv aussondern und bedeutet ein Handeln, das sich im Willen des Subjekts vollzieht. Der ewige Gott, vor dem alle Dinge gegenwärtig sind, hat uns, ehe wir waren und ehe ein Wensch war, aus sonderlichem Interesse an uns aus der Wenge, der wir zugehörten, beschlußmäßig herausgenommen und sich zugeeignet, hat uns, die wir Fremde waren, sich zum Eigentum genommen und bestimmt.
- 3. Der terminus a quo der Aussonderung wird an unserer Stelle nicht besonders genannt. Er ist aber aus dem Munde JEsu bekannt. Joh. 15, 19 spricht JEsus: "Ich habe euch von der Welt erwählet." Die Menge, der die Auserwählten als gleichartige Teile zugehörten, ist die Gott fremde, Gott seindliche, von Gott um der Sünde willen verstoßene und verdammte Sünderwelt. Aus dieser Wenge hat uns Gott vor Grundlegung der Welt in seinem Willen und in seiner Bestimmung herausgehoben und sich zum Eigentum, sich zu Kindern bestimmt und genommen; er hat beschlossen, daß wir nicht Fremde, nicht Feinde, nicht verloren und ewig mit der Welt verdammt, sondern bei ihm und mit ihm ewig selig sein sollen.

Das Moment der Aussonderung fordert, daß die Sonderstellung ber Auserwählten von Ewigkeit ber erkannt und betont wird. Auserwählten stehen bon Ewigfeit ber in einem Berhaltnis ber Bugehörigkeit zu Gott, in dem die Welt nicht steht. Die Engdenwahl ist daher nicht identisch mit dem allgemeinen Heilswillen, auch nicht mit dem allgemeinen Beilswillen, soweit er fich über die Seligwerdenden erstreckt. Man hat gesagt, die Enadenwahl sei der allgemeine Enadenwille Gottes, betrachtet in feiner Beziehung auf die Gläubigen. ber allgemeine Unabenwille ift keine Unaben wahl und wird auch nicht zur Auswahl, wenn er nur teilweise, nämlich fofern er über die Gläubigen geht, betrachtet wird. Soweit der allgemeine Gnadenwille in Betracht kommt, nimmt keine Rlaffe bon Menschen eine Conderstellung ein. Gott will, daß alle Menschen glauben und felig werben. Gott hat aber nicht alle Menschen zum Glauben und zur Seligkeit er-Das Moment der Auswahl in enleyeodat schließt eben die wählt. Universalität der Wahl aus. Es ist sehr gefährlich, die Inadenwahl mit dem teilweisen allgemeinen Gnadenwillen zu ibentifizieren. durch wird das Moment der Aussonderung in den Begriff der gratia

universalis hineingetragen. Das ift der Calbinismus. Webrt man fich aber gegen die Sablla des Calbinismus und will bennoch die Unadenwahl mit dem allgemeinen Gnadenwillen identifizieren, so gerät man in die Charybdis einer universalen Bahl. Teile ich den Sat: "Gott will alle Menschen retten" durch Division des Objekts in die beiden Säte: "Gott will die Gläubigen retten" und "Gott will die Gottlosen retten", fo find beide Sate aleichwertig. Gott will die Seligkeit der Gottlosen ebensofehr wie die der Gläubigen. Die Schrift spricht: "Sowahr als ich lebe, spricht der HErr, ich habe keinen Gefallen am Tode des Gottlofen, fondern daß fich der Gottlofe bekehre von feinem Befen und lebe." Rönnte ich nun für den Sat: "Gott will die Gläubigen retten" den Sat einsetzen: "Gott hat die Gläubigen erwählt", fo mukte ich auch ben Sat: "Gott will die Gottlosen retten" mit dem andern vertauschen können: "Gott hat die Gottlosen erwählt." kommt dann also eine Bahl aller Menschen heraus. Das ist Suberianismus. Eine Auswahl aller Menschen ift aber ein Ronens. Der Begriff exlexedat fordert die Aussonderung eines Teiles aus einer Menge.

Man hat bei dem Verfuch, die Bahl mit dem allgemeinen Seils= willen in vernunftgemäßen Einklang zu bringen, die Sache noch anders gefakt. Man hat gesagt, der allgemeine Heilswille werde zum partikularen Bahlwillen, weil sich der allgemeine Beilswille auf dem Bege der Beilsordnung realifiert, das heift, weil Gott durch den Glauben retten will. Man denkt sich die Umwandlung des allgemeinen Billens in den partifularen Billen fo: Gott will alle Menschen retten. aber nur unter der Bedingung des Glaubens. Nur bei einem Teil ber Menschen findet Gott diese Bedingung. Da wird der allgemeine Bille zum partifularen. Aber wie? ift nun angesichts der Tatsache, daß nur ein Teil der Menschen glaubt, wirklich eine Beränderung mit Gottes allgemeinem Unadenwillen vorgegangen? Will er nun nicht mehr fo berglich, fo ernitlich die Seligkeit der Ungläubigen? will er nun auch nur im geringsten bie Seligkeit ber Gläubigen herglicher, ernstlicher als die der Gottlosen? Gewiß nicht! Auch angesichts bes Unglaubens der meisten Menschen bleibt Gottes Heilswille derselbe allgemeine Wille, gleich brunftig und ernftlich allen Menschen gegen= Das beweisen JEsu Tränen über das verstodte Jerusalem. Dann ift zu bedenken, daß der Glaube nicht eine Bedingung ift, die Gott seinem Seilswillen so nachträglich angehängt hätte. Der Glaube an Chriftum ist vielmehr felbst die Hilfe, die Rettung, und zwar die einzige Rettung bes Sündergeschlechts. Den Menschen belfen wollen. bedeutete für Gott von allem Anfang an, ihnen durch den Glauben Somit ware ja ber Beilswille von Anfang an ein belfen wollen. Bahlwille gewesen, wenn der Sat zu Recht bestünde: "Beil der Unadenwille nur auf dem Bege der Heilsordnung realisiert wird, fo wird er gur Auswahl bestimmter Berfonen gur Seligfeit." - Wie man die Sache auch angreift, sobald man den allgemeinen Unadenwillen, wenn auch nur teilweise, mit der Enadenwahl identifiziert, kommt eine Berfälschung des allgemeinen Gnadenwillens heraus. Es bleibt nichts anderes übrig, als daß man beide Lehren nebeneinander stehen läßt, wie sie in der Schrift porgelegt werden, und auf eine versnunftgemäße Berbindung derselben verzichtet.

4. Das Moment der Zueignung fordert, daß die Auserwählten als Gottes Kinder und Eigentum von Ewigkeit ber erkannt werden. Gott hat in seiner Gnadenwahl Angehörige, Rinder einer gottfeindlichen, verdammten Belt aus diefem ihrem Berhältnis herausgenommen und zu sich felbst in das Verhältnis bon Angehörigen, von Kindern, gesett. So besitt nun Gott bon Ewigkeit ber, seit ber Erwählung, ein Eigentumsvolt, eine Rinderschar, die er kennt und zu fich zieht, wie Christus Joh. 10, 16 spricht: "Ich habe noch andere Schafe, die find nicht aus diesem Stalle; und dieselben muß ich herführen, und fie werben meine Stimme boren, und wird eine Berbe und ein Birte werben." Joh. 11, 51. 52 beißt es: "Denn Jefus follte fterben für das Bolt, und nicht für das Bolt allein, sondern dak er [auch] bie Rinder Gottes, die zerstreuet waren, zusammenbrächte." Es gibt baber Ermählte, die noch nicht bekehrt find, weil Gottes Stunde noch nicht gekommen ift. Paulus nennt sich, wenn er Tit. 1, 1 sein Amt beschreiben will, das doch darin bestand, den Glauben nicht blok durch die Predigt zu stärken, sondern bor allem auch anzugunden, einen Apostel für den Glauben der Auserwählten. Nach 2 Tim. 2. 10 duldet er seine Leiden, die mit seinem Amt verbunden find, um der Auserwählten willen, damit auch fie felig werden. Die Gnadenwahl ift daber nicht blok der Vorfat, die Erwählten seinerzeit zu bekehren und selig zu machen, sondern durch die Bahl hat Gott die Ermählten zu sich in das Berhältnis von Kindern gebracht, sie zu feinem befonderen Eigentum gemacht, und die Bekehrung ift eine Folge folder Rindesannahme.

Das Moment der Annahme und Zueignung in \*\*\*\delta\delta\epsilon dar wird gänzlich übersehen, wenn man die Bahl als blohes Vorherwissen derer faßt, die einmal glauben und in den Himmel eingehen werden. Gottes Allwissenheit sieht freilich von Ewigkeit her alle Dinge, aber damit eignet er sie sich nicht alle liebend zu. Dem Moment der Zueignung wird man auch nicht gerecht, wenn man die Bahl als blohe nachträgsliche Anerkennung der Gläubigen faßt. Man hat gesagt: Gott hat in der Ewigkeit gesehen, welche glauben und selig werden, und die hat er auf Grund ihres Glaubens und ihrer Beharrung dis ans Ende schon vor Grundlegung der Belt als seine Kinder und Seligkeitserben anserkant und erklärt. Aber \*\*\delta\delta\epsilon\epsilon\delta\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta\epsilon\delta

lichen Welt, die ihm Fremde waren, zu seinen lieben Kindern, zu seinem werten Eigentum, gemacht.

5. Bie es oft der Fall ift, nimmt der Begriff enlegeodar bier eine besondere Aweckbestimmung zu sich. Gott hat uns schon bor Grundlegung der Belt aus der Belt ausgesondert und sich zu eigen gemacht au dem Awed und mit der Absicht, daß wir in der Reit heilig und unfträflich in feinem Urteil feien, faktifch fein Bolt feien. ob die Aussage des Anfinitivsates auf die Rechtfertigung oder die Beiligung abziele, ift nicht von ausschlaggebender Bedeutung für unsere Unterfucbung. In beiden Fällen wird auf die faktische Berfetung der Auserwählten aus dem Stande des Fleisches in den Stand der Biedergeburt reflektiert. Falls die Deutung des Infinitibsates auf die Recht= fertigung vorgezogen wird, so gehört er ayann gum Partizipialsat und verstärft das Moment des Interesses. Die Zwedaussage des Infinitivsates wird ausdrücklich und emphatisch wiederholt und erklärt durch den Partizipialsat. Das Verhältnis des Partizipialsates zum Saubtfate ift als ineinanderliegend und gleichzeitig zu fassen: unfere Auswahl hatte den Zwed, daß wir in der Zeit gerechtfertigt vor Gott dafteben; das ist so zu versteben, daß Gott bei unserer Auswahl uns aur Kindschaft vorherbestimmt hat. Yiodsoia ist nicht blog Adoption, fondern Rindesstand. Die Enadenwahl schlieft also den Beschluß unserer faktischen Bersetung in den Kindesstand und unserer Erhaltung darin in sich. Damit, daß Gott uns durch die Wahl aus unserm Berhältnis zur Belt herausgenommen und zu fich in das Rindes= verhältnis gesetzt hat, ist ja auch schon bas andere gegeben, daß wir nun nicht in ber Zeit Gott fremd bleiben und mit der Welt verdammt Gottes Bahl ift keine platonische Liebe, die nur mit Ideen spielt, sich aber nicht realisiert. Bas so schon einfache Folge ber objettiben Bahl ift, das stellt der Apostel noch besonders als ernste gött= liche Absicht und Vorherbestimmung heraus. Ja, als Gott uns objektiv, beschlußmäßig, der Welt entnahm und sich zu eigen machte, da bestimmte er zugleich, daß wir auch subjektiv, erfahrungsmäßig, in Zeit und Emigfeit ber Belt entnommen und ihm eigen werden follten.

Der an unserer Stelle vorliegenden Zwedbestimmung widerspricht es direkt, wenn man die Enadenwahl nur auf die Verherrlichung der Kinder Gottes zielen läßt. Wan hat die Wahl definiert als Prädestisnation in den Himmel. Gewiß sind die Auserwählten auch zum ewigen Leben prädestiniert, aber nach der Zwedbestimmung an unserer Stelle auch schon zur Rechtsertigung im Glauben, zur Kindschaft, zur gläusbigen Annahme und Bewahrung der Versöhnung durch Christum. Die Kindschaft ist ja nichts anderes als die gläubige Annahme und Beswahrung der Versöhnung durch Christum. "Ihr seid alle Gottes Kinder durch den Glauben an Christo Jesu." Die Zwedbestimmung an unserer Stelle schaltet auch das intuitu sidei vollsonmen aus. Oder

welchen Sinn sollte es haben, zu sagen: Gott hat die, welche er als gerechtfertigte Gläubige sah, zur Rechtfertigung im Glauben erwählt; Gott hat die, welche er als gläubige Kinder sah, zur Kindschaft im Glauben verordnet und bestimmt?

Die Vorherbeftimmung zur Rinbichaft, bon ber unfere Stelle fagt, ift nicht und kann nicht fein eine Borberbestimmung zu zeitweiliger Rindschaft. Das schlösse ja eine Verordnung zum Abfall in fich. hat uns nicht vor Grundlegung der Welt erwählt in der Meinung, daß wir nur eine Zeitlang glauben und schließlich boch noch ewig verdammt fein follen. Gott hat uns zu dauernder Rindschaft, zur Beharrung im Glauben, borherbestimmt. Gott hat uns erwählt, daß wir in Ewigkeit fein Eigentum sein und bleiben sollen. So schließt allerdings die Bahl die Prädestination zum ewigen Leben in sich. Das sagt die Schrift an andern Stellen ausbrücklich. 2 Theff. 2, 13: "Gott hat euch erwählet bon Anfang zur Seligkeit in der Heiligung des Geistes und im Glauben ber Bahrheit." Act. 13, 48: "Es wurden gläubig, wie viele ihrer zum etwigen Leben verordnet waren." Phil. 1, 6: "Ich bin desfelben in guter Zuversicht, daß, der in euch angefangen hat das gute Bert, ber wird's auch vollführen bis an den Tag JEsu Christi." Bas Gott sich in seiner Enadenwahl vorgenommen hat, das führt er auch tros aller hinderniffe hinaus. Die Erwählten kommen zum Glauben und werden felia. Das saat die Schrift ebenfalls ausdrücklich. 24, 24: "daß verführet werden in den Frrtum (wo es möglich mare) auch die Auserwählten". Joh. 10, 28. 29: "Meine Schafe hören meine Stimme, und ich tenne fie, und fie folgen mir; und ich gebe ihnen das ewige Leben; und sie werden nimmermehr umkommen, und niemand wird fie mir aus meiner Sand reigen. Der Bater, der fie mir gegeben hat, ift größer denn alles; und niemand kann fie aus meines Baters Hand reigen." Röm. 8, 38. 39: "Denn ich bin gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel noch Fürstentum noch Gewalt, weder Gegenwärtiges noch Zufünftiges, weder Hohes noch Tiefes noch keine andere Rreatur mag uns scheiben bon ber Liebe Gottes, die in Chrifto JEfu ift, unferm Berrn." Beitgläubige gehören baber nicht au ben Auserwählten.

6. Das Interesse, welches Gott an den Objekten seiner Enadens wahl genommen, und das ihn zu seiner Auswahl bestimmt hat, wird näher bezeichnet durch ér adræ, seil. in Christo. Wir sassen ér adræ als Adverdialbestimmung, nicht als Attributivbestimmung zu has. Offendar steht das ér Xoloræ im vorhergehenden Parallelsak betont und verlangt gleichsam eine Wiederaufnahme im folgenden. Durch die Fassung von ér adræ als Attributivbestimmung geht kein Woment verloren und wird keins neu gewonnen. Das Interesse wäre dann aus dem ér Xoloræ im Parallelsak und aus andern ähnlichen Ausssagen im Jusammenhang zu bestimmen. Das hase aber würde durch er adræ nicht näher bestimmt werden können, als es an sich schon ist.

Huas er auto ober auch huas orras er auto würde nichts anderes beigen können als: uns Christen, uns, die wir jest in Christo sind. der Apostel fagen wollen, daß uns Gott als in Christo Seiende erwählt hat, so hätte er geschrieben: huas de er adro orrag. Bgl. 1 Betr. 3, 7; 1 Kor. 3, 1; Luk. 23, 14; Hebr. 12, 27. Alles, was Gott an ben Gündern Gutes tut, das tut er in Chrifto, dem Beiland der Günder; das ift gleichbedeutend mit: um Christi willen. Das Interesse, das Gott an uns, den Objekten seiner Bahl, gehabt hat und noch hat, ift also seine Enade und Liebe in Christo, Die der gangen Sünderwelt gilt. Deshalb heift und ist die Bahl eine Enadenwahl. Die Unaden= wahl ist nicht dasselbe wie der allgemeine Gnadenwille, ruht und fußt aber auf ibm. Ohne den allgemeinen Inadenwillen gabe es keine Es ist ein und dieselbe Gnade, die da will, daß allen Gnadenwahl. Menschen geholfen werde, und die uns erwählt hat. Das liebende Interesse Gottes an uns, das ihn bewogen hat, uns zu erwählen, gibt uns daher keine Antwort auf die Frage: Cur alii prae aliis? sondern nur auf die Frage: Cur nos?

Man hat das er avro enger bestimmt als den durch den Glauben ergriffenen Christus und gesagt: Bas Gott bewog, uns zu erwählen, war nicht bloß seine Gnade, sondern auch der vorausgesehene Glaube an Christum. Man hat den Glauben hier eingetragen, um so zu er= klären, warum bei einer Bergleichung miteinander die einen erwählt und die andern nicht erwählt sind. Aber einmal ist die Eintragung nicht statthaft, und sodann wird auch keine wirkliche Erklärung ge-Das Interesse Gottes an den Auserwählten wird in der ganzen Beiligen Schrift immer nur als reine Enade in Chrifto ge= kennzeichnet. In dem Ausammenhang mit unserm Text hebt der Apostel zu wiederholten Malen nachdrudlich Chriftum und das Wohlgefallen bes anäbigen Willens Gottes als die alleinige Urfache alles Segens. ber uns zuteil geworden ift, herbor. Aber auch eine befriedigende Erklärung wird durch den eingetragenen Glauben nicht gewonnen, wenig= ftens nicht, wenn man den Glauben schriftgemäß als reine, absolute, das heißt, von allem menschlichen Entgegenkommen und Mitwirken losgelöfte, Unadengabe Gottes faßt. Oder was follte durch das Vorauswissen Gottes, daß er selbst den Unglauben in den Auserwählten aufheben und den Glauben in ihren geiftlich toten Bergen feten und bewahren muß, erklärt werden können? Solches Vorauswissen ist ja zugleich das Zuborverordnen des Glaubens in den Auserwählten und damit die Wahl felbst. Nur wenn der Glaube schriftwidrig als teil= weise menschliches Produkt gefaßt wird, kann etwas erklärt werden.

· 7. Das Objekt zu eşedeşaro wird mit huās gegeben. In diesem huās schließt sich der Apostel mit den gläubigen Ephesern und weiterhin mit allen Christen zusammen. Wie der Apostel von sich selbst gewiß ist im Glauben, daß er ein Auserwählter Gottes ist, den nichts von der Liebe Gottes scheiden kann, den der Herr in sein Reich retten wird

(2 Tim. 4, 20); fo lehrt er auch feine Mitchriften im Glauben gewiß fein, daß fie Auserwählte find, die aus Gottes Macht durch den Glauben bewahrt werden zur Seligkeit, die Gott gesetht hat, die Seligfeit zu besiten (1 Theff. 5, 9), die Gott festbehält bis ans Ende (1 Kor. 1, 8). Das ist so allgemein apostolische Lehrweise, daß der Gedanke absurd ift, der Apostel habe sich einen Betrug erlaubt, indem er die ephesinischen Christen alle als Auserwählte zum ewigen Leben behandelt, mährend er doch nicht wissen konnte, ob nicht Zeitgläubige unter Die Beilige Schrift berlangt bon jedem Chriften, daß ibnen wären. er im Glauben feiner Seligkeit gewiß fein foll. Der Aweifel an der Seligkeit ift nach der Schrift Unglaube. Der Apostel redet daher so, und alle evangelischen Prediger sollen fo reden, daß die Buhörer im Glauben ihrer Seligkeit gewißt werden. Bgl. B. 13. 14, wo der Apostel im Rusammenhang mit unserer Stelle ausführt, daß die Gläubigen zugleich mit ihrer Bekehrung ben Beiligen Geift als Siegel und Unterpfand ihres ewigen Erbes empfangen.

Die Schrift sagt an andern Stellen auch a priori, daß der Bahlsratschluß unsehlbar hinausgeht. Matth. 24, 24 sagt Christus, daß es nicht möglich ist, die Auserwählten in den großen, endlichen Jrrtum der letzten Zeit zu verführen. Joh. 10, 28 sagt Christus a priori, daß ihm niemand seine Schafe aus seiner Hand reißen wird. Röm. 8, 38 sagt der Apostel a priori, daß ihn nichts von der Liebe Gottes scheiden werde. An unserer Stelle redet der Apostel a posteriori. Bir Christen sollen wissen: daß wir an Christum glauben, hat seinen Grund darin, daß Gott uns schon in der Ewigkeit auserwählt, daß er uns durch seine Gnadenwahl zuvorbestimmt hat zur subjektiven Rechtserstigung und Kindschaft. In unserm Glauben sollen wir einen deutslichen Beweiß erblicken, daß Gottes Gnadenwahl an uns hinausgeht und zum großen Teil schon hinausgegangen ist. Aus unserm Gnadenstand sollen wir den Trost schöpfen, daß wir Gottes auserwählte Kinder sind, die Gott auch vollends zur Seligkeit führen wird.

Wo die Heilige Schrift von der Enadenwahl redet, da sind Mensschen die Objekte, wie an unserer Stelle. Eine electio mediorum hat keinen Grund in der Schrift, läßt sich auch nicht recht vorstellen. Oder welches sollte die Menge sein, aus welcher Gott die Seligkeitsmittel ausgewählt hat? Es gibt nur ein Rettungsmittel für die Sünder: die Erlösung durch Christum. Es gibt nur ein Mittel, diese Erslösung den Menschen nahezubringen: das Evangelium. Es gibt nur ein Mittel, der Erlösung teilhaftig zu werden: das ist der Glaube. Da bleibt kein Raum für das Moment der Auswahl in extéxeodae.

8. Der besondere Gebrauch von exlépsoda, wie wir ihn im Neuen Testament außer in Eph. 1 noch in Matth. 20, 16; 22, 14; Mark. 13, 20, 22, 27; Tit. 1, 1; 2 Tim. 2, 10; Köm. 11, 5, 7, 28 vorsinden, tritt auch schon im Alten Testament auf. Jöraels Auswahl war zus nächst Aussonderung der Gesamtheit des Volkes zur äußeren Gottes.

gemeinde. Hierauf beziehen sich die meisten Sprüche, die von Fkraels Auswahl handeln. Diese äußere Auswahl des Gesamtvolkes war aber zugleich Thpus der geistlichen Auswahl des wahren Ikrael, des Restes, von welcher Auswahl besonders Jesaias so schön redet. Sprüche, die von der Verwerfung Ikraels sagen, gehen auf die äußere Ausson-berung des Gesamtvolkes. Sprüche, die sagen, daß Gott sein Volk, das er sich erwählt hat, nicht verwirft, gehen auf die Auswahl des Restes zum ewigen Leben.

# Bas ift es um Jatobi Sat: "daß der Mensch durch die Berte gerecht wird, nicht durch den Glauben allein"?

### (S t) (u g.)

In der Rechtfertigung auf Grund der Berte kommt also der Begriff einer gerichtlichen Handlung erst recht zum Austrag. Denn die Recht= fertigung infolge des Glaubens ist eigentlich nicht ganz einer mensch= lichen richterlichen Sandlung entsprechend, sondern ift, wie die Schrift erklärt, eine Burechnung, eine Gabe, Röm. 5, 17; 3, 24; eine Berheißung, Röm. 4, 6; ein Glaubensartitel, Röm. 3, 28. Daß man die Rechtfertigung durch den Glauben ohne weitere Ginschränkung und Erflärung als eine richterliche Sandlung beschrieb, hat manchen dazu ge= bracht, daß er diese Rechtfertigung loslöste von der Schrift und sie sich außerhalb der Schrift gesprochen dachte in dem verborgenen Gott und feinen Troft auf Sand grundete. Ja, daraus ift gefolgt die Lehre der Neueren, daß durch die Erlösung Christi die Rechtfertigung, Vergebung, erft ermöglicht fei; diese Möglichkeit werde gur Birklichkeit, wenn der Erft mit des Menschen Glauben oder banach träte Menich alaube. biefer neue Att in Gott ein, daß er ben Menfchen recht= fertige, ihm die Gunden vergebe. Durch den Glauben, diese Leiftung des Menschen als Gottvertrauen, werde die Rechtfertigung erst bewirkt. Nein, auch des individuellen Christen subjektive Rechtfertigung ist ein Schriftwort, enthalten in dem Spruch: "Dem aber, der nicht mit Berken umgeht, glaubet aber an den, der die Gottlosen gerecht macht, dem wird fein Glaube gerechnet zur Gerechtigkeit", Rom. 4, 5. Ift ein Menfch fo, wie der Spruch ihn beschreibt, so ist er eben mit dem Spruch ge= rechtfertigt, so liegt darin seine Rechtfertigung. Ober Röm. 4, 23 f.: "Das ift aber nicht geschrieben allein um seinetwillen, daß es ihm augerechnet ist, sondern auch um unsertwillen, welchen es soll" (eben nach bem hiermit ausbrudlich geoffenbarten ober tundgetanen Willen Gottes) "zugerechnet werden, so wir glauben an den, der unsern Herrn Jesum auferwedt hat von den Toten." Oder Rom. 3, 28: "Go halten wir es nun, daß der Mensch gerechtfertigt werde" usw.

Hören wir, wie sich hierüber auch der felige D. Balther aussprach auf der Allgemeinen Pastoralkonferenz in Chicago 1880 (Ber., S. 46): Erst "Brof. St.: Das gebe ich alles zu. Ich meine aber boch und habe immer gemeint, daß die subjektive Rechtfertigung ein richterlicher Alt Gottes sei, der begrifflich der Schenkung des Glaubens und dem Ergreifen des Berdienstes Christi burch den Glauben folgt. D. Balther: Aber nicht temporell. Beides fällt zusammen. Sobald ich glaube, habe ich, was der Glaube ergreift. Warum? Beil Gott es mir richterlich durch fein Wort zuerkannt hat. Man vergleicht allerdings um der Einfältigen willen die Rechtfertigung mit einem Prozeff; aber die einzelnen Sandlungen des Prozesses kommen bier Sobald ich glaube, hat mir Gott meine Sünden nicht in Betracht. richterlich bergeben. Das Wort ist die Hand, die das Geschenk hinreicht, der Glaube meine Sand, die empfängt, was Gottes Sand mit schenkt". Der bort folgende wie auch der vorhergehende Zusammenhang ist sehr interessant und sehr instruktiv. Auch aus "Lehre und Wehre" ift hier ein bezeichnender Abschnitt herzuseten (1895, S. 261 f.): "Obwohl nun die Rechtfertigung der Apologie . . . ist . . . eine richterliche Handlung, in der Gott als höchster Richter das Urteil der Absolution über ben Sünder spricht, so hütet sich doch die Apologie, das Analoge falsch auszudeuten und für das Identische zu setzen. Nicht in ieder Beziehung ift ihr barum die Rechtfertigung einer weltlichen Gerichts. handlung ähnlich. Die Anschauung, welche sich die Rechtfertigung vorstellt als Aft, in quo homines velut coram tribunali divino sistantur et cognita lataque sententia absolvantur', ist nicht die der Apologie, 139. 184-186." Es ist bies Baiers Anschauung (cf. Comp. Ed. Walth. III, 246) und überhaupt die der späteren Lehrer. jedoch fern, hier weiter darauf einzugehen.

Dagegen die Gerechtigkeitserklärung auf Grund bon Berken ift gang genau eine Gerichtsfzene. Da wird ber Mensch nach gehaltenem Brozes auf Grund ber Erkenntnis aus Zeugniffen für einen Gerechten erklärt. Diese Sandlung geschieht hauptfächlich für die dabei beteiligte menschliche Bartei. Das Urteil auch der subjektiben Rechtfertigung ift in der Schrift ausgesprochen. Es soll nun untersucht werden, ob der Mensch, um den es sich handelt, so einer ist, über den die Rechtfertigung subjektiv ergangen ift. Nun geht der Prozes vor sich. Es werden Beugen aufgerufen: das find die Werke; und wo Werke find, da stimmt ihr Reugnis überein. So wird denn der Menfc auf Grund der Ertenntnis folder Beugniffe für einen Gerechten erklärt. Und somit ift es durch diesen Prozes dargetan: Der Mensch ist gerecht, das heißt, er hat die Rechtfertigung Gottes durch den Glauben ergriffen; denn anders tann ja der Mensch gar nicht gerecht werden, da die Berke nur Früchte des rechtfertigenden Glaubens find. Und jeder, Freund oder Feind, muß bem Urteil beifallen. Die Apologie legt benn Jak. 2, 24 furz, aber meisterhaft also aus: "Auch beschreibt Jakobus hier nicht

den Modus der Rechtfertigung, sondern welcherlei die Gerechten seien, nachdem sie schon gerechtfertigt und wiedergeboren sind. Und gerechtsfertigt werden bedeutet hier nicht: aus einem Gottlosen ein Gerechter werden, sondern nach richterlichem Brauch für gerecht erklärt werden." (S. 131.)

Diese Gerichtsfzene aber spielt sich ab, dies Urteil wird gesprochen nirgends anders als auch wieder durch die Schrift Alten und Neuen Das hat uns Natobus zeigen follen. Teftaments. Abraham und Rahab und alle die andern Exempel des Glaubens lehren uns das, und St. Jakobi Epistel nun auch. Denn daß das mit Abraham usw. nicht blok ein einmaliges Ereignis sein sollte, sondern daß wir daraus eine allgemein gültige Lehre ziehen sollten, geht daraus herbor, daß Jatobus schreibt: "Abraham wurde aus Werten für gerecht erklärt, da" usw. Der Sinn ift: Das geschah einmal, g. B., als er seinen Sohn opferte. Schon ber Aorift soinaiwon bezeichnet hier einen Habitus (vgl. denfelben Aorist bei Rahab). Wir sollen es nach der Schrift fest von Gott glauben: es ift das bei ihm Gewohnheit, daß er aus Werken rechtfertigt, natürlich alleweil durch die Schrift. Und es ist auch infofern gang allgemein gerebet, als es beißt: aus Werken, nicht nur: aus dem Werk, auch nicht aus den Werken, als von bestimmten. Die Opferung Maats wird blok als das herrlichste Beisviel hierfür genommen; der Bebräerbrief aber erzählt ichon bor ihr bon Werken feines Glaubens. Gang besonders ift es nun Jakobus felbst, der diefe Lehre, und zwar als allgemeine Bahrheit, darlegt in dem Sat: "Ihr feht, daß der Mensch für gerecht erklärt wird auf Grund von Werken." Das ist so allgemein wie nur möglich geredet. Auch das Präfens ist ja bezeichnend. So ist es also immer bei den guten Werken der Fall: es ergibt sich Gerechtigkeitserklärung aus ihnen. Und die kann sich der Chrift immer wieder aus der Schrift holen; denn dedt ihn der Teil des Spruches, dak er Berte hat (eins tut's nicht; benn auf zweier ober dreier Reugen Mund bestehe alle Sache), Werke, die bor Gott gelten und die er annimmt, so gilt ihm auch der andere Teil des Spruches: er ift darüber für gerecht erklärt. Wie sonst die Schrift unser troftender Steden und Stab ift, Pf. 23, 4, so dieser Spruch und derartige Schrift, wenn wir fleißig sind in guten Werken. Also auch dieser Att Gottes ift nicht außerhalb der Schrift geschehend zu benten, sondern er ift schon eingeschlossen in die Schrift, sonderlich auch in die des Sakobusbriefes.

Doch beachten wir das angestrichene Moment in folgenden, auch sonst hierzu passenden Worten aus Luther: "Die Vergebung der Sünde, wie ich sonst oft gesagt habe, geschieht zweierlei: einmal durchs Evansgelium und Wort Gottes, welches empfangen wird inwendig im Herzen vor Gott durch den Glauben; zum andern äußerlich durch die Werke, davon 2 Petr. 1, 10 sagt, da er von guten Werken lehrt: "Lieben Brüder, tut Fleiß, euren Beruf und Erwählung sest au machen' usw. Da will er, daß wir solches sollen gewiß machen, daß wir den Glauben

und Vergebung der Gunde haben, daß ift, bak wir beweisen die Berke, bak man den Baum an den Früchten fpure, und offenbar werde, bak es ein auter und nicht ein fauler Baum sei. Denn wo ein rechter Glaube ist, da folgen gewißlich auch gute Berke. Also ist ein Mensch beibe auswendig und inwendig fromm und gerecht, beibe bor Gott und ben Leuten. Denn das ist die Folge und Frucht, damit ich mich und andere gewiß mache, daß ich recht glaube, welches ich sonst nicht wissen und seben könnte. . . . Das ift auch wahr, daß dies Werk, wie er's hier nennt, nicht ein blok Werk ist wie andere, so wir bon uns felbst tun; benn es ist auch des Glaubens nicht dabei vergessen. Denn er nimmt fold Bert und ftellt eine Berbeigung barauf, bag man's mit auten Ehren möchte ein Saframent nennen, den Glauben badurch au stärken. Gleich als die Taufe ist auch wohl ein Werk anzuseben, bas ich tue, der ich taufe oder mich taufen laffe; aber weil Gottes Bort dabei ist, ist es nicht ein schlecht Werk, als das für sich selbst etwas gelte ober schaffe, sondern ein göttlich Wort und Zeichen, daran fich ber Glaube hängt. Also auch unser Gebet, als unser Bert, wurde nichts gelten noch schaffen; aber das tut's, daß es gehet in seinem Gebot und Berheifung, daß es auch wohl mag ein Sakrament und mehr ein göttlich benn unfer Bert geachtet werben. Das rebe ich barum, bag bie Sophisten sund noch die heutigen Papisten und die Neueren allein die Berte, so wir tun, so blok ansehen ohne Gottes Bort und Berbeikung. Derhalben, wenn fie folde Spruche hören und lefen, fo auf die Berte lauten, müssen sie wohl sagen, daß der Mensch burch sein Tun solches Die Schrift aber lehrt uns also: daß wir nicht auf uns, sondern auf Gottes Wort und Verheißung sollen seben und daran mit bem Glauben haften, daß, wenn du ein Werk aus dem Bort und Berbeißung tust, so haft du ein gewiß Bahrzeichen, daß bir Gott gnädig ift, also daß bein eigen Werk, das Gott nun ju fich genommen hat, foll dir ein gewiß Zeichen fein der Bergebung." (Zu Matth. 6, 14 f. VII, 512 ff.) Luther redet hier von den Werken just so, wie Sakobus davon geredet miffen will.

Die guten Werke sind Wirkungen der Rechtsertigung durch den Glauben, und wir müssen das papistische "Durch den Glauben, der durch die Liebe Form und Gestalt erhalten hat, werden wir gerechtsertigt" umkehren und vielmehr sagen: "Wir werden durch den Glausden gerechtsertigt, und das hat zur Folge, daß der Glaube sich in der Liebe gestalte, Tit. 2, 14." Zwar werden die Werke der Gläubigen von Gott aus lauter Gnaden ihnen selber als ihre Gerechtigkeit ansgerechnet (vgl. Watth. 5, 20: "eure Gerechtigkeit"), aber auf diese Lehrstück hatte es Jakobus nicht abgesehen, sondern einzig und allein auf die Bindikation der Gerechtsertigten an Hand ihrer Werke. Und auch die Werkgerechtigkeit der Gläubigen ist im Grunde eine Gerechtigkeit nur um des Glaubens willen, da die Werke, wie Jakobus zeigt, ja nur Auswirkungen des Glaubens sind. Und ohne Glauben ist es

unmöglich, Gott zu gefallen. Daraus folgt benn auch bieses: Sind die Berke Birkungen der Rechtfertigung, so damit zugleich auch Kennzeichen, ja Reugniffe berfelben, ober wie ber Erzbifchof bon Siena und seine sieben Freunde noch auf dem Tridentinischen Konzil erklärten: "Die Berke find die Beweise des Glaubens: nichts weiter find fie: der Grund der Rechtfertigung aber ist allein der Glaube." guten Berte find Erweise bafür, daß im Bergen die Rechtfertigung burch den Glauben bor sich gegangen ist und infolge des Glaubens noch anhält. Und diese Wahrheit ist uns nicht nur eine groke Anreizung, immer reicher an guten Werken zu werden, sondern fie ift auch ein "mächtiger, großer Trost" für uns schwache Menschenkinder. Doch, laffen wir uns das lieber von Luther an dem Erempel unferer Bergebung gegen unfern Nächsten zeigen. Er schreibt in der Mitte bes obigen Litates: "Also unterscheiden wir die Werke vom Glauben als eine innerliche und äußerliche Gerechtigkeit, aber alfo, daß die innerliche zubor da fei als der Stamm und die Burgel, daraus die auten Berke, als Früchte, wachsen mussen, die äukerliche aber ein Reuge berfelben und, wie St. Betrus [2. Ep. 1, 10] fagt, cortificatio, eine Bersicherung, daß jene gewiklich da fei. Denn wer die innerliche Gerechtigkeit nicht bat, der tut der äußerlichen Berke keines. Biederum, wo die äußerlichen Reichen und Beweifung nicht find, so kann ich jener nicht gewiß sein, sondern beide, mich und andere, betrügen"; und gleich nach dem obigen Zitat: "Nun hat uns Gott mancherlei Beg und Stea borgestellt, dadurch wir die Gnade und Bergebung der Gunden erareifen, als erstlich die Taufe und Sakrament, item (wie jest gesaat) das Gebet, item die Absolution und allhier unsere Vergebung, daß wir ia reichlich versorat wären und allenthalben Gnade und Barmbergia= feit finden könnten. Denn wo wolltest du fie naber suchen benn bei beinem Nächsten, bei bem du täglich lebst und auch täglich Ursache genug haft, folde Bergebung" (ober, allgemein gefagt: gute Berke) "zu üben, . . . daß ja niemand Urfache hat zu klagen oder sich zu entschulbigen, er könne nicht dazu kommen, und sei ihm zu hoch und zu fern oder zu fchwer und teuer, weil es ihm und feinem Nächsten beim bor die Tür, ja im Bufen gelegt wird. Siehe, wenn du es also nicht nach bem Werk an ihm felbst, sondern nach dem Wort, so daran geheftet ift" (wir denken g. B. an Jakobi Bort: An Sand der Berke wird der Menich für gerecht erklärt) "ansiehst, so findest du darin einen trefflichen, köftlichen Schat, daß es jest nicht mehr bein Werk, sondern ein göttlich Sakrament ist, und mächtigen, großen Trost, daß du zu ber Gnade kommit, daß du beinem Rächsten vergeben kannit" (ober: irgendein gut Werk tun kannst), "ob du gleich zu andern Sakramenten nicht kommen könntest. Das follte dich bewegen, daß du folch Werk von Bergen gerne tätest und Gott bagu banktest, daß du folder Unade wert bist; solltest du doch bis an der Welt Ende danach laufen und alle bein Gut darum berzehren, wie wir zuvor um den erdichteten Ablaß getan haben. Wer nun das nicht will annehmen, der muß ein schändslicher, versluchter Mensch sein, sonderlich wo er solche Gnade hört und erkennt und bennoch so kröpsisch und halsstarrig bleibt, daß er nicht will vergeben" (oder Werke tun), "damit er beide, Tause und Sakrament, und alle andere [Gnade] auf einmal verliert. Denn sie sind alle anseinander gebunden, daß, wer getaust ist, soll auch das Sakrament empfangen; und wer das Sakrament empfangt, muß auch beten; und wer da betet, auch vergeben" (oder: Werke tun) "usw. Vergibst du aber nicht" (oder tust du nicht gute Werke), "so hast du hier ein schrecklich Urteil, daß dir deine Sünden auch nicht sollen vergeben sein, ob du gleich mit unter den Christen bist und der Sakramente mit geneußest, sondern sollen dir nur desto schädlicher und verdammlicher sein."

Wie Luther hier redet, so auch die Apologie, und zwar ganz allgemein von den Berken (S. 135): "Chriftus knüpft oft die Berheißung der Vergebung der Sünden an die guten Werke, nicht weil er im Sinn hat, daß die guten Berke ein Sühnemittel seien — benn fie folgen ber Berfohnung -, fondern um zweier Grunde willen. Der eine ift, weil gute Früchte notwendig folgen muffen. Daher macht er die Bors stellung, daß es Heuchelei und erdichtete Buke sei, wenn nicht gute Der andere Grund ist, weil wir notwendig äußere Früchte folgen. Reichen ber fo großen Verheigung haben muffen; benn ein erschrodenes Gewissen hat vielfältigen Trost nötig. Bie benn die Taufe wie bas beilige Abendmahl Zeichen find, welche zugleich die erfcrodenen Gewiffen anregen, aufrichten und ftarten, daß fie recht fest an die Bergebung ber Sünden glauben: so ift diefelbe Berbeifung auch in die guten Werke geschrieben und gemalt, daß diese Berke uns antreiben, daß wir recht fest glauben. Und wer nicht wohltut, reizt sich nicht zum Glauben, sondern berachtet jene Verheifungen. Aber die Frommen ergreifen fie und find froh über die Zeichen und Zeugniffe der fo großen Berheifzung [der Vergebung oder Rechtfertigung]. Deshalb üben fie sich in folden Zeichen und Zeugnissen." (Desgl. Gr. Rat., S. 479 f.)

So ist benn die von Jakobus und, wie wir gesehen haben, übershaupt von der Schrift getriebene Lehre von der Vindikation der Gerechtfertigten an Hand ihrer guten Werke außer dem Haupttroste im Svangelium, in der Taufe, im heiligen Abendmahl, in der Absolution, im Gebet u. dgl. auch ein großer Trost für uns dis hin zur Erscheimung unsers Hern JEsu Christi, der dann in selbsteigener verklärter Person uns vor allen Engeln und Auserwählten, auch vor allen Teufeln und Verdammten aus unsern Werken als Gerechte und als die Gesegneten seines Vaters erklären wird, Köm. 2, 13. Gute Werke, eingewicklin die respektiven Worte und Verheißungen der Schrift, sind auch ein göttliches Wort und Zeichen, an die sich unser Glaube ebenfalls hängt und hängen soll, dis er in Schauen verwandelt und die Gerechtigkeit, beren wir im Geist infolge des Glaubens und auch an Hand der guten Werke warten, offenbart werde. Ein Prediger kann daher in der Seels

forge, caeteris paribus, auch auf den an den guten Werken haftenden Trost hinweisen. Die Ausführungen des Jakobus sind also der Rechtsfertigung infolge des Glaubens statt gefährlich vielmehr dienlich und nütlich.

Summa: Selig find, die Werke tun, denn fie sollen gerecht ersklärt werden. W. G.

## Luthers reformatorische Arbeit auf bem Gebiete ber Liturgif.

(Rortsehung.)

## Rirdliche fefte, feiertage und Gebrauche.

Rirchliche Fefte und Feiertage in ber romifchen und in ber lutherifchen Rirche.

In der ersten Zeit der christlichen Kirche hatten die Gemeinden überhaupt keine besonderen Fest- und Feiertage. Mit jeder Woche ersneuerte sich für die Christen die Gedächtnisseier des Leidens und Stersbens Fcsu Christi, und jeder Sonntag brachte die Wiederkehr des Auserstehungssestes. Doch blied der Einsluß der jüdischen und heidsnischen Feste nicht ohne Wirkung auf das Kirchenjahr der Christen. So entwickelte sich denn nach und nach, teils aus andächtigem Interesse, teils um der Wirkung der bestehenden außerkirchlichen, außerchristlichen Feste entgegenzuarbeiten, ein Kultus, in dem eine lange Reihe bon Festen und Feiertagen vorgesehen war.

Die Reier des Ofterfestes wurde ichon febr früh veranstaltet, und ber Streit über die Frage des genauen Datums wurde vom Konzil zu Nicaa dahin entschieden, daß der erfte Sonntag nach eingetretenem Frühlingsvollmond zu feiern sei. Die Karwoche wurde auch schon früh im driftlichen Altertum gefciert, wie unter anderm aus ben "Apofto= Lischen Konstitutionen" und aus Chrisostomus berborgeht. Die Boche begann mit dem Palmsonntag, der schon im vierten Jahrhundert durch eine besondere Feier ausgezeichnet wurde. Sodann wurde der Gründonnerstag mit Abendfeier des Sakraments und mit der Kukwaschung begangen wie auch der Rarfreitag, der schon früh als großer Bußund Fastentag gefeiert wurde. Die Feier bes Ofterfestes umfaste die ganze Boche, also mit voller Oftabe, und fand seinen würdigen Abichluf mit dem Sonntag Dominica in albis, ber ber Konfirmationsund erste Kommuniontag der neugetauften Katechumenen oder Neophyten war. Schon Augustin schreibt, daß die Feier der himmelfahrt und des Pfingstfestes neben der Jahresfeier des Leidens Christi und seiner Auferstehung aus den ersten Zeiten der Kirche stammt. wurden diese Feste auch als große und hohe gefeiert. Das Trinitatis= fest wurde seit etwa 1150 an einzelnen Orten gefeiert, boch fant es

wegen des anfänglichen entschiedenen Biderspruchs erft im Jahre 1334 die Bestätigung der papstlichen Rurie. Die "Apostolischen Konftitus tionen" ordneten neben der Feier des Beihnachtsfestes am 25. Dezember auch bas Epiphaniasfest auf ben 6. Januar an. Etwa von dem Jahre 386 an hört man wenig ober nichts von ben Streitigkeiten über bas Datum bes Geburtsfestes Chrifti, das sonst zwischen den beiden Tagen schwankte. Nachdem die Kirche aber durch Bestellung der letztgenannten Reste die Bahn der Spothesen betreten hatte, dauerte es nun gar nicht lange, bis weitere Feste eingerichtet murden. Das Fest ber Beschneidung Christi wurde nach Festsetzung des Beihnachtsfestes am 1. Januar gefeiert und demgemäß auch Christi Darstellung oder Maria Reinigung am 2. Februar. Um die heidnischen Lustrationen mit den Fackelzügen au erseben, tamen in der Kirche Benediftion und Prozession der Kerzen auf; daher der Name "Maria Lichtmeß". Das Fest Annunciationis Mariae fiel folgerichtig auf den 25. März. Das Fest der Berklärung Christi wurde seit etwa Mitte des siebten Jahrhunderts am 6. August gefeiert. Das Fest der Kreuzerfindung, zum Andenken an die mythische Auffindung des Rreuzes Chrifti, feste man auf den 3. Mai, das der Rreuzerhöhung zum Andenken an den Sieg des Christentums über den Mohammedanismus auf den 14. September. Das Fronleichnamsfest wurde 1264 von Urban IV. als allgemeines Kirchenfest angeordnet, von Klemens V. 1311 aufs neue bestätigt und endlich von Johannes XXII. im Jahre 1317 in die "Rlementinischen Konstitutionen" eingetragen und seine Feier gang allgemein durchgesett. Die Marienfeste der römischen Kirche mehrten sich sehr schnell, und je mehr die Mariolatrie um sich griff und erstartte, besto höher wurde das Anseben dieser Feste, bis sie schlieflich zum Teil den großen Sauptfesten der Kirche zur Seite gestellt wurden. Maria Geburt wird am 8. September gefeiert, Maria Namensfest am Sonntag barauf, Maria Opferung zum Andenken an ihre wunderbare Darstellung im Tempel am 21. Nobember, Maria Berlobung am 23. Januar, Maria Empfängnis am 8. Dezember, Maria Heimsuchung am 2. Juli, Maria himmels fahrt am 15. August. Dazu kommen noch die kleineren Marienfeste: Maria Schmerzensfeier, Maria Freudenfeier, Maria Schneefeier (zum Andenken an einen Schneefall in Rom, an beffen Stelle bann eine Kirche gebaut murbe), Fest der Maria vom Berge Karmel, Fest der Translation des Saufes Maria nach Loretto und Maria Rosenfranzfest.

Bon den Gedächtnistagen der Apostel wären etwa folgende zu nennen: Peter-Paulussest am 29. und 30. Juni, Petri Stuhlseier am 18. Januar, Petri Rettenseier am 1. August, Pauli Bekehrung am 25. Januar, St. Jakobus der ültere am 25. Juli, St. Johannes der Evangelist am 27. Dezember und am 6. Mai, St. Andreas am 30. Ros vember, St. Bartholomäus am 24. August, St. Thomas am 21. Dezems ber, St. Matthäus am 21. September, St. Philippus am 1. Mai, wie auch St. Jakobus der Jüngere, St. Simon und Judas am 28. Oktober,

St. Matthias am 24. Februar, St. Markus am 25. April, St. Lukas am 18. Oktober und so weiter bis ins Endlose. Es würde zu weit führen, wollte man noch die Prophetentage, die Gedächtnistage der Bischöfe und Kirchenlehrer, die Märthrers, Konfessons und Heiligenstage, die Reliquienseste und andere mehr aufführen. Es war schließelich eine so große Menge von Fests und Feiertagen, daß das Kirchensjahr nicht genug Tage hatte, sie alle zu fassen. Es kommt darum oft vor, daß mehrere Gedächtnisseste an demselben Tage geseiert werden müssen.

Luther mußte in diesem Buft und Birrwarr bon Festen und Reiertagen irgendwie Wandel schaffen, und er tat es in einer feinen. konservativen Beise, indem er das offenbar Schriftwidrige ausmerzte, aber von dem übrigen beibehielt, was irgendwelchen Wert für Andacht und Erbauung der Gemeinde haben konnte. In seiner Schrift "Bon Ordnung des Gottesdienstes in der Gemeinde" bom Jahre 1523 schreibt er: "Alle Beiligenfeste follten ab sein oder, wo eine aute driftliche Legende wäre, auf den Sonntag nach dem Evangelium mit eingeführt Doch das Kest Purificationis, Annunciationis Mariae liek ich bleiben; Assumtionis und Nativitatis muß man noch eine Zeit= lang bleiben lassen, wiewohl der Gesang darin nicht lauter ift. nis Baptistae Kest ist auch rein. Der Apostel Legende ist keine rein ohne St. Bauli, darum mag man fie auf die Sonntage giehen ober, fo es gefällt, besonders feiern." (X, 225.) Diese forgfältige Scheidung hielt Luther auch sonft inne. In seiner Formula Missae heißt es: "Nos Wittembergae solis dominicis et festis Domini, sabbathissare quaeremus, omnium sanctorum festa prorsus abroganda, vel siquid dignum in eis est, in dominicalibus concionibus miscenda esse putamus. Festum Purificationis et Annunciationis pro festis Christi. sicut Epiphanian et Circumcisionem, habemus. Loco festi S. Stephani et Johannis Evangelistae, officium Nativitatis placet. S. Crucis anathema sunto. Alii faciant pro sua conscientia vel aliorum infirmitate, quod spiritus suggesserit." (Daniel, op. cit. 2, 83.) In feiner Schrift "Deutsche Meffe und Ordnung des Gottesbienstes" redet Luther noch ausführlicher bon dieser Sache: "Aber mit den Festen, als Beihnachten, Oftern, Pfingsten, Michaelis, Purificationis und dergleichen, muß es gehen wie bisher, lateinisch, bis man deutsche Gefänge genug dazu habe. . . . Die Fasten, Balmtag und Marterwoche laffen wir bleiben; nicht daß wir jemand zu fasten zwingen, sondern daß die Baffion und Evangelien, so auf diese Zeit geordnet find, bleiben follen. . . Die Marterwoche foll gleich wie andere Wochen sein, ohne daß man die Bassion predige des Tages eine Stunde burch die Boche, oder wie viele Tage es gelüstet, und das Saframent nehme, wer da will. Denn es soll ja alles um des Worts und Saframente willen unter ben Chriften geschehen im Gottesbienft." (X, 257.) Auch an andern Stellen spricht sich Luther über diefe Frage aus, z. B.

III, 1208; VIII, 1524; X, 1107. 1663; XI, 1922 und fonst. (Bal. Daniel, op. cit. 2, 15—20.)

Luther hat auch selbst bemgemäß gehandelt, wie wir aus seinen Bostillen und andern Schriften seben. Bon der Abbentszeit und ibren Beremonien urteilte Luther, "diefelben wären aufs befte und guter driftlicher Meinung eingesetzt und geordnet, Gott zu danken für die Menschwerdung seines lieben Sobnes". Das Beibnachtsfest nannte er "das ichone, liebliche Rest von der beiligen Geburt unfere SErrn Jesu Chrifti". Bon den beiden Festen gleich nach Beihnachten urteilte er freilich zuerst: "Die Prediger mögen die Geschichten bon St. Stephan und Nohanni als zu diesem Rest ungehörig einstellen und nur bon der Geburt des Beilandes predigen", später aber predigte er felber über bas Marthrium des Stephan und nannte die Erzählung "eine fehr treffliche Historia". Den Neujahrstag wollte er nur als Fest ber Beschneidung Chrifti angesehen haben und sagt babon: "Das Fest ber Beschneidung Chrifti ist ein sehr tröftliches Fest." Am Spiphanienfeste batte Luther am liebsten nur bon ber Taufe Chrifti gepredigt: "Billig follte dies Rest den fürnehmsten Ramen haben von der Taufe Chrifti, und diese Predigt von der heiligen Taufe vornehmlich daran getrieben werden." Man war sich eben damals noch nicht recht klar, welche Ges schichte am meisten hervortreten follte. "Auf dies Fest hat man viel au predigen, nämlich die Sistoria von den Beisen, item von der Taufe Chrifti, item bon bem erften Bunderzeichen, bas Chriftus getan hat auf der Hochzeit zu Rang in Galilag." Bom Balmsonntag fcreibt Luther: "Den Valmsonntag soll man halten mit der Prozession und Gefängen wie von alters, doch daß die Weihung der Balmen verbleibe." Kür Gründonnerstag und Karfreitag hat Luther felber Bredigten geliefert, wie auch besonders für das beilige, fröhliche Ofterfest. Bon der Kreug= oder Rogationswoche schreibt er: "Die es querst verordnet, mögen es vielleicht gut gemeint haben; aber es ist übel geraten." Er ist deshalb auch gegen ihre Feier eingetreten. Für den himmelfahrtstag hat Luther in feiner Sauspostille eine Bredigt, und bom Bfinaftfeste sagt er: "Auf dies beilige und fröhliche Pfingstfest begeben und danken wir unferm lieben BErrgott für die große, unendliche Bobltat, die er auf Erden erzeigt hat damit, daß er uns armen Menschen bom himmel herab hat offenbaren laffen fein liebes heiliges Wort." Trinitatisfest predigte er: "Das heutige Fest ist darum eingesett, daß man so vicl als möglich aus Gottes Wort lerne, was Gott an ihm felbst fei."

Auch über die geringeren Feste des Kirchenjahres stehen uns Notizen Luthers zur Verfügung. Sein Urteil über das Fronleichs namssest ist besonders scharf: "Darum bin ich keinem Feste nie seinder gewesen denn diesem Fest, allein darum, daß der Papst dazu die Schrift also migbrauchte. . . . An keinem Tage wird Gott und sein Christus schwerer gelästert denn an diesem Tage und sonderlich mit der Pros

zeffion, die man vor allen Dingen soll abstellen." Von den Kirchweihfesten oder Kirmessen, wie sie damals gebräuchlich waren, sagt er: "Man foll die Kirchweihen ganz austilgen, fintemal fie nichts anders find benn rechte Tabern, Jahrmarkt und Spielhofe worden, nur gur Mehrung Gottes Unehre und der Seelen Unseligkeit." Das Fest der Berkündigung Maria wollte Luther als Beilandsfest angesehen haben, "welches billiger das Fest Conceptionis oder Incarnationis Christi genennet wird". Er sagt davon: "Dies Fest begehet man um des Artikels willen im Glauben, da wir also sprechen: "Ich glaube an JEsum Christum, . . . geboren aus der Jungfrau Maria." Auch das Feft der Reinigung Maria gieht Luther zu den Beilandsfesten: "Wir begehen diesen Tag als ein Fest unsers Berrn Jesu Christi, welcher sich auf diesen Tag erzeiget hat, da er in den Tempel zu Ferufalem getragen und dem HErrn dargestellt worden." Den papistischen Sauerteig bei dem Feste Maria Beimsuchung scheidet Luther aus und weist dagegen darauf bin, daß man bier bon der Empfängnis Christi, bes Sohnes Gottes, und von dem Magnifikat handeln folle. Das Feft ber Simmelfahrt Maria tam in der lutherischen Kirche bald in Begfall, ba es gar keinen Schriftgrund hat. Das Fest Johannis des Täufersdagegen behielt Luther bei. "St. Johannis Fest des Täufers soll man bleiben laffen." Auch das Fest Michaelis hielt er sehr hoch und nanntees "das Kest aller heiligen und keuschen Engel". Freilich räumte er auch hier mit allem Aberglauben gründlich auf. Luther hat endlich Bredigten hinterlassen für die Apostelfeste: des Andreas, des Thomas, des Matthias, des Philippus und Jakobus, des Petrus und Paulus, des Rakobus des Alteren, des Bartholomaus, des Matthaus, des Simon und Judas. Den Festen der Beiligen und Märthrer, wie schon oben erwähnt, konnte Luther wenig Interesse entgegenbringen, wie er benn auch von den Festen Allerheiligen und Allerseelen sagt: "Ich wollte. daß diese beiden Keste in allen Landen wären aufgehoben, allein um bes Migbrauches willen, ber darinnen geschieht." (Bgl. Daniel, op. cit. 2, 15—65.) Endlich urteilt er von dem Fest der Himmelfahrt Mariä: "Das Kest von der himmelfahrt Maria ist durchaus papstisch, das ist, voll Abgötterei, und ohne Grund der Schrift eingesett." (XIII, 1208. 1210.)

So hat Luther immer wieder die Grundfätze ausgesprochen und bargelegt, nach denen diese Fragen besehen und beurteilt werden müssen. Und danach hat man sich in der lutherischen Kirche allezeit gerichtet. Diese Grundsätze sind auch in den Bekenntnissen anerkannt worden und bestehen dis auf den heutigen Tag zu Recht. "Wiewohl es uns auch wohlgefällt, daß die Universalzeremonien um Einigkeit und guter Ordnung willen gleichsörmig gehalten werden, wie wir denn in unsern Kirchen die Messe, des Sonntags Feier und die andern hohen Feste auch behalten." (Apologie, Art. de Ecclesia. Müller, 159.) "Die ältesten Satungen aber der Kirchen, als die drei hohen Feste usw.

bie Sonntagsfeier und bergleichen, welche um guter Ordnung, Ginigfeit und Friedens willen erfunden ufm., die halten wir gerne." (Apologie, Art. de Traditionibus Humanis in Ecclesia. Müller, 212.) Roch ein Reugnis aus früher Reit möge hier Blat finden. Unterricht der Bisitatoren an die Pfarrherren im Kurfürstentum zu Sachsen vom Jahre 1528 heißt es: "Es sollen fich auch die pfarber nicht zanken, ob einer ein feiertag hielte, und der ander nicht, fondern es halte ein jeder feine gewonheit fridlich; doch das fie nicht alle feier Bere auch gut, das sie eintrechtiglich feierten die sontage, annunciationis, purificationis, visitationis der reinen jungfrauen Maria. S. Johannis des teufers, Michaelis, der aposteln, Magdalene; die felben feste weren denn bereit abgangen und künten nicht bequemlich alle wieder aufgericht werden. Und insonderheit sol man halten den christag, beschneidung, epiphanie, die ofterfeier, auffart, pfingften, boch abgethan, was undriftlich legenden ober gesang barinnen gefunden werden." (Sehling, op. cit. 1, 164. Bgl. auch S. 169. 202. 540. 641 usw. Alt, Das Kirchenjahr, 433 ff.)

## Liturgifche Gebrauche in ber romifden Rirche und ihre Ausartung.

Eine Erscheinung auf dem Gebiete der Liturgik, wie sie in der Geschichte der christlichen Kirche wohl einzigartig dasteht, ist die eigenstümliche Ausartung der äußeren Form des Gottesdienstes in der römischen Kirche vom elsten dis zum sechzehnten Jahrhundert. Mit der zunehmenden Verweltlichung der Kirche tried der Aberglaube Blüten eigener Art. Dazu kommen die liturgischen Spiele, die sich aus den Tropen oder Sequenzen entwickelten. Gewisse Misbräuche zogen das Seilige in den Kot. Possenreißen und grober Unfug wurde an vielen Festtagen gestattet, weil man das Bedenkliche der Situation nicht erskannte oder übersah, zuleht weil man sich nicht mehr wehren konnte. Einige der flagrantesten Fälle mögen als Jlustration genügen.

In der dritten Woche des Abvents, in der der Introitus des Mittswoch lautete: Rorate, coeli, desuper, et nubes pluant justum, Jes. 45, 8, begannen die sogenannten Koratenmessen, die zu Ehren der Jungfrau Maria täglich in aller Frühe geseiert wurden. Da aber dieser Tag, der 18. Dezember, als Fest der Erwartung der Entbindung Marias geseiert wurde, gab dies Anlah zu großer, grober Unzucht, bessonders da die Kirchen lange nicht genügend erleuchtet waren. Luther sagt davon: "Da ist das Korate zu einer jämmerlichen, auch äußerslichen groben Unzucht und Hurerei geworden, sonderlich zu Leipzig etwan, da eine so große Unzucht unter der Koratenmesse getrieben worden, daß es mit Menschengedanken nicht zu begreisen ist. Der Kreuzgang von St. Thomä würde es am besten zeugen, wenn er reden könnte." (XXII, 508; XXI a, 1439. Daniel, op. cit. 2, 22.)

Bährend der Adventszeit entwickelten sich auch im Anschluß an die Liturgie einzelner Festtage und Sonntage die Zehnjungfrauenspiele

und die Weltgerichtsspiele, von denen manche ziemlich draftische Aufsführungen brachten. Aus einer Lektion des dritten Advents, die auch in der Weihnachtsvigilie angesetzt war (fälschlicherweise dem Augustin zugeschrieben), und in der Jesaias, Jeremias, Daniel, David, Woses, Habakut, Simcon, Zacharias, Elisabeth, Johannes, Virgilius, Nebutadenezar und die Sibhlla weissagend eingeführt wurden, entstand das Prophetenspiel, das auch in vielen Fällen Auswüchse zur Folge hatte. Unter anderm sinden sich da Vileamspiele, Danielspiele und Nebukadenezarspiele.

Bu Beihnachten entwidelten sich aus den Tropen: "Quem vidistis, pastores? Dicite!" und: "Quem quaeritis in praesepe?" im Ansschluß an die Liturgie die Hirtenspiele am Präsepe. So wurde die Beihnachtsseier in der Kirche eine großartige musikalischetheatralische. Aus einem Misverskand des hebräischen Textes Hab. 3, 2 in einer alten lateinischen übersehung, verglichen mit Jes. 1, 3, kam der Glaube vom Ochs und Esel an der Krippe des Heilandes auf. Am Tage St. Johansnis des Evangelisten fand die Darreichung des St. Johannisweines statt, die auf einer Legende beruht nach Mark. 16, 18. Der Apostel soll nämlich verurteilt worden sein, vergisteten Bein zu trinken; als er aber das Kreuzeszeichen darüber schlug, schied sich das Gift in Gestalt einer Schlange aus.

Am 28. Dezember, dem Tage der unschuldigen Kinder, Kindeltag ober auch Pfeffertag genannt, erlaubte man in Frankreich und ben Rheingegenden den Schulkindern, aus ihrer Mitte einen Schulbischof au erwählen, der in bischöflicher Bracht durch die Straken ritt und in der Kirche die Messe zelebrierte, mahrend die übrigen im Chorherrn= ornat die Chorstühle einnahmen. Diese Vosse wurde dadurch noch verfclimmert, daß die Rinder bei dem Graduale und dem Offertorium (Bf. 124, 7) eine große Anzahl von Sperlingen und andern Bögeln freilieken, die dann mährend des Gottesdienstes berumflatterten und zwitscherten. Daber hieß die Messe die Sperlings= oder Bogelmesse. Bedenklicher noch als diefer Auswuchs des Kindeltages, der verkehrten Welt im Meinen, war die Sitte, daß am frühen Morgen des Tages die Mädchen in die Kammern der unverheirateten Männer und umgekehrt die Junggefellen in die der Mädchen kamen, um fie scherzweise mit Ruten zu geißeln ober sonst zu neden. (Alt, Das Rirchenjahr, 314.) Aus der liturgischen Keier dieses Tages entwickelte fich übrigens mancher= orts das liturgische Spiel von dem bethlehemitischen Kindermord, das fich späterhin an das Spiel ber Beisen aus dem Morgenlande anschloß.

Das Narrenfest, das die Subdiakonen der Kirche am 1. Januar feierten, indem sie auf possenhafte Beise zunächst die gottesdienstlichen Gebräuche der Heiden, späterhin aber auch die der Kirche kopierten, artete mit der Zeit immer mehr aus. Die Messe wurde zum Gegenstand burlesker Darstellung gemacht, wobei es oft unsauber genug herging. Die jungen Leute, zumeist aus dem niederen Kirchenpersonal,

wählten unter den lächerlichsten Zeremonien einen Narrenbischof, mit dem sie in den wunderlichsten Weibers oder Tiermasten, mit geschwärzstem Gesicht oder scheußlichen Larven ihren Umzug durch die Stadt hielten. Die Messe selbst wurde durch lästerliche Zusäte entstellt. So lautete z. B. die Absolution: "Im Namen des Herrn Bischofs. Gott gebe euch ein übel an der Leber; möget ihr einen Kord voll Vergebung haben und zwei Finger voll Kräpe unter dem Kinn", und statt der biblischen Lektion wurde die Ochsens und Eselprosa rezitiert. Am Schluß der Wesse wurde am Altar gezecht und geschmaust, in den Chorsstühlen mit Karten und Würseln gespielt, während die Kauchfässer, in die man statt des Weihrauchs Leder von alten Schuhsohlen wars, einen pestilenzialischen Gestant verdreiteten, und den Beschluß bildeten aussgelassene Tänze, zu denen sehr frivole Lieder gesungen wurden, wie du Canae berichtet.

Aus der Liturgie des Spiphaniasfestes entwidelten sich die Dreikönigespiele mit Raspar, Meldjior und Balthafar, die zuerft mit großem Bomp in der Kirche gefeiert wurden und sich später noch jahrhundertelang, auch unter bem Namen Sternspiele, unter bem Bolf erhielten, ähnlich wie die hirtenspiele. Eine andere Sitte des Tages ist die Afperfion mit dem Dreitonigsmaffer, die bei dem Befuche des Pfarrers oder Raplans durch den Rufter geschieht, um alles Schädliche und Berderbliche zu entfernen und wegzuhalten und Saus und Bof auf ein weiteres Jahr zu weihen. Am Tage der Oktavfeier des Epiphanienfestes fand an vielen Orten, besonders im nördlichen Frankreich, die Reier des Efelsfestes statt, jum Teil im Anschluß an die Bileamsweisfagung (weshalb es 3. B. in Rouen am vierten Abvent gefeiert wurde), jum Teil in Berbindung mit der Geschichte bon der Rudkehr aus Lighpten, wobei ja auch ein Efel eine Rolle gespielt haben soll. In Beaubais feierte man fo, daß man eine Jungfrau mit einem Rinde im Arm auf einem prachtig geschmudten Efel reitend zur Rirche und bis vor den Altar führte. Statt der üblichen Responsorien hatten die Chorknaben bei dieser Gelegenheit im Namen und Tone des Efels mit "Hinham" zu respondieren, und ben ausgelassensten Jubel erregte es in der ganzen Versammlung, wenn das Tier mit einstimmte. -Homnus paste zu ber Boffe: "Orientis partibus Adventavit asinus, Pulcher et fortissimus, Sarcinis aptissimus: He, Sire Ane, he!" Von dem Schluß der Messe schreibt du Cange: "Sacerdos ter hinhinabit, populus vero vice; Deo gratias, ter respondebit: Hinham."

Am Gründonnerstag fand das Mandatum oder die Fußwaschung statt. Diese Sitte wird noch jett in katholischen Ländern befolgt. Der Papst selber besorgt das Fußwaschen in der klementinischen Kapelle, indem er zwölf weißgekleideten Priestern die Füße wäscht. In den Rlöstern wird die Waschung durch den Abt vollzogen. Wegen der Sitte, durch lautschallendes Zusammenschlagen der Chorbücher oder Rücken der Chorstühle den Tumult der Kriegsknechte oder das Erdbeben bei

Christi Tod anzudeuten, wird das Offizium vom Volke bisweilen Pumspers oder Poltermette genannt.

Am Karfreitag war in den meisten Kirchen die Zeremonie der Depositio Crucis üblich. Sie wird eingeleitet durch die Adoration des Kruzisizes mit dreimaliger Kniedeugung und Kuß, während welcher die Sänger die Improperia: "Popule meus, quid tidi seei?" ansstimmten. Das Kreuz selber wurde dann unter entsprechenden Zeresmonien in eine Seitenkapelle gebracht und dort in einem prachtvollen sepulerum niedergelegt. Abrigens entwickelten sich aus der Liturgie der Karwoche die sogenannten Passionsspiele, die sich stellenweise eine Zeitlang in der Kirche erhielten.

Weil von alters her der Karfamstag als Gedenktag der Höllensfahrt Christi galt, wie aus Predigten von Athanasius, Eusedius Emesenus, Spiphanius, Prudentius und andern hervorgeht, so entstand aus der Liturgie im Anschluß an das Svangelium des Risodemus und andere Berichte das Höllensahrtsspiel, das sich z. B. in Ruswil dis in das 18. Jahrhundert erhielt. Nach einer Prozession um die Kirche, während welcher sich ein Diasonus in dem Gebäude verstedte, nahte sich der Zug der Tür, wo dann ein Wechselgespräch nach Ps. 24, mit dem "Tollite portas", geführt wurde. Der Diason sollte Satan vorsstellen, der sich dem Kommen Christi widersehen wollte, der Priester an der Spize des Zuges dagegen den König der Ehren. Nach dreimaligem Pochen mit den entsprechenden Dialogabteilungen wurde die Tür gesöffnet, und man zog unter dem Absingen von "Cum rex gloriae" in die Kirche ein.

Diese Zeremonie wurde später fast ganz auf den Morgen des Ostertages verlegt und als Vorspiel zu den eigentlichen Auferstehungspielen benutzt, die in der mittelalterlichen Kirche sehr beliebt waren. Es sinden sich von diesem Ordo wohl schon dreihundert gedruckte Texte, ganz abgesehen von den längeren Osterspielen, die späterhin außerhalb der Kirche ausgeführt wurden. Die Hauptszene in den liturgischen Osterspielen war die der Visitatio Sepulori mit einem Wechselgespräch dreier Diasonen, die die Marien vorstellten, mit einem vierten, der am sepulorum satz und den Engel am Grabe abbildete. Die "Quem quaeritis"-Spiele sind eine interessante Erscheinung des Mittelalters.

In dem Nachmittagsgottesdienst oder der None des himmelsahrtsfestes fanden sich auch viele Possen aller Art. So war es in manchen Krichen üblich, daß der Psalm "Omnes gentes plaudite manibus" angestimmt und mit einem lautschallenden Händeklatschen begleitet wurde, dem sich ein jubilierendes Halleluja des Bolkes anschloß. Darauf folgte die Darstellung der himmelsahrt Christi, indem unter lautem Jubel der Versammlung ein geschnitztes Christusdild an Seilen in den Kirchenhimmel hinausgezogen wurde, während der Chor den Psalm anstimmte: "Ascendit Deus in jubilatione", bei dem natürlich Trompeten und Pauken nicht fehlen durften. Unmittelbar darauf ließ man von oben ein angezündetes Frapenbild, den Satan borftellend, herunterfallen (Luk. 10, 18), worüber die Kinder mit lautem Jubel herstürzten, um ben Teufel mit Ruten zu peitschen, daß die Funken umberstoben, und in kleine Stude zu gerfeben. Alsbann folgte bas "Brot bom himmel" und das "Waffer des Lebens", ersteres dadurch veranschaulicht, daß aus dem Kirchenhimmel kleine hostienförmige Ruchen, oft auch nur runde Stüdchen Rappe heruntergeworfen murben; letteres bon oben heruntergesprist, und ein Hauptspaß war es, wenn gerade, mährend sich unten Kinder und Erwachsene um das himmlische Manna balgten, das Baffer des Lebens in reichlicher Fülle auf fie herabtam und die au einem dichten Anäuel verflochtene Menge unter lautem Geschrei und Gelächter plötlich auseinanderfuhr — eine himmelfahrtsluft, über welche wohl auch die ehrwürdige Priesterschaft lachte, daß ihr der Bauch madelte. Spuren dieser Auffahrtszeremonie finden sich noch im 19. Jahrhundert. übrigens fanden sich auch liturgische Simmelfahrtsspiele, die freilich bald mit den Ofterspielen verschmolzen wurden, wobei die Liturgie der Sonntage nach Oftern eine verbindende Rolle spielte.

Auch am Pfingsttage tamen allerlei Ergöplichkeiten bingu, die zur Beranschaulichung dienen sollten und gewöhnlich am Nachmittag ftatt= fanden. So wurde hie und da, dem Introitus der Frühmeffe (Befek. 36, 25: "Ich will rein Baffer über euch sprengen, daß ihr rein werbet") entsprechend, wie am himmelfahrtstage, aus dem Rirchenhimmel Wasser auf die andächtige Gemeinde hinuntergespritt, und groß war hier der Jubel, dort der Erger, wenn der "von aller Un= reinigkeit" reinigende Strahl, icheinbar gufällig, gerade folche Bersonen traf, die durch ihren unsittlichen Wandel den übrigen ein Argernis Gewöhnlicher noch war aber die Darstellung ber Sendung des Beiligen Geistes. Der Priester oder Diakon betete: "Veni, sancte Spiritus", worauf die Schulkinder auf dem Chor oder oben im Rirchenhimmel auf mancherlei Weise das Brausen eines gewaltigen Bindes nachahmten. Dann rief er zum zweiten Male mit erhöhter Stimme: "Veni, sancte Spiritus", und es stoben zahlreiche Funken bon angezündetem Werg herunter, ja, mutwillige Anaben warfen ganze Bündel davon brennend hinab, um die feurigen Zungen darzustellen. Endlich ertönte ber Ruf zum britten Male, und es regnete eine Menge bunter Blumen herab, um die Menge und Verschiedenheit der Pfingstsprachen anzudeuten; und unter diesem Blumenregen schwebte eine weiße Taube nieder, entweder von Solg, an einer Schnur hinuntergelaffen, oder eine lebendige, die man aus dem Kirchenhimmel hinabflattern ließ, wie bu Cange berichtet, und bei diefer Gelegenheit konnte fich wohl der verdrießliche Fall ereignen, daß auf den dritten und letten Ruf des Priefters: "Veni, sancte Spiritus" nach langem peinlichen Barten

statt dessen von oben herab die Antwort erfolgte: "Herr Pfarr', der Marder hat ihn gefressen." Auf andere Pfingsträuche deuten die Pfingstrosen, die Pfingstochsen, das Pfingstbier und das Pfingstschen. Sigentliche liturgische Pfingstspiele scheint es nicht gegeben zu haben, denn die betressende Geschichte sindet sich schon früh mit den Ostersspielen verbunden. (Bgl. zu dem ganzen Abschnitt Alt, Das Kirchensighr, 307—385.)

Auch an den Marienfesten, den Aposteltagen und den Keiertagen ber berschiedenen Märthrer bildeten sich allerlei Gebräuche aus, die sich zum Teil bis auf den heutigen Tag erhalten haben. Die Krone aber wurde dem Ganzen aufgesett durch die Gebräuche und Spiele des Fronleichnamsfeites. Nachdem Papft Johann XXII. im Jahre 1316 endlich die Feier dieses Festes mit glänzender Prozession durchgesett hatte, bemühten fich besonders die größeren Städte und Bischofsfite, einander in der Pracht ihrer Aufführungen zu übertreffen. Die Hauptsache bei dieser Prozession war das Tragen des Sakramentariums durch die Straßen der Stadt. Dadurch, daß sich nicht nur die gesamte Briefterschaft an diesem Aufzug beteiligte, sondern auch fämtliche Ge= werkschaften, Bunfte und religiösen Bereine der Stadt, gestaltete fich bie Prozeffion oft zu einer überaus glanzenden. hierzu tam bann noch die Aufführung der Fronleichnamsspiele, wie fie in vielen Städten Englands und Deutschlands üblich war. Es wurde ein Aufwand gemacht und ein Gepränge getrieben, daß die Chroniken und Rechnungelisten der verschiedenen Städte ganze Seiten darüber aufweifen.

Alle diese liturgischen Gebräuche arteten nach und nach aus und wurden vielfach zu einem solchen Abusus, um es gelinde auszudrücken, daß die ernsteren der Bürdenträger sich genötigt saben, Ginsprache zu erheben. So hatte fich schon im Jahre 1244 Bischof Robert Groffeteste von Lincoln gegen die Entartung der liturgischen Spiele ausgesprochen. Auch Wiklif hat eine Predigt gegen den Unfug gehalten. Und zu Pork gelang es einem beredten Mönch, die Spiele auf einige Jahre auf einen andern Tag zu berlegen. Der Sorbonne gelang es erft im Jahre 1444, die Feier des Narrenfestes in der Kirche abzuschaffen. Und in Spanien fühlte fich noch im Jahre 1479 eine Shnode von Toledo veranlaßt, gegen die "Larven, Ungetüme und höchst unanstänbigen Erfindungen in den Rirchen" Stellung zu nehmen. das Volk den Respekt vor dem kirchlichen Versammlungslokal verloren hat, weil Gottes Wort da nicht regiert, da kann man kaum erwarten. daß es sich anders aufführt. Auch in diesem Stud hat daher erst die Reformation Wandel geschafft, und zwar nicht nur in der lutherischen und ber reformierten Kirche, fondern rudwirkend fogar in der römischen.

B. E. Arehmann.



## Rirchlich = Zeitgeschichtliches.

### I. Amerika.

† D. Johann Plvisaker. † Am 9. Oktober starb plötlich Professor Johann Plvisaker. D. D., langjähriger Professor der Theologie am Luthers Seminar der Norwegischen Shnode zu St. Paul, Minn. Wir kannien den Entschlasenen als einen edeln geistlichen Charakter, der auch die reine luthes rische Lehre von Herzen liebhatte. In dem traurigen Wirrwarr, der durch das sogenannte "Opgjör" in den norwegischen Shnoden angerichtet worden ist, stand er auf seiten der Minorität, welche überzeugt war, daß das "Opgjör" in drei Punkten geändert werden müsse, ehe es als eine Berzeinigungsplattsform für treue Lutheraner dienen könne. Was den Entschlafenen bewog, schließlich doch dem neuen Kirchenkörper beizutreten troth der Erklärung desselben, daß bei allen Konzessionen das "Opgjör" uns geändert bleiben müsse, darüber sehlt uns der nähere Bericht. F. P.

Eine nicht gutreffende Befdreibung ber ameritanifd-lutherifden Rirche. Bir lesen im Lutheran nach einem hinweis auf den Lehrindifferentismus in ben Settengemeinschaften: "This indifference and faithlessness have greatly weakened the Lutheran Church in Germany and Scandinavia, and become a source of much concern to those who are true to the old Gospel. It is in America, the land of promise and destiny, that the Lutheran Church as yet presents a united front. Though externally divided because of nationalistic differences and peculiarities, and because of certain doctrinal controversies born of deep-seated concern for the Faith, it stands as a unit in protest against the creed of Reason, known as the ever-variable 'New Theology,' and presents an unbroken front in loyalty to the Gospel." Bollte Gott, das mare mahr! Aber das Gegenteil ift der Fall. "The evervariable 'New Theology'" vertritt vornehmlich zwei fundamentale Irrtumer. Sie leugnet die Inspiration ber Beiligen Schrift und die sola gratia in der Bekehrung und Erlangung der Seligkeit. Wie fteht es nun in bezug auf diese zwei Merkmale der neueren Theologie innerhalb der amerikanischlutherischen Kirche? Auch Männer wie D. Jacobs und D. Saas stechen die Berbalinspiration der Schrift an. Und was die sola gratia in der Befeh. rung betrifft, so hat man "Missouri" und der Spnodalkonferenz gegenüber Rahrzehnte hindurch und bis auf diesen Tag darzulegen gesucht, was für ein Il na l'ü d'es gabe, wenn die Bekehrung und Seligkeit allein von Gottes Gnade und nicht auch bom richtigen Verhalten des Menschen abhängig mare. Dann gabe es eine Zwangsbekehrung, Calvinismus, mindestens Semicalvis So muffen wir leider zugeben, daß auch innerhalb der ameris tanisch-lutherischen Kirche nicht blog "here and there a weak and dissonant voice" zugunsten der neuen Theologie sich hören läßt, sondern daß gerade bie Führer in großen Gemeinschaften "the ever-variable New Theology" bertreten. Auch in die Vereinigungsbasis der norwegischen Synoben, namlich in das "Opgjör", ift die erasmische und modern-theologische Reutralis tätsstellung des Menschen ber Enade Gottes gegenüber eingedrungen. Bir fagen dies nicht gern. Wir möchten lieber loben als tadeln. Aber wir möchten, soviel an uns ist, die amerikanisch-lutherische Kirche vor der verberblichen Selbsttäuschung bewahren, die in den Borten des Lutheran gum Ausbrud format, "that the Lutheran Church [in America] as yet presents

a united front", daß sie von der "New Theology" frei ist, "and presents an unbroken front in loyalty to the Gospel".

Gloffen au einer obioiden Spnobalrebe. - Unter bem Titel "Die lutherische Kirche der Bereinigten Staaten im Jubiläumsjahr 1917" ift in den letten Bochen eine bor bem Bestlichen Diftrift ber Obiospnode gehaltene Shnodalrede P. C. C. heins an alle lutherischen Baftoren und Professoren im Lande versandt worden. Die Schrift bietet sich dar als eine "Jubiläums» gabe". Bir wollen uns ben Ausbrud gefallen laffen; benn "Gabe" ift ein etwas neutraler Begriff, ber über die Stellung bes Gebers bem Empfänger gegenüber teine Andeutung enthält. Voraussetzung ift bei lutherischen Chriften allerdings, daß es ein Prediger ehrlich meint, wenn er, wie das in der vorliegenden "Jubiläumsgabe" ber Fall ift, die Aufgabe anmelbet, jur Seilung der Trennung innerhalb der amerikanisch-lutherischen Kirche einen Beitrag zu liefern. Von welcher Seite auch ein solcher Vorschlag kommt, er verdient aufmerkfames Gebor. Gewiß ift es im Sinne des Verfaffers gehandelt, wenn nun diefer Borfclag auch Gegenstand öffentlicher Erörterung Allerdings ift gerade in den letten Monaten, auch gerade in der vorigen Nummer unserer Zeitschrift, ziemlich alles gesagt worden, was zu den Gedanken, die Brafes Bein in seiner Jubelrebe vorträgt, zu antworten ift. Doch treten hier einige Gesichtspunkte hervor, die etwas eingehenderer Betrachtung würdig sind. Bas von "firchlich=zeitgeschichtlichem" Interesse ist. foll im nachfolgenden ausgeführt werden.

Bekenntnisstellung. Ru unserer Freude konstatieren wir, daß Brafes Bein ben Gedanken verwirft, als handle es sich in dem Lehrstreit zwischen ums und Ohio um nebenfächliche Dinge, gar um leere Worte. Der Verfaffer bezeugt, er habe den Eindruck, daß sich die Diskussion "um das Zentrum des Evangeliums breht". Bas gleich nach dieser Erklärung folgt, ist nicht so erfreulich, doch soll uns das nicht abhalten, unsere Anerkennung des grundlegenden Sates auszusprechen. Wer die indifferente Stellung zur Lehre vertritt, lebt unter einem andern Horizont als wir, und alle Diskussion ift von vornherein überflüssig. Deshalb nehmen wir auch auf die Vereinigungs= plane ber Unioniften in allen Setten, foweit fie uns berühren, gar feine Rücksicht. Sie haben einen "andern Geift" als wir. Dagegen fühlen wir uns noch mit jedem geistesverwandt, der den Grundsat vertritt, daß Abweichung in der Lehre firchentrennend ift. Sier geben wir jedem Gegner "the benefit of the doubt" und verzweifeln nicht von vornherein an der Ersprieklichteit der Diskussion. Darin sind wir bestärkt durch die männlich= driftliche Stellung, die in ber Behandlung des Unionsprojektes zwischen Konzil und Generalspnobe am Schluft der vorliegenden Schrift hervortritt. Rebes Reugnis gegen Logentum und Unionismus, ob es aus lutherischen ober reformierten Rreifen tommt, ift und ein Beichen geiftlichen Lebens und einer Stellung zum Schriftwort als solchem, mit der wir uns prinzipiell eins wiffen.

Lehrftellung. Präses Hein lehnt im Namen seiner Shnobe die Lehre ab, "daß der Mensch aus seinen eigenen natürlichen Kräften etwas tun musse zu seiner Bekehrung, so daß dieselbe nicht von Gottes Gnade allein abhängig sei, sondern auch, wenigstens zum Teil, von des Menschen Werk". Daß diese Lehre hier verworsen wird, unterscheidet die Ohiospnode von den reformierten Sekten und von der Papstkirche, die wesenklich pelagianisch gerichtet sind. Und doch ist unsere Freude über diese Lehrdarstellung etwas gedämpft.

Es ist das nämlich nicht, wie es Präses Hein hier darstellt, der Differenzpunkt. Was wir an der ohioschen Stellung aussetzen, ist vielmehr dies, daß 
man da lehrt, Gott habe sich in seiner Wahlhandlung bestimmen lassen durch 
das, was er an den Menschen vorausgesehen habe; je nach dem Grade des 
Widerstrebens, den er voraussah, habe er bestimmt, wer selig werden solle. 
Er sah nämlich voraus, daß manche nicht so doshaft und beharrlich widerstreben wie andere, und davon, von dem besseren Berhalten der einen, ist die 
Erwählung zum ewigen Leben abhängig gewesen. Ob Präses Hein diese 
Lehre vertritt, wissen wir nicht. Hätte er sie als schriftwidrigen Irrtum 
verdammt, so wären wir mit ihm im reinen. Ihm bliebe dann vorerst die 
Pflicht des Zeugnisses unter seinen Brüdern. Wie die Sachen stehen, müssen 
wir annehmen, daß er zur ofsiziellen Lehre seiner Synode hält. Nur eine 
össentliche Erklärung seinerseits kann hier Klarheit schaffen.

Die Laiendriften. "Sind sie sich der Unterschiede bewußt?" möchte antworten: Sind fie fich ber Unterschiede zwischen Methodiften und Lutheranern bewußt? Man frage einmal das Gemeindeglied: Borin befteht der Arrtum der Methodisten, der Campbelliten, der Kongregationalisten, ber Albrechtsbrüder usm.? Es wird in den meiften Fällen teine Rechenschaft geben können. Aber ift baran etwas Befrembliches? Bas für Beranlaffung liegt benn vor, unfern Chriften Bortrage über tomparative Symbolit zu halten ober sie mit ben letten Berirrungen ber höberen Kritif bertraut zu machen? Bas für Veranlaffung haben wir, bort, wo keine Gefahr ber Berführung droht, unfern Gemeinden über die verschiedenen Formen, die der Migglaube angenommen hat, Aufklärung zu geben? Ift es nicht seit den Tagen der Apostel - man vergleiche die Briefe Pauli, Petri und Johannis - die Beife rechter Prediger gewesen, eben diejenigen Frrtumer, die je nach Beit, Ort und Umftanden eine Gefahr für ben Glauben bilbeten, zu bekämpfen? Bo das verfäumt wird, haben allerdings die Diener am Bort eine große Berichulbung. Gie find bann ftumme Sunde, die ben Bolfen nicht wehren. Aber geschieht denn solcher Unterricht nicht, wo es die Um= ftände erfordern? Man wird finden, daß unsere Christen auch über die gegnerische Lehre gar bald unterrichtet worden sind, wo etwa die Adventisten oder andere Schwärmer die Gemeinde beunruhigten. Man wird finden, daß fie auch über die Unterschiede awischen Ohio und Missouri das Rötige wiffen. wo die Frage: Hier oder bort? eine brennende geworden ift. aber ift es ein Sophisma, wenn Prafes Bein die Unkenntnis vieler Chriften über die Lehrdifferenz in diesem Zusammenhang in Anschlag bringt. probat, qui nimis probat. Er beweist zu viel. Nach vorgetragenem Grundfat hätten wir auch kein Recht, die Trennung zwischen uns und den Methobisten aufrechtzuerhalten; benn hier könnte man auch mit P. Sein urgieren: "Wiffen sie, weshalb ihre respektiven Synoden dem Gegner die kirchliche Anerkennung und Gemeinschaft verweigern?"

Die Paftoren und "unsere Blätter". Präses hein schreibt: "Man wirft unsereseits" — was heißt das: "unsererseits"? Wer ist "man"? Auf wen will Präses hein die Berantwortlichkeit für die nachfolgende Bersteumdung abgeladen wissen? Geradeheraus wäre hier männlicher gewesen — "man wirft unsereseits Missouri vor, daß es eine unwiderstehliche Gnade lehre, eine Gnade, die sich gegen den Willen des Bekehrenden durchsetzt und schließlich auch das mutwilligste Widerstreben bricht und dabei eine Gnade ist, die nicht für alle, sondern nur für die Auserwählten vorhanden. Ich

glaube nicht, daß die Paftoren der Missourispnode eine folde calviniftische Arriehre auf der Rangel oder im Konfirmandenunterricht lehren." ftimmt. Aber wer hat denn je in der Missourispnode eine "unwiderstehliche Gnade" gelehrt? Prafes Bein fagt etwas weiter unten, daß die Trennung awischen ben Synoben beftehe, weil man bem Gegner "Lehren, die er nicht ausbrüdlich lehrt", "erft aus seiner Lehre als angeblich logische Konsequenz" aur Laft lege. Sierau gibt allerdings P. Bein in den angeführten Gaben einen schlagenden Beleg. "Unwiderstehliche Gnade" — wo findet sich in unfern Schriften benn diese Lehre? Man hat fie mit "angeblich logischer Ronfequena" gefolgert. Genau fo, wie fie bor dreihundertfünfzig Sahren bie melanchthonischen Bittenberger gegen die rechtgläubigen Jenenser aus beren Lehrstellung folgerten. "Eine Gnade, die sich gegen den Billen des zu Bekehrenden durchsett" — wo haben wir das je gelehrt? Gefolgert hat man es "als angebliche logische Konfequenz". "Eine Gnade, die nur für die Auserwählten vorhanden ist" — wo hätten wir das je gelehrt? P. Hein fagt: "Man wirft das unsererseits Wissouri bor" — ja, aber "man" ist ein Berleumder. Beder Paftor noch Professor hat je in der Missourishnode folche Leugnungen der allgemeinen Gnade Gottes vortragen dürfen. Missourier hat je auf der Kanzel, aber auch nicht in der kirchlichen Presse ober bom Katheber aus gelehrt, daß ein Mensch wider seinen Willen bekehrt wird. "Man" bringe boch einen einzigen Beleg für die Behauptung! "Und boch, ber Streit, wie er in unsern Blättern seitens der theologischen Leiter in ben respektiven Sonoben geführt wird, halt biese Laiendriften getrennt. fo daß sie sich gegenseitig für Kalschaläubige halten, sich die Bruderhand und die kirchliche Gemeinschaft verweigern, während sie doch im Glauben eins." Bas auf diese Beise der Argumentation zu sagen, ist kürzlich in einer Reihe von Artikeln im "Lutheraner" weitläufig erörtert worden. In dieser Artikel» reihe ift ein über das andere Mal betont worden, daß wir die Leute in der Ohiospnode und Jowaspnode nicht als Spnergisten ansehen. nicht? Beil ein Chrift nicht Shnergift fein tann. Das ift ben Laien nota bene, ben Laien ber Miffourisnode - bort nachbrudlich, und wahrlich nicht zum erstenmal, gesagt worden. Dak sie den Christen in der Ohiospnobe nicht die Bruderhand reichen können, ift vielmehr damit begründet worden, daß sich diese Christen unter ein Bekenntnis stellen, das nicht die reine Schriftlehre bertritt, indem fie fich in den offigiellen Blättern, die in ihrem Auftrage und auf ihre Rosten hin als Organe ihrer Synobe herausgegeben werben, durch Leute repräfentieren laffen, die das lautere Evangelium bekampfen. "Der Streit, wie er in unsern Blättern seitens der theologischen Leiter ber respettiven Snnoden geführt wird", halt die Chriften getrennt. Birflich? Aber von eben dem "Streit, wie er in den firchlichen Blättern der theologischen Leiter geführt wird" (wörtlich so), sagt Bräses Bein ja auf Seite 7 feiner Rede: "Ich bin überzeugt, daß diefer Streit in den Shnodalpublikationen sich um das Zentrum des Evangeliums dreht, nämlich im letten Grunde um die Frage, ob Gott wirklich und wahrhaftig aller Menschen Seligkeit will" usw. Beiter unten: "Missouris Lehre von ber Gnadenwahl und ber Bekehrung, wie sie von ihren theologischen Leitern in den Synodalschriften vertreten wird, greift unserer Meinung nach dem Evangelium ans Herz" usw. Ja, aber, gesett einmal, dieses sei richtig, handeln die Christen in der Ohiosmode dann nicht recht daran, wenn sie ben miffourischen Chriften, die sich von "Bekaupfern des Evangeliums"

repräsentieren laffen, die Bruderhand verweigern? Gi, natürlich; denn ein obioscher Chrift wird doch das Wort Gottes kennen, welches ihm verbictet, mit solchen, die neben der gefunden Lehre den Irrtum nebeneinbringen, sowie deren Anhängern firchliche Gemeinschaft zu haben! Also nach P. Heins eigener Boraussetzung ift die Trennung zwischen den ohioschen und den miffourischen Chriften vollauf berechtigt. Allerdings lehnen wir diese Boraussehung auf das bestimmtefte ab. Weder tragen wir eine Lehre vor, wie sie uns der obiosche Distriktspräses andichtet, noch ist das, was wir tatfächlich bortragen, eine Sonderlehre der miffourischen Redatteure. Präses Hein hat offenbar die Jahrgänge von "Lehre und Wehre" und "Lutheraner" aus ben achtziger Jahren nicht zur Sand, sonft wüßte er, in welchem Mage fich die miffourischen Paftoren, ja auch die Laien an bem Lehrstreit beteiligt haben. Und die damalige Stellung unserer Zeits schriften hat sich jest, eine Generation später, nicht um ein Saarbreit geändert. Glaubt Berr Prafes Bein, daß die Miffourisnode in diesen fiebenunddreißig Jahren auf ihren Diftritts- und Delegatensynoden nicht Gelegenbeit genug hatte, ihre Redakteure ab jufe ben, wenn fie Sonderlehren trieben und also am Rörper der gesamten Christenheit sich berfündigten? Bon wem werden unsere Zeitschriften gefüllt? Bahrhaftig, nicht von den Redakteuren. Bie, also müßten wohl auch die zahlreichen Mitarbeiter, die unsere Zeitschriften füllen helfen, als participes criminis, die das Berftörungswerk unterftüten, ja möglich machen, von Synobal wegen belangt werden? Prafes Bein wird hier - abfurd. Benn es einen Rirchenkörber in der Belt gibt, in dem Lehraucht von feiten der Baftoren geubt wird, so ift es wahrlich die Missourispnode. Und da sollten dreitausend Pastoren es sich an die vierzig Jahre lang gefallen lassen haben, daß ihre Redakteure mit einer beispiellofen Berversität Lehren vortragen, die "dem Evangelium ans Berg greifen"? Hoc credat Judaeus Apella! P. Bein kennt unjere Pastoren sehr schlecht. Das Bild der von ihren "Leitern" jest seit vierzig Jahren, nach dem Borgang D. Balthers, durch eine Sonderlehre gegen befferes Biffen und Bollen ber Baftoren vor aller Belt migreprafentierten Missourispnode wirft tatfächlich heiter. Unergründlich bleibt dabei das psphologische Geheimnis, daß neugewählte Redakteure und Professoren von Stund' an diese Balthersche "Sonderlehre" vortragen, und daß kein Menjch aus der Synode heraus darüber auch nur seine Verwunderung kundgibt.

"Ans der Lehre gezogene Konfequenzen." Und nun die Antithese. Zu bem unebangelischen Lehrgehalt der missourischen Position kommt nun als weitere Anklage noch unser Bekämpfen der gegnerischen Lehre auf falsche Boraussekungen hin. Präses Hein sagt, es handle sich "zum Teil um Lehren, die der Gegner nicht mit ausdrücklichen Worten lehrt, die man erit aus seiner Lehre als angebliche logische Konsequenzen zieht, wogegen der Gegner aber aufs heftigste protestiert, und die er nicht gezogen noch als seine Lehre anerkennen will". Das soll also beiden Teilen gelten. Die Tatsachen mögen auch hier entscheiden. Was wersen wir denn Ohio und Jowa sowie deren Bundesgenossen der Konsequenzen, die wir aus ihren Lehren ziehen? Mitnichten. Wenn D. Stellhorn in den "Theologischen Beitblättern" (VI, S. 290) schreibt: "Die Ursache davon, daß bei derselben genügenden Gnade die einen bekehrt werden, die andern nicht, kann nur im berschiedenen Verhalten der Menschen dieser einen und selben Gnade gegens

über liegen", so sagen wir, nicht was man daraus schließen musse, sei falsch, fondern: Dieser Sat an und für sich ist falich. Wir schließen auch nichts Beiteres aus dem Sabe in den ohioschen "Zeugnissen" vom Jahre 1914: "Richtig verstanden, ift die Bahl aur Geligkeit gleichbedeutend mit dem ewigen Beilsrat Gottes", fondern fagen: Der Sat ift falfc; denn "Unadenwahl" und "allgemeiner Beilerat" find zwei verschiedene Lehren der Beiligen "Nach bem göttlichen Beilswillen, an und für sich betrachtet, Schrift. schlieft auch die Bahl die Gottlosen mit ein" (ibid., S. 15) ist falsch, ist an und für sich, ohne irgendwelche Folgerung ober Konstruktion, falsch und fdriftwidrig. Benn D. Renfer von der Generalspnode fcpreibt, der Gunder werde durch die Wirkung des Evangeliums in einen Austand vor der Befebrung perfect, "in which the will has power of alternate choice", fo folgern wir baraus gar nichts, sondern sagen: Das ist falich. Dagegen hat Brafes Bein, wie oben ichon notiert, im engen Rahmen eines Sates breierlei Arrlehren aus unserer Stellung gefolgert. Und bas ift bei ben Gegnern konftant. D. Stellhorn fdrieb in ben "Zeitblättern" (IV, S. 292): Wer nicht glaubt, daß Gott bei der Wahl Rücksicht genommen habe auf das Berhalten der Menschen, "der muß (!) eine unwiderstehliche Bekehrungs= gnade annehmen". Durch diesen Schluß ist die Mythe von der "untvider= ftehlichen Gnade" Missouris entstanden. Der Calvinismus Missouris wird ferner durch Schlüffe bewiesen, wie diefer, aus P. Allwardts Schrift "Zeugnis wider die neue, falfche Unadenwahlslehre ber Missourisnnode" (S. 34): "Aus der Bahl foll der beständige Glaube herfließen. Nun find aber nicht Alfo" (lehrt Miffouri) "können auch nicht alle beständig glauben, können nicht felig werden." Ober: "Ohne Bahl kein beständiger Glaube, lehrt Missouri, ohne beständigen Glauben teine Seligkeit, lehrt die Schrift. Sobald alfo" (lehrt Missouri) "Gott die Versonen erwählt hatte, welche er selig machen wollte, sobald war auch über die andern das entgegengesette Urteil gefällt." (S. 73.) Aus ber "missourischen" Stellung wird Seite 91 gefolgert: "Die Auserwählten follen und muffen ja felig werden. Alfo felbft die greulichsten Sunden können den Erwählten an der Seligkeit nicht schaden." Man sieht, es wird aus unserer Stellung gerade bas gefolgert, was die Konkordienformel ausbrücklich abweist als eine nach der Schrift unzuläffige Folgerung der Bernunft. Die Schlüffe, bor benen Baulus und unser Bekenntnis mit Nachdruck warnen, werden uns angedichtet und unsere Lehre danach als unlutherisch und unbiblisch verdammt. Summa: Prafes Bein hat recht, wenn er fagt, daß durch das Konsequenzenziehen aus der Lehre des Gegners die Trennung aufrechterhalten wird. Nur beruht das nicht auf Gegenseitigkeit, Freund Hein!

"Spekulation, theologische Probleme, die auch Baktoren und Lehrer nicht verstehen." Auch darin hat Präses Hein recht. Er hätte noch ruhig hinzufügen können: "die auch missourische Prosessoren nicht verstehen". Und sein Schluß ist auch berechtigt: Es ist eine Schmach, daß das Christenvolk durch solche Spekulationen gespalten wird. Nur heißt es hier wohl distinsquieren. P. Hein hat eingangs betont, daß die Lehren, um die es sich handelt, das Herz des Christentums berühren. Will er sagen, daß die eigenkliche Hauptfrage im Streite, die das Herz des Glaubens angreift, "vom gewöhnlichen Christenmenschen nicht verstanden werden kann"? Also hätte Gott in seinem Worte Sachen, die wohl das etwige Heil der erlösten

Sünderseelen angehen, die aber der gewöhnliche Chriftenmensch nicht verftehen tann? in benen er also zwischen Bahrheit und Irrtum nicht unterscheiden kann? Bir wollen Prafes Bein das nicht zur Laft legen, denn damit griffe er die Lehre von der Rlarheit der Seiligen Schrift an, also die Lehre, die für alle chriftlichen Lehrartikel Voraussetzung ift. also schon bier und gerade mit Bezugnahme auf P. Beins Spnobalrede: Es reden Leute über die Streitfrage tatfächlich fo, daß man fie nicht ber = fte ben tann. Gin "gewöhnlicher Chriftenmensch" wird nicht begreifen, wie Brases Bein einesteils in der Kontroverse Lehrartikel berührt findet, bie gur Seligkeit nötig find - er nennt die Lehren von ber Erlöfung, von der Rechtfertigung, von der Bekehrung —, andernteils aber behauptet, ein "gewöhnlicher Chrift" könne nicht entscheiden, wo der Jrrtum ober wo bie Bahrheit liegt! Natürlich würde P. Hein es als eine sehr boshafte Folgerung abweisen, wenn wir fagen wollten: alfo ift ihm die Schrift in ben Hauptartikeln des Glaubens ein unklares Buch. So lassen wir diesen Punkt auf sich beruhen. Doch kommen wir auf die "Spekulationen" im nachfolgenden nochmal zurück.

"Starte Speife." Es wird betont, daß es fich in diesem Streite "um Sachen handelt, die zur ftarten, ja zur allerftartften Speife geboren, um Dinge, au beren Verftandnis ein gereiftes Urteil, ja eine theologische Bildung gebort". Starke Speise -- mit dem Worte ift im Interesse bes Indifferentismus viel bofes Spiel getrieben worden. Bergeffen wir nie: ftarte Speise findet sich in ben Schriftaussagen über jeden einzigen Artitel ber driftlichen Lehre. Starke Speise ist vieles, was Paulus über die Gottheit Chrifti, die Menschwerdung, die Verföhnung schreibt, starte Speife enthalten bie Reden JEfu, in benen er von seinem Berhaltnis zum Bater redet, ftarte Speife die Ausführungen in den Evangelien und Spifteln über die Auferstehung der Toten, über die Ginwohnung des Beiligen Geistes und Chrifti. über die Borfehung Gottes, über die Pradestination. Sollen wir baraus folgern, daß die Distuffion diefer zahlreichen fcmwierigen Ausfagen ber Schrift bem Chriftenvolt nicht heilfam ift? Bredigen wir nicht febr häufia gerade über recht schwierige Schriftworte aus den sonntäalichen Beri= Und wenn eine Lehre nun kontrovers wird, ist nicht notwendige Folge, daß auch die schwierigen Stellen in der Bolemik zur Behandlung kommen? Und man irrt fich fehr, wenn man meint, daß ein Chrift, dem es wirklich darum zu tun ift, einer solchen Frage auf den Grund zu tommen, an einem gewissen Buntte aufhören und nun die Professoren weiter "spekulieren" laffen muß. Salten wir doch ja fest daran: Die Bibel ift für gewöhnliche Leute gefchrieben. Das Bolt, die Raffe. war die erste Abresse der alttestamentlichen Beissagungen. lichen Chriften, meistens aus den unteren Ständen, waren ins Auge gefakt, als die Apostel ihre Briefe schrieben. Paulus preift die Enade Gottes, die ben Törichten bor ber Welt, ben Bekehrten aus heidnischer Untviffenheit, die Offenbarung der höchsten Geheimnisse hatte zuteil werden lassen. Darin erfüllte sich, was Joel 3 von der Ausgießung des Geistes Gottes über "Anechte und Mägde" steht. Und heute noch kann jeder geistig normale Chrift es dahin bringen, daß er auch die "starke Speise" genießen lernt. während übersehen Leute wie P. Hein, daß auch die ftarke Speise für den gewöhnlichen Christen da ift. Die gewöhnlichen Christen sollen das Bort Chrifti "reichlich unter fich wohnen laffen". Dit großem Digmut tonftatiert Baulus ben Bebraern, daß fie, die "langft follten Deifter fein", wieder ber Milch bedürfen! Berfteben also manche unserer Chriften nicht, "worum es sich eigentlich handelt", so liegt das zum Teil an ihrer Laubeit im Christentum überhaupt. Wie aber, sollen solche "unerfahrene Rinder" (Hebr. 5, 18) die Norm sein, nach der wir die Behandlung eines Lehraegenstandes bor ber Chriftenheit auschneiben? Sollen wir um ihret= willen die "ftarke Speise" behandeln, als habe fie Gott nicht für den Tisch seines Ebangeliums bestimmt gehabt? Also, die Tatsache, daß manche Gottesworte, die im Berlauf des Lehrstreites aur öffentlichen Behandlung gekommen find, "ftarke Speife" find, barf uns nicht zu bem Schlug verleiten, es sei "dieser Streit" deshalb ungehörig und verwerflich. Bas tut Baulus in dem Streit mit den falfchen Lehrern in Galatien? Er fcreibt den dortigen ("gewöhnlichen") Chriften im britten und vierten Kapitel seines Briefes eine Reihe ber schwierigften Stellen im gangen Reuen Teftament. Und wir haben sie in zwei Perikopenlektionen! Ja, das ist der unberechenbare Segen der Kontroverse, daß durch sie Laien wie Theologen tief, tief in Die Schrift hineingeführt worden find. — Aweitens: Es ist nicht wahr, daß bom Berftandnis ichwieriger Schriftstellen die Enticheibung ber borliegenden Streitfrage abhängt. Lukas schreibt: "Es wurden gläubig, wie viele ihrer zum ewigen Leben verordnet waren." Wie, ift der gewöhnliche Christ hier nicht imftande zu sagen, was Ursache und was Wirkung ift: die Berordnung ober das Gläubigtverden? So wird er auch entscheiden können, ob man uns mit Recht wegen der Bahl gum Glauben Calvinisten schilt. Der Seiland gebraucht bas Wort von der Verführung der letten Zeit: "daß verführet werden in den Jrrtum, wo es möglich wäre, auch die Auserwählten". Wird ber Chrift hier im 3weifel fein, ob es möglich ift, daß Gottes Auserwählte verloren geben? Gut, so wird er auch wissen, ob man mit Recht uns die Lehre von einer unwiderstehlichen Unade vorwirft. Ebenso flar find die Stellen, die vom Grunde der Bahl, und die, welche von der Bekehrung des in übertretung toten Sunders handeln. Bas die Sache bem Chriften fower machen tann, ift die Runft mancher Ausleger, bie eben eine Barteifache zu verfechten haben. Das ift bei jeder Rontroberse der Fall gewesen, solange die Kirche besteht. Lesen wir die aus den driftologischen Streitigkeiten hervorgegangenen Schriften des Athanasius. Belche Abgründe biblischer Beisheit! — aber wahrlich nicht für den Durchschnittsmenschen verständlich. Und doch hat Athanasius auch dem Bolk Die strittige Lehre so klar dargelegt, daß es in Alexandrien Debatten an den Strafeneden gab zwischen ben orthodogen Laien und ben Unhängern bes Die schwierigste Lefture in der theologischen Literatur überhaupt find wohl Augustins Schriften über die Trinität. Aber derfelbe Augustinus, ber hier bem Volke einfach unverständlich wird, hat die Lehre der Manichäer bann bor bem Laienchriften in einer Beise bekämpft, daß fie als Gefahr für bie Christenheit bald ein überwundener Standpunkt war. Warum aber diese "spekulativen" Schriften Augustins und Athanasius'? Rur weil die Bortämpfer ber Wahrheit durch die Argumentation ber Gegner gezwungen waren, in folder Beise auf die Sache einzugehen — Begriffe zu spalten, Definitionen zu fezieren, Trugschlüffe aufzudeden -, bis dem Gegner geantwortet war. Schloß bas aber aus, daß auch dem Bolke die Sache, um die

es sich handelte, klargemacht werden konnte? Es ist geschehen. Schriften gegen die Schwärmer find wahrlich nicht leichte Lekture, und wenn er gegen Erasmus schreibt, muß der Geift angestrengt arbeiten, um ju Warum ift Luther dagegen so Mar in seinem Buch "Bon der Freis heit eines Chriftenmenschen"? Beil er da keinen Gegensat vor fich hatte. Aber hat er dem driftlichen Bolk nicht auch über Chrifti Person, Abendmahl, freien Billen, Bekehrung in aller Einfalt das vorgetragen, was er gegen die Gegner mit einem folden Aufwand von Gelehrsamkeit und scholaftischer Logik verfocht? Genau so steht es mit D. Balthers Schriften und unserer Kontroberfe überhaupt. Durch die Bintelgüge bes Gegners - ber Ausdruck ift mit Bedacht gewählt - fieht sich Balther genötig:, Definitionen und Begriffe zu behandeln, Schlusse aufzulösen. Aber wo das geschieht, wird die Diskussion abstrakt. Das ist sie noch beute, wenn auf die gegnerische Position eingegangen wird. Aber schloß das bei Balther und seinen Mitarbeitern, schließt das heute aus, daß dem Bolk gang Kar gesagt werden kann, um was es sich handelt, welche Punkte in der Kontroverse unmittelbar ihr christliches Leben berühren? Balthers Traktate konnte jeder Chrift berfteben. Man lese Brof. Bentes Referat über die Differenzen awischen uns und andern Synoden. Das konnte das Volk verstehen, hat es verstanden. Mit der Aussage, es handle sich um "Spekulationen, die der Chrift nicht verstehen kann", wird also der Tatbestand gefälscht. Allerdings versteht das Bolk nicht die Ausführungen über intuitu fidei, über die Birfungen der borbereitenden, vorlaufenden usw. Unade Gottes, über "geistige Regungen", über "natürlichen" und "hartnädigen Biderftand" — aber wer hat diese Gedanken in die Diskussion gebracht? Dagegen versteht das gewöhnliche Bolf gar wohl, worum es sich handelt, wenn ihm die Gate bes Gegners in ihrer Nactheit vorgeführt werden, und das Gotteswort danebengehalten wird. Die Probe ist oft genug gemacht worden.

Bom Schaben ber Spekulation. Aus der "Spekulation", die allerdings in die Lehren von der Bekehrung und der Gnadenwahl hineingemengt wors den ist, erklärt sich auch, wie eine ganze Körperschaft sich eine Lehre gefallen laffen kann, die eigentlich den Grund der Chriftenhoffnung umftögt. Ber die Bolemik der Chiospnode genauer kennt, weiß, daß die falschen Säte nic fo blok hingestellt, fondern immer in allerengsten Busammenhang mit ber uns angedichteten "absoluten Wahl" und "Zwangsbekehrung" gebracht werden, so daß man sich sehr wohl vorstellen kann, daß auch rechtgläubige Pastos ren, aus diefem Gegenfat heraus, fich eine bem Schriftwort entsprechende Auffassung der falschen Sabe bilden mögen. Man bort beswegen auch im Gespräch mit iowaschen und ohioschen Bastoren oft diese Entschuldigung der anstößigen Säte D. Stellhorns und Präses Schuttes: "Ja, seben Sie, damit foll nur abgewehrt werden, daß der Mensch wie ein unvernünftiges Wesen bekehrt wird, ober: Er will ja nur fagen, daß Gott bei der Wahl nicht willfürlich gehandelt hat." Ja, liebe Berren, wir berftehen wohl, wie ihr darin noch echt lutherische Lehre finden könnt, aber was fagt benn Gottes Wort? Darüber bleibt eben doch wahr, daß Dhio wie Jowa eine eigentliche Bahllehre nicht hat. "In gewissem Sinne schlieft die Wahl auch die Gottlosen mit ein" — was ist da noch "Wahl"? Sie ift ausgemerzt. Und von diesem Gesichtspunkt aus ift auch nicht zuzugesteben, daß die Christen dort "glauben wie bei uns". Sie mögen den synergistischen

Prrtum gar nicht angenommen haben, aber sie geben auf der andern Seite bes herrlichen Trostes, der aus einer gesunden Erkenntnis der Gnadenwahl Und daran ist die "Spekulation" schuld. flieft, berluftig. Es wird ein merkwürdiges Spiel getrieben mit "Wahl", "Auswahl", "Erwählung", "Brädestination", so daß auch ein Theolog einfach nicht mehr versteht, was die Leute, besonders in der Jowaspnode, eigentlich meinen. Der Unterzeich= nete hat vergebens sich bemüht, Prof. Fritschels lette Broschure über die Gnadenwahl zu verstehen. Es ift ihm nicht gelungen und andern auch nicht. Da trifft benn ein, mas Brafes Bein fagt: Es ift eine Schmach, daß die Chriftenbeit durch folde in Begriffssbaltereien verlaufende Diskussion aufgehalten wird! Nur, bitte, das beruht wiederum nicht auf Gegenseitigkeit. Man weise uns auch nur einen einzigen Ausdruck nach, der von uns nicht in feinem altfirchlichen Sinne, also in dogmatisch verständlicher Beise, gebraucht Dagegen operiert ber Gegner feit Beginn des Streites mit einer Definition von "Shnergismus" und "Calvinismus", die in der Kirchengeschichte unerhört ist, und trennt neuerdings die Wahlhandlung in "Präbeftination", "Bahl", "Erwählung", "Auswahl", daß einem gewöhnlichen Chriften darüber die Sinne schwinden muffen. Borte nur die uquivokation auf, wir wären balb gufammen. Dak Gott erbarm'!

"Allen lutherifden Baftoren gefandt." Scheint bas nicht etwas mertwürdig, nachdem man P. heins Buchlein wieder zugemacht hat? Man hatte boch erwarten follen, daß der Berr Brafes fich hatte jo vernehmen laffen: "Nein, liebe Brüder, das tut nicht! Seht, was ich euch vorgetragen habe, bas find ja diefelben Sachen, die, wie wir eben gehört, so viel Unruhe in der Rirche machen. Wir wollen ja die Diskuffion jest einstellen, weil die Chriften allenthalben ja doch einer Meinung find. Ihr dürftet vielleicht in einem Separatabbrud die Abschnitte verbreiten, die von der Ginigkeit der Laien handeln, auch den Passus gegen die Logen, aber die Angriffe auf die Miffourisnode laffen wir lieber beraus, denn fonft tun wir ja mittelft eines Pamphletes genau das, was ich an den Zeitschriften gerügt habe. Wir geben also zur Tagesordnung über." Das hat er aber augenscheinlich nicht gesagt, denn das Pamphlet liegt nun vor uns. Also durch Shnodalblätter, die ja Ronfusion in den Streit bringen, weil darin so viel spekuliert wird, soll die Distussion nicht mehr fortgeführt werden; ift ja eine beillose Beberei gewefen, der ein Ende gemacht werden muß; dagegen in einer Sprache, die der gemeine Mann versteht, die alten Anklagen gegen Missouri wiederholen, und dann in einem Sonderabbrud deutsch und englisch verbreiten, das ist ein Friedenswerk! Nur nicht durch die Zeitschriften, aber: durch Traktate ja, das ift ganz was andres!

Urteile ans der Jowaspnode über die Berschmelzung des Generalsonzils mit der Generalspnode. Die "Kirchliche Zeitschrift" der Jowaspnode enthält in ihrer Robembernummer den Text der (englischen) Rede, die D. Reu bei der Versammlung des Generalsonzils im Oktober hielt. D. Reu erinnert in dieser Rede an die mit viel Mühe errungene Stellung des Konzils gegen Kanzels und Abendmahlsgemeinschaft mit Andersgläubigen (Galesburger Regel, 1875: Lutherische Kanzeln für lutherische Prediger allein, lutherische Altäre für lutherische Kommunikanten allein) und knüpste an diese längere Ausführung eine Abmahnung von dem Plan, mit der Generalspnode eine organische Vereinigung einzugehen, in der noch besonders betont wurde, daß

die Generalspnode "gerade in diesem Aubeljahr der Reformation" einen hochstehenden Freimaurer zu seinem Bräsidenten erwählt habe. Das "Kirchenblatt" der Jowaspnode brachte in seiner Rummer vom 24. Rovember eine Beurteilung derfelben Sache. Nachdem die Entwicklung des Konzils nach festerer Bekenntnisstellung bin anerkannt worden ift, wird darauf bingewiesen, daß fich die Grundfabe, die in der Galesburger Regel jum Ausbrud kommen, in den Gemeinden und Spnoden nicht durchgesett haben. "Man hoffte immer, daß ber Weg der Erziehung nach und nach bessere Früchte zeitigen würde. Nun aber ist es offenbar, daß der Einfluß der Generalsynode, der der Grundsat, daß lutherische Altare und Ranzeln nur für Lutheraner da fein sollen, ein Greuel ift, und die den widerchriftlichen geheimen Gefellichaften gegenüber gar teine Stellung einnimmt, fondern jeden tun läßt, wie ihm beliebt, und in deren Mitte viele Paftoren zu folden Gesellschaften gehören, ja die Gesamtspnode sich nicht scheut, gelegentlich einen bekannten und angesehenen Freimaurer zu ihrem Prafibenten zu machen — wir sagen, es ift offenbar, daß der Einfluß der Generalsmode auf bas Generaltonzil bie prattischen Grundfäte ber Bater gelähmt bat, und daß der geplante 'merger' gleichbedeutend mit einer Annullierung dieser Grundfate ift, soweit das offizielle Sandeln biefes neuen Kirchenkörpers in Betracht kommen wird. Und doch ist gerade das Leben, das kirchliche Leben und Sandeln ber Baftoren und Gemeinden, der Spiegel, in dem man die wirkliche Stellung jum Bekenntnis erkennen tann. Bir verbanken bem Generalkonzil viel und werden dessen immer dankbar gedenken. scheiben sich unsere Bege, wir muffen auseinandergeben. Das ameritanische Luthertum, welches die Generalspnode immer vertreten hat, und welches auch im Generalkonzil — namentlich in seinen nativistischen Bertretern — Anhänger gehabt hat, wird auch den neuen Kirchenkörper beherrschen. Rach unserer Erkenntnis beift bas, daß ein weitgebender Ginflug reformierten Wesens sich geltend machen wird, namentlich in Beziehung der firchlichen Braxis und der Stellung au allerlei Bereinen und widerdriftlichen Genossenschaften. Daß uns das recht leid tut, brauchen wir nicht erft zu sagen. Wir hätten gewünscht und haben gehofft, daß das Generalkonzil, seiner Ents ftehung und Geschichte würdig, auch in allen praktischen Fragen die rechte Stellung durchseben und auf diesem Weg, wenn auch im Rampf, das von ben Batern begonnene Bert weiterführen und ausbauen wurde. Der neue Rirchenkörper, ber 'merger', wird durch seine Größe imponieren, wird durch seine Geldmittel Großes anstreben können, wird sich auch ausbreiten, namentlich hier im Beften auf Roften anderer Synoden; aber bas alles tann uns nicht bestechen." Bu biefen Aussprüchen fügt bie obiosche "Kirchenzeitung" noch hinzu, daß die hier zum Ausdruck gekommene Stellung der Jowaspnode "gemäß den Befchluffen unferer Allgemeinen Synode in Richmond die letten Sindernisse zur Betätigung der Kirchengemeinschaft zwischen Jowa und Chio Offizielle Erklärungen, dabinlautend, follten erfolgen und hinwegräumt. dies Ergebnis fixieren". In einer vom Indifferentismus durchfeuchten Beit sind folde Reugnisse wie die aus der Nowaspnode gegen die Vereinigung des Generalkonzils mit der Generalspnode sehr erfreulich. Nur ift nicht gu übersehen, daß nicht eigentlich die organische Verbindung, sondern das brüderliche Verhältnis zwischen solchen, die im Bekenntnis nicht einig sind, bem lutherisch-biblischen Bekenntnispringip widerstreitet. Sachlich ift kein

Unterschied zwischen dem bisherigen Berhältnis des Konzils zur Generals spinode (und auch zur Jowaspnode) und der geplanten organischen Berbindung.

Die shisfche "Rirchenzeitung" bezieht fich noch in ihrer Rummer bom 24. November, wie folgt, auf die Vereinigung des Kongils mit der General= ipnode: "Der wirkliche Standpunkt eines Rirchenkörpers ift nicht der, ber auf dem Papier gedruck steht, sondern der, der sich im Leben und in der Braxis des betreffenden Kirchenkörpers kundtut. Die ganze Sache geht aber vorerft an die Synoden, welche das Konzil bilden, daß auch diese abstimmen. Geben fie ihre Stimme ber Mehraahl nach ab für die Berschmelgung, so wird bas Generalkonzil sich nächsten Herbst versammeln, sich gesetlich auflösen und die Verschmelzung vollziehen. Es fteht natürlich zu erwarten, daß dies aur beftimmten Zeit regelrecht geschehen wird. Bas die Augustanasynobe tun wird, ift etwas zweifelhaft, ba man bort bisher noch geteilter Meinung war; jedoch haben die in Philadelphia anwesenden Delegaten der Augustanasynode bei der Abstimmung alle ja gesagt. Es sollte uns durchaus nicht wundern, wenn auch die Augustanashnode schließlich mitgeht, um so mehr, ba die Bedenken der noch Ameifelnden nur praktische Spnodalinteressen im Auge haben und nicht eigentliche Bekenntnisintereffen. überhaupt scheint es an folden Bekenntnisintereffen im gangen Bereich bes Generaltongils zu mangeln. Nur von einem einzigen, nämlich von P. Brenner in Toledo, der ein Pamphlet zur Barnung herausgab, haben wir gebort, daß er wirklich in biefer Berichmelgung ein Aufgeben wefentlicher Bekenntnisgrundfate feitens bes Rongils fab. Go fteben die Sachen. Dem Generaltongil tam nicht einmal ein Zweifelsgebanke in ben Sinn, als unter ben Rednern, die fich so enthusiaftisch in der Philadelphiaer Versammlung für die Verschmel= aung aussprachen, auch D. Trefler, der Brafes der Generalinnode, auftrat, ber sich doch selber in Who Is Who in America? als Knight Templar be= tennt, das heißt, als Freimaurer einer der höheren Grade. Gewiß, ein bezeichnender Rommentar ber Tatsachen zu den so zubersichtlichen Worten D. Schmauks" (bag keine Gefahr bestehe, daß das Konzil mit dieser Berschmelzung einen Rudichritt tue ober bom lutherischen Bekenntnisstandpunkt etwas nachlaffe. Antwort an D. Reu). "Benn Schmauf und Tregler zusammen an den Abendmahlstisch treten, und wenn beide auf derselben Rangel vielleicht beim selben Gottesbienst predigen, wird da das General= konzil eine echtere lutherische Stellung einnehmen als bisher? D. Trefler hier besonders als Freimaurer erwähnt haben, geschieht nicht feiner Person, sondern feiner amtlichen Stellung wegen. Es dürfte fich aubem auch jeder Beobachter des Logenwesens von selbst fagen, daß so ein Freimaurer nicht gerade zufällig ein hobes Rirchenamt bekommt - alle seine freimaurerischen "Brüder" im Amte und "Brüder" unter den Laiendelegaten wirken da echt ,brüderlich' mit. Hat man an so etwas in Philadelphia gebacht, als diefer "Tempelritter" für die Berschmelzung seine unheilige Lange brach? Und was wird die Zukunft bringen, wo solchen Mächten nun ein größerer Spielraum gewährt wird als bisber? Es erfordert keine Prophetengabe, flar und bestimmt zu sagen: keinen Fortschritt in lutherischen Bekenntnisgrundfäten wird die beborstebende Verschmelzung bringen, sonbern das Gegenteil. In Philadelphia sang die Versammlung nach der Abftimmung "Nun danket alle Gott". Weder biefes Lied noch irgendein anderes

in unserm Gesangbuch paßte zu dem Beschluß, der der Sache unserer Kirche in ihren allerhöchsten Interessen so nachteilig sein muß wie dieser der Berschmelzung."

über 500 epiffsvale Gemeinben, meift in Maffachusetts, aber auch in New York, Bennsylvania, Illinois und Colorado, haben eine neue Form der Abendmahlsbarreichung angenommen, die Antinktion ober Gintauchung des Brots in Bein. Bischof Billiam Lawrence von Boston, dem auch der Erfolg der Sammlung des groken Benfionsfonds hauptfächlich augeschrieben ift, hat diese Neuerung eingeführt. Bekanntlich hat der Gebrauch des gemeinfamen Relches für alle Kommunizierenden in manchen Kirchen aus gewissen Gründen Biberfpruch gefunden, und viele Gemeinden haben den gemeinsamen Relch durch ben Ginzelkelch ersett. Die Spistopalen können sich mit dieser Maknahme, wonach jeder Abendmahlsgaft den Bein in einem besonderen Gläschen erhält, nicht befreunden, denn sie weicht von allem Bergekommenen zu sehr ab. Andernteils findet sich auch bei vielen ihrer Glieder jenes Biderftreben gegen den Gebrauch des gemeinsamen Relches. völlige Relchentziehung, wodurch die katholische Rirche zwischen Geiftlickeit und Laien unterscheidet, ware ein grundliches Abhilfsmittel, ift aber zu uns protestantisch. So schaut man in die Geschichte und findet da als nachahmenswert die Eintauchung des Brots in den Wein, ein Brauch, der wahrscheinlich im siebenten Jahrhundert aus dem Morgenland in das Abendland verpflangt wurde und im elften und zwölften Nahrbundert in England verbreitet war. Es ist dies also ein geschichtlich begründeter Ausweg zwischen bem gemeinsamen und dem Gingeltelch. Statt ber Oblaten wird Brot gebraucht, das derartig gebacken ift, daß es beim Eintauchen in den Wein nicht zerkrümelt. Beise ist es, daß der neue Brauch den Gemeindegliedern nicht aufgezwungen wird. Erst also wird das Abendmahl nach der alten Beise mit gemeinsamem Relch gefeiert, dann werden diejenigen, welche dem widerftreben, eingeladen und empfangen in Bein getauchtes Brot, also das Abends mahl unter beiderlei Geftalt, wenn auch vereint; aus einem Kelch, doch ohne ihn mit den Lippen zu berühren. übrigens ist diese Art und Beise der Austeilung des heiligen Abendmahles von jeher in der griechisch-katholischen Kirche gebräuchlich. Dem Kommunikanten wird vom Priester aus dem Relch Brot und Bein zugleich in einem Löffel zum Genießen dargereicht.

(Friedensbote.)

Rach dem Jahresbericht der Christian Science-"Lirche" haben die Mitglieder \$172,000 für ein Denkmal gegeben, das der Gründerin der Kirche, Marh Baker Eddh, zu Ehren errichtet werden soll. Im Berlags-hause zu Boston sind jetzt 600 Personen beschäftigt, 1903 waren es 20. 109 neue Christian Science-Gemeinden wurden letztes Jahr organisiert. Die angestellten Lektoren hielten 2287 Vorträge in allen Teilen der Erde. über 13,000 Exemplare von Science and Health wurden frei verteilt an städtische Bibliotheken, Universitäten, Colleges, Seminare, Gefängnisse, Besserungsanstalten und andere öffentliche und private Institute.

(Eb. Atlate.)

#### II. Ausland.

Afrika unter bem Fluch ber enropäischen Zivilisation. Dr. Cornelius H. Patton von Boston, korrespondierender Sekretär der Amerikanischen Ausswärtigen Wissionsbehörde der Kongregationalisten, hat in einer Ansprache

über das Thema "Die Gefahren einer gottlosen Zivilisation" eine furchtbare Anklage gegen ben Ginfluß ber "europäischen Zivilisation" in Afrika erhoben. Es beifit ba u. a., wie folgt: "Mehr als irgendein anderes Mij= fionsfeld ift Afrika burch die Selbstsucht der weißen Raffe beeinträchtigt worden. . . . Sehr viel kann augunften europäischer Domination und des europäischen Unternehmungsgeistes in Afrika gesagt werden. . . . Wenn das bas gange Rapitel mare, möchte man fagen, daß die Livilisation ein großer Segen für Afrika gewesen sei. Aber ungludlicherweise ift bas nicht die gange Geschichte, ja nicht einmal die halbe Geschichte dieser Zivilisation. Wenn man die Schattenseite der europäischen Zivilisation in Betracht zieht: ben Landerraub, die graufamen Eroberungsfriege, die drudenden Steuer= laften, die Seuchen unter Menschen und Bieh, die entsetlichen Greueltaten, die bon den Belgiern und Franzosen im Kongogebiet und am Aguator verübt worden sind, den monftrosen Getrankehandel in Afrika, die unmenschliche Behandlung der Eingebornen, die von den meisten Europäern wie die Sunde behandelt wurden, die industrielle Anechtung der 500,000 bis 750,000 heid= nischen Urbewohner, die alljährlich nach Johannesburg, Kimberlen und Durban siehen, um in den Malftrom der Trunkfucht, des Lafters und der ekelhaften und anstedenden benerealen Krankheiten gestürzt zu werden — wenn man alle diese übel unserer Zivilisation miteinander ins Auge faßt, dann kann es nach meiner Ansicht keine Frage mehr sein, daß die westlichen Gebräuche mehr Boses als Gutes in Afrika verursacht haben. Es ift die einfache, hähliche Bahrheit, daß viele afritanische Stämme heute beffer baran waren, wenn fie in ihrem primitiven Buftand geblieben und ber Beige nie= mals nach Afrika gekommen wäre. Es ift nicht angenehm, dies zu fagen, aber es ift die Bahrheit. Es gibt allerdings einige Teile des dunklen Kontinents, wo diefes nicht autrifft, wie a. B. Uganda, wo die Missionare glud= licherweise den Borsbrung vor den Sändlern hatten; aber Ausnahmen abgerechnet, bleibt es wahr, daß, alles in allem genommen, die Zivilisation eber ein Kluch als ein Segen für Afrika getvesen ift. hierüber stimmen die besten Autoritäten miteinander überein. M. de Bragga, der französische Forfcher, der Stanley folgte, ftarb an einem gebrochenen Bergen infolge der üblen Folgen der französischen Zivilisation unter den Eingebornen, und hätte er die Grenel vorausgesehen, welche die frangösische Herrschaft im Inneren Afritas zur Folge hatte, fo hatte er biefes Gebiet niemals der weißen Raffe Auch England zeugt gegen seine eigene Zivilisation, indem es nicht gestatten will, daß die Barutos und die Bechnanas unter die Kontrolle ber Südafrikanischen Union gestellt werden, weil es wohl weiß, welch ungerechte Behandlung sie empfangen würden. Einer der intelligentesten Missionare aus Afrika, mit dem ich geredet habe, behauptet, daß die größte Gefahr, von welcher Afrika bedroht wird, nicht ber Islam ift, sondern eine materialistische Zivilisation. Ja, er ging noch weiter und sagte, daß unserer sogenannten driftlichen Zivilisation in Sudafrika eine ebenso schlimme Digwirtschaft zur Last gelegt werden kann, wie sie dem Islam in Nordafrika aur Laft gelegt worden ift." (Apologete.)

Ausbreitung des Wordhinlasters in China. Wir sahen's kommen, das Unheil nach dem Unheil. Allenthalben hatten wir die Verheerungen des Opiumlasters jahrelang hilflos sehen müssen. Endlich ein Hoffnungsstrahl — wir durften nach 1917 vorausblicken. Dann sollte es mit dem hunderts jährigen Sandel (nach Englands ungern gemachtem Versprechen) Matthät am letten werden. "Doch biefe Rarben auf der Laftträger Ruden? Und Sabr um Jahr gufebends mehr berfelben!" Da muften wir bach ber Reugierbe Folge leiften und uns näber erkundigen. "Der da", hieß es, "rauchte, bis Mädchen, Frau und zulest Kinder (Anaben) verkauft werden mußten, um das Nagen nur noch einmal, dann wieder und doch noch ein mal zu stillen, und siebe dal wie gerufen tam eines iconen Lages ein Arzneitrödler bes Beges und verkaufte dieses Mittel gegen das Opiumnagen nebst der Röhre jum - Einspriten. Das war ber Anfang bes Morphinlafters in China. Richt lange nachher konnte England, feines ungerechten Gewinns ficher, ben Abschluß bes unheilbringenden Opiumhandels in Aussicht stellen. Die dines fifchen Millionen find Morphinfflaven! Und - England ift Morphinfabris An diesem Morphinhandel samt kant sowohl als Morphingrokhändler. allem, was drum und dran ift, beteiligt sich bereitwillig Japan, das sich ein Jahrhundert so tapfer gegen die Berlodungen des Opiumhandels wehrte. Bas foll bas werden? Die rasche Zunahme des übels erregt tieffte Beforgnisse. 1912 war die Morphineinfuhr in China aus England 71/2 Tonnen, 1913 111/2 Tonnen, 1914 14 Tonnen; 1916 burfte fich die Ginfuhr auf 16 Tonnen belaufen haben. Japan hatte schon 1914 "für medizinische Awede" eine monatliche Einfuhr von einer Tonne. Eine große Firma in Japan betreibt den Morphinhandel für die Fabrikanten in London und bezog 1913 per Poft über Sibirien allein 21/2 Tonnen des Giftes. Die übrigen Fabritanten in England berschidten auf bemfelben Bege ebenfalls zwei Dann kamen noch 11/2 Tonnen aus Deutschland, also zusammen per Post allein 1918 61/2 Tonnen. Weber Deutschland noch Japan hat die nötigen Ginrichtungen zur lohnenden Berstellung des Giftes, aber höchst ents mutigend für die Opiumreformer ift die Beteiligung Sapans am Morphinhandel. Es ist eine nicht geahnte Wendung des übels. Mittel und Methoben gur Bekampfung bes Opiums find nicht ohne weiteres gur Bekimpfung des Morphinübels anwendbar, und beinahe hätte es den Anschein, als müßten wir und zu einem hartnädigeren Kampf ruften, als der nun zu Ende gebende es war. In Japan gelandet, wird das Morphin in Flaschen oder auf andere Urt verpadt und unter verlodenden Bezeichnungen, wie g. B. "Befänftigendes", "Traumland-Labsal" usw., an Kleinhändler über Formosa, Dalny ober Antung nach China verschickt. Durch Zoll und andere Regeln will man bas übel in Schranken halten; allein Regeln, die nicht umgangen werden können, hat man noch nicht erfunden. übrigens erfreut sich der japanische Timeler in China (wie wir "Fremden" alle) des Territorialrechtes und ift folglich keinem chinefischen Beamten, sondern nur dem japanischen Konful verantwortlich. Auch findet der geringste Kuli, wenn er beweisen kann, daß er im Dienft des Japaners (oder eines andern Fremden) fteht, Schut gegen die eigenen Beborden. Rurg, Japan, Burg und Feftung Afiens gegen Opium, betreibt für seinen Berbündeten (England) einen regen und wachsens den Morphinhandel in China. Den Teufel durch Beelzebub ausgetrieben! (Missionar &. Ohlinger im "Christlichen Apologeten".)