# Concordia Seminary - Saint Louis

# Scholarly Resources from Concordia Seminary

## Lehre und Wehre

**Print Publications** 

1-1-1906

# Lehre und Wehre Volume 52

Concordia Seminary Faculty Concordia Seminary, St. Louis, ir\_csf@csl.edu

Follow this and additional works at: https://scholar.csl.edu/lehreundwehre

Part of the Biblical Studies Commons, Christian Denominations and Sects Commons, Christianity Commons, History of Christianity Commons, Liturgy and Worship Commons, Missions and World Christianity Commons, Practical Theology Commons, and the Religious Thought, Theology and Philosophy of Religion Commons

## **Recommended Citation**

Concordia Seminary Faculty, "Lehre und Wehre Volume 52" (1906). *Lehre und Wehre*. 52. https://scholar.csl.edu/lehreundwehre/52

This Book is brought to you for free and open access by the Print Publications at Scholarly Resources from Concordia Seminary. It has been accepted for inclusion in Lehre und Wehre by an authorized administrator of Scholarly Resources from Concordia Seminary. For more information, please contact seitzw@csl.edu.

# Lehre und Wehre.

Theologisches und tirchlich=zeitgeschichtliches

# Monatsblatt.

herausgegeben

von ber

Peutschen Ev.=Luth. Synode von Missouri, Ghio u. a. St.

Redigiert vom

Schrertollegium des Seminars zu St. Louis.

Suther: "Gin Prebiger muß nicht allein wei den, alfo, daß er die Schafe unterweife, wie fie rechte Chriften sollen fein, jondern auch daneben den Bolfen wehr en, daß fle die Schafe nicht angreifen und mit falfcher Lebre verflörren und Irrium einführen, wie berm der Leufe nicht ruht. Run findet man jezund viele Leute, die wohl leiden mogen, daß man das Goangellum predige, wenn man nur nicht wiber die Bolfe schafe wohl weiber die Prelaten predigt. Uber wenn wan nur nicht wiere bei feine und leibre, jo fift bernach nicht genug ver Schafe gebliet und fle vertagetet, daß nicht die Bolfe schafe und fle wieder badon führen. Denn was ist das gebauet, wenn ich Eteine aufwerfe, und ich jefte einem andern ju, der schafe gebliet und fle vertagetet, abg nicht die Bolfe schafe gate Beide baden, er hat sie befto lieber, daß sie feist fann wohl leiden, daß die Schafe gate Beide haben, er hat sie befto lieber, daß sie feist fann wohl leiden, daß die Schafe gate Beide haben, er hat sie beston einer sie finder ein wirft die Beite finder, auf ich beite Schafe gate Beite baden.

Zweinudfünfzigfter Band.

St. Louis, Mo. Concordia publishing house. 1906.

Digitized by Google

. .

1 3

•

| Period. 1040 |
|--------------|
| V.52         |
| 1906         |

1

ANDOVER-HARVARD THEOLOGICAL LIBRARY CAMERIDGE, MAGO.

Geite

•

.

Inhalt.

#### Januar.

.

| Borwort                         | 1  |
|---------------------------------|----|
| Referat über die "Schwagerehe"  | 10 |
| Bermischtes                     | 26 |
| Rirchlich = Beitgeschichtliches | 81 |

#### Februar.

| Luthers Fürforge für die Bedrängten, Unglüdlichen, Bitwen und Baisen | 49 |
|----------------------------------------------------------------------|----|
| Referat über bie "Schwagerehe"                                       | 62 |
| Bermischtes                                                          | 75 |
| Rirchlich = Beitgeschichtliches                                      | 79 |

#### Rärz.

| Inwiefern ift der Glaube, welcher die Vergebung der Sünden ergreift, ein |     |
|--------------------------------------------------------------------------|-----|
| Leiden, und inwiefern ift er ein Alt ober eine Tätigkeit?                | 97  |
| Bormort                                                                  | 106 |
| Bermischtes                                                              | 119 |
| Rirchlich = Zeitgefdichtliches                                           | 128 |

#### April.

| Inwiefern ift ber Glaube, welcher bie Bergebung ber Sünden ergreift, ein |     |
|--------------------------------------------------------------------------|-----|
| Leiden, und inmiefern ift er ein Alt oder eine Tätigteit?                | 145 |
| Bur Geschichte Josuas                                                    | 155 |
| Borwort                                                                  | 160 |
| Bermischtes                                                              | 174 |
| Literatur                                                                | 178 |
| Rirdlid = Beitgefdidtlides                                               | 179 |

#### Rai.

| Bormort                                                      | 198 |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| Bur Geschichte Josuas                                        | 211 |
| Des Urbanus Regius übersezung ber Spiftel St. Bauli an Titum |     |
| Literatur                                                    | 222 |
| Rirchlich = Zeitgeschichtliches                              | 228 |

## Juni.

| Boher hat der Glaube das, daß er gerecht und felig macht? | 241 |
|-----------------------------------------------------------|-----|
| Bur Geschichte Josuas                                     | 260 |
| Bermifctes                                                | 272 |
| Literatur                                                 | 276 |
| Rirdlich = Zeitgeschichtliches                            | 276 |

## Juli.

----

| Juli.                                                     | Geite |
|-----------------------------------------------------------|-------|
| Bum Schriftbeweis für die Lehre von der Gnadenwahl        | 289   |
| Boher hat der Glaube das, daß er gerecht und felig macht? | 303   |
| Bur Geschichte Josuas                                     | 314   |
| Bermischtes                                               | 820   |
| Rirdlid = Beitgeschidtlides                               | 828   |

# Auguft.

•

| Bum Schriftbeweis für die Lehre von der Gnadenwahl        | 887        |
|-----------------------------------------------------------|------------|
| Boher hat der Glaube das, daß er gerecht und felig macht? | <b>845</b> |
| Bur Geschichte Josuas                                     | 858        |
| Über die Folgen des Cölibats                              | 366        |
| Literatur                                                 | 875        |
| Rirchlich = Beitgeschichtliches                           | 381        |

# September.

| Ein Rachtrag zum Dogmengeschichtlichen über bie Lehre von ber Gnabenwahl | 385         |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------|
| über die Folgen des Cölibats                                             | 8 <b>99</b> |
| Bermischtes                                                              |             |
| Rirolio = Beitgefdictliches                                              | 417         |

#### Oftober.

| Ein Rachtrag zum Dogmengeschichtlichen über bie Lehre von ber Gnadenwahl | 433 |
|--------------------------------------------------------------------------|-----|
| Beiträge zum Berständnis des Buches Ruth                                 | 446 |
| Bermischtes                                                              | 459 |
| Literatur                                                                | 463 |
| Riroflich = Beitgefcichtliches                                           | 463 |

## Rovember.

| Schriftauslegung und Analogie des Glaubens                                | 481 |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| Bon bem Schidfal Thomas Rorers, eines lutherifchen Bredigers in ber Graf= |     |
| fcaft Drtenburg, 1564                                                     | 486 |
| Eregeje zum 78. Bfalm.                                                    | 495 |
| Rirchlich = Beitgeschichtliches                                           | 510 |

# Dezember.

| Die intersynobale Ronferenz in Fort Bayne  | 529 |
|--------------------------------------------|-----|
| Aus dem Jahre 1547                         | 546 |
| Ein Lied des D. Juftus Jonas vom Jahr 1546 | 550 |
| Bermischtes                                | 552 |
| <b>Literatur</b>                           | 555 |
| Rirchlich : Beitgeschichtliches            | 555 |

# Sehre und Wehre.

| 91  | ıĥr | 88 | na | 52 |
|-----|-----|----|----|----|
| ••• | -7- | 8- | 8  |    |

Januar 1906.

**Ro.** 1.

#### Vorwort.

Die in den verslossenen Jahren gehaltenen freien Konferenzen, welche anfangs von vielen mit großer Freude begrüßt wurden, haben ihr Interesse vorloren. Der eigentliche Zweck, welchem sie dienen soll= ten, ist nicht erreicht worden, und zu Zwecken, denen sie nicht dienen sollten, sind sie vielsach gemißbraucht worden. Und das fast allge= meine Urteil scheint dahin zu gehen, daß, wie die Sachen jetzt liegen, auch fortgesete Konferenzen zu keiner Einigung oder Annäherung in der Lehre führen werden. Wir sind derselben Ansicht und bekennen, daß wir aus vielen Gründen keine besondere Freudigkeit zu den freien Konferenzen mehr haben. So sehr wir uns freuen, wenn uns Gelegen= heit geboten wird, auch mündlich vor unsern Gegnern die Wahrheiten, welche wir vertreten, zu bekennen, so haben wir doch, wie die Sachen jeht liegen, keine große Lust, uns um weitere Zusammenkünste sonder= lich zu bemühen.

Bezug nehmend auf die "Freien Konferenzen", bemerkten im vorigen Jahre die "Theologischen Zeitblätter" von Columbus, daß die "Bortführer" der Miffourier "an diesen Verhandlungen keine sonder= liche Freude haben und keinen Gewinn für ihre Sache davon erwarten". Hierzu bekannte sich "L. u. 28." und bemerkte: "Das ist jedenfalls richtiger gesagt, als die "Zeitblätter" es gedacht haben. Auch in vielen andern Blättern hat man darauf hingewiesen, daß die Missourier in Fort Bayne keine besondere Lust zu weiteren Versammlungen an den Tag legten. Und so ist es auch. Unsere Gegner haben uns die Luft zu diesen Konferenzen gründlich verleidet. Wodurch? 1. Durch die unwahren und verleumderischen Berichte, welche nach jeder Konferenz in Amerika und Deutschland über die Stellung der Missourier verbreitet und, soviel wir wissen, in keinem Fall, weder in Amerika noch in Deutsch= land, zurechtgestellt wurden. An freien Konferenzen, die jedesmal zu einer Flut von groben Entstellungen führen, haben wir allerdings ,keine fonderliche Freude' und von denselben erwarten wir auch keinen Gewinn für die Wahrheit. 2. Durch die traurige Tatsache, daß (soweit wir

sehen können) trop der freien Konferenzen unsere Gegner sich in ihren alten Irrtümern nur verfestigt haben und zu neuen Angriffen auf andere göttliche Wahrheiten fortgeschritten sind. Un Konferenzen aber, welche unfern Gegnern zu einem Anlaß werden, sich tiefer und weiter in Frrtum zu verlieren, haben wir keine Freude und von denselben versprechen wir uns auch keinen Gewinn für die Rirche. 3. Dadurch, daß insonderheit für die ohiosche "Kirchenzeitung" die freien Konferen= zen ein Anlaß geworden find, vor ihrem Bolt Miffouri zu verschreien und zu verleumden und alles an den Haaren herbeizuziehen, um ihre Lefer wider Miffouri zu fanatisieren. An Konferenzen aber, die dazu ausgebeutet werden, um unsere Gegner zu verbittern und wider uns aufzuheten, haben wir keinen Gefallen. 4. Dadurch, daß die Ohioer die freie Konferenz in Fort Wayne dazu benutt haben und in ihren Blättern dies nun auch durch die Tat als ihr Recht beanspruchen, den Präses unserer Synode, und zwar in seiner Abwesenheit, bei den Glie= bern der freien Konferenz und durch die weltliche Bresse in der ganzen Welt persönlich verhaßt zu machen. Diese und andere Dinge (inson= derheit auch die Tatsache, daß für wirklich ersprießliche Verhandlungen der gemeinsame Boden der Diskussion so lange fehlt, als Missouri allein die klare Schrift, Ohio dagegen allein die Harmonie mit dem Schriftganzen als ultima ratio gelten läßt) sind nicht danach angetan, Missouriern Freudigkeit zu geben, auf den feien Konferenzen noch länger vertreten zu fein. Wir müssen also den obigen Worten der "Theologischen Zeitblätter' zustimmen." Den hier genannten Gründen fügen wir noch hinzu: die immer wiederkehrende Ausbeutung der Tatsache, daß die Synodalkonferenz sich gewissenshalber weigert, die freien Kon= ferenzen mit gemeinsamen liturgischen Gottesdiensten zu eröffnen. 280 aber die Dinge fo liegen, was follen da freie Konferenzen, und welchen Segen können fie ftiften? Selbst wenn wir alles Berfönliche überfeben könnten und wollten, fo bleibt doch die tiefgreifende Differenz in der theologischen Methode oder in der Lehre von der analogia fidei, die bei unfern Gegnern sowohl wie bei uns die Hoffnung nicht auftommen läßt, daß, solange diese Differenz besteht, alle weiteren Ber= handlungen über Bekehrung und Enadenwahl nicht auch im Sande verlaufen werden.

Die Erörterung streitiger Lehren kann eben nur dann erfolgreich sein, wenn beide Parteien von demselben Prinzipe ausgehen. Wo kein gemeinsamer Boden oder Ausgangspunkt vorhanden ist, da kann auch von fruchtbaren Verhandlungen über bestimmte Glaubenslehren nicht die Rede sein. Wer das Prinzip des Gegners bestreitet, wird sich auch nicht überführen lassen durch Betweise, welche aus demselben abgeleitet sind. Die Unitarier, welche das Nicaeum und Apostolicum verwersen, kann man nicht mit einem Zitate aus diesen Schmbolen überzeugen. Selbst die Generalsproditen können wir nicht überführen mit Stellen aus der Konkordiensformel, ja, nicht einmal mit Zeugnissen aus der

#### Vorwort.

Augustana, weil sie nur die Augustana anerkennen, und diese nur bedinat. Und wer mit den Rationalisten und modernen Theologen leugnet, daß die heilige Schrift das inspirierte und unfehlbare Wort Gottes und lette Quelle und Norm der theologischen Erkenntnis ist, mit dem ist jegliche ersprießliche Distussion über spezifisch christliche Glaubenslehren von vornherein ausgeschlossen. über christliche Glaus benslehren verhandeln wir und können wir nur verhandeln mit solchen, welche mit uns die Autorität der Schrift anerkennen. Es ist wider= finnig, jemandem eine Lehre beweisen zu wollen, von der wir a priori wissen, daß sie nur bewiesen werden tann aus einem Prinzip, welches der Gegner nicht gelten läßt, aus dem Gesetz und Zeugnis, aus dem Borte der Heiligen Schrift, welches er verwirft. "Darum will ich Schrift haben; Schrift, Murnar! Murnar, Schrift! oder suche einen andern Rämpfer", - fo rief Luther dem Emfer zu. Und von einem Ronzil, auf welchem nicht die Schrift, sondern der Bapst und die über= lieferung Norm der Verhandlungen und letzte Autorität sein sollten, wollten mit Recht die lutherischen Bekenner nichts wissen. Beiter als bis zum klaren Wort der Schrift vermögen auch wir in der Theologie Für die Glaubenslehren ist sie allein uns die nicht zurückzugehen. letzte Quelle und Norm. (Jej. 8, 20; 1 Petr. 4, 11.) Bahrheiten der natürlichen Religion können einem Rationalisten allerdings auch aus der Vernunft bewiesen werden. Die geoffenbarten Lehren aber von der Dreieinigkeit, der Gottheit Christi, der Versöhnung, der Recht= fertigung, der Taufe, dem Abendmahl 2c. kann ich ihm zwar mitteilen und aus Gottes Wort und als Gottes Wort bezeugen, beweisen aber fann ich sie ihm nicht eher, bis er seinen Rationalismus fahren läßt und mit mir die Schrift als letzte Autorität der Bahrheit anerkennt. Solange darum ein Gegner sich weigert, mit uns von der Schrift auszugehen und an die Schrift als letzte Autorität zu appellieren, ist Zeit und Mühe verloren, welche wir darauf zubringen, ihm aus der Schrift zu beweisen, daß z. B. im Abendmahl Christi Leib und Blut ausgeteilt Alle Betveise, die wir für diese Lehre vorbringen können, werden. müssen wir ja einer Quelle entnehmen, die der Rationalist als trüglich verwirft. Contra principia negantem non est disputandum. Ihm ift die ganze Argumentation eine fortgesette petitio principii. Und was von den offenbaren Rationalisten gilt, das trifft natürlich auch alle verkappten Rationalisten und Enthusiasten, alle, welche die Schrift, das flare Wort der Schrift, nicht als lette Autorität gelten lassen. Mit den Schwärmern, welche zwar die Inspiration der Heiligen Schrift rühmen, aber den "Geift" oder "das innere Licht" zum Ausleger des Schriftwortes machen; mit den Swedenborgianern, welche ebenfalls die Göttlichkeit und Inspiration der Bibel zugeben, aber die Anerken= nung der von Swedenborg erfundenen Auslegungsmethode, welche mit dem Wortsinn der Schrift gründlich aufräumt, fordern; mit den Bertretern der "Christlichen Biffenschaft", die ebenfalls die Inspiration

۰.

#### Borwort.

der Schrift bekennen, aber die Schrift ausgelegt wissen wollen nach einem von Frau Eddy erfundenen Schlüssel (Key to the Scriptures): turz, mit allen Enthusiasten und Rationalisten, welche direkt oder in= direkt das klare Wort der Schrift verwerfen, können wir über christliche Blaubensgeheimnisse nicht eher erspriekliche Verhandlungen führen, bis sie ihren Rationalismus oder Enthusiasmus fahren lassen und mit uns von dem klaren Wort der Schrift ausgehen, mit uns auf der Schrift stehen und mit uns an die Schrift appellieren. Wenn Papisten uns die Lehre vom Fegfeuer oder von der Opfermesse aus der überlieferung oder der Unfehlbarkeit des Papstes beweisen wollen, so schütteln Pro= testanten den Ropf und erklären alles Argumentieren von diesem Prin= zip aus, das wir nicht anerkennen, für verlorene Liebesmühe. Wenn Reformierte uns mit Argumenten aus der Vernunft oder mit Zitaten aus dem Heidelberger Ratechismus ihre Lehre vom Abendmahl be= weisen wollen, so rufen wir ihnen zu: Spart euch die Mühe, denn wir bestreiten das Prinzip eurer Argumente und die Richtigkeit eures ganzen Beweisverfahrens. Und wenn wir den modernen Theologen die Gott= heit Christi und die Lehre von der Versöhnung beweisen mit einer langen Reihe flarer Schriftstellen, so lächeln sie mitleidig über Leute, welche im 20. Jahrhundert noch mit Bibelsprüchen, Beweissprüchen, loci classici und dicta probantia aus der Schrift angezogen kommen.1) Es fehlt der gemeinsame Ausgangspunkt, der gemeinsame Boden der Argumentation. Wir halten die Bibel für Gottes Wort und für be= weisträftig; die Modernen halten sie für Menschenwort und für einen Gegenstand der Kritik. Und solange sie diese Stellung einnehmen, können wir ihnen zwar die Wahrheiten, welche der Schrift eigentüm= lich sind, bezeugen, aber nicht beweisen. Das ist uns erst dann wieder möglich, wenn wir fie zum Schriftprinzip zurückgeführt und wir alfo mit ihnen gemeinsamen Boden unter den Füßen haben.

Diefer für jede ersprießliche Diskussion über die christlichen Glaus benslehren unbedingt nötige gemeinsame Boden, dieser gemeinsame Ausgangspunkt und diese bon beiden Parteien anerkannte letzte Autos rität fehlt auch zwischen Ohio und Missouri. Wir verwersen ihre und die Ohioer verwersen unsere theologische Methode der Argumentation. Die Synodalkonferenz glaubt ihre Lehre bewiesen zu haben, wenn sie aus einer klaren Schriftstelle den Beweis erbracht hat, daß der Text im Kontext ihre Lehre ergibt und fordert. Ohio aber sagt: Noch lange nicht; die letzte Entscheidung trifft nicht das Schriftwort, sondern die Erkenntnis der Harmonie mit dem theologischen Ganzen oder System.



<sup>1)</sup> Selbst D. Lepfiuß, der sich zu den Bibelgläubigen rechnet, in der Be= tämpfung der Liberalen seine Lebensaufgabe erblickt und immer noch unter den Gemeinschaftsleuten eine Rolle spielt, erklärte vor etlichen Monaten: "Eine Mosait von Bibelsprüchen überzeugt heute niemand mehr, der die historisch= kritische Methode und ihre Vorausseyungen kennt."

#### **Borwort.**

Bir erkennen das ohiosche und die Ohioer erkennen unser Beweisver= fahren nicht an. Es fehlt also der gemeinsame Diskussionsboden, was a priori jede Verständigung unmöglich macht. Unsere Argumentation ift den Ohioern und die ohiosche Beweisführung ist uns eine petitio Wenn wir unser lettes und einziges Argument erschöpft principii. und unfern Gegnern g. B. die Lehre von der Bahl zum Glauben aus Text und Kontext einer klaren Schriftstelle vorgelegt haben, so lächeln die Ohioer überlegen und sprechen: Harmonie, ihr Herren! Das lette und alles entscheidende Wort spricht nicht der Text, sondern die erkenn= bare Harmonie mit dem Shstem; und wo diese Harmonie vom Theologen nicht erkannt wird, da helfen alle andern Beweise nichts. Bas für die Missourier ausschlaggebend ist, der Beweis aus dem klaren Schrift= wort, verschlägt gegebenenfalls, wenn nämlich der Theologe die Harmonie nicht zu erkennen vermag, bei den Ohioern nichts. Und was für die Ohioer in letter Instanz allein entscheidend ist, die vom Theologen erkennbare harmonie, das verschlägt wiederum bei Missouri, wenn es ein klares Gotteswort vor sich hat, rein gar nichts. So fehlt der ge= meinsame Diskuffionsboden, das Prinzip, von dem beide Teile aleicher= maßen ausgehen, die lette Autorität, an welche beide gemeinsam appel= lieren könnten. Haben wir den Ohioern nachgewiesen, daß Eph. 1 grammatisch nicht heißen kann: Gott hat uns erwählt "als in Christo Seiende", i. e., intuitu fidei, fo erklären die Ohiver, daß theologisch und dogmatisch und der Gesamtauffassung der Schrift gemäß das intuitu fidei dennoch als der Sinn von Eph. 1 bezeichnet werden müffe. Die "Theologischen Zeitblätter" schrieben im vorigen Jahre: ..Go haben unsere Bäter, wenn auch ihre grammatische Verbindung des "uns' mit .in ihm' im Sinne von .uns als in ihm seiend' sich nicht halten läßt, doch theologisch und dogmatisch, und somit auch im rechten Sinne eregetisch, eben auch vermöge ihrer richtigen Gesamtauffassung der Heiligen Schrift, den rechten Sinn von Eph. 1, 4 mit ihrem intuitu fidei getroffen." Solange nun unsere Gegner festhalten an diesem "Doch" und non obstante, tann von ersprießlichen Verhandlungen mit ihnen über die strittigen Lehren von der Bekehrung und Gnadenwahl nicht mehr die Rede sein. Auch hier gilt: "Adversus negantem principia non est disputandum." Es fehlt für die Verhandlungen über diefe Lehren, die nur aus dem klaren Schriftwort erkannt werden können. im Grunde genommen der lette Fußbreit gemeinsamen Diskussions= bodens. In Fort Bahne erklärte darum ichon D. Sönede bem Berichte im "Kirchenblatt" von Reading zufolge: "Es sei selbst bei einer gründ= lichen Eregeje von Eph. 1 keine Aussicht auf Einigung gewesen, noch viel weniger aber jest, ba die Gegner die Eregese nicht aushalten. Es hat sich eine verschiedene Stellung zum Brauch der Schrift herausgestellt, eine Verschiedenheit in der analogia fidei besteht, welche von durchgreifender Bedeutung ift und es zu keiner übereinstimmung kommen läßt." Nicht anders urteilen auch unsere Gegner. In ihrem Berichte über die freie

#### Vorwort.

Konferenz in Fort Wahne erklärten die "Theologischen Zeitblätter" von Columbus: "Daß man nicht zu einem einheitlichen Ergebnis kam, ist selbstverständlich, solange man von der Analogie des Glaubens als Norm der Schriftauslegung so verschiedene Auffassung hat." Bir wundern uns darum nicht sonderlich, daß die vier abgehaltenen freien Konferenzen ihren Zweck nicht erreicht und Einigkeit in der Lehre nicht zustandegebracht haben, auch nicht annäherungsweise, und wir hegen auch keine Hoffnungen, daß dieses Ziel in der nächsten Zukunst erreicht werden könnte.

Wie man nun aber schon seit mehr als fünfzig Jahren Missouri für die Uneinigkeit in der amerikanisch-lutherischen Kirche verantwortlich zu machen pflegt, so fehlt es auch jest wieder nicht an zahlreichen Stim= men, hier in Amerika und drüben in Deutschland, welche die Schuld für die Erfolglosigkeit und Aussichtslosigkeit der freien Konferenzen auf die Schultern Miffouris wälgen. Von den Miffouriern erwartet und fordert man, daß sie im Interesse des Friedens ihren theologischen Standpunkt preisgeben und entweder ihre Lehren fallen lassen und die Lehren ihrer Gegner annehmen, oder doch die obschwebenden Streit= fragen als indifferent und für die Einigkeit in der Kirche belanglos "Nur fo tann Friede werden, daß Miffouri feine Stellung erflären. aufgibt", - bas scheint bas allgemeine Verdikt unserer Gegner zu fein. Bie fehr die Gegner der Synodalkonferenz von diesem, dem unionisti= schen Geiste unserer Zeit entspringenden Vorurteile erfüllt find, trat gleich zu Anfang der freien Konferenzen zutage. Schon die bloße Tat= sache, daß Missourier sich bereit erklärten, mit ihren Gegnern freie Ronferenzen abzuhalten, wurde von etlichen aufgefaßt und gedeutet als Unsicherheit, Schwanken und Nachgeben auf seiten der Missourier mit bezug auf ihre frühere Stellung. Und gleich nach der ersten freien Konferenz in Watertown flogen zahlreiche Berichte durch die Welt, dahin lautend, daß die Missourier in wichtigen Punkten der Lehre sich ihren Gegnern genähert hätten. Diese absurden und offenbar falschen Berichte hatten ihren Grund wohl weniger in der Verleumdungssucht oder in kluger kirchenpolitischer Berechnung, als teils in dem Unvermögen, die Streitfragen zwischen Ohio und der Synodalkonferenz adäquat auf= zufassen, teils in den seit Jahrzehnten verbreiteten Karikaturen von Missouri, welche immer noch von vielen als naturgetreue Photogras phien angesehen werden, vor allem aber in den Bünschen und Borurteilen, die unferer unionistischen Luft und vereinigungsfüchtigen Beit entspringen. So kam es, daß gleich nach der ersten freien Konferenz in Watertown zahlreiche Blätter berichten konnten: Missouri habe in wesentlichen Punkten seinen bisherigen Standpunkt fallen gelassen. Und heute noch steht folches in diesen Blättern zu lefen, denn soweit wir die Sache verfolgt haben, hat sich von den betreffenden Zeitschriften auch nicht eine die Mühe gegeben, ihren falfchen Bericht zurechtzuftellen. Entsprechen aber diese Berichte gleich nicht den Tatsachen, fo geben fie Vorwort.

doch die Wünsche und Forderungen unserer Gegner zu erkennen, die sie auch bald viel deutlicher und stürmischer kundzugeben wußten.

Als nämlich die Missourier sich genötigt sahen, in ihren Beit= schriften die aus der Luft gegriffenen Berichte über das vermeintliche Rachgeben in Watertown zu dementieren, und als dann auf den freien Konferenzen zu Milwaukee und Detroit die Vertreter der Snnodal= tonferenz schonungslos den Wahn zerstörten, als ob sie geneigt seien, die Lehre der Ohioer von der Bekehrung und Enadenwahl anzunehmen, und als sie die Entschiedenheit dieser ihrer Stellung auch dadurch an den Tag legten, daß sie sich weigerten, gemeinsame liturgische Gottes= dienste zur Eröffnung der freien Konferenzen einzurichten: da wurde es auch den trüber Sehenden unter den Gegnern völlig flar, daß von einem Beichen und Nachaeben feitens der Synodalkonferenz nicht bie Rede sein konnte. Rugleich war dies aber auch für viele das Signal, in der altgewohnten Beise über Missouri herzufallen. Als Erklärungs= grund für die feste Stellung der Missourier wußte man vielfach nichts Edleres zu nennen als puren Eigensinn, reine Rechthaberei, Streit= jucht, Pharifäismus und Jesuitismus. Diefer "missourische Geist" fei schuld daran, daß es in der amerikanischen Kirche bisher zu keiner Einigkeit gekommen sei und auch in der Rukunft nicht kommen werde. Bie König Ahab dem Propheten Elias entgegentrat mit den Worten: "Bift du, der Israel verwirret?" — wie erst die Papisten und später auch Awingli und die Reformierten über Luther berfielen, als dieser fich weigerte, direkt oder indirekt seine Lehre preiszugeben, und ihm und feinen Genossen Stolz und Starrfinn, Rechthaberei und Bharifäismus vorwarfen und Luther verantwortlich machten für die Spal= tung der Christenheit in Papisten und Protestanten, in Lutheraner und Reformierte; wie die Unierten in Deutschland und Amerika poltern und schimpfen über die Lutheraner und gerade auch über die Ohioer und Jowaer und nicht müde werden, ihnen Pharifäismus und Fanatismus vorzuwerfen, weil sie sich nicht zur unierten Lehre und Stellung bekennen wollen; wie endlich die Generalinnodisten je und je über die treuen Lutheraner und alle, welche ihren groben Unionismus und Indifferentismus bekämpften, hergefallen sind und ihnen Bigotterie, Streitsucht und Selbstgerechtigkeit vorgeworfen haben: fo wurde nun auch, als die Synodalkonferenz entschieden bei ihrer Stellung beharrte, Missouri von allen Seiten, von Setten, Unierten, Landestirchlichen, Generalipnodiften und Generalkonziliten, und insonderheit auch von Ohioern und Nowaern verschrieen und mit denselben Vorwürfen überhäuft, welche Papisten, Reformierte, Setten, Unierte und falsche Lutheraner je und je den treuen Lutheranern an den Ropf geschleudert Jowa erklärte Missouri für eine "Sekte", und D. Loh schrieb, baben. dak die Spnodalkonferenz, wenn sie bei ihrer Stellung verharre, be= trachtet werden müsse "as a sect among other sects," "a recognized portion of the Calvinistic Reformed Church, or a separate pre-

#### Borwort.

destinarian sect". 2) Die iowasche "Kirchliche Zeitschrift" schloß einen Angriff auf Miffouri mit den Worten: "Miffouri verhandelt nur, um feine Gegner zu besiegen - ad majorem gloriam ipsius", 3) und konnte sich nicht genugtun in maßlosen Beschuldigungen wider Mis= souri. Und die ohioschen Blätter standen nicht zurüch mit harten Ur= teilen und schilderten vor ihrem Bolke die "Feindschaft" der Missourier, "den Greuel ihrer Gesinnung" 2c. Die Vertreter der Synodalkonferenz erklärten, daß es ihnen mit ihrer theologischen Stellung Gewissenssache fei; biele von unfern Gegnern aber, als ob fie ein Stud der Allwiffen= beit gepachtet hätten und uns schnurstrads ins Berz zu schauen vermöchten, glaubten bei den Missouriern keine andern Motive entdeden au können oder au follen als die genannten: Streitsucht, Rechthaberei, hätten unsere Gegner in Amerika und Deutschland Pharijäismus. recht mit diefen harten Urteilen und schweren Beschuldigungen, die nun schon seit mehr als fünfzig Jahren wider Missouri erhoben und fleißig folportiert worden sind, so müßte man sich billig wundern, daß unsere Gemeinden, Lehrer und Prediger nicht in ganzen Scharen zu unsern Gegnern übertreten und daß es überhaupt noch ein Missouri gibt. Jedoch unfer Zweck ist jett nicht der, uns in nutlosen Rlagen zu ergeben über das unbarmherzige und ungerechte Gericht, welches unfere Gegner hüben wie drüben über das vielgehaßte Miffouri halten, zumal wir glauben, daß in ruhigen Stunden selbst unsere bittersten Opponenten das meiste von dem, was sie wider Missouri Sartes und Berbes reden, felber nicht glauben und festhalten. Unfere Absicht ist vielmehr, die Tatsache herauszustellen, daß unsere Gegner aller Schattierungen, in Deutschland wie in Amerika, bald direkt, bald indirekt, von Missouri berlangen, daß es im Interesse des Friedens und der Einigkeit feinen bisherigen Standpunkt preisgebe, und daß fie entschlossen find, Mis= fouri für die bisherige Erfolglosigkeit und die künftige Aussichtslosig= teit der freien Konferenzen und somit für die Spaltung in der luthe= rischen Kirche Amerikas verantwortlich zu halten.

Wie etwa der Wiberruf Miffouris lauten sollte, darüber läßt sich die ohiosche "Kirchenzeitung" vom 31. Dezember 1904 also vernehmen: "Sobald aber Miffouri sagen wird: "Wir haben die Sache nicht im rechten Lichte beschaut; wir sind allerdings abgewichen und haben nicht so geredet, wie die lutherische Kirche seit dreihundert Jahren in ihrem öffentlichen Bekenntnis geredet hat; wir wollen alles im rechten Licht betrachten', dann sind keine Konferenzen mehr nötig; dann wird kein Streit mehr sein, und der Richt wird völlig geheilt werden. Das walte Gott und gebe Missouri dazu seine Gnade." Ein ähnliches Bekenntnis haben auch die "Theologischen Zeitblätter" für Missouri formuliert, welches also lautet: "Wir haben den Mund etwas zu voll genommen,



<sup>2)</sup> Columbus Theological Magazine 1904, p. 129. 133. 138.

<sup>3)</sup> R. 3. 1904, S. 191.

Borwort.

und weil wir unferer Sache gewiß zu sein glaubten, haben wir gemeint, wir müßten alle Welt von unserer Meinung überzeugen. Aber wir haben geirrt. Und nun vergebt uns, daß wir 27 Jahre lang die ganze übrige lutherische Kirche versehert haben. Wir wollen hinfort wieder bei der einfältigen Lehre unserer Väter bleiben. Kommt; wir wollen wieder Brüder seinl" (1905, S. 29.)

Miffouri muß seine bisherige Stellung preisgeben, seine Lehren fahren lassen, bekennen: "Wir haben geirrt" und die ohioschen Lehren annehmen, — das ist die Forderung, welche die Ohioer an Missouri stellen, und die Bedingung, unter welcher fie die Missourier als Brüder anerkennen wollen. Freilich angesichts der unionistischen Schwenkung innerhalb der Ohiospnode dürfte uns die kirchliche Gemeinschaft und Anerkennung der Ohioer kaum so hoch zu stehen kommen, als die an= geführten Formeln berechnen und fordern. Wenn die Ohioer im Jahre 1904 ihre Verbindung mit Hermannsburg und dadurch mit der hannoverschen Landeskirche und ihren Bastoren erneuern konnten; wenn die ohiosche "Kirchenzeitung" in demselben Jahre die Erklärung ab= zugeben vermochte: "Missouri fordert vollständige übereinstimmung in allen Lehrfragen und will von ,offenen Fragen' nichts wissen. ઉઢ war das bisher und ist sogar offiziell noch immer unsere Stellung, doch ift in manchen Teilen unferer Shnode eine Jowa günstigere Stimmung entstanden, zumal Jowa in den Lehren von der Gnadenwahl und von der Bekehrung mit uns übereinstimmt"; ja, wenn gerade auch die Ohioer bereits auf den freien Konferenzen in Milwaukee und Detroit und feitdem wiederholt in ihren Zeitschriften die Missourier fo, wie fie waren, zu gemeinsamen liturgischen Gottesdiensten aufforderten und drängten, - fo dürfte es den Ohivern auch teine besondere überwindung kosten, mit bezug auf die Differenzpunkte zwischen ihnen und Missouri sich ebenfalls zu dem Prinzip zu bekennen: "We agree to differ." Für uns Miffourier jedoch, die wir auch in der Frage nach der Rirchengemeinschaft bei unserer alten Stellung zu verharren gedenken, bleibt es sich wesentlich gleich, ob wir aufgefordert werden, unsere eigene Lehre zu verleugnen und die ohiosche anzunehmen, oder die ohiofche Lehre neben der unfrigen in der lutherischen Kirche als gleichberechtigt anzuerkennen. Für uns erhebt sich somit nur die Frage: Können wir nach Gottes Wort und mit gutem Gewissen unsern Stand= punkt preisgeben, indem wir entweder unfere Lehren fallen laffen und die Lehren unserer Gegner annehmen, oder doch unsere Lehre für indifferent und die Lehre unserer Gegner als in der lutherischen Rirche berechtigt erklären? Sodann: Ift es wirklich an dem, daß die Synodal= konferenz, weil sie von ihrer Lehrstellung nicht weicht, schuld ist an der Exfolglosigkeit und Aussichtslosigkeit der freien Konferenzen und somit an der Uneinigkeit in der lutherischen Rirche Amerikas? F. B.

(Schluß folgt.)

#### Referat über die "Schwagerehe".1)

Der uns jetzt zur Besprechung vorliegende Gegenstand ist die sogenannte "Schwagerehe". über die Frage: Ist die Schwagerehe nach Gottes Wort erlaubt oder verboten? ist schon viel gestritten worden. Bekannt ist, daß auch innerhalb unserer Synode Leute aufgetreten sind mit der Behauptung, die Schwagerehe sei in Gottes Wort weder ge= voten noch verboten, sei also ein Adiaphoron, gehöre zu den sogenannten freien Mitteldingen. Diese Behauptung hat zur Folge gehabt, daß man auch in "unsern Kreisen" die Schwagerehe zum Gegenstand der Besprechung gemacht hat. Und so hat es denn auch diese Konsferenz für zeitgemäß und ersprießlich erachtet, auch einmal über diesen Gegen= jtand zu verhandeln. —

Das Wort "Schwagerehe" erinnert uns daran, daß wir es hier zu tun haben mit der ehelichen Verbindung zweier Personen, die in einer gewissen Verwandtschaft zueinander stehen. Ehe wir nun auf diesen speziellen Fall näher eingehen, wird es wohl gut sein, wenn wir uns über die berschiedenen Arten, Linien und Grade der Verwandt= schaft überhaupt ein wenig orientieren. — Es gibt zwei Arten der Ver= wandtschaft. Die eine Art, genannt Konsanguinität, hat ihren Grund in der fleischlichen Abstammung. Die andere Art, genannt Affinität, hat ihren Grund in der ehelichen Verbindung. Mit andern Worten: Sind zwei oder mehrere Versonen durch das Band des Bluts verknüpft, fo find fie consanguinei; find fie aber durch das Band der Ehe einander nahe getreten, so sind sie affines. J. W. Baier definiert die Konsan= guinität und Affinität also: "Die Konsanguinität (gleichsam die Ein= heit des Blutes, rücksichtlich des Samens, in den das Blut verwandelt wird und woher die Zeugung geschieht) wird beschrieben, daß sie sei die Nähe (attinentia) der Personen, von welchen die eine aus der andern, oder welche (zwei oder mehrere) aus einer gewissen Berson durch die fleischliche Zeugung herstammen." (Comp. theol. pos. De statu domest., § 9, nota a.) "Die Affinität ist die Nähe (propinquitas) von Personen, welche aus der Ehe entsteht, so daß die, welche mit einem oder beiden Batten ein Fleisch sind, indem zwischen ihnen felbft Ronsanguinität besteht, diese auch dem andern Gatten fleischlich nahe sind, sintemal die Gatten unter sich ein Fleisch geworden sind." (l. c., § 10.) Alfo sind die consanguinei des einen Gatten des andern Gatten affines. Dem= nach entsteht durch die Ghe nur Affinität, niemals Ronsanguinität.

Was nun eine einzugehende Ebe zwischen zwei zur Leistung der ehelichen Kflicht tüchtigen Versonen verschiedenen Geschlechts betrifft, so kann dieselbe sowohl wegen der Konsanguinität, als auch wegen der

<sup>1)</sup> Die folgende Abhandlung über die "Schwagerehe" von P. O. L. Hohen= ftein wurde der Zentral=JUinois=Paftoralfonferenz vorgelegt und ift dem Pro= totollbuch diefer Ronferenz entnommen. J. B.

Affinität dieser Personen verboten sein. Mit andern Worten: sowohl die Konsanguinität als auch die Affinität kann als Shehindernis in Betracht kommen. — Daß aber nicht jede Konsanguinität und nicht jede Affinität, die zwischen einer Mannsperson und einer Weidsperson vesteht, als Shehindernis gelten kann, ist seldstverständlich; denn wäre dies der Fall, so wäre überhaupt alle und jede Sheschließung unter den Menschenkindern verboten, sintemal sie alle in einem gewissen Sinne und in einem gewissen Grade consanguinei und affines sind, weil sie alle von Adam und Eva herstammen. Es entsteht daher die Frage: Wo ist die Grenze des Scheverbots in der Konsanguinität und in der Afsinität? Diese Frage führt uns zunächst auf die Lehre von den verschiedenen Linien und Graden der Konsanguinität und Affinität.

Das Wort "Linie" wird hier bildlich gebraucht und ist hergenommen von der mathematischen Linie, die aus einer ununterbroche= nen Reihe von Bunkten zusammengesett ift. Auch das Wort "Grad" wird hier bildlich gebraucht und ist hergenommen von den Sprossen einer Leiter oder den Stufen einer Treppe oder von der Abschüffigkeit einer Gegend (proclivium locorum). (Bgl. Baier.) Eine Linie der Konsanguinität bilden diejenigen Versonen, welche von ein und dem= felben Stamm, wie die Zweige aus einem Baum, herkommen; z. B. von Tharah, dem gemeinsamen Stamm, bilden Abraham, Isaak, Jakob, Juda 2c. eine Linie der Konsanguinität. Grad der Konsangui= nität bezeichnet die Nähe (resp. Entfernung) der blutsverwandten Bersonen zu dem gemeinsamen Stamm, ober die Nähe (resp. Entfer= nung) diefer Personen unter sich, 3. B. Isaak und Bethuel sind von Tharah, ihrem gemeinsamen Stamm, zwei Grade entfernt; Jakob und Abraham sind unter sich zwei Grade entfernt. Die Linie der Konsan= guinität wird eingeteilt in gerade Linie und in gleiche und ungleiche Seitenlinie. In der geraden Linie der Konsanguinität stehen die Berfonen, von welchen immer eine von der andern abstammt; 3. B. Sakob, Isaak, Abraham, Tharah. Schreitet man in dieser Linie bei der Zählung der Personen bom Gezeugten zum Erzeuger fort, so nennt man fie aufsteigende gerade Linie der Konsanguinität; 3. B. Jakob, Igaak, Abraham, Tharah; schreitet man aber in dieser Linie bei der Bablung der Personen vom Erzeuger zum Erzeugten fort, so nennt man sie absteigende gerade Linie der Konsanguinität; 3. B. Tharah, Abraham, Ijaak, Jakob. Die gleiche Seitenlinie der Konsanguinität bilden die= jenigen Versonen, von welchen keine von der andern, sondern jede von einer gemissen dritten Person abstammt, und von denen eine jede von dem gemeinsamen Stamm gleich weit entfernt ist; z. B. Abraham und Nahor, welche beide von Tharah abstammen und von ihm als dem gemeinfamen Stamm gleich weit entfernt sind. Die Bersonen dieser Linie stehen also nicht gleichsam eine unter der andern, wie 3. B. der Sohn unter dem Bater, sondern fie stehen nebeneinander und berühren fich gleichsam nur von der Seite, a latere, wie 3. B. Bruder und Bruder,

daher der Name linea collateralis. Die ungleiche Seitenlinie der Konfanguinität bilden diejenigen blutsberwandten Personen, deren Entfernung vom gemeinsamen Stamm ungleich ist; z. B. Abraham und Bethuel, oder Nahor und Isaak.

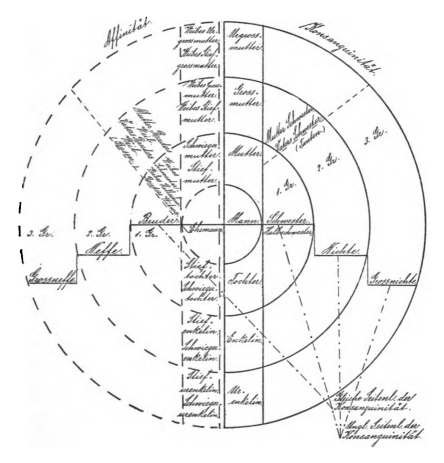
Für die Berechnung der Grade der Nähe (resp. Entfernung) der blutsverwandten Versonen gelten nach dem kanonischen Recht für die verschiedenen Linien verschiedene Regeln. Für die Berechnung der Grade in der geraden Linie der Konsanguinität gilt folgende Regel: Bie viele Geschlechter zwischen den Personen sind, um deren Nähe oder Entfer= nung es sich handelt, so viel Grade sind zwischen ihnen; oder: Man zähle die das Geschlecht fortführenden Versonen, die zwischen den Betreffenden, um deren Nähe oder Entfernung es sich handelt, stehen, und nehme dann eine Berson weg, so hat man die Anzahl der Grade; 3. B., zählt man von Jakob bis Tharah, so hat man vier Personen, nimmt man eine weg, so bleiben drei übrig: also ist Jakob von Tharah drei Grade entfernt. Hiernach stehen im ersten Grad der Konsanguinität 3. B. Vater und Tochter, wie Jakob und Dina; im zweiten Grad stehen a. B. Großbater und Enkelin, wie Maak und Dina; im dritten Grad stehen z. B. Urgroßvater und Urenkelin, wie Abraham und Dina. Für die gleiche Seitenlinie gilt folgende Regel: Bieviel Grade die Personen, um deren Blutsverwandtschaft es sich handelt, von dem gemein= samen Stamm entfernt sind, so viel Grade sind sie voneinander entfernt. So waren 3. B. Laban und Rebetta, Bruder und Schwester, von Bethuel gezeugt, Blutsverwandte im ersten Grad der gleichen Seitenlinie, da sowohl Laban als Rebekka einen Grad in der geraden Linie von Bethuel entfernt waren; aber Jakob, Rebekkas Sohn, und Rahel, Labans Tochter, Geschwisterkinder, waren zwei Grade voneinander ent= fernt, weil sowohl Jakob als Rahel von Bethuel, dem Grofvater und gemeinsamen Stamm, zwei Grade entfernt waren. Für die ungleiche Seitenlinie gilt folgende Regel: Bieviel Grade die entferntere Person von denen, um deren Nähe es sich handelt, vom gemeinsamen Stamm entfernt ift, so viel Grade sind jene Personen voneinander entfernt. So waren 3. B. Efau, Ijaaks Sohn, und Dina, Ijaaks Enkelin (aus Jakob), im zweiten Grade der ungleichen Seitenlinie miteinander ver= bunden, weil Esau nur einen, Dina aber zwei Grade von Isaak, dem gemeinsamen Stamm, entfernt war. - Von diefer Art und Beise ber Gradzählung sagt Mufäus: "Belche (nämlich ratio computandi gradus) aus dem kanonischen Recht genommen ist und welche man in den Schulen und Konsistorien unserer Kirchen zu beobachten gewohnt gewesen ist." Und dann fährt er fort: "Eine andere Art und Beise der Berechnung, welche sich nur auf eine Regel stützt, nämlich diese: Wie viele Ge= schlechter, so viele Grade, ist im Zivilrecht vorgeschrieben und gehört zu den Rechten der Nachfolgen und der dazukommenden Erbschaft, und sie kommt auch mit der ersteren Art und Beise der Berechnung in der geraden Linie überein; hinsichtlich der Seitenlinie aber ist sie gar sehr

verschieden." (Baier, l. c., § 16, nota.) Ein paar Beispiele mögen klar machen, was Musäus hier sagt. Also: in der geraden Linie der Konsanguinität sind Abraham und Dina (Urgroßvater und Urenkelin) drei Grade voneinander entfernt, sowohl nach dem kanonischen als nach dem Zivilrecht; in der gleichen Seitenlinie sind Sau und Rebekta nach dem kanonischen Recht drei Grade, nach dem Zivilrecht sechs Grade voneinander entfernt; in der ungleichen Seitenlinie sind Jakob und Rahel nach dem kanonischen Recht vier Grade, nach dem Zivilrecht sieben Grade voneinander entfernt.

Was nun die Affinität betrifft, so pflegt man eine dreifache Art derselben zu unterscheiden. Die erste Art ift die, welche durch die Bermittlung einer durch das fleischliche Band verbundenen Person ent= jteht; 3. B. Nahor, Abrahams Bruder, und Sara, Abrahams Beib, waren affines durch Abrahams alleinige Vermittlung, nämlich durch feine Ehe mit Sara. — Die zweite Art der Affinität ist die, welche durch die Vermittlung zweier Versonen und ebensovieler Ghen entsteht; fo waren 3. B. Retura, Abrahams Beib nach Saras Tode, und Saras Blutsverwandte affines durch Abrahams und Saras Vermittlung und durch die erste Ghe zwischen Abraham und Sara und durch die andere Ehe zwischen Abraham und Retura. — Die dritte Art der Affinität ist die, welche durch die Vermittlung dreier Versonen und durch ebensoviele Ehen entsteht. Wenn 3. B. Ketura nach Abrahams Tode einen andern Mann geheiratet hätte, so wären dadurch Saras Blutsverwandte die affines des zweiten Mannes der Retura geworden vermittelst dreier Eben. Mit andern Worten ausgedrückt: die Geschwister eines Mannes ftehen mit seiner Gattin in der ersten Art der Affinität; der zweite Batte einer Person steht mit den Blutsverwandten des ersten Gatten derselben Verson in der zweiten Art der Affinität; die Blutsverwandten der Frau eines Mannes stehen mit dem zweiten Manne der zweiten Frau desselben Mannes in der dritten Art der Affinität.

Die Linien und Grade der Affinität werden ebenso angesehen und gerechnet wie die Linien und Grade der Konsanguinität. Die hier geltende Regel lautet: In dem wiebielften Grad und in welcher Linie der Konsanguinität eine die Affinität vermittelnde Verson mit ihren Bluts= verwandten fteht, in demselben Grad und in derselben Linie sind ebendieselben Blutsverwandten die affines der Verson, mit welcher die ge= nannte Person durch die Ehe verbunden ist. Da 3. B. Abraham und Tharah (Sohn und Bater) Blutsverwandte im ersten Grad der geraden Linie sind, so sind Sara, Abrahams Beib, und Tharah (Schwiegertochter und Schwiegervater) affines in demfelben ersten Grad der geraden Linie. Dieselbe Sara ift Nahors affinis im ersten Grad der gleichen Seitenlinie, weil Abraham und Nahor Brüder sind. Sin≠ wiederum ist Sara Lots affinis im zweiten Grad der ungleichen Seitenlinie, weil Lot Harans (des Bruders Abrahams) Sohn ift, Sara aber mit Abraham, Lots Vaters Bruder, als Weib verbunden ift. Nehmen

wir ein anderes Beispiel. Mein Vater und ich find Blutsberwandte im ersten Grad der geraden Linie, also steht meine Frau mit meinem Bater in demfelben ersten Grad der geraden Linie; der Unterschied ist nur: ich bin meines Vaters consanguineus und meine Frau ist meines Vaters affinis. Ferner: Mein Bruder und ich sind Blutsberwandte im ersten Grad der gleichen Seitenlinie, also steht meine Frau mit



meinem Bruder in demselben ersten Grad der gleichen Seitenlinie; der Unterschied ist wiederum nur der: ich bin meines Bruders consanguineus, und meine Frau ist meines Bruders affinis. Endlich: Meines Bruders Sohn (mein Neffe) ist mein Blutsverwandter im zweiten Grad der ungleichen Seitenlinie; also steht meine Frau mit meines Bruders Sohn in demselben zweiten Grad der ungleichen Seitenlinie, und der Unterschied ist auch hier nur der: ich bin meines Neffen consanguineus, und meine Frau ist meines Neffen affinis.

Hier folge eine kurze Zusammenstellung der für die Konsanguinis tät und Affinität geltenden Regeln. A. Regeln für die Konsanguis nität: 1. Regel des Zivilrechts: "Wieviel Geschlechter, so viel Grade." 2. Regeln des kanonischen Rechts: a. In der aufsteigenden geraden Linie: "So viel Grade als zeugende Versonen"; b. in der absteigenden geraden Linie: "So viel Grade als gezeugte Versonen"; c. in der gleichen Seitenlinie: "Wieviel Grade dis gezeugte Versonen"; c. in der gleichen Seitenlinie: "Wieviel Grade bom gemeinsamen Stamm, so viel Grade voneinander entsernt"; d. in der ungleichen Seitenlinie: "Wieviel Grade die entsferntere Verson vom gemeinsamen Stamm, so viel Grade voneinander entsernt." B. Regeln für die Affinität: "Die consanguinei eines Schemannes in einer bestimmten Linie und

<u>Linion und Grade der Konsenquinites</u>t. <mark>Lech finitrecht 7 Geade omninander entfant in ungt Teiden</mark>linie. <u>Dach Gintercht 6 Geade orgenander ontfont meglich</u>er Gibmlinie. Arten der Affinität. " he de de la

in einem bestimmten Grade sind die affines des Sheweibes in derselben Linie und in demselben Grade."

Nun kommen wir zu der Frage: In welchen Linien und Graden der Konsanguinität und Affinität ist die Schließung der Ehe verboten? Antwort: Verboten ist die Eheschließung: in der geraden Linie der Konsanguinität schlechthin (simpliciter) und ins Unendliche (in infinitum); in der gleichen Seitenlinie der Konsanguinität im ersten Grad; in der ungleichen Seitenlinie der Konsanguinität im zweiten Grad. Für die Linien und Grade der Affinität aber gilt die Regel: In welchem Grade und in welcher Linie die Ehe einzugehen den Blutzverwandten nicht erlaubt ist, in der Linie und in dem Grade ist auch den affines die Schließung der Ehe verboten. Also, verboten ist die Schließung der Ehe in der Affinität: in der geraden Linie schlechthin und ins Unendliche; in der gleichen Seitenlinie im ersten Grad; in der ungleichen Seitenlinie im zweiten Grad. Daß sich aber das gött= liche Eheverbot über die eben genannten Linien und Grade der Kon= sanguinität und Affinität erstrecke, dies werden wir später sehen.

Geben wir nun zur Besprechung der sogenannten "Schwagerebe" über. — Unter "Schwagerehe" versteht man die eheliche Verbindung, welche zwischen Schwägern und Schwägerinnen geschlossen wird. Wenn ein Mann seines verstorbenen oder rechtmäßig von ihm geschiedenen Beibes Schwester oder feines verstorbenen oder rechtmäßig geschiedenen Bruders Frau, oder umgekehrt, wenn ein Beib ihrer verstorbenen oder rechtmäßig geschiedenen Schwester Mann oder ihres verstorbenen oder rechtmäßig geschiedenen Mannes Bruder heiratet, so nennt man die Ehe, in welcher genannte Personen leben, eine Schwagerehe. Wenn aber ein Mann seiner noch lebenden und nicht rechtmäßig von ihm ge= schiedenen Frau Schwester oder seines noch lebenden und nicht rechtmäßig geschiedenen Bruders Beib, oder wenn ein Beib ihres noch lebenden und nicht rechtmäßig von ihr geschiedenen Mannes Bruder oder ihrer noch lebenden und nicht rechtmäßig geschiedenen Schwester Mann heiraten würde, so würden wir eine solche Verbindung überhaupt nicht Ebe, sondern Chebruch und Surerei nennen.

Die Frage ist nun: Hat Gott die Schließung der sogenannten Schwagerehe verboten oder nicht? Wir fagen: Ja, Gott hat es ver= boten, daß Schwäger und Schwägerinnen untereinander heiraten. Die hauptstellen der heiligen Schrift, aus denen wir dies beweisen, sind 3 Moj. 18, 6 und 16. Die erste Stelle, 3 Moj. 18, 6, lautet im Grund= tegt aljo: איש איש אליפלישאר בשרו לא תקרבו לגלות ערוה אני יהוה. Dies. heißt wörtlich übersett: "Irgend einer foll zu allem Fleisch feines Fleisches nicht nahen, aufzudeden ihre Scham; ich (bin) der HErr." Der Ausdruck "aufzudeden ihre Scham", dif euphemistifch und wird in der teuschen Sprache der Seiligen Schrift gebraucht zur Bezeichnung des geschlechtlichen Umgangs oder der fleischlichen Vermischung. Daß aber der hier bezeichnete Umgang zweier Personen verschiedenen Geschlechts nur erlaubt ift, wenn dieselben in rechtmäßiger Ehe leben, ift felbstverständlich. Alle fleischliche Vermischung außerhalb des rechtmäßigen Chestandes ift grobe hurerei und eine greuliche Günde wider das heilige sechste Gebot. Daß aber Gott hier, 3 Mos. 18, 6, nicht die Hurerei und den Ghebruch, sondern das heiraten innerhalb gewiffer Grade der Verwandtschaft verbietet, liegt auf der Hand; denn fleischliche Vermischung außerhalb des rechtmäßigen Ghestandes ist in feinem Grad der Verwandtschaft und überhaupt nicht erlaubt; hier aber und in den nachfolgenden Versen werden gewisse Verwandtschaftsgrade angegeben, innerhalb welcher die mit der Seirat verbundene fleischliche Vermischung verboten wird; folglich tann hier nicht von Hurerei und Ehebruch, sondern es muß von dem Seiraten innerhalb gewisser Berwandtschaftsgrade die Rede sein. Das hebräische Wort gre, welches

Luther mit "sich tun zu" übersetzt hat, heißt nahen, herannahen; zu ergänzen ist: אלאישָה = zum Weibe, nämlich zum Beischlaf; hier aber hat offenbar das Nahen zum Weibe den Eheschluß zur Voraussetzung, so dah hier von Ehegemeinschaft die Rede ist.

Belches find nun aber die Verwandtschaftsgrade, innerhalb welcher Bott hier, 3 Moj. 18, 6, das Seiraten verbietet? Gott fagt: "Irgend einer foll zu allem Fleisch seines Fleisches nicht nahen, aufzudeden ihre Scham", das heißt, turz gesagt: Niemand foll feines Fleisches Fleisch heiraten. Um den rechten Sinn dieses göttlichen Verbots zu verstehen, müssen wir wissen, was mit dem "Fleisch feines Fleisches", inw, das ein Mann nicht ehelichen soll, gemeint ist. Die beiden hier ge= brauchten Worte שאר und בשר beißen nicht etwa Verwandter oder gar Blutsverwandter, sondern "Fleisch" und sonst nichts; sie werden aber in der Schrift in verschiedenem Sinne gebraucht, um gewisse Grade der Verwandtschaft, sowohl der Konsanguinität als der Affinität, zu be= zeichnen. 3m weitesten Ginne bezeichnet das Wort Tga, "Fleisch", die Verwandtschaft, welche zwischen Mensch und Mensch besteht. So wird dies Wort 3. B. Jef. 58, 7 gebraucht, wo es heißt: "Brich dem Hun= grigen dein Brot, und die, so im Elend sind, führe ins Haus; so du einen nackend siehest, so kleide ihn, und entzeuch dich nicht nacht, aceder von deinem Fleisch." Alle Menschen find untereinander verwandt, infofern sie nämlich alle ursprünglich von ein und demselben Bater und ein und derselben Mutter, nämlich von Adam und Eba, herstammen. ---Sodann wird das Wort "Fleisch" auch gebraucht, um die Verwandt= schaft anzudeuten, welche zwischen den Gliedern ein und desselben Volkes ftatthat. 2 Sam. 5, 1 3. B. lefen wir: "Da tamen alle Stämme Israel zu David gen hebron und sprachen: Siehe, wir sind deines Gebeins und beines Fleisches", yuch seder Die Stämme Israels aber waren mit Dabid nicht näher verwandt, als daß er zu ihrem Bolt gehörte, zu den Nachkommen Abrahams, Ijaaks und Jakobs. So nennt David 2 Sam. 19, 12 die ültesten in Juda "mein Bein und mein Fleisch", עצטי ובשרי, ba fie mit ihm von Juda abstammten. Richt. 9, 2 läßt Abimelech den Sichemiten, welche "zum Geschlecht des hauses feiner Mutter Baters gehörten", sagen: "Gedenket . . ., daß ich euer Bein und (euer) Fleifch bin", עַצְמָכם וּבָּשָׂרְכם. — Ferner wird das Bort "Fleisch" auch gebraucht zur Bezeichnung solcher Verwandten, die ein= ander näher stehen als die Angehörigen eines Boltes oder Boltsstammes. 4 Mof. 27, 8-10 z. B. lefen wir: "Gage ben Rindern 3srael: Benn jemand stirbt und hat nicht Söhne, so sollt ihr sein Erbe seiner Tochter zuwenden. hat er keine Tochter, fo follt ihr's feinen Brüdern geben. hat er keine Brüder, so sollt ihr's seinen Bettern geben. Hat er nicht Bettern, follt ihr's feinen nächsten Freunden geben, die ihm angehören in seinem Geschlecht, daß sie es einnehmen." Für "seinen nächsten Freunden" fteht im Grundtert , "feinem nächften Fleifch". hier werden also die Verwandten eines Mannes, die nach feinen Vettern

(Baters Brüdern) folgen, sein "Fleisch" genannt. 3 Moj. 25, 48. 49 fteht geschrieben: "Er" (nämlich der Israelit, der sich aus Armut einem Fremdling oder Gast oder jemand von seinem Stamm verlauft) "soll nach feinem Verkaufen Recht haben, wieder los zu werden, und es mag ihn jemand unter seinen Brüdern lösen, oder sein Better oder Betters Sohn, oder sonft fein nächster Blutsfreund feines Geschlechts", oder eigentlich: "Das Fleisch feines Fleisches von feinem Geschlecht", ישאר בשרו, שאר בשרו ממשפחתו. Bier werden also die Verwandten eines Mannes nach Brüdern, Bettern und Betters Sohn mit "Fleisch" bezeichnet. — Ferner finden wir das Wort "Fleisch" gebraucht von solchen Versonen, die mit einer andern Person im zweiten Grade verwandt sind, die nur durch ein 3wischenglied voneinander getrennt find. 1 Mos. 29, 14 lefen wir: "Da sprach Laban zu ihm (Jakob): Wohlan, du bist mein Bein und Fleisch", "עצמי ובשרי, Jatob aber war ber Sohn von Labans Schwester. Nach 2 Sam. 19, 13 sprach David zu Amasa: "Bist du nicht mein Bein und mein Fleifch (עצמי ובשרי)?" Amaja aber war ber Sohn Abigails, einer Schwester Davids. (1 Thron. 2, 15-17.) 3 Mos. 20, 19 wird einem Mann verboten, seiner Mutter Schwester Scham und feines Baters Schwester Scham zu blößen, weil er damit bie Scham feines Fleisches, שארו, blögen würde. -- Ferner finden wir, daß das Wort "Fleisch" auch solche Verwandte bezeichnet, die ohne Mittelglied in unmittelbarer Blutsverwandtschaft stehen. 1 Mos. 37, 27 fagt Juda zu seinen Brüdern von Joseph: "Er ist unser Bruder, unser Fleisch", 30jeph aber war bekanntlich ihr leiblicher Bruder. 3 Moj. 21, 2, 3 werden eines Mannes Mutter, Bater, Sohn, Lochter, Bruder und Schwester unter der Bezeichnung "Fleisch" subsumiert. Da heißt es nämlich: "Ein Priester soll sich an keinem Toten seines Bolkes berunreinigen, ohne an seinem Blutsfreunde" (inw = feinem Fleische), "der ihm am nächsten angehört, als an seiner Mutter, an feinem Bater, an seinem Sohne, an seiner Tochter, an seinem Bruder und an feiner Schwester." Die Genannten aber standen mit dem betreffenden Priefter im ersten Grad der Blutsverwandtschaft. 1 Mos. 2, 23 nennt Adam die Eba בשר מבשרי שלי = Fleifch von meinem Fleifch, weil die Eba von Adam genommen war und also zwischen beiden eine besondere Art von nächster Blutsverwandtschaft bestand. — Endlich aber wird das Wort "Fleisch" gebraucht zur Bezeichnung bes innigen Verhältnisse, in welchem folche Personen zueinander stehen, die sich fleischlich vermischt haben, mag diese Vermischung nun innerhalb oder außerhalb bes rechtmäßigen Cheftandes geschehen fein. 1 Moj. 2, 24 fagt Adam: "Ein Mann wird seinen Bater und seine Mutter verlassen und an feinem Beibe hangen, und fie werden fein ein Fleifch", היי לבשר אחר. Mann und Beib werden alfo, und zwar der auf die Shefchließung folgenden fleischlichen Vermischung wegen, in Gottes Wort als ein Fleisch gerechnet. Und das gilt auch in der Zeit des Neuen Testaments. In seiner Antwort auf die Frage der Pharifäer: "Ift's auch recht, daß

sich ein Mann scheide von seinem Weibe um irgend eine Ursache?" beruft sich Christus auf die angeführte Stelle, indem er spricht (Matth. 19, 5): "Habt ihr nicht gelesen, daß, der im Anfang den Menschen gemacht hat, ber machte, daß ein Mann und ein Beib sein sollte, und sprach: Darum wird ein Mensch Bater und Mutter verlassen und an seinem Beibe hangen, und werden die zwei ein Fleisch sein (Enwrat al dua eis σάρχα μίαν)? So find fie nun nicht zwei, fondern e i n Fleisch", wore wirter Mark. 10, 8 finden wir dieselben Worte. είσι δύο, άλλά σάρξ μία. Eph. 5, 31 nennt der Apostel des Mannes Beib the Eauter afpra, "jein eigen Fleisch". 1 Kor. 6, 16 fagt der Apostel: "Ober wisset ihr nicht, daß, wer an einer Hure hanget" (das heißt, sich fleischlich mit ihr vermischt hat), "der ift ein Fleisch (& owus eore) mit ihr? Denn fie werden (spricht er) zwei" (eigentlich die zwei, ol doo) "in einem Fleische fein." — So viel im allgemeinen über den Gebrauch der Worte und In der Bedeutung Verwandte, sowohl in der Konsangui= nität als Affinität.

Da nun, wie wir eben nachgewiesen haben, die Worte שאר und scheer und basar), "Fleisch", als Bezeichnung der Verwandtschaft in der Schrift in verschiedener Bedeutung gebraucht werden, so entsteht die Frage: Belchen Sinn haben diese Borte in der Stelle 3 Mos. 18, 6, welche von den ehehinderlichen Verwandtschaftsgraden handelt? Der eregetische Crundsatz: Sensus literalis unus est, oder daß der wahre Sinn eines Wortes in einem Texte nur einer sein tann, gilt natürlich auch hier; und dies um so mehr, weil wir es hier mit einem göttlichen Geset, mit einem göttlichen Verbot, zu tun haben. Ein Geset, in dem die darin gebrauchten Worte zweideutig wären oder mehrfachen Sinn haben könnten, würde seinen Zweck verfehlen, es könnte nämlich nicht als Norm für Recht und Unrecht dienen. Und folche Gesethe hat der allweise und allgütige Gott nicht gegeben. Wer das Gegenteil behaupten wollte, würde sich einer Gotteslästerung schuldig machen. Es steht uns also a priori fest und liegt in der Natur der Sache selbst, daß die hier gebrauchten Borte שאר und בשר dnd, "Fleisch", nur einen bestimmten Sinn haben und haben können. Welches ist aber dieser Sinn? Um dies zu bestimmen, wird es nötig sein, daß wir uns zunächst darüber flar werden, welchen Awed der liebe Gott mit dem hier gegebenen Gebot im Auge hatte; daß wir also den Grundsatz befolgen, der bei aller Ge= feheserklärung seine Anwendung findet oder doch finden sollte, und biefer Grundfatz lautet: "Diligenter attendendum est ad scribentis scopum." über den Zwed des hier gegebenen göttlichen Verbots aber geben uns die unferm Texte vorhergehenden und nachfolgenden Verse Aufschluß. In den vorhergehenden Versen (1-5) wird uns nämlich erzählt, daß der HErr, Jehovah, der Gott Jsraels, der "einige Gesets= geber" (Jak. 4, 12) zu Mose, dem Mittler des Alten Bundes, geredet und ihm den Auftrag erteilt habe, in seinem Namen den Kindern Israel 3u fagen, daß sie nach den Werken des Landes Agypten, darin sie ge=

wohnt hatten, auch nach den Werken des Landes Kanaan, darein sie der BErr führen wolle, nicht tun und sich nach der Beise dieser Länder nicht halten, sondern daß sie sich nach den Rechten und Satzungen des BErrn halten und darin wandeln sollten. Zugleich verheißt der HErr, als der allein "felig machen und verdammen tann", daß, welcher Mensch seine Satzungen und Rechte tue, dadurch leben werde. Daß der BErr fein auserwähltes Volk vor den Werken der ügypter und Kanaaniter so ernstlich durch Mose warnt, zeigt uns, daß das böse, sündliche, gottlose Von welcher Art und Beschaffenheit aber dieje Werke Werke waren. waren, feben wir aus den nun folgenden Verboten famt den angefügten Drohungen und Ermahnungen, V. 6-30. Hieraus ist flar: Bas Gott veranlaßt hat, den Kindern Israel gerade die hier genannten Gesetze zu geben, war einmal die Tatsache, daß fie bisher in einem Lande gewohnt hatten, dessen Ginwohner nebst andern Greueln gerade auch in allerlei Sünden wider das sechste Gebot lebten, und daß sie (die Rinder Jsrael) nun in ein Land zogen, welches mit demjelben greulichen Sündenschmutz verunreinigt war; zum andern auch die Tatjache, daß die Israeliten infolge ihres erbfündlichen Verderbens und gereizt burch die bojen Erempel der in Sündenschmutz versunkenen Seiden, in großer Gefahr standen, sich mit gleichen Günden und Greueln zu befleden und so Gottes gorn und Strafe auf sich zu laden. Die ügypter und Kanaaniter waren zügellose Bölker, und ihre Zügellosigkeit zeigte fich u. a. auch darin, daß sie, wie die Menschen vor der Sündflut, zu Beibern nahmen, welche sie wollten, ohne im gegebenen Falle nach der Nähe der Verwandtschaft zu fragen und ohne sich in dieser Sache um Gottes Willen zu kümmern. Und so kam es denn nicht selten vor, daß folche Versonen sich ehelichten, deren Zusammenleben Sünde, ja Gott ein Greuel war. Um nun fein Volk Israel vor dergleichen Greueln zu bewahren, gibt Gott ihm u. a. auch folche Gesetze, in welchen er ihm sagt, welche Versonen man nicht ehelichen solle.

Daß es Gottes Wille war, daß die Söhne und Töchter des ersten Menschenpaares sich untereinander heiraten sollten, ist außer allem Zweisel. Dieser Wille Gottes ist in den Segensworten, die er über das erste Menschenpaar aussprach: "Seid fruchtbar und mehret euch und füllet die Erde", deutlich erkennbar. Das gegenseitige heiraten der ersten Söhne und Töchter lag auch in dem göttlichen Schöpfungsplan, nach welchem Adam der gemeinsame Stamwbater aller Völfer der Erde (Apost. 17, 26) und Eva die Mutter aller Lebendigen (1 Mos. 3, 20) sein sollte. Zur Aussführung diese göttlichen Schöpfungsplanes war die wechsselssen Nittel. Die Ebe zwischen Geschwistern kann also an sich mit der Geiligkeit Gottes nicht in Biderspruch stehen. Aber daß es für alle kommenden Zeiten so bleibe, daß Brücker ihre Schwestern zu Weibern nähmen, das war nicht Gottes Wille, das lag nicht im Schöpfungsplan. Daher haben mit der Notwendigkeit der Geschwister=



ehen diese felbst aufgehört. - Schon lange vor der Verfündigung des geschriebenen Gesetzes war es Abraham und den ügyptern und den Kanaanitern bekannt, daß es ein Greuel sei, wenn ein Mann seine eigene Schwester zur Frau nehme. Daß Abraham voraussehte, daß die ügypter und ihr König sowohl, als auch der Ranaaniter Abimelech den Schluß machen würden (und auch wirklich gemacht haben), dak, wenn Sara Abrahams Schwester sei, so könne sie nicht sein Beib sein (1 Moj. 12, 11-19; 20, 2-12), beweift deutlich, daß nicht nur Abraham, sondern auch die Agypter und Ranaaniter wußten, daß die Heirat zwischen Geschwistern verboten sei. Wir wissen freilich von teinem dahinlautenden positiven Gesetz oder keiner speziellen Offenbarung vor der Gesetzgebung durch Mose; so muß offenbar das natür= liche Gesetz, das auch in der Beiden Gerzen geschrieben steht, hinreichend gewesen sein, sie zu lehren, daß bas, was den Brüdern und Schwestern der ersten Generation erlaubt, ja indirekt geboten war, nunmehr ver= boten sei. Aber bei den ügyptern und Kanaanitern war es nach und nach dahin gekommen, daß sie das natürliche Gesetz, die bessere Er= kenntnis aus den Augen setten und ohne Rücksicht auf Blutsfreund= schaft und Verwandtschaft heirateten, welche sie wollten. — Und damit nun (wie gesagt) nicht auch die Israeliten verführt werden möchten, nach den "greulichen Sitten" der heiden zu tun und dadurch Gottes Jorn und Strafe auf sich zu laden, so gibt ihnen Bott die hier verzeichneten Gesetze, in denen er ihnen sagt, in welchen Graden der Ver= wandtschaft sie nicht heiraten sollen. Und die Grenze zwischen erlaubter und verbotener Cheschließung zieht Gott mit den Worten einer General= regel, welche lautet: "Irgendeiner foll zu allem Fleisch seines Fleisches nicht nahen, aufzudeden ihre Scham." Daß nun die gebrauchten Worte scheer und basar hier nicht in der Bedeutung von Mitmensch genommen werden dürfen, liegt auf der hand; denn dann würde das hier gegebene Verbot gleichbedeutend sein mit einem gänzlichen Gheberbot. Aber auch in dem engeren Sinne von Volks= und Stammesgenossen und entfernten Verwandten kann das Wort "Fleisch" hier nicht gebraucht sein; denn dann wäre mit dem Wort dieser Generalregel: "Bu allem Fleisch feines Fleisches" foll niemand nahen, die Gheschließung zwischen allen Bolksund Stammesgenoffen und allen auch noch so entfernten Verwandten unterfagt. Auch dies kann die Intention des Gesetzgebers nicht fein, wie allgemein zugegeben wird. So bleibt denn nichts anderes übrig, als die Worte scheer und basar bier in ihrem engiten Sinn au verstehen. nach welchem fie Verwandte bes ersten Grades der Konsanguinität und Affinität bezeichnen. Unter dem "Fleisch" eines Mannes werden also hier seine allernächsten Verwandten verstanden, mag er nun von Geburt mit ihnen e in Fleisch sein ober es durch die Heirat geworden sein. Und unter dem "Fleisches Fleisch" eines Mannes werden alle diejenigen verstanden, die wieder mit seinen allernächsten Verwandten im ersten Brad der Verwandtschaft stehen, sei es, daß diese Verwandtschaft von Geburt besteht, sei es, daß sie durch Heirat entstanden ist. Daß dies hier der intendierte, einzig richtige Sinn von "Fleisch" und "Fleisches Fleisch" ist, wird durch die auf die Generalregel folgenden Beispiele (3 Mos. 18, 7—17) über jeden Zweisel erhoben.

Sehen wir uns diese Beispiele etwas näher an. B. 7 fagt Gott: "Die Scham deines Baters und die Scham deiner Mutter sollst du nicht blößen; deine Mutter ist sie, nicht blößen sollst du ihre Scham." Hier verbietet Gott einem Manne, seine leibliche Mutter zu ehelichen, weil fie feine Mutter ist und also mit ihm im ersten Grad der Konsanguinität fteht. Daß im Verbot auch die Blößung der Scham des Baters unter= fagt ift, während in der Begründung des Verbots nur von der Mutter die Rede ist, beweist, daß vor Gott die Eltern eines Mannes ein Rleisch find, und daß daher, wer feiner Mutter Scham blößt, damit zugleich auch seines Vaters Scham blößt. Es ist hier nicht etwa von der Sünde hams die Rede, sondern der Bater kommt hier nur insofern in Betracht, als er mit der Mutter ein Fleisch ift, und daher eine geschlechtliche Ver= fündigung an der Mutter zugleich eine Versündigung am Bater ift. Daß aber dieses Verbot, die leibliche Mutter zu ehelichen, den Tod des Vaters oder der Mutter rechtmäßige Scheidung vom Bater voraussebt, ift felbstverständlich; denn wenn ein Mann seine leibliche Mutter bei Lebzeiten des Baters, oder während sie noch des Baters rechtmäßiges Beib ist, heiraten würde, so wäre das ja Shebruch und greuliche Surerei, und von Ehebruch und Hurerei redet Gott hier nicht, fondern, wie der ganze Kontext flar zeigt, von den ehehinderlichen Verwandtschafts= araden. Ru diefem B. 7 bemerkt Gerhard: "Es ift zu merken, daß an diefer Stelle (3 Moj. 18, 7) fotvohl der Bater als die Mutter aus= drücklich genannt wird, woraus geschlossen wird, daß in diesen Verboten keine Rücksicht genommen wird auf den Unterschied des Geschlechts." Derfelbe: "Aus dem zuerft gesetten Verbot (V. 7) wird mit Recht geschlossen, daß hier kein Unterschied des Geschlechts zu seben sei, sondern wie in der geraden Linie ebensowohl die Ehen zwischen Mutter und Sohn als zwischen Bater und Tochter verboten werden, so ift auch in der Seitenlinie die Meinung des Verbots dieselbe; also weil die Schwester des Baters dem Manne verboten wird, daher wird auch der Bruder des Baters dem Weibe als verboten angesehen." Bas Gerhard hier sagt, ist ja sachlich richtig, aber ob man das aus 2. 7 schließen kann oder gar schließen muß, ist doch wohl fraglich.

V. 8 fagt Gott: "Die Scham des Weibes deines Baters follst du nicht blößen; die Scham deines Vaters ist siet fie." Hier ist dem Manne die Ehelichung seiner Stiesmutter verboten, weil sie mit ihm im ersten Grad der Affinität steht, denn der Sohn ist von Geburt mit dem Later e in Fleisch, der Vater aber ist mit seinem Weibe (das nicht des Sohnes Mutter, sondern Stiesmutter ist) e in Fleisch durch die Ehe; also ist bes Vaters Weib, die des Sohnes Stiesmutter ist, des Sohnes "Fleisches Fleisch". Daß eine Person einer andern Person "Fleisches Fleisch" ist,

tann also nicht nur in der Konsanguinität oder nur in der Affinität, fondern augleich in beiden Arten der Verwandtichaft feinen Grund haben. Daß auch hier, wo dem Manne die Ghelichung seiner Stiefmutter ver= boten wird, der Tod des Baters oder deffen rechtmäßige Scheidung von jeinem Beibe vorausgeset ist, ist ebenfalls aus dem oben angegebenen Grunde flar. Und vergleichen wir hierzu die Stelle 1 Kor. 5, 1-5, wo uns ein hierher gehöriger Fall berichtet wird, so finden wir, daß auch da der Lod des Baters des betreffenden Mannes, der seine Stief= mutter geheiratet hatte, ober beffen rechtmäßige Scheidung vorausgeset ift; denn der Apostel nennt die Sünde, in welcher der in Rede stehende Mann mit seiner Stiefmutter lebte, nicht ungeia = Chebruch, was sie in erster Linie gewesen wäre, wenn der Bater noch gelebt hätte, oder nicht rechtmäßig geschieden gewesen wäre, sondern er nennt diese Sünde  $\pi o \rho \nu \epsilon i a = Surerei.$ Das Zusammenleben jenes Mannes mit seiner Stiefmutter war in Gottes Augen gar keine Che, sondern eine mehr als heidnische Surerei, weil die Verson, mit der er sich in angeblicher Ebe fleischlich vermischte, seines Baters Beib gewesen war. Die Affinität, in welche gewisse Versonen durch die Ghe getreten sind, bleibt auch nach dem Tode oder der rechtmäßigen Scheidung der Personen, durch welche die Affinität entstanden ist, unverändert stehen. Dies ist wichtig und wohl zu merken.

2. 9 fagt Gott: "Die Scham deiner Schwester, der Tochter deines Baters oder der Tochter deiner Mutter, geboren daheim oder geboren drauken, nicht blößen sollit du ihre Scham." Hier verbietet Gott einem Manne, seine Halbschwester, mit der er entweder einen gemeinsamen Bater oder eine gemeinsame Mutter hat, zu ehelichen. Ob dieselbe "daheim", das heißt, in des gemeinsamen Baters Hause, in einer frühe= ren Ehe gezeugt, oder "draußen", das heißt, in einem andern Sause, nämlich in der Familie der gemeinsamen Mutter, in einer früheren Ebe geboren ift, in beiden Källen ift fie des in Rede stehenden Mannes ältere Halbschwester und steht mit ihm in einem ehehinderlichen Ver= wandtschaftsgrade, weil sie mit ihm um des gemeinsamen Baters oder ber gemeinsamen Mutter willen ein Fleisch ift. Das hebräische Wort n' (bajit) heißt: Haus, Familie, und das Wort un (chuz) heißt: Luther hat diese Worte mit "daheim", "draußen" richtig draußen. Warum aber diefes "daheim", "draußen" fo viel heißen foll überset. als "in der Che", "außer der Che", wie man gewöhnlich annimmt, ift mir nicht erklärlich; in den Worten felbst liegt meines Biffens kein Brund für eine solche Annahme, und auch der Zusammenhang fordert feine folche Deutung. Ift die Halbschwester eines Mannes feines Baters, aber nicht seiner Mutter Lochter, so ist sie "daheim", in des Baters haus und Familie, aber aus einer früheren Ghe des Baters geboren und ift infolgedessen älter als der in Rede stehende Mann. Und ist die halbschwefter eines Mannes feiner Mutter, aber nicht feines Baters Tochter, so ist sie "braußen", nämlich nicht im Haus und in der Familie

des Vaters, sondern in einem fremden Hause und in einer fremden Familie, nämlich in einer früheren Ehe der Mutter mit einem andern Manne, geboren und ist also ebenfalls älter als der in Rede stehende Mann.

28. 10 heißt es: "Die Scham der Tochter deines Sohnes oder der Tochter deiner Tochter sollst du nicht blößen; denn ihre Scham ist deine Hier wird dem Manne verboten, seine Enkelin, sei sie nun Scham." feines Sohnes ober feiner Tochter Tochter, au ehelichen, weil sie in gerader Linie von ihm herstammt, weil sie seines Samens und infolge= dessen ihre Scham seine Scham ist. - 2. 11 heißt es: "Die Scham der Tochter des Beibes deines Baters, die deinem Bater geboren und deine Schwester ift, sollft du nicht blößen." Während 2. 9 einem Manne verboten wird, eine ältere Halbichwester, die in einer früheren Ghe seines Baters ober feiner Mutter gezeugt wurde, zum Beibe zu nehmen, fo wird ihm hier untersagt, eine jüngere Halbschwester, die fein Bater in einer späteren Che mit des in Rede stehenden Mannes Stiefmutter gezeugt hat, zu ehelichen; denn sotvohl diese als jene ift feine Schwester, also sein "Fleisch", und steht mit ihm um des gemeinsamen Baters willen im ersten Grad der Konsanguinität. Daß eine Schwester ihres Bruders Fleisch (scheer) ist, sagt ausdrücklich B. 12, welcher lautet: "Die Scham der Schwester deines Baters sollft du nicht blößen; das Fleisch (scheer) deines Baters ist sie." Und B. 13 heißt es: "Die Scham der Schwester deiner Mutter sollst du nicht blößen, denn das Rleisch (scheer) deiner Mutter ift fie." B. 12 und 13 verbietet Gott dem Manne, seine Tante zu heiraten, denn weil die Tante als Schwester feines Baters ober seiner Mutter bes Baters oder der Mutter "Fleisch" ift, so ift fie feines, des in Rede stehenden Mannes, "Fleisches Fleisch", steht also mit ihm im ersten Grad der Affinität. - 9. 14 lautet: "Die Scham des Bruders deines Baters sollst du nicht blößen, zu seinem Beibe sollst du nicht nahen, deines Oheims (Baters Bruders) Beib Hier wird einem Manne verboten, eine Person zum Beibe ift fie." zu nehmen, die nach der gewöhnlichen Rechnung weder sein Fleisch noch feines Fleisches Fleisch, sondern feines Fleisches Fleisches Fleisch ift. Der hier verbotene Fall geht also über die Generalregel hinaus. Unsere alten Theologen sagen bekanntlich, daß diese Ehe um des respectus parentelae willen verboten fei. Wenn ein Mann feines Baters Bruders Beib ehelichen würde, fo würde ein Konflikt entstehen zwischen der Ehr= erbietung, die der Mann seiner Base oder Tante wegen der Verwandt= schaft schuldig ist, und der Untertänigkeit und dem Gehorsam, welche das Weib dem Manne schuldig ist. Und um diesen Konflikt zu vermeiden, habe Gott diese Ghe verboten. Diese Erklärung ist für mich volltommen aufriedenstellend; wem sie nicht gefällt, mag eine bessere geben. 2. 15 fagt Gott: "Die Scham deiner Schwiegertochter sollst du nicht blößen, das Beib deines Sohnes ift sie; nicht blößen sollst du ihre Scham." Eines Mannes Schwiegertochter ist seines Fleisches (Sohnes) Fleisch



(Beib). Sie zu heiraten, wäre also gegen die Generalregel. Auch bei diesem Verbot ift natürlich wieder der Tod des Sohnes oder dessen recht= mäßige Scheidung von seinem Beibe vorausgesetzt.

B. 16 heißt es: "Die Scham des Beibes deines Bruders sollft du nicht blöken; die Scham deines Bruders ist sie." Dieser Vers ist für unfer Thema besonders wichtig; ja diefer Vers allein ift vollkommen hinreichend, die ganze vielumstrittene Frage betreffs der Schwagerebe zu entscheiden. Sier wird mit flaren und bürren Worten einem Manne verboten, seines Bruders Beib zu ehelichen. Ein Mann steht mit seines Bruders Frau im ersten Grad der Affinität, sie ist nämlich seines Fleisches (Bruders) Fleisch (Beib); also darf er sie nicht heiraten. Eine folche Ghe einzugehen, wäre nicht nur gegen die in B. 6 gegebene Generalregel, sondern auch eine übertretung dieses speziellen Verbots. Ift es aber einem Manne verboten, feines Bruders Beib zu ehelichen, so ist ihm natürlich auch verboten, seines Beibes Schwester zum Beibe zu nehmen, denn in beiden Fällen ist der Grad der Verwandtschaft aleich. Selbstverständlich ist, daß es hiernach auch einer Beibsperson verboten ift, ihres Mannes Bruder oder ihrer Schwester Mann zu hei= raten; denn daß in diefen Fällen bom Beibe aus gerechnet wird, ändert nichts an dem Grad der Verwandtschaft. Wie einem Manne verboten ift, alles Fleisch seines Fleisches zur Ghe zu nehmen, so ist natürlich auch dem Beibe berboten, alles Fleisch ihres Fleisches zu ehelichen. 3ch erinnere auch hier wieder daran, daß auch bei dem Verbot, des Bruders Beibes Scham zu blößen, der Tod des Bruders oder dessen rechtmäßige Scheidung von feinem Beibe vorausgeset ift; benn des noch lebenden oder nicht rechtmäßig geschiedenen Bruders Beibes Scham blößen, wäre ja Ehebruch und hurerei, und davon ist, wie schon oft gesagt, hier nicht die Rede. Eines noch lebenden ober nicht rechtmäßig geschiedenen Mannes Beib heiraten, ist überhaupt nicht erlaubt, einerlei, ob der Mann ein Bruder oder sonst jemand ist. - B. 17 lautet: "Die Scham eines Beibes und ihrer Tochter (ischah ubittah) sollft du nicht blößen, noch die Tochter ihres Sohnes oder die Tochter ihrer Tochter nehmen, um zu blößen ihre Scham; ihr Fleisch sind sie", שארה הנה. Daß hier nicht, wie manche meinen, ein Verbot der Volhgamie oder Surerei vorliegt, beweist der angegebene Grund für dieses Verbot: denn sie sind ihr (des Beibes) "Fleisch". Beil Mann und Beib nach Gottes Wort ein Fleisch sind, so ift die Tochter des Beibes aus einer früheren Ghe nicht nur des Beibes, sondern auch des Mannes Fleisch, und die Großkinder des Beibes sind nach Gottes Wort des Beibes Fleisch und des Mannes Fleisches Fleisch, welches zu ehelichen Gott ihm in der Generalregel verboten hat. Auch die in B. 17 verbotenen Ghen mit des Beibes Tochter und des Beibes Sohnes Tochter oder Tochter Tochter gehören also zu den B. 6 verbotenen Ehen, sie sind Beispiele zu der General= regel: "Irgendeiner foll zu allem Fleisch feines Fleisches nicht nahen, aufzudeden ihre Scham." Die Bigamie oder gar Polygamie ist über=

haupt nicht erlaubt, mögen nun die Weiber miteinander verwandt sein oder nicht.

Aus den 28. 7-17 angeführten Beispielen, durch welche die 28. 6 gegebene Generalregel erklärt und bestätigt wird, geht unwidersprechlich hervor, daß die V. 6 gebrauchten Worte scheer und basar hier im engsten Sinne genommen werden müssen, nach welchem sie die aller= nächsten Verwandten bezeichnen, so daß also eines Mannes "Fleisch" feine allernächsten Verwandten bezeichnet und eines Mannes "Fleisches Fleisch" die allernächsten Verwandten von seinen allernächsten Verwandten, mag nun die Verwandtschaft von Geburt bestehen, oder durch Heirat entstanden sein. Genannt sind aus der Konsanguinität: leibliche Mutter (B. 7), ältere Halbschwester (B. 9), Enkelin (B. 10), jüngere Halbschwefter (B. 11), Baters Schwefter (B. 12), Mutter Schwefter (B. 13); aus der Affinität: die Stiefmutter (B. 8), des Onkels Frau · (B. 14), die Schwiegertochter (B. 15), des Bruders Frau (B. 16), die Stieftochter und des Beibes Großtöchter (B. 17). Da nun eines Mannes Bruders Beib oder feines Beibes Schwester offenbar seines "Fleisches Fleisch" find, so darf ein Mann schon nach der Generalregel (B. 6) weder seines Bruders Frau noch seines Beibes Schwester ehe= lichen. Und daß dem so sei, dies wird durch das B. 16 angeführte Bei= spiel zur Generalregel, wo des Bruders Weib zu heiraten einem Manne noch besonders verboten wird, über allen 3weifel erhoben. Wenn wir also behaupten, daß die sogenannte "Schwagerehe" in Gottes Wort verboten sei, so behaupten wir nur das, was Gottes Wort mit klaren und deutlichen Worten lehrt. (Schluß folgt.)

## Bermifchtes.

über bie deutsche Bolfsichule ber Gegenwart in ihrer Stellung gur Rirche schreibt P. em. Senschel in der "E. R. 3.": "Die moderne Schule - so rufen die lautesten Wortführer der Emanzipation - ist keine Tochter der Kirche, sie ist eine Frucht des Geistes der Zeit, und die be= fondere Art ihrer Birkfamkeit eine Frucht der Reformen Pestalozzis und feiner Jünger. Die neue Schule hat mit der alten nur das gemein, daß der sittlich=religiöse Unterricht als ein Moment in ihr fortdauert; in allem übrigen ift fie ein neues Institut: neu ihre Tendenz, neu ihre Lehrmittel, neu ihre Verfahrungsweisen, neu ihr Geift - folglich auch (dem Streben nach) neu ihre Stellung. 3hr inneres Bejen aus der Rirche ableiten, verrät eine ebenso große Unkenntnis des Befens der Rirche wie des Geistes der Zeit. Der religiose Unterricht ist den Ber= tretern der Emanzipation der größte Stein des Anstoßes im Gebiete bes Schulunterrichts - schon darum, weil zu viel Zeit darauf verwen= det werden müsse, so daß die übrigen Fächer zu furz kämen. Vor allem aber wird gegen den Katechismus geeifert. Man sagt: Dieser muß

#### Bermischtes.

wenigstens dem Gedächtnis der Kinder eingeprägt werden; es ist aber unmöglich, daß Kinder unter vierzehn Sahren ihn verstehen. Die Beistlichen, wird behauptet, fündigen doppelt, indem sie nicht nur viel auf das Gedächtnis bauen, sondern auch die Last des Memorierens einzig den Lehrern aufbürden und sich felber vorbehalten, diefen Ge= dächtnisschatz zu benuten. Der Ratechismus habe die Lehrer zu geist= tötendem, mechanischem Unterrichten verführt und sie zu Rnechten der Pastoren degradiert, welche die Mühe des Einprägens ("Einpaukens!") den Lehrern aufgehalft hätten. Darum wünscht man eine Scheidung, und zwar entweder, daß aller Religionsunterricht nur von den Geist= lichen erteilt werde, oder daß der Lehrer und der Pfarrer sich in die Arbeit teilen. Der Lehrer beschränke fich auf die Geschichte der Offens barung, und der Geistliche vervollständige nachher die Arbeit des Leh= rers und führe zum Biele mit Shstematischem und mit Rirchengeschichte. "Nur kein Katechismus mehr in der Schule!" wird laut und abermals laut geschrieen. Es sei unmöglich, zugleich elementarisch zu unterrich= ten und den Katechismus zu behandeln; unmöglich, den Gesichtstreis der Kinder allmählich zu erweitern und ihre Kräfte zu entwickeln, und zugleich den Ratechismus ihnen einzuprägen; denn das bestehe von feiten des Lehrers in direktem Geben, von feiten des Schülers in mehr oder weniger passibem Nehmen, meist wortgetreu. Der frühe Gebrauch des Katechismus verwirre den Verstand der Kinder und veranlasse die schädliche Idee, im Auswendialernen nicht verstandener Worte bestehe die Religion. Der dogmatische Unterricht fei der Alp, der auf der Schule Es gebe keinen grelleren Widerspruch als den Anblick einer lafte. Schule, in welcher in allen Fächern methodischer Unterricht erteilt werde, ausgenommen in der Religion, die noch unter den alten Formen schmachte und das Gemüt der Kinder belaste und drücke. Ob es unter folchen Umständen ein Wunder sei, daß die Religiosität abnehme? "Beg", rufen andere in schneidendem Tone, "weg aus den Schulen mit allem, was einen tonfessionellen Anstrich hat, auch mit dem Gesanabuche, das ja ohnedies nicht für Rinder berechnet ift, sondern für Erwachsene. Bir wollen feine Konfessichulen, nur Simultanschulen und Rinder eines jeden christlichen Bekenntnisses (und warum nicht auch Juden?) ohne Unterschied darin! Ganz wie zu Basedows Zeiten! Und nur all= gemeiner Religionsunterricht!" Der konfessionell=dogmatische Unter= richt, identisch mit religiösem Parteiunterricht, untergrabe das Gefühl der Einheit und Brüderlichkeit; der junge Mensch werde zum römischen Ratholiken, zum strengen Calvinisten, zum orthodogen Lutheraner ge= macht und höre damit auf, ein Mensch zu sein. Bas heißt aber all= gemeiner Religionsunterricht? 1. Die biblische Geschichte des Alten und Neuen Testaments, freilich in anderer Auswahl als die von gahn, welche an der Wundersucht leide; 2. die ganze Sittenlehre, nicht bloß ber Bibel, fondern ber gangen Belt, der Beifen aller Zeiten und Bölfer; 3. das Gebet und die Andachtsübungen; 4. des Lehrers Geift, Sera

und Gemüt und die Kraft seines Beispiels; 5. die größere Innerlich= keit des ganzen Unterrichts. Das ist die Ansicht Diesterwegs, der noch beifügt: "Meint ihr, von 8 bis 9 Uhr lehre der Lehrer darum, weil er von Abraham, Ijaak und Jakob spricht, Religion, und von 9 bis 10 Uhr, wo von einer Pflanze oder einem Dreied oder einem Stern die Rede sei, lehre er keine Religion? O ihr Verkehrten und Einseitigen und Verschro= benen!' Und an einer andern Stelle: "Neulich hat einer gesagt und ge= meint, mich damit zu schlagen, ich lehre Allerweltsreligion. Sehr richtig, mein herr Gegner, fehr zutreffend: Allerweltsreligion, wie es bas wahre Christentum, die wahre Religion verlangt.' Und wiederum: "Das Höchste, was die Schule erreichen kann und soll, sittliche Gesinnung und Tha= rakter, darf nicht auf die bezweifelten Tatsachen basiert werden. Mas muß ein gesundes Rind denken, wenn es nach der felbstgemachten Erfahrung, daß der menschliche Körper im Basser sinkt, hört, daß im Orient einer über die Basserfläche wie über einen festen Boden ge= gangen sei? Bas wird es denken, wenn, nachdem es erfahren, wiebiel Brot zur täglichen Sättigung eines Menschen gehört, ihm erzählt wird, daß einer vor vielen Jahrhunderten Taufende von Menschen mit fünf Broten gesättigt habe? Belchen Zwiespalt zwischen den Befehlen, die ber Lehrer felbit ihm erteilt, und feiner Lehre muß es erkennen, wenn es, jenen Befehlen gemäß, Schularbeiten für fünftige Tage und Bochen vorarbeiten muß, in der Lehre aber die Mahnung vernimmt: Sorge nicht für den andern Morgen! Bie muß ihm zu Mute werden, wenn es nach der Wahrnehmung, daß unsere geschicktesten ürzte jahrelang mit allen in Jahrtausenden entdedten Mitteln bergebens gegen Gicht und Hautaus= schläge kämpfen, als unumstößliche Wahrheit erzählen hört, daß zehn Ausfätige augenblicklich durch ein Wort geheilt worden seien? Das find freilich nur Worte Diesterwegs; was aber dieser Mann vor langer Zeit gesagt hat, wird in der deutschen Lehrerwelt mit einem tausendfachen Echo heute noch begrüßt. — Was verlangt man denn nun eigentlich? Biel und mancherlei. Vor allem will man weder von den Geistlichen mehr abhängen, noch von den Gemeinden, sondern unmittelbarer Staats= diener werden."

Friedrich der Große und die kirchliche Taufformel. Mit Be= ziehung auf die durch die Zeitungen gehende schier unglaubliche Nach= richt, daß P. Maurit in Bremen an einem Kinde ohne Tauswasser mit einer Redensart wie: "Ich weihe dich zum Guten" die christliche Taufe vollzogen, oder vielmehr nicht vollzogen habe, sei erinnert an ein Vor= kommnis aus dem Leben des bekanntlich in religiösen Dingen sehr freigesinnten großen Preußenkönigs Friedrich, das Schild in seinem Werke "Der preußische Feldprediger (Band 2, S. 153) erwähnt. Bei einer Tause in Vorsdam stand der König Gevatter. Der tausende Feldprediger, angestedt von der religiösen Schlasser und Zerfahren= heit der Zeit, glaubte seine Sache recht gutzumachen durch eine Lobrede auf Friedrich den Großen, und da auch der Vater des Kindes ein tap=

Digitized by Google

. . . . . . . . . . . . .

#### Bermischtes.

ferer, vom Könige geschätzter General war, so ließ der Geistliche seine Bünsche für den Täufling darin gipfeln, nicht, daß er ein frommer Christ, sondern einst ein Helb und der Ehre würdig werden möchte, von Friedrich über die Taufe gehalten zu sein. Als er nun aber gar statt der vorgeschriebenen Taufformel: "Ich taufe dich im Namen des Baters, des Sohnes und des Heiligen Geistes" sagte: "Friedrich! ich taufe dich im Namen Friedrichs des Größen!" trat dieser vor und sagte: "Halt, Priester! Er ist ein Narrl Was? auf meinen Namen will Er das Kind taufen? Was hat es dann, wenn ich gestorben bin? Taufe Er nach kirchlicher Vorschrift, oder ich lasse einen andern holen." (Reichsb.)

Rach dem Tode Luthers fand sich auf seinem Tisch ein Zettel mit folgenden Sähen in lateinischer Sprache: "Den Vergil in seinen Bucolicis (Hirtenliedern) kann niemand verstehen, er sei denn fünf Jahre lang Hirte gewesen. Den Vergil in seinen Georgicis (Büchern vom Landbau) kann niemand verstehen, er sei denn fünf Jahre lang Udersmann gewesen. Den Cicero in seinen Episteln kann niemand ganz verstehen, er habe denn 25 Jahre lang in einem großen Gemeinwesen sich haben, er habe denn 25 Jahre lang mit Propheten wie Elia und Elisa, Johannes dem Täufer, mit Christus und den Aposteln die Gemeinden regiert. Hanc tu ne divinam Aenesda tenta, Sed vestigia pronus adora, das ist: Lege du nicht die Hand an diese göttliche Aeneis, sondern gehe tief anbetend ihren Fußtapfen nach. Wir sind Bettler. Das ist wahr. 16. Februar Anno 1546." (R. 3.)

Bu 1 Joh. 5, 7 fchreibt Jul. Döderlein in der "E. R. 3.": "Die drei Zeugen im Himmel. Diese Zeugen von Gottes Liebe beiken: Vater, Wort und Heiliger Geift; nur fehlen diese Worte in den alten handschriften so oft, daß sie heute den Gelehrten als späterer Busat gelten. Aber gerade der als echt geltende folgende B. 8 fest diefen als Vorgang voraus, so daß er als Zeugnis der Gleichheit des Sohnes und Baters ebenso getilgt zu sein scheint von den Arianern, wie Bs. 22, 17 die Juden aus careu, sie gruben, durch Verfürzen des längeren Strichs (Matth. 5, 18) ein u carei gemacht haben, um statt der klaren Vor= aussage der Kreuzigung Christi lieber den Unfinn einzuseten, er fei wie ein Löwe an Händen und Füßen, obwohl das schon die LXX richtig übersette. Ebenso klar, meine ich, verlangt unser Text mit 2. 8 den jest fehlenden B. 7; denn er heißt wörtlich: Drei sind, die da zeugen auf Erden: der Geist und das Basser und das Blut; und die Drei find zu dem Eins, noch genauer: in das Eins. Da muß also ein Eins bekannt und genannt sein, worauf dieses ro &v == das Eins, hinweist, und das ift eben das, welches die drei Zeugen im Himmel sind. Luther übersest unrichtig: ,find beisammen'; das müßte heißen: els rd adro, wie Apost. 2, 1. Unser ro & fonnte mir keiner anders erklären, als hinweisend auf &, B. 7. Wir nehmen also, was dasteht, als tatfach= lichen Beweis für das, was vorherging und jest fehlt."

"Es geht ein frischer Bug gesunder Kritik durch die katholische neuere Seiligenlegenden=Darstellung." Mit diesen Borten beginnt ein Artikel ber "Cermania" unter der Spipmarke: "Aus der Werkstatt der Der Artikel erinnert gunächst an die Kritik, welche der Legende." Jesuit Erisar auf der Münchener Generalbersammlung der Görresgesellschaft vor zwei Jahren an dem katholischen Reliquienaberglauben geübt, wobei er bekanntlich die Echtheit des Schwanzes des Balmesels, bes Esels, auf bem Christus am Palmsonntag seinen Einzug in Jerusalem gehalten hat, preisgab. Die "Cermania" verschweigt natürlich, daß Grifar auch wegen diefer zahmen Kritik an dem katholischen Bolksaberglauben von seinen Ordensoberen in Rom zur Verantwortung gezogen wurde und quasi pater peccavi machen mußte. Sie selbst wagt sich jest, gestütt auf harnads Essay: "Legenden als Geschichtsquellen", an eine Kritik der berühmten Geschichte von der wunderbaren, burch Engel bewerkstelligten übertragung des hauses der heiligen Fa= milie von Nazareth nach Loreto. Die römische Kirche hat bekanntlich im Jahre 1894 das 600jährige Jubiläum diefer übertragung gefeiert, und auch aus Deutschland und Öfterreich waren zahlreiche Pilger an dem "berühmten Gnadenort" erschienen. Deutsche Rentrumsabgeord= nete ließen sich damals den herd zeigen, auf dem Maria gekocht, den Betschemel, auf dem sie gekniet, ja, sogar das Fenster, durch das der Engel Cabriel zu ihr eingestiegen war. Noch immer fammelt ber Arrangeur der Pilgerzüge, Fürft Löwenstein=Rleinheubach, der Bater des Präsidenten des Straßburger Ratholikentages, Gelder zur males rischen Ausschmückung einer Rapelle in der über dem "lieben Säuslein zu Loreto" erbauten Kathedrale. Und nun gibt die "Germania" die Grundlage dieses altehrwürdigen Rultus preis, indem sie schreibt: "Hier könnte auch erwähnt werden die Legende des heiligen Hauses von Loreto und seiner wunderbaren übertragung. Seute ist es unbeftritten, daß es aber eine Legende ist, die der geschichtlichen Unterlage entbehrt." Ift das wirklich so unbestritten? In der neuen Auflage des großen "Freiburger Kirchenlerikons" heißt es im achten Bande über die Loretogeschichte: "Das heilige Haus zu Loreto hat in der Reihe der Jahrhunderte alle Proben sowohl des geschichtlichen Nachweises als ber wissenschaftlichen Untersuchung durchaus bestanden, und es ist menschlich gewiß, daß es dasselbe ift, in welchem die himmelskönigin Maria zu Nazareth gewohnt und die Verfündigung des Engels in Demut entgegengenommen hat. Bir dürfen mit dem ältesten und ausführlichsten Geschichtsschreiber, dem gesuiten Horatius Tursellinus, wohl sagen: "An einer so bezeugten und erforschten Sache kann nur der zweifeln, welcher entweder an der Macht und Vorsehung Gottes zweifelt oder den menschlichen Glauben aus der Welt verbannen will." " Nn der ersten um die Mitte des vorigen Jahrhunderts von der katholischen Tübinger Schule besorgten Auflage des Kirchenleritons war die Loreto= geschichte noch als Fabel bezeichnet, erst die Jesuitenschule, der Kardinal

Hergenröther angehörte, machte aus der Fabel eine wahre Geschichte, nicht ohne daß der letzte Spigone jener alten Tübinger Schule, der gegenwärtige Nestor der deutschen katholischen Kirchenhistoriker, Pro= sesson Funk in Tübingen, dieses Versahren als ein "Verbrechen an der Wahrheit" bezeichnete. Was werden nun die Jesuiten, die ihrem Genossen Grisar nicht einmal die Preisgebung des Palmeselschunzes verzeihen konnten, zu der kehreischen Anwandlung der "Germania" sagen? Sie werden schweigen, da sie es jetzt für zeitgemäß halten, mit den Rednern des Strafburger Katholikentages für Deutschland als moderne Menschen zu gelten. (E. R. Z.)

# Rirhlich=Beitgeschichtliches.

#### I. Amerita.

"Federal Council", fo nennt fich die neue unionistische Verbindung von etwa 30 epangelischen Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten, welche auf ber "Inter-Church Conference on Federation", die aus der "National Federation of Churches" herborgegangen ift und sich im November in New Nork versammelte, gegründet wurde. Aus dem mit großer Begeisterung anges nommenen "Plan of Federation" teilen wir etliche Stellen mit, welche den Charafter diefer Verbindung erfennen laffen: "The object of this Federal Council shall be: To express the fellowship and catholic unity of the Christian Church; to bring the Christian bodies of America into united service for Christ and the world; to encourage devotional fellowship and mutual counsel concerning the spiritual life and religious activities of the churches; to secure a larger combined influence for the Churches of Christ in all matters affecting the moral and social condition of the people, so as to promote the application of the law of Christ in every relation of human life; to assist in the organization of local branches of the Federal Council to promote its aims in their communities. This Federal Council shall have no authority over the constituent bodies adhering to it; but its province shall be limited to the expression of its counsel and the recommending of a course of action in matters of common interest to the churches, local councils, and individual Christians. It has no authority to draw up a common creed, or form of government or worship, or in any way to limit the full autonomy of the Christian bodies adhering to it." Theologifch etwas bestimmter wird in der Einleitung als Awed des Federal Council ans gegeben: "to manifest the essential oneness of the Christian Churches of America in Jesus Christ, as their Divine Lord and Savior, and to promote the spirit of fellowship, service and cooperation among them". Die ausgesprochenen Unitarier follen durch die Worte "Divine Lord and Savior" von der Gliedschaft ausgeschlossen werden. Unter den dreikig Gemeinschaften aber, welche in New Nork vertreten waren und dem "Plan of Federation" zufolge das Federal Council bilden, befinden sich freilich mehrere, die wenig= ftens teilweise sich dem Verdachte des Unitarianismus ausgesetzt haben oder doch Unitarier in ihrer Mitte dulden, 3. B. die Quäker, die Campbellites

und die Christian Connection. Dazy kommt, daß die obige Phrase: "Divine Lord and Savior", gar nicht danach angetan ist, die Unitarier er= folgreich auszuschlieken, denn diefe leugnen zwar "the deity", aber nicht "the divinity of Christ". Auf der Konferenz befanden sich auch viele, welche die Unitarier zugelaffen wiffen wollten, und fogar der baptistische "Sendbote" hält dafür, daß man diese Leugner der Dreieinigkeit nicht hätte ausscheiden sollen. Die lutherische Generalipnobe, von welcher man in jüngster Zeit wiederholt gerühmt hat, daß sie jest dem wahren Luthertum näher stehe als je zuvor, und die sich bitter beschwert, wenn wir sie ge= legentlich mit den Sekten "in einen Topf werfen", war vertreten durch Wenner, Remensnyder, Großcup und Bauslin. D. Bauslin, der Präs fident der Generalspnode und Professor am Wittenberg = College in Springfield, O., führte in einer Nachmittagssitzung den Vorsitz. Der Lutheran Observer rühmt von der Versammlung in New Nort: "The dominant note in the meetings was that of Christian unity. There was no talk about organic union; that was recognized as impossible and perhaps not desirable. Neither was there anything said about creating a unity; the question was how to give expression to the unity that already exists through a common faith in one divine Savior and Lord and how best to utilize it for the advancement of the Kingdom of God. There was no attempt to undervalue the distinctive denominational beliefs and traditions, but what was emphasized by speaker after speaker was the very thing of which the Conference itself was a concrete witness, viz., the essential oneness of the different branches of the evangelical Churches. The things about which they differ are the non-essential and relatively unimportant. The things in which they are agreed are the great vital, fundamental, saving truths of the Gospel, and their unity of spirit is revealed, above all, in this: their devotion to one Divine Lord and Master, Jesus Christ. The overwhelming majority, almost unanimity, of the vote to restrict the plan of federation to bodies acknowledging the Divine Headship of Jesus Christ and the atoning efficacy of His work and passion, brought out with utmost vividness the feeling pervading the assembly, that its real bond of unity is this common relation to Jesus Christ, the Savior of the world. Had the Conference done no more than exhibit the essential oneness of the evangelical churches, a oneness that is so often obscured by our superficial and external differences, it would have more than justified itself and the wisdom of the earnest Christian men who projected it. Such hymns as 'Onward, Christian Soldiers,' and 'The Church's One Foundation,' took on a new meaning when sung by these representatives of great denominations who, letting their differences fall into the background as of minor significance, realized that they were assembled beneath the one banner of the Cross." Bugleich machen der Observer und die Lutheran World heftige Angriffe auf den Lutheran, der das neugegründete Federal Council als unionistisch bezeichnet, dem Lutheraner sich nicht anschließen könnten, weil es eine Vereinigung sei ohne Einigkeit in der lutherischen Lehre. Mit Recht gibt dabei aber der Observer dem Lutheran zu bedenken, daß er, wenn er tonfequent bleiben wolle, den Standpunkt der Miffourier einnehmen müsse. Daß aber das Federal Council mit seinem groben Unionismus für die Kirche, zumal für die lutherische Kirche, von keinem Segen ift, darüber kann unter wirklichen Lutheranern kein Streit sein. Bir

befürchten außerdem, daß es in der Zukunft durch Eintreten für Religions= unterricht in den Staatsschulen auch der herrlichen Freiheit unsers Landes gefährlich werden dürfte. F. B.

Justände in der "Generalsynode". Das "Rirchenblatt" von Reading schreibt: "Die Verachtung der Sakramente ist in gewissen Kreisen der Generalspnode noch immer an der Tagesordnung. Erst fürzlich mußte die einheimische Miffionsbehörde auf dringende Vorstellungen hin versprechen. ihre Missionare anzuhalten, auf Kindertaufe zu dringen. Ein Gemeindeglied teilte mit, daß in seiner Gemeinde seit zwei Jahren keine Konfirmation statt= gefunden habe, weil der Pastor erklärt habe, das sei nicht Sitte'. gum heiligen Abendmahl wird in der Regel jeder eingeladen und zugelassen, der tommen will. Die Verachtung der Sakramente und lutherischen Ordnungen in der Generalspnode ist auf den Einfluß der Sekten zurückzuführen, mit denen sich die Generalspnode bei jeder Gelegenheit verbrüdert. Wie die Generalspnode hier im Osten bei Gründung neuer Gemeinden verfährt und ohne vorhergehende Belehrung gewesene Baptisten, Methodisten, Presby= terianer, ja selbst Ratholiken ohne weiteres aufnimmt, ist übrigens sattsam bekannt. Sollten derartige Zustände unseren englischen Pastoren, die einer engeren Verbindung mit der Generalspnode das Wort reden, nicht die Augen öffnen?"

**Wit bezug auf den Delegatenwechsel des Konzils** mit der Generalspnode schreibt das "Kirchenblatt" von Reading: "Unser Bericht über die Versammlung in Wilwaukee wäre nicht vollständig, wenn wir nicht auch das Verhältnis des Konzils zu andern lutherischen Kirchenkörpern ins Auge fassen. Bekanntlich hat das Generalkonzil vor einigen Jahren den Delegatenwechsel mit der Generalspnode eingeführt. Bir haben es oft ausgesprochen und wir wiederholen es, daß wir hierin keinen Fortschritt, sondern einen Rückschritt sehen. Denn es handelt sich dabei nicht um eine Hölchkeitsform, sondern um eine Prinzipienfrage, und wo es auf Prinzipien ankommt, da darf man nicht nachgeben, man darf die vorhandenen Gegensähe, wie es fort und fort geschieht, nicht mit diplomatischer Klugheit umgehen." F. B.

Aus bem Präsidentenbericht auf dem Generalkonzil zu Milwaukee zitiert der "Lutherische Herold" unter anderm auch folgende Stelle: "Das Generaltonzil ist der große konservative Teil unserer lutherischen Kirche hierzulande, der rückaltlos sowohl die Bekenntnisse als auch die Geschichte unserer Rirche fich aneignet. Gegenüber allen raditalen Glementen, die fich bereit finden lassen, das harmonische Ganze unserer Bekenntnisse zu be= schneiden, oder die sich dazu hergeben, in synkretistischem Geiste das teure Erbe der Reformation mit modernen Doktrinen, wie sie je und je emporschießen auf amerikanischem Boden, zu verquiden, steht unser Generalkonzil ein für die volle, ganze und unverfälschte Summe lutherischer Bahrheit. Ebenso entschieden anerkennt es aber auch die historische Entwicklung unserer Kirche, sowohl in Europa wie hier, und baut darauf weiter und vermeidet auf feinem Wege jenen andern Radikalismus, welcher, ohne rechte Bürdi= gung für das göttliche Walten in der Vergangenheit, durch den Aufbau einer erklusiven kirchlichen Genossenschaft, ein neues Luthertum aufaurichten sucht. Das Generaltonzil stellt sich nicht als höchste Aufgabe, seine eigene Organi= fation aufrecht zu erhalten, noch auch irgend eine theologische Schule ober Richtung irgend eines Teiles unserer Kirche zu fördern oder zu bewahren. Das ausgesprochene Bestreben des Generalkonzils von Anfang an ist das

gewesen: auf dem Felsengrunde reiner Lehre eine wahre katholische, univerfale lutherische Kirche aufzubauen, ohne irgend welche Herrschaft einer be= sonderen theologischen Schule oder einer kirchlichen Partei. Dies gibt dem Generalkonzil seinen ökumenischen Charakter sowie seine sichere, zentrale Stellung für die Zutunft. Die Stellung Luthers zu der römischen Kirche im sechzehnten Jahrhundert ist die Stellung des Generalkonzils zu all den Ausgestaltungen des Luthertums in der Gegenwart. Er sucht pietätvoll das Alte zu bewahren und zugleich das Zufünftige zu bauen, und das alles auf ber Basis der reinen Lehre." — Wie stimmt diese Rhetorik mit den aus dem Generalkonzil selber kommenden Klagen über Indifferentismus, Unios nismus und Synkretismus und daß man im Generalkonzil immer noch nicht wiffe, welche Stellung man in den Lehren, die in der amerikanischen Rirche ftreitig geworden sind, eigentlich einnehme? Und wenn es in dem Präsi= dialberichte heißt, daß das Generaltonzil die "hiftorische Entwicklung" unserer Rirche in Amerika und Deutschland entschieden anerkennt und darauf weiter= baut, so ist damit die Annahme des lutherischen Schriftprinzips sowohl wie die rüchaltlose Anerkennung der lutherischen Bekenntnisse limitiert.

F. B.

Die Manitobasynode und das Generalsonzil. Das "Kirchen-Blatt" ber Kanadasynode schreidt vom 4. Januar: "Die Manitobasynode hat ähnliche Alagen wie unsere, ihre Mutterspnode. "Unsere Synode', so schreidt das Synodalorgan, "ist in derselben Lage (nämlich wie die Kanadasynode). Auch bei uns dringt die Erkenntnis immer mehr durch, daß das zum größten Teil englische Generalkonzil für unsere deutsche Mission wenig übrig hat. Die deutschen Gemeinden im Konzil unterstüchen zwar die deutsche Mission nach Kräften, aber was hilft es, da es im Konzil an deutschen Anstalten zur Ausbildung deutsch-lutherischer Prediger schlt, und man in dieser Sache auch nichts tut."

In Kanaba, deffen Bevölkerung in den letzten elf Jahren um 11¾ Pro= zent zugenommen hat, ift nur eine Kirche schneller als die Bevölkerung gewachsen, nämlich die lutherische. In diesem Zeitraum nahm die katholische Kirche zu um 2 Prozent, die der Baptisten um 4½ Prozent, der Anglikaner um 5 Prozent, der Methodisten um 8 Prozent, der Preschterianer um 11 Prozent, der Lutheraner um 15 Prozent. Noch stärker zeigt sich das Bachstum der lutherischen Kirche in Manitoba, nämlich um 150 Prozent bei einer Zunahme von 67 Prozent der Bevölkerung, und in den Nordwest= Territorien, nämlich um 580 Prozent bei 114 Prozent der Bevölkerung. In Berlin, Kan., beträgt die Bevölkerung 11,703, darunter etwa 9000 Deutsche. Zu den lutherischen Gemeinden gehören 4331 Seelen, zu katho= lischen 2478. 18 Denominationen sind vertreten.

Eine toftbare Altarbibel hat ber beutsche Kaiser der "beutschen eb.=luth. Heilandsgemeinde" in New York geschenkt mit der schönen Widmung in sei= ner eigenen Handschrift: "Es ist aber der Glaube eine gewisse Zuversicht des, das man hoffet, und nicht zweiseln an dem, das man nicht siehet. (Hebr. XI, 1.) Wilhelm I. R." Die Bitte um ein solches Geschenkt ging von dem Pastor der Gemeinde aus, um — wie der "L. H." schleren "die Gemeinde dauernd deutsch zu erhalten". Gewiß ist es nicht verkehrt, wenn eine Ge= meinde darauf bedacht ist, deutsch zu bleiben, aber ihr eigentliches Ziel muß doch sein, lutherisch, treu lutherisch zu bleiben. Beide Zwecke aber werden am besten erreicht durch eine gute Gemeindeschule. Eine vom unierten deutschen

#### Rirchlich = Zeitgeschichtliches.

Kaifer erbetene Altarbibel dürfte aber ganz unbermerkt mit dazu beitragen, das Luthertum zu erweichen oder gar dem Deutschtum zu subordinieren.

F. B.

Im "Lutherischen Herold" vom 16. Dezember schreibt D. Bruno Bauch: "Die Tat Luthers ift in ihrem tiefsten Rern eine unendliche Bertiefung der Glaubensidee. Er war, wie Harnad mit Recht fagt, zwar ,der Restaurator des alten Dogmas'. Aber damit ist die Bedeutung seiner Tat nicht erschöpft. Sie ist nicht, wie D. Fr. Strauß meint, darin beschlossen, daß er dem alten Schriftglauben im Sinne des theoretischen Fürwahrhaltens neues Leben gab, daß er sich an den "bloßen Buchstaben" flammerte. Bielmehr liegt das Besentliche und die Größe seiner religiösen und religionsgeschichtlichen Birkung darin, daß er erst durch den praktischen Glauben, den ,reinen Herzensglauben', wie er ihn nennt, den theoretischen Glauben verinnerlichte, und daß dieser praktische Herzens= und Gesinnungsglaube für den Refor= mator die Hauptsache und nicht, wie Strauß behauptet, eine "Nebensache" gewesen. Denn er ist das eigentliche Glaubensprinzip. Er ift Liebe und Liebestat, und ohne ihn ift der theoretische Glaube ,nichts wert'; ja, der ift dann gar ,kein Glaube, sondern nur ein Schein des Glaubens, gleich wie ein Angesicht im Spiegel kein wahres Angesicht ift, sondern nur ein Schein des Angesichts'. Der praktische Herzensglaube ist auch der einzig wertvolle Bestimmungsgrund für das Handeln des Menschen; er kann ,bas Leben mit lauter Gottesdienst anfüllen'; der Unterschied der Werke fällt hin, und alle Berke können ,gute Berke' werden, ,wenn sie nur in diesem Glauben geben und geschehen'. Da dieser Glaube auch Liebe und Liebestat ist, ift er eins mit der Gefinnung, in allem Tun und Berke' nur Gott zu suchen ,um seiner blogen Güte willen, nichts begehren denn fein Wohlgefallen', durch die ureigenste persönliche Tat. Das ist der höchste und zugleich einzige sittliche Pflicht und göttliches Gebot fallen absolut zusammen." — Bie ift Rived. nur so etwas möglich in einem lutherischen Blatte! Vom rechtfertigenden Glauben, wie ihn Luther lehrte, hat D. Bauch offenbar keine blasse Ahnung. Der Glaube, welcher "Liebe und Liebestat" ist, ift der Glaube, den die Papisten lehrten, die fides caritate formata. Wir nehmen an, daß dem "Lutherischen Herold" etwas Menschliches passiert ist. ¥. B.

Dr. John Alegander Dowie ift schon feit langer Zeit leidend und hielt fich deshalb feit fast einem Jahr in einem milden Alima auf. Er litt große Schmerzen, und mehrere Male schien es, als ob seine Arbeit in diesem Leben getan sei. Nun ist er fürzlich nach Zion City in der Nähe von Chicago zurückgekehrt und legte sein Amt in die Hände eines Komitees, bestehend aus Richter D. B. Barnes, John C. Speicher und Diakon Merander Granger. Er felbst wird sich nach einer Infel im sonnigen Klima Westindiens begeben, wo er im warmen Sonnenschein seinen Rheumatismus vertreiben will. Er hat bis jest streng daran festgehalten, daß jede Krankheit vom Teufel her= rühre und die Anwendung jeglichen zeitlichen Mittels Sünde sei. Das Gebet fei das einzige uns von Gott gegebene Mittel. In jüngeren Jahren hat er furchtbare Tiraden gegen den Gebrauch einer Brille vom Stapel gelaffen, aber bei zunehmendem Alter konnte er ohne eine Brille nicht mehr lesen und seitdem hat er gegen die "Augenkrücken", die er selbst fleißig be= nut, nichts mehr gesagt. Vor weniger als zwei Jahren fagte er bei der Erklärung feines "Lieblingstapitels", Matth. 8, wo die Rede von der Seilung des Ausfätigen ift, daß tein Chrift das Gebet des Ausfätigen:

"herr, so du willst, tannst du mich wohl reinigen", nachbeten dürfe und solle. Das Wörtlein "so" (wenn) dürfe kein Chrift in den Mund nehmen, und er verlange von feinen Anhängern, daß fie dasselbe aus der Bibel ausstreichen. Dowie bezeichnet die Bitte des Aussätzigen als eine Fehlbitte (a blunder), welche kein Christ wiederholen solle. Es sei selbstverständlich, daß Jesus sofort auf das Gebet antwortet, denn die Krankheit sei ein Wert des Teufels, und Christus fei in die Welt gekommen, daß er "die Berke des Teufels gerstöre". Dr. Dowie scheint zwischen der Sündenkrankheit und der leiblichen Krankheit gar keinen Unterschied zu machen. Wenn wir um die Ver= gebung unserer Sünden und um die Reinigung unsers herzens bitten, brauchen wir freilich nicht erst zu fragen, ob der Herr uns heilen will. Das wissen wir ganz bestimmt aus feinen Verheißungen. Uber wenn es sich um ein zeitliches Gut oder um die Verrichtung eines Wunders an unferm Leibe handelt, dann ift es schidlich, daß wir bitten: "herr, so du willst." Eine große Reaktion ist unter den Nachfolgern Dowies eingetreten. Sehr viele würden Bion City verlaffen, wenn fie könnten. Sie haben indeffen ihren ganzen Besitz hier angelegt und können nicht fort, ohne alles zu verlieren. Trobdem sind viele fortaezogen und viele leben in groker Armut. Dowie lebt jedoch in seinem Lurus weiter, er ist und trinkt vom Besten, er fährt in seiner eleganten Kutsche, und als er nach Boston abreiste, um sich von ba nach Jamaika einzuschiffen, mußte ihn die Eisenbahn in seinem eleganten Privatwaggon nach Bofton bringen, und mit großen Unkosten ließ er den Waggon sogar bis an den Dampfer bringen. In Bion City sterben die Rinder am Scharlachfieber und andern Krankheiten, auch sonst herrscht viele Rrankheit, und der Prophet ist nicht imstande, Abhilfe zu schaffen. Rev. T. J. Reith von Bincennes, Ind., ein langjähriger Anhänger Dowies, der sich nun zurückgezogen hat, schreibt: "Ich bedaure die armen Leute, die nach Zion City gesommen find und hier ihr fauer erspartes Geld in der Spipenfabrik und andern Unternehmungen angelegt haben. Die Führer kann ich nicht bedauern, und es ist meine überzeugung, daß das Gefängnis ein zu guter Plat für Dr. Dowie sowie für Sloane, Judd und andere ist. Sie hatten wirklich tein Recht, fo viele arme Leute zu bewegen, ihr Lettes in Bion City anzulegen, um endlich jeden Cent zu verlieren." Daß es fo kommen mußte, war vorauszusehen, nur hat man kaum erwartet, daß das Unabwendbare sich schon so frühe einstellen würde. (D. Chr. A.)

Die wortbrüchigen Mönche auf den Philippinen. Die Millionen, welche die Vereinigten Staaten den Mönchen ausbezahlt haben unter der Bedingung, daß sie in den Dienst der Kirche auf den Philippinen gestellt werden, haben die sauberen Mönche mit nach Spanien genommen. Der Independent fdreibt: "It is from one of the leading Catholic papers in this country, The Western Watchman, that we read the following tearful indictment on the friars in the Philippines, who took the millions of money our Government paid them back with them to Spain: 'What a terrible chapter of Church history will be written when it comes to tell posterity how the poor Church of the Philippines was despoiled by three religious orders. Far worse than the sack of the Church of England by the Tudors, or the plundering of the Church in Italy and France by the infidels, is this spoliation of the Church in the Philippines by the Church's most favored sons.' We observe that other Catholic papers talk in the same way. It makes credible some of the revelations in that famous 'Senate Document 190.'" F. Ø.

Digitized by Google

..... . .. ... ....

"Ein Berftörungsmert ber Orthoborie." Unter diefer überfchrift bringt das "Berliner Tageblatt" vom 21. Oktober einen Artikel über die kirchliche Arbeit unter den Deutschen in Brasilien, aus dem wir etliche Abschnitte "Aus Südamerika kommt eine Nachricht, die geeignet ift, folgen lassen. alle deutsch empfindenden herzen mit großem Born gegen die lutherische Orthodorie zu erfüllen. Das orthodore Luthertum, das sich jederzeit und allerorten rühmt, bie getreueste hüterin und Pflegerin der Liebe zum Baterland zu sein, ist im Begriff, ein nationales Kulturwert im brasilianis schen Süden im blinden Fanatismus niederzureißen und dem deutschen Bolfstum daselbst einen Schlag zu verseten, von dem es sich schwer erholen tann. . . . Seit Jahrzehnten haben sich kirchliche Vereine in der heimat die Versorgung der deutschen Siedelungen in Rio Grande angelegen sein lassen. Das Buppertal steht im Rufe, daß dort eine erklusive, absonderliche Art an Frömmigkeit kultiviert werde, die dem gesunden Empfinden wenig entspricht. Es muß indessen anerkannt werden, daß man hier seit langen Jahren unermüdlich für die Befriedigung der kirchlichen Bedürfnisse der Deutschen in Südamerika tätig gewesen ist, lange bevor der preußische Oberkirchenrat hier eingreifen konnte. Diese leitende Instanz der preußis schen Landeskirche hat dann in richtiger Würdigung der nationalen Bedeutung des brasilianischen Deutschtums ihr besonderes Augenmerk auf dieses Versorgungsgebiet gerichtet. Diese Behörde ist offenbar auch bei der Auswahl der jungen geistlichen Kräfte, die sie nach drüben entsandt hat, insofern verständig verfahren, als sie Männer hinausgeschidt hat, die für das wirkliche Leben einen aufgeschloffenen Sinn besiten und sich nicht in die Sadgasse des frommen Eifers verrannt haben. Es scheint, daß der Oberkirchenrat darin eine rühmenswerte Beitherzigkeit an den Tag gelegt Die aus der heimat entfandten ebangelischen Geistlichen haben denn bat. auch mit glücklicher hand den spröden Boden bearbeitet. Die Siedelungen find auf dem besten Wege, einen durchaus geordneten Rirchendienst in Gemeindeleben, Bredigt und Jugendunterweisung zu erhalten. Die pasto= ralen Abenteurer, die sich früher das religiöse Interesse ber Ansiedler zum Besten ihres Geldbeutels zu nute machten, denen die Seelsorge nicht ein Amt. sondern ein Geschäft war, sind mehr und mehr zurückgedrängt worden, nachdem die aus Deutschland geschidten Geistlichen es zu einer kirchlichen Organisation gebracht hatten. Die Riograndenser Synode umfaßt eine bereits beträchtliche Zahl deutsch=ebangelischer Siedelungsgemeinden. Die paftoralen Mitglieder diefer Synode ftehen durchweg in engeren Beziehungen zur preußischen Landeskirche, und der Geist, der diese Organisation erfüllt. ift derfelbe, der sich in der evangelischen Diaspora daheim findet, etwa unter den Protestanten Öfterreichs. Im ganzen herrschte das Traditionelle vor, aber man begegnet der neueren Biffenschaft mit Respekt, man ift geneigt, alle als gleichberechtigte evangelische Christen anzuerkennen, die sich selbst zum ebangelischen Christentum rechnen. Diese weder orthodore noch liberale Richtung, die aber nach beiden Seiten hin tolerant ist, bestimmt auch den Charakter des kirchlichen Lebens auf den deutsch=brasilianischen Kolonien. So war das Rirchenwesen in Rio Grande im schönften Aufblüchen begriffen, als die tonfessionellen Störenfriede fich melbeten. 3m Namen des reinen, unverfälschten Luthertums sind zuerst die Sendlinge der hannoverschen Lutheraner in Brasilien eingetroffen. Sie haben zunächst auf eigene Fauft Gemeinden zu organisieren gesucht, dann aber sind sie auch in Gebiete

eingedrungen, die von den Geistlichen der Riograndenser Synode bereits Sie haben verschiedentlich versucht, den scharfen Reil versehen wurden. der Zwietracht in ruhige, geordnete Gemeinden hineinzutreiben. Es ift dabei zu höchst betrübenden Reibungen gekommen. Gleichzeitig drängten sich die Lutheraner der Missourisnode in die deutschen Siedelungen herein, nicht etwa um eine politische Mission zugunsten Nordamerikas hier auszuführen, sondern genau wie die Hannoveraner, um für die lutherische Orthodorie Propaganda zu machen. Auch diese Missouri=Leute sind Deutsche und legen großen Wert auf ihr Deutschtum. Aber das hindert sie nicht, mit ihren Predigern, denen das geringste Maß von wissenschaftlicher Bildung das höchste Mak von bekenntnismäßiger Gläubigkeit ermöglicht, und mit ihren Millionen nach Südamerika zu ziehen, um eine überaus wichtige, nationale, protestantische Schöpfung zu unterminieren. Auf dem nicht allaugroßen Gebiet find heute bereits fünfzehn lutherische Gegenpfarrer wirksam, und leider ist bereits ein großer Teil der schlichten Leute durch die ftrupellose Agitation diefer orthodogen Lutheraner dem geordneten kirchlichen Leben entfremdet worden. Sie kommen, wie einst die Here des großen Schwedenkönigs, aus dem Norden herbei, um das lutherische Bekenntnis zu retten, das durch die "Unionsgeistlichen" der Riograndenser Synode ,unterbrückt' worden ift. Mle Baffen find diesen Rettern des Luthertums recht, die Waffen verfider theologischer Dialektik, die Baffen gröblichster Schmähung, die Waffen des wundertätigen Dollars. Auch die Waffen der Presse wissen sie zu gebrauchen. Seit bald zwei Jahren geben diese missourischen Eindringlinge ein "Ebangelisch-lutherisches Kirchenblatt für Südamerika' heraus, um die Elemente festzuhalten, die sie durch ihre gehässige Agitation von dem bestehenden kirchlichen Organismus abgesprengt haben. Daß unter diesen Sendlingen der Missourispnode wie auch unter ber aus Hannover kommenden Lutheraner manche Persönlichkeiten sind, denen auch der Gegner Achtung schuldet, will nichts bedeuten gegen die Größe der Schuld, die die Unternehmer dieses Zerstörungswerkes auf sich laden. Es ift ein Frevel am deutschen Boltstum auf dem füdamerikanis schen Kontinent, den orthodor-lutherischer Fanatismus hier begeht. **Wir** hoffen, daß die schweren Anklagen, die aus Rio Grande gegen diese verblendeten Eiferer jett herüberkommen, diejenigen Rreise, die hinter diesem Preuzzug stehen, noch zur Besinnung rufen werden!" Wenn das "Berliner Tageblatt" schimpft über "ftrupellose Agitation" und "Sicheindrängen" der Miffourier, so hat es sich einen Bären aufbinden lassen; Missourier kommen nur, wo sie gerufen werden. Und welche Borstellung mag das "Berliner Tageblatt" haben von dem "deutschen Volkstum" und "deutscher Rultur", wenn es behauptet, daß dieselben dadurch zerstört werden, daß die lutherische Rirche deutsche Lutheraner in Brasilien dem Luthertum ju erhalten sucht! Der "Alte Glaube" schreibt: "Gegen die Arbeit der lutherischen Kirche in Brafilien wird in der deutschen Presse ein fleines Resseltreiben veranstaltet. Selbst die fischblütige "Tante Bok' gerät in wilden gorn. Sie appelliert an den "Deutschen Evangelischen Kirchenausfoug' und verlangt von ihm, er folle die lutherischen Eindringlinge möglichft bald aus dem Lande werfen. Die Missourispnode, gegen die vor allen Dingen gehetzt wird, dürfte sich durch das Geschrei der deutschen Agitatoren taum aus der Fassung bringen lassen. Das nordamerikanische Luthertum hat sich seiner Pflichten in Südamerika viel zu spät erinnert. Erst nachdem

Baptisten, Methodisten und andere Denominationen längst vorangegangen waren, folate endlich auch die Missourispnode nach. Bankelmut gehört nicht zu ihren schwachen Seiten. Jeder Versuch, sie einzuschüchtern, wird deshalb gerade das Gegenteil bei ihr hervorrufen. Sie bleibt, wo fie ift, und antwortet höchstens damit, daß sie ihren Gifer noch verdoppelt. Wenn man aber mit so vergifteten Waffen gegen sie kämpft, daß behauptet wird, sie entfremde ihre Gemeinden der deutschen Sprache und der deutschen Nation, fo tann fie fich gerade nach diefer Seite des besten Gewissens rühmen. Bie zulett noch die Weltausstellung von St. Louis gezeigt hat, find die Verdienste der Missourispnode um die Erhaltung des Deutschtums in Nordamerika so groß, daß ihr kaum eine andere Kirchengemeinschaft darin gleichkommt. Man verzichte darum doch auf Verleumdungen, die höchstens auf die Unwissendsten einigen Eindruck machen!" F. B.

Die Rio Grandenfer Synode in Brafilien. Von unbekannter Seite ging uns in diesen Tagen das "Sonntagsblatt für die evangelischen Ge= meinden in Brafilien" vom 3. September 1905 zu. In demfelben findet fich ein offener Brief, den ein dortiger unierter Paftor namens B. Styfinski an Präses Mahler richtet, als Antwort auf eine in der Julinummer des "Lutherischen Kirchenblatts" gegen ihn erhobene Anklage. Dieser offene Brief ist geradezu flassisch zu nennen. Man sieht aus demselben, mit was für Leuten unfere Brüder in Brafilien fich herumschlagen müssen. Da beikt es unter anderm wie folgt: "An herrn P. Mahler, Vertreter der Miffouri= synode in Porto Megre: "Wer das Beste will, muß oft das Bitterste tosten", also tröftete ich mich mit Lavater, so oft meine Tätigkeit mißverstanden und beschimpft wurde. Dasselbe dachte ich, als ich erst vor einigen Tagen die Julinummer des "Lutherischen Ebang. Kirchenblattes" mit dem gegen mich gerichteten Artikel zufälligerweise las. Die Entstellung der Bahrheit und Beschimpfung unserer Synobe zwingt mich zu dieser Erwiderung. In boshafter Beise sprechen Sie von mir als von einem Freidenker, Freimaurer, Er=Jesuiten'. Gott sei gedankt, sind wir nicht mehr "Kinder der Magd, sondern der Freien', denn "Christus hat uns frei gemacht' vom Gewissens= zwang, von der Anechtschaft des Gesehes und des Buchstabens, der da tötet, und der Geist ist es, der freie, welcher lebendig macht. Von der Frei= maurerei haben Sie zwar, herr Pastor, einige Kenntnisse über Oddfellows 2c. in Nordamerika, aber Sie ahnen nicht die Zwede, die Beziehungen, die Arbeit, die Entwicklung weder der allgemeinen Freimaurerei noch derjenigen in Brasilien; es ist also verzeihlich, wenn jemand, ,quod ignorat, blasphemat'. Mas den Er-Sefuiten anbetrifft, fo wollen Sie bedenken, daß D. Luther selbst, wenn er Jesuit gewesen wäre, auch zweifellos ein Ex-Jesuit würde geworden sein, da er ja doch ein "Er-Augustiner' wurde. Und gerade nach diesem Er-Augustiner nennen Sie sich ja felbst "Lutheraner" famt der ganzen Missourismode, und zwar dem Bunsche D. Luthers zu= wider, der da Ihnen zuruft: "Sie sollen nicht glauben an Luther, sondern an Chriftus; den Luther follen Sie fahren lassen.'" Rach einigen Bemertungen betreffs der umstrittenen Sache heißt es dann in dem Briefe weiter : "Es war auch meinerseits keine Aussaat ,des Argwohns und Schredens', wenn ich den Leuten mitgeteilt, was Sie vor denselben verheimlicht haben, nämlich, daß Ihre Kirche mit unserer Spnode und der gesamten deutsch-evangelischen Kirche keine Gemeinschaft haben will. Es ift auch eine unleugbare Tatsachel Barum ärgern Sie sich darüber? . . .

Ja, Herr Pastor, aus allen Ihren Schriften, aus der ganzen theoretischen und praktischen Lehre Ihrer Kirche weht ein Geift der Lieblosigkeit, der Eng= herzigkeit, der Unduldsamkeit! . . . Sie follten mit dem Protestantismus zusammenhalten, aber wegen theologischer Satungen verwerfen Sie die Gemeinschaft mit ihm. Sie sollten über Personen überhaupt nicht richten, und Sie richten auch über Gedanken! . . . Nein, herr Paftor, nicht mit "Hohnlachen" ging ich davon, sondern mit Tränen, als ich an die Engherzigkeit Ihrer Rirche dachte und als mir ,in der Karwoche' das feierliche, hohepriesterliche Gebet Jeju in Erinnerung tam: "Bater, . . . ich bitte für bie, . . . fo an mich glauben werden, auf daß sie alle eins seien, . . . auf daß die Welt glaube, du habeft mich gesandt', Joh. 17. Ja, die Welt glaubt nicht daran — weil wir Christen uneinig sind. Nicht die Spötter, nicht der Teufel mit der ganzen hölle ist schuld daran, sondern wir, wir selbst, die wir zanken und streiten und disputieren — anstatt an unserer Stirn das einzige Rennzeichen der Jünger Christi immer klarer hervortreten zu laffen! Mit Recht ruft die Belt: "Lutherisch, papitlich, calvinistisch, Diese Glauben alle drei Sind vorhanden, doch ist Zweifel, 280 das Christentum dann fei.' (Logau.) Sollten wir nicht fürwahr den ganzen Plunder der dogmatischen und rituellen Unterschiede über den Haufen werfen, uns die hände reichen und im Namen Jesu nur Liebe üben — Liebe gegen alle Sünder, gegen alle Ungläubigen, im gefelligen Leben und am Grabe? . . . O du schöner Traum, wie schade, daß du nur ein Traum bist! . . . ,Soll die soziale Frage gelöft werden, so muß das Christentum sich darauf be= finnen, das Ebangelium der Liebe zu sein." (M. Carriere.) B. Stysinski." In derselben Nummer des "Sonntagsblattes" findet sich übrigens auch eine Betrachtung über das Ebangelium am 11. Sonntag nach Trinitatis unter der überschrift "Rechtfertigkeit". In derselben heißt es, nachdem gesagt worden ist, daß wir, wenn wir unser Leben nach den zehn Geboten prüfen, gezwungen werden, mit dem Böllner zu beten: "Gott, sei mir Sünder gnädig!" wörtlich weiter: "Und das (Gebet) findet Erhörung in herr= licherer Beise als dort im Tempel. Die Gerechtigkeit, die der Böllner erlangte, bestand nur in der Lossprechung von der Sündenschuld. Dangch aber kehrten die nämlichen Sündentaten immer wieder. Christus hat uns eine beffere Gerechtigkeit bereitet durch fein Sterben und Auferstehen. Da wird eine neue Natur dem Menschen gegeben durch den göttlichen Geist, die da fähig ift, Gottes Willen zu tun. Das ift die Gerechtigkeit, mit der wir vor Gott bestehen können. Darum fort mit allen Mühen um eine felbstbereitete Gerechtigkeit; laßt uns nach der Gottesgerechtigkeit trachten, die da kommt aus Glauben in Glauben. Das Ebangelium bietet sie an; das laßt uns hören! (Röm. 1, 16. 17.)" — Was mag sich ein armer angefochtener Sünder unter den Lefern des "Sonntagsblatts" wohl bei dieser Ausführung benken? Wird er aus derselben wohl die für ihn so wichtige Antwort auf die Frage: "Bie bekomme ich einen gnädigen Gott?" nehmen können? Ganz gewiß nicht. J. A. F.

### II. Auslaud.

Die Breslauer Synobe und die Landeskirchen. "Auf unferer Rheini= schen Diözesanspunde", schreibt "Gottholb", "stand die Frage: "Welche Stel= lung haben wir gegenüber den in den Landeskirchen bestehenden Krisen ein= zunehmen?" auf der Tagesordnung. P. Schubert als Referent führte, wie

٠

das Rirchenblatt' berichtet, die bedenklichen Mikstände in den Landeskirchen sowohl auf die staatstirchliche Form selbst, die, immer nur Notbehelf, die Landestirchen mehr und mehr, besonders nach Einführung der konstitutionellen Verfassung, in ein der Kirche unwürdiges Abhängigkeitsverhältnis gebracht habe, als auch vornehmlich auf die zunehmende Larheit in der Lehr= und Abendmahlszucht zurüch, welche wiederum der Riederschlag einer allge= mein herrschenden kirchlichen Gleichgültigkeit ist, die (felbst auch in erwedten Kreisen) von einem icharf umgrenzten Kirchentum und einem deutlich ausgeprägten und treu festgehaltenen Bekenntnis nichts wissen will. Die von den Landestirchen durch ihr Verhalten uns aufgezwungene veränderte Stellungnahme, jo schwer sie uns um der brüderlichen Liebe willen fällt, müsse denselben zu einem Tatzeugnis dienen, daß sie eine falsche Richtung einge= schlagen haben, sie fei um unferer Selbsterhaltung willen erforderlich und auch aur Stärkung der mit uns verbündeten Freikirchen. Die bedingungs= lose Kirchen= und Abendmahlsgemeinschaft müsse aufgehoben werden, und awar müsse in Berücksichtigung des organischen Zusammenhangs, der der Kirche eignet, von Kirche au Kirche gehandelt werden. Der Korreferent P. Bagner redete, abgesehen von andern abweichenden Ansichten, der Maßnahme das Wort, daß mit einzelnen Teilen der Landeskirchen, die das Be= kenntnis für sich wahren, die kirchliche und sakramentliche Gemeinschaft auf= rechterhalten werde, falls mit den Landestirchen im allgemeinen die firchliche Gemeinschaft gelöst werden müsse. Die Bastoralkonferenz erkannte es. um nichts zu versäumen, für angebracht, daß unsere Kirche sich erst noch in einer eingehenden Rundgebung an die landeskirchlichen Rirchenregimente wende, beren Erfolg abgewartet werden müsse, ehe entscheidende Schritte getan würden. Baren hierin alle einig, fo auch in dem schmerzlichen Bewußtfein, daß ein sehr ernster Schritt uns bevorsteht, wofür der HErr der Rirche befonders angerusen sein will, daß er den rechten Rat und die rechte Tat gebe." - Hierzu bemerkt die "Sächs. Freikirche": "Gebe Gott, daß die Breslauer Synode, wie mit der preußischen Union, so auch endlich mit den sogenannten "lutherischen" Landestirchen und der "Allg. Ebang.=Luth. Konferenz" breche. Gewiß, es ift ,ein fehr ernfter Schritt, wofür der BErr der Kirche besonders angerufen fein will', aber den rechten Rat hat er längft gegeben, nämlich in feinem Wort: "Fliehet aus Babell" "Weichet von denselbigen!" "Gehet aus von ihnen und sondert euch abl' Und diese Worte fordern nicht nur eine halbe Scheidung, wie sie der Korreferent P. Wagner will, sondern eine ganze Separation. Das ift die einzige ,rechte Tat', welche sich als Antwort auf die Bustände der "lutherischen' Landeskirchen gehört!" F. B.

Bavrische Landestirche. Bei Eröffnung der Generalspnode im September sprach sich Oberkonsistorialrat D. v. Burger folgendermaßen aus: "Bir hatten in unserer Landestirche keinen Fall Mauritz, Fischer, Jatho, ja nicht einmal einen Fall Schmalt. Aber die moderne Gottesidee und Beltanschauung, die sich an die Stelle des auf die Bibel begründeten und im Bekenntnis niedergelegten Glaubens sehen will, greift auch bei uns Wir müffen gewärtig fein, daß sie Gleichberechtigung für sich um sich. Können wir die Forderung verhindern? fordert. Können wir sie ge= währen?" — Hierzu bemerkt "Freimund": "Der Redner hat mit weitem Blid und tiefem Ernst die Krisis gekennzeichnet, der die Landeskirche ent= gegentreibt. Größer als jede andere Gefahr, die man befürchten mag, sei es die Vergewaltigung durch den Ultramontanismus oder bas Fehlen der

. /

nötigen Geldmittel oder der Mangel an perfönlichen Kräften, ift die Gefahr der überflutung der Landeskirche durch die Lehren des Abfalls vom Glauben. Wenn diese gewichtigen Fragen des Dirigenten in der Generalspnode keinen Wiederhall finden, so ist es ein neues Anzeichen, daß man die Augen vor der Gefahr verschließt. Wir haben das Zutrauen zum Kirchenregiment unserer Landeskirche, daß es die Gleichberechtigung der bekenntnistreuen und neugläubigen Richtung fortgeset mit aller Entschiedenheit ablehnen wird" (?), "wenigstens folange Männer in den Kirchenbehörden figen, wie der Leiter der diesmaligen Generalspnode. Aber innerhalb der Landesgeistlichkeit wird jest ichon vielfach tatfächlich Duldung gegen Berfönlich= keiten und Anschauungen geübt, die vom modernen Geist durchtränkt sind. Man findet sich mehr und mehr darein, den neuen Glauben neben dem alten gelten zu lassen. Auf diese Beise bahnt fich die Gleichberechtigung der Richtungen an. Man läßt auf Konferenzen und auf kirchlichen Versamms lungen Männer das Wort führen, Vorträge halten und predigen, die offens fundig vom modernen Besen angestedt sind. Ein unterfränklischer Pfarrer, der im Korrespondenzblatt einen bodenlosen Subjektivismus vertritt, der auch die Heilstatsachen in Nebel auflöst, ließ auf Wunsch eines Teils seiner Rollegen seine Synodalpredigt drucken, in der unter anderm behauptet wird, von JEsus seien nur wenig Worte aufbehalten und diese feien aus dem Zusammenhang gerissen. . . Die Zeiten sind vorbei, wo man in der bahrischen Landeskirche so ziemlich bei jedem Pfarrer das Festhalten am firchlichen Lehrbegriff voraussehen durfte. Man will aber immer noch den Schein der Glaubenseinigkeit in der Landeskirche aufrechterhalten. Auch die christlichen Blätter tun meift nichts dazu, das Volk über die neugläubige Richtung, die sich über Bibel und Bekenntnis hinwegsett, zu belehren und davor zu warnen. Das weitverbreitete "Ev. Sonntagsblatt aus Bahern" ift hierin stumm. Es erwähnt 3. B. den Fall Fischer unter den Merkwürdigs keiten, die es zu bringen pflegt, nur etlichemal kurz und troden. Daß es sich aber bei der modernen Richtung um eine Gefahr für das Christentum handelt, die auch uns droht, davon erfährt der Lefer des Sonntagsblattes kein Wort. Benn das Blatt mit der Sprache herausginge gegen die eindringende Richtung, fo würde fich ebenfalls alles, was modern angehaucht und freier gerichtet ist, über Parteinahme beschweren. Aber es wäre kein Unglud. wenn es darüber zur Auseinandersetzung und Scheidung fäme. Aber davor (Sächf. Freit.) schreckt man zurück."

Auf ber Sächstichen Provinzialspnobe standen folgende Anträge zur Berhandlung: "Hochwürdige Provinzialspnobe wolle I. grundsäklich er= klären: 1. Provinzialspnobe sieht in den in unserer ebangelischen Landes= tirche sich gestäutend machenden Frrlehren die große Gesahr, daß das Wort Gottes gesällicht, der Glaubensstand der Gemeinden erschüttert und der Friede derselben gestört wird; 2. sie spricht ihre überzeugung auf Grund der Hächt, sondern auch die heilige Pflicht hat, gegen die in ihrer Mitte sich zeigende Frrlehre aufzutreten und sie mit allen vor dem Geiste Jesu Christi bestehenden Mitteln zu besämpfen; II. den Evangelischen Oberkirchenrat bitten: 1. dem Kultusministerium gegenüber erneut dafür einzutreten, daß bei der Beschung der theologischen Professionen mehen verwissen schaftlichen Beschügung die dem kirchlichen Bekenntnis entsprechende Stellung zum Worte Gottes maßgebend sein muß; 2. darüber zu wachen, daß seitens

ber Konsistorien ein Disziplinarverfahren eingeleitet wird, wenn die kirchliche Behörde nach Anwendung aller seelforgerlichen Mittel zu der überzeugung gelangt ift, daß die Lehre eines Geistlichen dem Gemeinglauben der Christen= heit und dem Bekenntnis unserer Kirche widerspricht; 3. dahin wirken zu wollen, daß der Einfluß der negativen Theologie von den evangelischen Bredigerseminaren ferngehalten wird. III. Die Serren Generalfuperintendenten unferer Proving bitten, auf die Gefahren hinweisen zu wollen, welche durch Verbreitung der negativen Theologie in Volksschriften der gläubigen Gemeinde ermachsen, und besonders dafür Sorge zu tragen, daß diejenigen jüngeren Geijtlichen, welche in ihrem Glaubensstande noch nicht zur vollen Marheit gelangt find, durch amtsbrüderliche Belehrung und gemeinsames Lesen der Heiligen Schrift im Bekenntnis der Kirche befestigt werden." Nn. den Verhandlungen sprach fich Generalsuperintendent D. Holtheuer also aus: "Ich weiß mich frei von jeder theologischen Engherzigkeit. Ich räume der theologischen Wissenschaft das Recht freier Bewegung auf dem Grunde, außer welchem kein anderer gelegt werden kann, ein. Aber einer grundstürzenden Theologie spreche ich jede Berechtigung in der Rirche Christi ab. Nun ift es mir zunächft Bedürfnis, zu bezeugen, daß ich mit den Professoren unserer theologischen Fakultät in der Gemeinschaft des Glaubens und der Liebe stehe. Und so oft der Professorenantrag auf den Synoden zur Verhandlung ge= kommen ift, habe ich mich gedrungen gefühlt, dem Ausbruck zu geben, welchen Segen unfere Provinzialkirche der theologischen Fakultät zu Salle verdankt. Aber es gibt doch eben auch grundstürzende Theologie. Und auch Diener am Worte, welche durch ihr Ordinationsgelübde verpflichtet find, das lautere Evangelium zu verfündigen, verbreiten sie. 3ch will die eflatanten Fälle der letzteren Zeit, die in der gläubigen Gemeinde eine mächtige Erregung hervorgerufen haben, nicht wieder namhaft machen. Und jene mächtige Er= regung hat sich nicht auf die Gemeinde jener Irrlehrer oder die Proving, in der sie wohnen, beschränkt, sondern hat die weitesten Kreise der ganzen Landeskirche ergriffen. Und da ist es meines Erachtens auch für diese unfere Synode gebieterische Pflicht, gegen folche Fälfchung der gefunden Lehre zu protestieren und auch auf diese Beise ihren Protestantismus zu beweisen, einen Protestantismus fundamentalster Art. Eine Theologie, welche die wahre Gottheit unfers hochgelobten Heilandes leugnet, welche die göttliche Offenbarung und das Wunder leugnet, welche die Seilsbedeutung des Todes Jesu Christi leugnet, leugnet, daß wir durch sein am Kreuze vergossenes Blut erlöft sind von unserer Sünde, eine Theologie, welche die leibhaftige Auferstehung des Herrn leugnet, welche leugnet, daß er wiederkommen wird. zu richten die Lebendigen und die Toten, das ift grundstürzende Theologie. Und mit der gibt es kein Paktieren. Wenn es aber in unferer Proving auch feinen Geiftlichen der bezeichneten Art geben follte, unfere Gemeinden müßten dennoch erwarten, daß die Synode in diefer Zeit einen hellen, deutlichen Posaunenton des Bekenntnisse gibt. Sehen Sie z. B. in Zeitungen gewisser Richtungen hinein, so werden Sie finden, daß da bei jeder Gelegenheit das Reich der ewigen Dinge so behandelt wird, als wäre es in der Welt der Diesseitigkeit versunken. So gehört es benn auch in der Tagespresse vielfach zum guten Ton, das treue Halten an dem Bekenntnis der Kirche für rück= ftändig und für unprotestantisch zu erklären. Und dies dringt doch überall hin, wie denn überhaupt die weitesten Kreise dem Eindringen einer widerchrift= lichen Atmosphäre mehr oder weniger schublos preizgegeben sind; dann aber

darf gerade in dem gegenwärtigen Moment, wo auch innerhalb der Kirche der raditale Geist sich so ungescheut geäußert hat, die Frage: Wird denn die Provinzialspnode nicht reden? nicht unbeantwortet bleiben. Worauf es mir weitaus in erster Linie ankommt, ift, daß es hier überhaupt zu einem Aft bes Bekenntnisses zu dem geil in Christo, dem menschgewordenen Sohn Gottes, unserem alleinigen Mittler und Seligmacher, tommt. Die Fassung fteht mir erst in zweiter Linie. Und ich bedaure, daß zwischen den beiden Seiten der Synode keine Verständigung dahin stattgefunden hat, einmütig Beugnis abzulegen gegen die an dem Fundamente des Christentums rüttelnde Jrrlehre. Aber wir werden uns in Zukunft boch schon noch zusammenfinden in der Verteidigung dessen, woran alles, unsere Seligkeit und der Bestand unserer Landestirche, hängt. Wir werden es müssen. Die Not wird uns dazu zwingen. Nun, meine Herren, hat der vorliegende Antrag unter No. III auch einen Appell an uns, die Generalsuperintendenten der Proving, gerichtet. Leider tann mein Rollege, der Generalsuperintendent D. Vieregge, weil er erkrankt ist, an der heutigen Sitzung nicht teilnehmen. 3ch weiß aber, daß ich auch in seinem Namen spreche, wenn ich zu dem Antrage III hier folgendes erkläre: 3ch bin darüber durchaus nicht ungehalten, daß Sie mir in dem betreffenden Paffus die Pflicht eines Generalsuperintendenten Bir kennen zwar unsere Pflichten selbst ganz genau. vorhalten. Aber warum follten wir uns nicht freuen, wenn wir auch von anderer Seite wieder und wieder darauf hingewiesen werden? Geschieht folche Hinweisung boch auch jedem Gemeindegliede mit Einschluß berer, die längst zur Erkenntnis ber Wahrheit gekommen find, beim Gottesdienst in den Predigten hinsichtlich des ganzen christlichen Tuns und Lebens - also die Mahnung sei gern Aber gehandelt wird danach von uns schon lange, soweit angenommen. unsere Kräfte reichen. Die zu angeblicher Aufklärung des christlichen Bolkes ins Leben gerufene, in Wirklichkeit aber zur Verwirrung des christlichen Bolkes dienende Literatur wird von uns mit Aufmerksamkeit verfolgt, und diese das echte Christentum entwertende moderne Religionsgeschichte fich nicht einniften zu lassen, sind wir bemüht. Für eine der wichtigsten Aufgaben unsers Amtes aber halten wir es, Randidaten, wie jüngeren und älteren Geistlichen, die noch schwankend und innerlich unbefestigt sind, aufrechtzu= helfen, daß sie eine feste Glaubensüberzeugung gewinnen können. Auf die Einzelheiten des ganzen uns vorliegenden Antrages gebe ich weiter nicht ein. Das aber muß ich, wie schon der herr Rönigliche Rommissar getan, auch meinerseits noch betonen, daß wir ein Disziplinargeseth haben, welches denen gegenüber, die die Grundtatsachen des Seils zu zerstören trachten, zur An= wendung zu kommen hat. Den herrn Synodalen Dr. Trosien kann ich dahin beruhigen, daß bei etwaigen Lehrprozeffen wegen Frrlehre felbstverständlich bie gange Persönlichkeit des Angeschuldigten in Betracht zu gieben wäre. Sie hat einfach ein Recht, in Betracht gezogen zu werden. Aber es gibt für bie Perfönlichkeit, wie edel und ichatenswert fie auch an fich fei, eine Grenze, jenseits deren fie kein Recht hat. Selbstverständlich wird eine kirchliche Bebörde, wenn fie gegen Irrlehre einzuschreiten gezwungen ift, bei aller Milde, wo es möglich ift, doch auch mit allem Ernfte, wo es nötig ift, in dem vollen Bewußtsein ihrer Verantwortung vor dem Herrn und vor der christlichen Gemeinde, die Er durch fein eigenes Blut erworben hat, ihres Amtes warten." - Von etlichen bedenklichen Bemerkungen abgesehen, hört sich die Rede D. Holtheuers an, als ob es jest wirklich ben Liberalen zu Leibe gehen folle,

aber — es wird beim alten bleiben. Sagt doch D. Holkheuer, daß die Generalsuperintendenten schon lange nach dem Gesagten gehandelt haben, soweit ihre Kräfte reichen. Mehr, als disher geschehen ist, darf man also auch in der Zukunft nicht erwarten. Kräsident Voigts in Berlin, welcher in Hannover einen Weingart nicht geduldet hat, duldet den gottlosen Fischer und sagt sich jedenfalls auch dabei, daß er alles tue und bisher getan habe, was in feinen Krästen stehe! F. B.

3um Brafes ber rheinischen Provinzialspnobe wurde D. Hadenberg gewählt mit 56 gegen 39 Stimmen. Diese Bahl zeigt, wie weit die rheinische Rirche schon vom Gifte der ungläubigen Theologie angefressen ift. D. Hadenberg ist ein liberaler Theologe. 3m Abgeordnetenhause trat er öffentlich für den Christusleugner D. Fischer ein und feierte ihn als den "Apologeten des ebangelischen Christentums". Den Gegnern Fischers, welche den "firchlichen Glauben und das Befenntnis" betonten, erklärte er: "Meine herren, hat denn nicht in unserer evangelischen Rirche durch die letzten Jahre hindurch eine wissenschaftliche Auseinandersezung über das Befen des Chriftentums stattgefunden, angeregt durch einen bedeutenden Lehrer der Berliner Hochschule? Ift es denn nicht so, daß vom evangelischen Standpunkt aus --und darin befinde ich mich doch schließlich in übereinstimmung mit allen Ebangelischen — das Bekenntnis nichts anderes als Claubensaussage ist, als der unmittelbare Ausdruck des Glaubens seitens einzelner und seitens der Gemeinschaft? Ift es nicht anerkannt in der evangelischen Kirche. dak diefe Ausfage des ewig bleibenden Glaubensinhalts in den verschiedenen Reiten nach dem Mak theologisch=wissenschaftlicher Erkenntnis wechselt? Rommt es nicht vom evangelischen Standpunkt darauf an, nicht zu glauben', das heißt, wie man sagt, auf Treue und Glauben anzunehmen, was andere vor uns bekannt haben, sondern kommt es nicht immer und immer darauf an, zu bekennen das, was an Glauben in uns ift?" Und wie Hadenbera. fo scheint auch D. Umbed, der rheinische Generalsuperintendent, zu stehen. Auf öffentlicher Synode trat er ein für P. Jatho, der in Röln den Pantheismus als "neue Religion" predigt, und beruhigte die Synode mit der Erflärung, daß P. Jatho allerdings JEju "die Gottheit zuerkenne, aber nicht in metaphysischem, sondern in ethischem Sinne". - In manchen Landesfirchen find die Positiven vielfach nur noch die Geduldeten. So rächt sich die langjährige Duldung offenbarer Irrlehrer von seiten der Rirche.

F. B.

**Son ber "Brandenburgischen Provinzialspnobe"** wurden unter anderm auch folgende Beschlüsse angenommen: "1. Gegenüber der Leugnung von Hauptstücken des evangelischen Bekenntnisses, wodurch von Geistlichen der Landeskirche Argernis gegeben worden ist, bekennt sich die Provinzialspnohe mit der gläubigen Gemeinde von neuem zu Jesu Ehristo, dem eingeborenen Sohn Gottes, dem gekreuzigten und auferstandenen Heiland aller Völker und aller Zeiten, und zur apostolischen Lehre von seiner Verson und seinem Berke, wie sie in der Heiligen Schrift enthalten und in den reformatorischen Bekenntnissen ist. 2. Die Provinzialspnobe erachtet es in übereinstimmung mit den Kundgebungen des Kirchenregiments für unbereinbar mit dem Ordinationsgelübde und der Amtspflicht eines Dieners der Kirche, amtlich oder außeramtlich wider die Grundwahrheiten des bekenntnismäßigen Glaubens zu lehren. Sie erwartet zubersichtlich, daß hiergegen schlende Geistliche, damit nicht ber Bestand der Landeskirche gefährdet werde, nach

vergeblicher Anwendung der gebotenen feelforgerlichen Mittel aus dem Amte entfernt werden. 3. Die Provinzialspnode bittet die Gemeinden der Proving durch die bedrohte Lage der Rirche sich weder in ihrem Glaubensstande noch in ihrer Treue zur Kirche erschüttern zu laffen, vielmehr in fräftiger Bezeugung ihres Glaubens und in betendem Aufblict zu dem lebendigen Haupt und herrn der Gemeinde unsere ebangelische Landestirche mit ausharrender Geduld erhalten und bauen zu helfen. Sie ruft auch die Geist= lichen auf, im Rampfe wider den Unglauben Zuversicht und Treue au beweisen, die Gemeinden gegen Gefährdung ihres Glaubensstandes durch Vertiefung biblischer Erkenntnis zu schützen und zu rüften und in der Not der Zeit der apostolischen Mahnung eingedent zu bleiben: Wachet, stehet im Glauben, seid männlich und feid ftart !" Die 23 Vertreter der Mittel= partei ("Ebangelische Vereinigung") enthielten sich des Stimmens; die 14 Vertreter der Linken (Protestantenverein) ftimmten mit Nein; eben= falls mit Nein D. Beiß und vier Mitglieder der "Positiven Union"; die Ronfeffionellen und die große Majorität der Positiven Union, beren Führer D. Stöder ist, gaben 119 Stimmen mit Ja ab. Die "E. R. 3." bemerkt: "Mit Rein stimmten Oberhofmeister Freiherr v. Mirbach und Hofprediger Rritinger; sie stimmten also ebenso wie der Protestantenverein. Diese Abftimmung der Herren vom Hofe wurde natürlich nachher vielfach kommen= tiert. Mit ihnen zusammen stimmte auch Konsistorialrat Kriebitz; auch Hofprediger Krikinger ift Konsistorialrat. Konsistorialrat D. Deutsch enthielt Manchem ist es aufgefallen, daß gerade die der sich der Abstimmung. Synode angehörigen Konfistorialräte gegen den Antrag der Rommission ftimmten. Dem gegenüber ist darauf hinzuweisen, daß nicht nur Konsistorial= rat Doyé, sondern auch das Mitglied des Oberkirchenrats Oberkonsistorialrat D. Keßler, Mitglied der konfessionellen Gruppe, mit 3a stimmte. Auf der Shnobe ist es ausgesprochen worden, daß nicht nur die preußische Landess firche, sondern das ganze ebangelische Deutschland auf die brandenburgische Provingialspnode am 30. Oktober sah. Die Spnode konnte nicht mehr tun als ein flares Zeugnis ablegen - über Machtmittel verfügt fie nicht -, und das hat sie getan. Sie hat also getan, was sie tonnte." -- Kann man wirklich in den Landeskirchen nicht mehr als reden und beschließen? "So ge= waltig und allgemein wie heute" - schreibt dasselbe Blatt - "ift der Un= glaube noch nicht gegen die Kirche zu Felde gezogen." Aber was diesen Un= glauben so gefährlich macht, ift nicht etwa, weil die Christen ihn nicht zu erkennen vermöchten, denn es handelt fich um traffe Leugnung der Gottheit Christi und des ganzen Christentums, sondern weil er von der Rirche in der ¥. B. Kirche geduldet wird.

Aus Lüber wird der "Kreuzzeitung" geschrieben: Welche Unklarheit und Berwirrung auch hier in religiösen und kirchlichen Dingen herrscht, zeigt folgender Fall: Am vorigen Donnerstag, bei der Schlußfeier der General= versammlung des Evangelischen Bundes hat der präsidierende Bürgermeister, zugleich Vorsigender im Kirchenrat, in seiner Rede beim Festmahl unter Bustimmung der Anwesenden an den Mahnruf: "Das Wort sie sollen lassen stahn", und an den Ausspruch Seiner Majestät des Kaisers: "Lübed ist das feste Bollwert der Reformation im Norden" erinnert und dabei das Celübde abgelegt: "Daß wir allezeit bleiben wollen treu unserm Glauben eine ebange= lische Seutsche Stadt." Darauf hat der Vorsisende des hiesigen Hauptvereins des "Evangelischen Bundes", P. Evers, am Bismardbenkmal, wo der feierliche

Empfang der Gäfte stattfand, einen Kranz niedergelegt mit der Inschrift: In trinitate rodur und in seiner Ansprache in der abendlichen Schlußver= sammlung hat er gleichfalls aufgefordert, treu zu bleiden dem evangelischen Betenntnisse, mit der Mahnung: "Was du ererbt von deinen Vätern haft, erwirb es, um es zu besitzen." — Heute beginnen sechs Pastoren unserer evangelisch=lutherischen Landeskirche, darunter der genannte P. Evers, öffentliche Vorräge, um Propaganda zu machen für die "moderne Theo= logie", die das Wort Gottes nicht stehen lassen will, sondern Menschenwort und menschliche "Wissenschaft" an seine Stelle setzt, die den Grund des Werkes der Reformation unterwühlt, die die Oreieinigkeit Gottes leugnet und ein anderes Evangelium predigt als das, welches wir von unsern Vätern ererbt haben und auf welches die gesamte christliche Kirche gegründet ist.

"Freunde evangelischer Freiheit." Unter diesem Namen haben sich die Liberalen zusammengeschlossen in Nachen, Barmen, Deringhausen, Düssels dorf, Elberfeld, Röln, Rrefeld, Solingen und auch in Greifswald, wo fie folgenden Aufruf erlassen haben: "Berufene Vertreter der Orthodorie haben die moderne Theologie und ihre Vertreter auf Lehrstuhl und Ranzel in die Der ,landestirchliche Ausschuß der Bekenntnisfreunde', der Acht erklärt. "Eisenacher Bund' und die "Stille Vereinigung" — alle drei find eins ge= worden, "Jrrlehrer" rücksichtslos zu bekämpfen und sie in der Kirche mundtot Wir achten das Recht jeder religiösen überzeugung, auch der zu machen. orthodoren. Aber wir verwahren uns gegen den Anspruch der Orthodogie auf Alleinberechtigung in der Kirche. Wir kennen das souberäne Hoheits= recht der Religion, das durch keine Biffenschaft erschüttert werden kann, aber wir kennen auch das Recht der Bissenschaft zur kritischen Untersuchung jedes Dogmas und halten eine Aussöhnung von Glauben und Bissen für den Bestand der Kirche wie der ganzen Kultur für durchaus notwendig. Wir bekennen uns freudig zu Christus als unferm einigen herrn und Meister, aber wir protestieren gegen jeden Versuch, neben dem Ebangelium Jesu irgend ein Stück firchlicher überlieferung zur bindenden Glaubensnorm zu machen. Auf dem Grunde des evangelischen Christentums wollen wir zur Fortentwicklung des Protestantismus im Geiste der Freiheit und im Einflang mit dem gesamten sittlichen Kulturleben unfers Bolles das Unfere beitragen und die Bekämpfung alles unduldfamen Befens in der Rirche unfere Ehre fein laffen. Alle diejenigen unferer ebangelischen Mitchriften, Männer und Frauen, welche diesen Standpunkt teilen, fordern wir auf, sich mit uns zu einer Vereinigung der Freunde ebangelischer Freiheit ausammenauschlieken." Die "E. R. 3." bemerkt hierzu: "Die evangelische Kirche bekennt sich nicht zu einem Evangelium Jesu, sondern zu dem Evangelium von Jesu Christo. Wer an die Stelle des Evangeliums von Jesu Christo ein Evangelium Jesu fest, hört auf, ein evangelischer Christ zu fein. Wer leugnet, daß Jesus Christus wahrhaftiger Gott ist, ihn aber tropbem seinen ,einigen Herrn' nennt, der treibt Kreaturvergötterung, der ist wieder auf die Stufe des Heidentums herabgesunken." F. B.

**Bring Friedrich Heinrich von Preufien**, der ältefte Sohn des Prinzen Mbrecht von Preußen, hat als Protektor des Oftdeutschen Jünglingsbundes an den Bundesvorsitzenden folgendes Schreiben gesandt: "Sehr geehrter herr Pastor! Von Herzen danke ich Ihnen für Ihren werten Brief. Auch kann ich Ihnen und dem Bunde nur danken, daß Sie mich auserschen haben, Ihr Protektor zu werden. Das ehrt mich und bereitet mir große Freude. Dem Oftdeutschen Jünglingsbunde verspreche ich, soweit es in meinen geringen Kräften steht, ein steter Förderer zu sein. Gilt es doch für einen jeden von uns nichts anderes, als Gottes Kinder zu werden, treue Diener unsers Königs und Herrn und wackere Söhne unsers Vaterlandes. Gott schirme und segne den Bund uns allen zum Heil und helfe, daß er vor allem andern dazu diene, uns in dieser Welt voller Elend und Versuchung zu dem zu bringen, welcher gesagt hat: "In der Welt habt ihr Angst; aber seid getrost, ich habe die Welt überwunden." Sie, verehrter Herr Pastor und alle Mitglieder und Freunde des Bundes der Gnade Gottes beschlend, verbleibe ich allezeit Ihr treu ergebener Friedrich Heinrich, Kring von Preußen." (A. E. L. K.)

Das Konkorbat in Frankreich, welches 1801 zwischen Papst Pius VII. und Napoleon geschlossen wurde, ift am 6. Dezember vom französischen Senat aufgehoben worden. Am 3. Juli wurden in der Deputiertenkammer 341 gegen 233 Stimmen für das neue Gesetz abgegeben und im Senat fielen am 9. Dezember 181 gegen 102 Stimmen für bassfelbe. Wie in Amerika, fo find von nun an auch in Frankreich Staat und Kirche getrennt. Am vorigen Jahre bewilligte der Staat für den öffentlichen Gottesdienst \$8,400,000. Diese Summe wird schon in diesem Jahre um zwei Millionen Dollars verringert, und nach etwa vier Jahren fällt die Unterstützung der Rirche durch den Staat ganz weg. In den öffentlichen Schulen darf kein religiöfer Unterricht erteilt werden während der Schulftunden, wohl aber nach denselben für alle, die sich daran beteiligen wollen. Den öffentlichen Gottesdienst darf niemand stören. Strafbar wird jeder, der einem andern droht, weil er an irgendeinem Gottesdienst teilnimmt oder nicht teilnimmt. Den Prieftern wird es verboten, die Staatsbeamten zu defamieren und das Bolt zum Widerstand gegen das Gesetz aufzureigen. Jedem Bürger wird volle Freiheit des Gemiffens und freie Ausübung des Gottesdienstes zuge= fichert. Und der Staat hat nichts mehr zu schaffen mit der Ernennung von Erzbischöfen, Bischöfen und Prieftern. Bu den Gemeinschaften, welche von nun an in Frankreich für ihren eigenen Saushalt sorgen müssen, gehören nicht bloß die Katholiken und Juden, sondern auch 500,000 Protestanten, von welchen etwa 80,000 Lutheraner sind, 40,000 in und um Paris und 40.000 in und um Mömpelgard. Auch in England, Deutschland, Österreich und den übrigen staatstirchlichen Ländern Europas und Südamerikas wäre es ein großer, wenngleich vorderhand verhüllter Segen für Staat und Rirche, wenn die Staatstirche aufgehoben, die staatliche. Unterstützung der Rirche eingestellt und volle religiöfe Freiheit proklamiert würde. F. B.

Die bevorftehenbe Scirat ber Bringeffin Eva mit bem Rönig von Spanien betreffenb fchreibt ber Independent: "The Princess Eva, who will marry the young King of Spain, is to be converted. The Cardinal Archbishop of Toledo and nine archbishops and forty-six bishops are to perform, or celebrate, the function. It will be beautiful, grand. It will precede her marriage, and a fine bull-fight will follow. We see no reason why she should not change her faith, as it is evident she has none founded on conviction; and a faith based on policy and profit should be changed for the same reasons, just as one changes her slippers for a dance; and the show fits that sort of conversion."

•

# Sehre und Wehre.

Jahrgang 52. Februar 1906. **Ro.** 2.

## Luthers Fürsorge für die Bedrängten, Unglücklichen, Witwen und Waisen.<sup>1)</sup>

Neben der über die Mönche und Nonnen durch die religiöse Be= wegung hereingebrochenen Notlage gerieten durch die wirtschaftliche Krijis jener Zeit, namentlich den Bauernkrieg, viele Landleute und Handwerker, Bürger und auch Adelige in Not. Einige von ihnen wandten sich ebenfalls an Luther, und er hat keinen abgewiesen. Satte er boch mit den einzelnen zum Aufruhr verführten Bauern bas größte Mitleid; darum mahnte er die Fürsten zur Milde gegen die Gefangenen. Es fehlte auch keineswegs an folchen, die unschuldigerweise in den Verdacht tamen, an dem Bauernaufstande teilgenommen zu haben, und mancher gebrauchte das niedrige Mittel der Verdächtigung, um sich an seinem Keinde zu rächen oder einen ihm sonst unbequemen Nebenbuhler zu unterdrücken. Ohne wirkliche Untersuchung wurde da= her fo mancher von Haus und Hof gejagt und irrte nun, feiner Habe beraubt, oft lange Zeit im Elende herum, wie es dem Bürger zu Mühl= hausen, Michael Roch, erging. Dieser wurde als der Anteilnahme am Bauernkrieg verdächtig von seinem Eigentum vertrieben, und der Rat von Mühlhausen zog seine Güter ein (Enders VI, 421). Für ihn schreibt Luther wiederholt an den Kurfürsten, ihn bittend, er wolle ihm gnädiglich zu dem Seinen wieder verhelfen; er site lange genug im Elende und sei doch unschuldig durch den Bürgermeister dazu gekommen. Beil nun so viele, die am Aufruhr schuldig gewesen, wieder zu Unaden feien angenommen worden, solle man sich doch auch um Gottes willen feines Elendes erbarmen (53, 401). Allein die jedenfalls vom Rur-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Der folgende Artikel ift eine Zusammenstellung von zwei Artikeln, die Dr. hartwig aus Langhennersdorf im vorigen Jahre in der "A. E. L. R." ver= öffentlicht hat unter den überschriften: "Luthers soziale Fürsorge für Glieder aus den bürgerlichen Ständen" und: "Luther, ein Anwalt der Unglücklichen, ein Vater der Witwen und Waisen." F. B.

fürsten erlangte Fürbitte hat auf den Rat zu Mühlhausen keinen Ein= bruck gemacht, denn man läßt den Verdächtigten nicht wieder in die Stadt hinein. Daher wird Luther abermals beim Rurfürften vorstellig, er wolle angesichts von des Mannes, feines Beibes und feiner Rinder Elend ihm erlauben, in den furfürstlichen Landen sich irgendwo nieder= zulassen und sich sicher zu ernähren, wie das Nähere aus seiner beigeleg= ten Bittschrift zu ersehen sei: also hab ich mich seines Elends müssen erbarmen und für ihn an Ew. Rurf. Gnaden schreiben (54, 60; bal. S. 50 fast dieselbe Bitte für M. Kaspar Schelbe). - In ähnlicher Beije legt Luther in Gemeinschaft mit Justus Jonas Fürbitte ein für einen Heinrich Queiß, der gegen den Bischof von Lebus eine Fehde gehabt hat; dieselbe ist zwar beigelegt, allein seine Güter werden ihm noch vorenthalten. Nun ift er ein alter, schwacher Mann von etwa 90 Jahren und ungefährlich, er ist in groker Not und hat keine 2806= nung, er möchte sich gerne in die turfürstlichen Lande begeben. Daber bittet er durch Luther den Kurfürsten, dieser wolle ihn zum Untertan und gnädigen Schutz annehmen (55, 294). Rührend klingt auch Luthers Bitte für einen Bürger, der mit seinem Beibe ein ganzes Jahr frank gelegen hat und dermaßen verarmt ist, daß er nicht wieder zu= rechtkommen kann, sondern je länger je mehr herunterkommt, bis er fich in seiner Not an Luther wendet. So erbarmt mich ihr, schreibt dieser nun, das weiß Gott, darum bitt ich abermals, Ew. Rurf. Gnaden wollte auch gnädig und barmherzig über sie erscheinen (56, LXVII). - Den Fürften von Anhalt bittet Luther um Linderung des scharfen Urteils gegen Heinrich von der Loche, der doch nur auf guten Glauben bin (bona fide) gehandelt habe, zumal die Schuld (welche? fagt Luther nicht) ebensowohl die Obrigkeit als die Vorfahren treffe; es scheine feine Sache nach der jebigen Schärfe nur unrecht (56, 204 f.). - Für Bastian b. Kötterit und seine Kinder, der sich irgendwie vergangen hat und fehr dürftig ist, bittet Luther den Aurfürsten, ob er bei ihm oder einem andern herrn mit seiner Gunst und Erlaubnis ein Amt überkommen möchte, er habe sich jetzt wohl seine tollen Hörner abgelaufen. Rötterit muß ein sonst tüchtiger Mann und Beamter gewesen fein; er gehörte in den Jahren 1528 und 1533 sogar zu den Bisitatoren, war auch Amtmann zu Bitterfeld und Altenburg, zugleich Abgesandter derjenigen Adeligen, deren Dörfer nach Leisnig eingepfarrt waren. Jedenfalls war er beim Aurfürsten ftart in Ungnade gefallen, denn Luther scheint mit seinen wiederholten Bitten an Friedrich den Beisen nichts erreicht zu haben (53, 196; Enders IV, 69 f. 129, 154). Der Bürger Hans Neuendorf, den Luther einen beredten und fleißigen Mann nennt, und der würdig sei, in den Bürgerstand erhoben zu werden, will dieserhalb durch Spalatin dem Aurfürsten eine Bittschrift unterbreiten, weil er fürchte, seine Sache werde durch den Magistrat bis zum Beg= gang des Fürsten verschoben und so seine Absicht vereitelt werden. Spalatin möge ihn anhören und ihm helfen (III, 394).



Unter den Handwerkern, die Luthers Einfluß und Unterstützung zu erlangen suchten, befindet sich ein junger Mann, den Luther öfters als Boten für feine Briefe zu Spalatin fendet. Diefer möchte gern vom Kurfürsten die Erlaubnis erwirkt haben, daß er in Wittenberg das Bäckerhandwerk ausüben darf. Die dortigen Bäcker haben ihm das nämlich verboten, weil er der Sohn eines früheren Baders (balneator) sei. Luther verwendet sich für ihn (II, 156). - Originell ift die Art und Beise, wie Luther für einen armen Fischer bittet, der sich "einmal nur" an des Kurfürsten Fischerei vergriffen hat. Schon hat Luther beim Schöffen Fürbitte für ihn eingelegt, der aber hat den Delinquenten an den Kurfürsten gewiesen. Nun bittet Luther den Spalatin, beim Kurfürsten dahin zu wirken, daß des armen Fischers harte Geldstrafe von 10 silbernen Schod gemildert werde. Nicht will ich ihn ungestraft haben, sagt Luther, auf daß ein Erempel der Furcht und Regimente bleibe, sondern daß es eine Strafe sei, die ihm seine Nahrung nicht verdrücke. 3ch wollt ihn in Kerker etliche Tage werfen oder Wasser und Brot lassen fressen acht Tage, damit man sehe, daß nur Besserung und nicht Verderbung gesucht werde. Und das dünkt mich auch eine rechte Strafe fein für die Armen; die Reichen foll man im Beutel räufen (53, 137).

Ferner taucht der Name Mocha (Mochau) verschiedentlich in Luthers Briefen auf: schon 1520 bittet ein Mocha um das Recht seines Anwesens (petitum feudi sui jus), und Spalatin wird gebeten, sich der Söhne und des trefflichen Beibes um ihrer Armut willen anzunehmen (Enders II. 339). Ob dies nun derselbe Christoph Mocha. Müller zu Segrehn bei Wittenberg, ist, der später öfters in Luthers Briefen Erwähnung findet, bleibt ungewiß. So berichtet Luther 1522 an Amsdorf über Karlstadts Hochzeit, er kenne das Mädchen. Es war dies die fünfzehnjährige Anna von Mochau, Tochter Seinrichs b. Mochau, eines armen Adeligen aus Segrehn, jedenfalls ein Verwandter jenes Müllers (Enders III, 270, Note 6; V, 324, Note 1 au No. 1041). - Bieder zwei Jahre später (30. Oktober 1524) bittet Luther für eine arme Mochynna, die vom Quäftor wegen 10 Scheffel Beizen, die fie leihtveise aus des Kurfürsten Scheune erhalten habe, bedrängt werde. Sie könne beweisen, daß sie 4 Scheffel ichon zurückgegeben habe; jener aber leugne das und verlange sie noch einmal. Die übrigen fechs verspreche sie im nächsten Sabre zurückzugeben; in diesem Sabre fönne sie es nicht, denn es sei ihr die Saat durch eine überschwemmung der Elbe vernichtet worden; man würde sie sonft des Brotes und Samens auch für das nächste Jahr gänzlich berauben. Sie sei aut und rechtschaffen, aber ein bedauernswertes Beib (misera mulier), weil mit einem unnüten Mann verbunden. Spalatin tue ein gutes Werk, wenn er etwas für sie erwirke (V, 42). Dies kann wohl kaum die Frau des Müllers Christoph Mochau von Segrehn sein, den Luther 1526 einen guten, armen Mann nennt (jener müßte sich denn in den

zwei Jahren ganz und gar gebeffert haben), dem durch ein ungerechtes Urteil feine Mühle genommen worden sei, worüber er gute kursürstliche Lehndriese vorgezeigt habe. Der Kursürst solle seine Sache durch ans dere Personen gründlich und nach Recht untersuchen lassen, damit dem guten Mann solcher Schade und Gewalt nicht zu weiterem Verderben gereiche. Auch seine ihm vom Kursürsten einige Stämme Bauholz vers sprochen worden, aber er habe sie noch nicht erhalten, und der Schösser verschleppe die Sache wohl absichtlich, dis sie vergessen werde. Und so ist denn auch bis zum 19. April 1528 in dieser Sache noch nichts ges schehen, weder betreffs der Mühle noch des Bauholzes, wie sich aus einem nur lückenhaft erhaltenen Briefe Luthers erkennen lächt (53, 371. 444).

Aus dem Buchdruckergetwerbe finden wir unter den Schützlingen Luthers Melchior Lotther, der beim Kurfürsten verleumdet jei (er war nämlich in Ungnade gefallen) und für den Spalatin ein guter Vermittler fein möge, falls nötig, wolle er auch felbst gern für ihn schreiben. Luther meint: Wozu dem Niedergebeugten noch mehr Demütigung bereiten? Er sei endlich zu schonen, denn er habe genug Strafe und übel (V, 23). — Der Bartscherer Meister Hansen, ein noch junger Mann, ist aus irgend einem Anlaß verhaftet worden und sitt schon Nun habe der Magistrat befohlen, ihn auf länger im Gefängnis. Rosten dessen, der ihn habe gefangen seten lassen, zu ernähren. SO werde diefer wie Gansen selbst beschwert, deshalb möge Spalatin für Beschleunigung diefer Angelegenheit beim Kurfürsten forgen (IV, 353). - Herzbewegend ist die Fürsprache, die Luther für einen Maler, Hans Schmalkadius, einlegt, der sich bei Lukas Kranach aufhielt wegen eines Mordes, den er wahrscheinlich in einem Streite zwischen den Malern und Studenten in Wittenberg (Enders II, 332. 435 f.) begangen hatte. Er ist reumütig und sein Gewissen quält ihn; er möchte wissen, ob der Rurfürst gnädig gesinnt sei und ihn schützen wolle, bis seine Sache bei= gelegt sei. Er sei innerlich so beunruhigt, daß er überall Verrat und Befangennahme fürchte, er traue weder den Worten Luthers noch anderer. Spalatin möge ihn deshalb in seinem oder des Kurfürsten Namen beruhigen und die Bflicht brüderlicher Tröftung erfüllen (IV, 98 f.).

Bie wenig früher für die dienstbaren Leute, für Unterbeamte und Untergebene überhaupt gesorgt war, wie man sie selbst bei Unglücksfällen, die sie im Dienste ihrer Herren erlitten, sehr oft ihrem elenden Schicksall erbarmungslos überließ, beweist uns Luthers Bitte an Spalatin für einen armen Landmann, einen früheren Klosterförster zu Rehsen bei Wörlit im Dessausschen. Dieser ist auf einer unter dem Namen des Kurfürsten veranstalteten Jagd von einem Eber am Beine start vorden, daher ist er lahm, arbeitsunsfähig und leidet Mangel; er bittet um eine Unterstützung von Getreide für Brot (fermento pro pane habendo). Luther meint, daß der Mann eine Ent= schädigung empfange, fordere nicht nur die christliche Liebe, sondern auch das Recht, weil die Fürsten ihre Leute in großer Abhängigkeit hielten und für sich gebrauchten (III, 360 f.). — Sogar einzelne turfürstliche Beamte finden wir unter den Schützlingen Luthers, darunter mehrere Der zu Schweinik. Schösser, die sich zur Landwirtschaft wandten. Runz Pfeilschmidt, hat dem Kurfürsten zwanzig Jahre gedient; wohl ist er dem Kurfürsten in seiner Rechnung ziemlich viel Geld schuldig geblieben — es handelte sich nämlich um ein Kassendefizit — und ist jest in großer Not. Bolle der Aurfürft ihm feine Güter nehmen, fo würde er nur um fo größere Ginbuße erleiden. Benn nun Em. Rurf. Gnaden wollten ihn lassen fiten bleiben und alle Jahre 50 fl. von ihm nehmen, bis er's alles bezahlet, jo hofft er, daß er sich redlich halten und alles wohl ausrichten wolle; denn er dies Jahr am Bein auch 100 fl. Schaden genommen. 3ch weiß nicht mehr hierinnen zu tun denn zu bitten (54, 115). - Um Gottes willen bittet Luther den Rurfürsten Johann Friedrich für den alten Schöffer zu Beltitz (Beltig), denn ich kann der Leute vom Halfe nicht los werden, fügt er seufzend hingu, wiewohl ich sonft mit Schriften beladen bin. Der Kurfürst wolle es bei den 200 fl. bleiben lassen (wahrscheinlich sollte der Schöffer für ein Gut bedeutend mehr bezahlen), habe doch der Kurfürst an dem gottlosen Dienst und in andern geringen Sachen im bergangenen Jahre manch 1000 fl. verloren, er wolle auch ein folch Hühnlein an diefen armen Mann verlieren um christlicher Liebe willen. Ift's doch nicht ein feltsam Ding, daß Fürften Reichtum übel gewonnen und noch übler umgebracht worden. Es ift ihre Art und Fall von Gott verordnet; der Kurfürst sehe fein Weib und Kindlein an (55, 191 f.; bgl. einen ähnlichen Fall auf S. 218, und die Bitte für den Schöffer zu Zeida: Siltener, S. 228).

Bekannt war der Geis der Kanoniker in Wittenberg, die nie von einer Stiftung etwas herausgeben wollten, auch wenn die dazu Be= rechtigten in größter Not sich befanden, oder die Stiftung nicht einmal rechtsträftig geworden war. Biebiel Verdruß das Verhalten Luthern verursachte, werden wir später in der Sache der Witwe Landmann u. a. Von dem Schlokpfeifer Nikolaus berichtet Luther schon 1519 feben. an Spalatin, daß man ihn ähnlich behandele. Es gehe sogar das Gerücht, daß jemand, der ben Kanonikern alles das Seine zur Aufbewahrung gegeben habe, Sungers gestorben fei, weil fie ihm nichts zurückgegeben hätten. Luther glaubt das zwar nicht, fürchtet aber, wenn die Sache untersucht werden follte, daß sich manche Mißhelligkeiten herausstellen würden (II, 274). Selbst des Priors zu Wittenberg nimmt sich Luther gegen den dortigen Schösser an, der ihn drängt, das bei ihm gekaufte Malz in den nächsten Tagen zu bezahlen, aber der Prior habe doch tein Geld und werde auch teins haben können. "Der Bettelsack hat ein Loch, das ift groß, doch will er leider nicht gar zer= riffen sein. Aber er foll uns auch nicht lange verieren, will's Gott."

Und dann sett Luther hinzu: wenn er nicht so viel Geld an ausgelaus fene Mönche und Nonnen habe bernarren müffen, könnte er dem Prior wohl etwas leihen (53, 163). — Für Philipp Gluenspies, der als Professor der Rhetorik an den Wittenbergischen Unruhen (1522) teil= genommen haben und dann zum Bäderhandwert übergegangen sein foll, legt Luther bei Georg Römer in Mansfeld Fürbitte ein, er möge fich für jenen verwenden, daß er in den ungeschmälerten Besitz einer Erbschaft komme, er wolle eine andere ehrliche Nahrung anfangen (53, 197; bgl. Enders IV, 209). - Außer für einen gemissen Christoph Strobel, den Luther an einen Ungenannten empfiehlt (54, 323 f.), berwendet er sich beim Kurfürsten durch Spalatin für einen Matthias Buchbinder, der arm und dürftig sei, ob er nicht als Brücken= wart (pontis magister) angestellt oder sonstwie unterstützt werden könnte (III, 343). Ebenso legt Luther für den Fleischer Jakob Joa= chim, den der Rat zu Zerbst verbannt hat, bei dem Fürsten von Anhalt ein gutes Wort ein (56, 178; bgl. VI, 295 f.).

Nirgends zeigt sich Luthers Mitleid und Wohltätigkeitssinn in glänzenderem Lichte als bei den Versonen, die, in unverschuldeter oder auch verschuldeter Not stedend, am furfürstlich=sächsischen Hofe oder sonstwo aus irgendeinem Grunde kein Gehör fanden und nun Luthern fortwährend in den Ohren lagen, er möge ihnen helfen und Fürbitte für sie einlegen. Bu folchen Leuten gehört vor allem ein gemiffer Thristoph Pfaffenbed; für ihn schreibt Luther schon im Sahre 1522 einen fehr bringenden, wegen einiger starter Stellen vielfach ange= fochtenen Brief an den Kurfürsten. Außerdem erwähnt er ihn in seinen lateinischen Briefen an Spalatin noch fünfmal; zweimal wird er noch an andern Stellen kurz erwähnt. Pfaffenbed war nicht ohne eigene Schuld in Not geraten; was er aber verbrochen hat, erfahren wir nicht, benn Luthers erster Brief in diefer Sache von der Wartburg aus an den Kurfürsten ift nicht mehr vorhanden. 3ch will nicht rechten mit Ew. Aurf. Gnaden seinetwegen, sagt Luther, ich laß es sein, er hat's verdient, ja er sei noch ürgeres wert, denn ich weiß wohl, daß Em. Rurf. Inaden Gemüt aufrichtig ist, niemandem Unrecht zu tun. Tropbem könne doch gar leicht durch eines Fürsten Amtleute jemandem bitteres Unrecht geschehen. -- Jedenfalls wollte der Aurfürft von Bfaffenbed nichts wissen, dadurch wurde Luthern sein Fürsprecheramt außerordent= lich erschwert. Mochte er auch noch fo rührende Töne anschlagen, des Rurfürsten Berg scheint hart geblieben zu sein. Luther betont zwar ausdrücklich, er bemühe den Kurfürsten nicht gern mit Fürbitten und Fürschriften, aber es dringe die Not, und die Liebe zwinge ihn, also zu tun. Er ersucht mich fo fläglich, daß mich's erbarmt und fein Elend mir herzlich wehe tut, also daß ich gleich dürftig worden bin, an Em. Rurf. Gnaden zu schreiben, denn ich meinet' nicht, daß solche Not da Darum fall ich Ew. Rurf. Gnaden zu Fuße und bitte unterwäre. täniglich, wollten sich des armen Mannes erbarmen und ihn vollend

feine alten Tage bis ans Ende ernähren. Es tauge nicht, daß man ihn so verderbe und betteln gehen lasse. Denn ich spüre, daß ihm das Armut so wehe tut, daß er möcht zulett von Sinnen kommen. Der Rurfürst könne ihm ja leicht mit einem Tisch, Speise und Trank oder Bott hat noch mehr Schneeberge (der Silberbergbau in sonst belfen. Schneeberg war 1520 besonders reichlich ausgefallen), daß Ew. Rurf. Gnaden Fürstentum nicht forgen dürfen, es werde arm bom viel Aus= geben, ist auch bis daher nicht arm davon worden. Quia verum est, date et dabitur vobis (Luk. 6, 58); wo date reich ist, da ist dabitur noch viel reicher, und wem viel gegeben ift, von dem wird viel gefordert werden. - Und nun die starke, von vielen migverstandene Stelle: Em. Rurf. Gnaden sollen gewiß fein, daß ich den Mann nicht werde also laffen, ich werde ehe felbst für ihn betteln, und wo das nicht will helfen, auch rauben und stehlen, allermeist dem Kurfürst von Sachsen, was ich am nähesten finde; denn Ew. Kurf. Enaden schuldig, ihn zu ernähren. Darum bitt ich, Ew. Rurf. Gnaden wollten auch meinethalben hierin mich gnädiglich verhören, daß mir nicht not sei, um anzufahen ftehlen und nehmen, denn ich wollt dennoch von Ew. Rurf. Unaden ungehängt fein, wenn ich schon allen Seiligen (bezieht sich auf die Reliquien in der Schloßkirche zu Wittenberg) ein Kleinod raubet' in folcher Not. — Solches mein dürftig oder töricht Schreiben, bitte ich untertäniglich, Ew. Kurf. Inaden wollt nicht ungnädig aufnehmen. Mein Herz ift in Gott, sobiel ich fein fühle (53, 129-131). - Ber den Schluß des Briefes genau ansieht und weiß, wie gewissenhaft sich Luther stets vor bewußtem Unrecht gehütet hat, wie er auch sonst, namentlich bezüglich des Zinsnehmens und der Verwendung von geiftlichen Lehen, fehr vorsichtig und durchaus auf seiten des Rechtes war (53, 246), der kann hier seine Ausdrücke von betteln, stehlen und rauben unmöglich als wörtlich gemeint ansehen. Luther redet vielmehr nur deshalb in diefen übertriebenen Ausdrücken, um es dem Rurfürsten zur Gewissenssache zu machen, daß er sich der Not des Pfaffenbed an= nehmen müsse. Zugleich bittet er den Spalatin eidiglich, diese Bittschrift persönlich beim Rurfürsten zu unterstüten. Denn die christliche Liebe gebiete, daß wir uns auch den Feinden gegenüber zu Schuldnern und Dienern machen follen. — Zunächst hat Luthers Bitte nichts ge= nüht, denn taum vierzehn Tage fpäter fpricht Luther feine Verwunde= rung darüber aus, daß der Kurfürst so hart bleibe; vielleicht habe seine Bittschrift für Pfaffenbed diesem mehr geschadet als genützt. Es scheine ihm fast, als seien dem Kurfürsten dergleichen Schriften unangenehm. Er wolle ja niemanden zum Guten drängen; er möge tun, was er bor Gott verantworten könne (Enders III, 322. 327; bgl. S. 288. 290, Note 2).

Vier Wochen danach teilt Luther dem Spalatin mit, Pfaffenbeck behellige ihn wieder mit jammervollen Klagen und bitte ihn, an den Kurfürsten zu schreiben wegen eines Lehns, das kürzlich, durch den Lod erledigt, an den Kurfürsten zurückgefallen sei. Um dieses wolle er sich bewerben, weil er glaube, hierdurch unterstückt werden zu können. Aber er (Luther) sehe wohl, daß jenem der Wind am Hofe nicht günstig sei, deshalb enthalte er sich vergeblicher Mühe. Vier Monate später (27. Mai 1523) lesen wir bei Luther die Bemerkung an Spalatin: Der Pfassenbeck hat mich abermal ersucht, aber ich darf nicht mehr kommen, Gott helfe ihm. Ich habe die Antwort dem Leimbach M. gn. H. lassen ausschen, das der Kurfürst, endlich erweicht, dem Pfassenbeck ein Lehen gegeben hat, und zwar wahrscheinlich ben im Vertrag mit ben Leimbachen erwähnten "Anfall von Dobrun" (53, 163; En= ders IV, 157 f.).

Eine ähnliche, für Luther fast ebenso langwierige und verdrieß= liche Sache ist die mit den eben erwähnten Leimbachen. Hans Leimbach war turfürstlicher Rentmeister und Rat; seine Erben fordern nun eine Schuld von 30,798 fl., die ihr Bater angeblich in des Kurfürsten Diensten gemacht hat, zurück. Luther, anfangs von ihrem Rechte wohl überzeugt, befürwortet ihre Forderung, betont aber zugleich, daß doch nicht nach strengem Recht, sondern nach der Liebe um der Not willen hier gehandelt werden möge. Habe der Leimbach auch Ungnade ver= dient, so wolle der Kurfürst sie in Gnade verwandeln und sich vor seinem Abschied aus diefer Welt als einen gnädigen herrn finden lassen. Luther selbst will in dieser Angelegenheit weder Richter noch Hörer sein, aber die Fürsten seien ja auch nicht unfehlbar, es passiere ihnen, daß sie Unwürdige erheben und sonst verdiente Leute unterdrücken. Selbit David, diefer Regent ohnegleichen, fei hiervon nicht frei. Luther reicht dann auch ein ausführlich begründetes Verzeichnis von ihnen ein: "Der Leimbache Verzeichnis. Hansen Leimbachs verlassene Schuld bei dem Kurfürsten und herzog Johansen zu Sachsen", ein für die da= maligen unsicheren wirtschaftlichen und traurigen finanziellen Verhält= nisse ungemein interessantes Schriftstück. Allein der Rurfürst scheint die Berechtigung nicht anerkannt zu haben und bleibt die Antwort schuldig. Denn 11/4 Jahr später haben die Leimbache noch keine Ant= wort erhalten, unterdessen aber haben sie mit Klagen und Beschwerden Luthern zugesett. 3war ist er jett über die Berechtigung ihrer For= derung auch etwas zweifelhaft geworden, aber er bittet doch zugleich, daß der Kurfürst der Sache ein Ende machen möge. Es sei ja dies auch nicht seines Amtes, und vom Kurfürsten geschehe in den Dingen wohl etwas zu wenig. Wieder hebt er hervor, wie die Leimbache vom Mangel gebrückt würden, aber durchaus ehrbare Leute seien; zumal die Frau fei tüchtig und würdig, ihr allein schon möge wegen der zahlreichen Nacktommenschaft geholfen werden. Spalatin solle beim Kurfürsten Friedrich dafür forgen, daß sie nicht im Stiche gelassen oder auf die Butunft vertröftet werde (56, VII f.; Enders VI, 139. 153-158; **V**, 23).

Mit zu den edelsten und schönften Zügen in Luthers Charakter gehört sein Verhalten gegen den unglücklichen und unruhigen Schwärmer Professor Karlftadt, seinen früheren Kollegen in Bittenberg. œз ift bekannt, wie schändlich Karlstadt sich gegen Luther benommen hat, fo daß Erasmus Alberus ihn den ärgsten geind Luthers auf Erden nennen kann, wie aber auch Luther Karlstadts Geist von vornherein als einen ungesunden Schwärmergeist flar durchschaut und richtig beur= teilt hat. Tropdem hat Luther ihm nie mit gleicher Münze heimgezahlt, sondern ihm in jeder Beise au helfen gesucht. Karlstadt war wegen feines Smpathisierens mit Münzer aus den furfürstlich-sächsischen Landen vertrieben worden; man gab ihm auch schuld, daß er die Bauern wider die Obrigkeit aufgereizt habe, obwohl Karlstadt vom Aufruhr fagt: "dem ich feind und häffig bin, auch nie vertraut habe noch vertrauen will". So schreibt er wenigstens von Frankfurt a. M. aus an Luther in einem Briefe, in dem er diesem gegenüber demütig Abbitte leistet, auch das feierliche Versprechen gibt, zufünftiglich gar nicht mehr zu fchreiben, predigen oder lehren. Zugleich möge Luther fein armes und elendes Beib und Rind ansehen und beim Rurfürsten auswirken, daß sie wieder zu dem Ihrigen kommen dürften (Enders V, 193; bgl. S. 1281). Luther berichtet diefen Widerruf an den Kurfürsten Johannes und bittet für Karlstadt, daß er zum Verhör nach Wittenberg kommen und, falls sich seine Unschuld herausstelle, in Remberg oder einem Dorf in der Nähe bleiben dürfe. "Das schreib ich darum, daß mich des armen Mannes trefflich jammert und Ew. Rurf. Unaden auch weiß, daß den Elenden und sonderlich den Unschuldigen Barmherzigkeit sei zu beweisen" (53, 327). Der Rurfürst geht hierauf in= sofern ein, als er dem Karlstadt völlige Amnestie zuteil werden läkt, ihm auch erlaubt, in seinem Kurfürstentum zu wohnen, dagegen in die Thuringischen Lande ohne sein Bissen keinesfalls sich begebe noch diefelben berühre. "Aber um Wittenberg auf eine halbe, ganze, zwo bis in die dritte Meil davon mag er sich in Fleden oder Dörfern nach seiner Gelegenheit seten oder niedertun, allein Remberg ausgeschlossen." Denn hier sei sein Aufenthalt untunlich wegen der sehr belebten Landstraße nach Leipzig, Vommern und der Mark (Enders V. 241 f.). Und boch hatte Karlstadt bei Luther gerade um die Erlaubnis in Remberg zu wohnen gebeten, weil ihm dies zur Erwerbung der Nahrung große Vorteile biete (ib., S. 239). Karlftadt scheint sich nun in Segrehn niedergelassen zu haben; hier wird ihm ein Sohn geboren, über deffen Taufe Luther an Amsdorf berichtet (ib., S. 323). Dann hat er das But Berkwitz bei Remberg, eine Meile von Bittenberg entfernt, be= wirtschaftet. Diefe Erlaubnis hat ihm wiederum Luther durch seine dringenden und anhaltenden Bitten vom Rurfürsten erwirkt gegen den panzen Hof, wie er felbst fagt, und den Bunsch hinzugefügt, Gott möge ihn endlich ganz bekehren (ib., S. 366 f.). In Berkwit hat Karlstadt viel Unglück in der Wirtschaft und wendet sich noch einmal mit der

Bitte an Luther, ihm Remberg als Wohnort beim Kurfürsten auszu= Dies sei für seine Verhältnisse am günstigsten, hier wolle er wirken. sich neben andern Bürgern redlich nähren und feinen armen Rindern "Futter und Gewand" erwerben. Luther trägt denn dies Begehren mit einer beigelegten Bittschrift Karlstadts dem Kurfürsten auch wirts lich zum zweiten Male vor, denn auf den Dörfern könne Karlftadt vor der Bauern Bosheit nicht bleiben, wie der Kurfürst aus dessen eigener Schrift, aber auch bon hans von Grafendorf bernehmen könne. Bisher habe sich Karlstadt still verhalten, und der Propst von Remberg könne besser auf ihn sehen. Der Kurfürst habe ja schon viel für ihn getan und ein großes Reden feinethalben auf sich geladen, aber Gott wird es desto reichlicher vergelten. Er stehe für feine Seele; feinem Leib und den Seinen follen wir Gutes tun (53, 388). Der Rurfürft gewährt diese Bitte; Karlstadt darf in Kemberg wohnen, aber der Propit soll scharf auf ihn achten, mit wem er verkehre und was er treibe, namentlich ob er, wie das Gerücht gebe, die ihm anhängenden Sektierer ftarke und ermuntere (Enders V, 408 f.).

Rarlstadt hielt jedoch keine Ruhe; er verleumdet Luthern sogar noch in heimtückischer, gehälfiger Beise in einem fehr langen und wort= reichen Schreiben an den Kanzler Brück. Luther verteidigt sich und gibt den Rat, ihn nicht wegziehen, sondern unter strenge Kontrolle stellen zu lassen, damit er nicht noch an andern Orten Unheil anrichte. Allein ehe dies noch ausgeführt werden konnte, zog Karlstadt (1528) heimlich von Kemberg weg und begab sich wahrscheinlich nach Holstein. übrigens berichtet Mberus, daß Karlstadt schon vor feinem öffentlichen Verhör in Wittenberg ganz geheim in Luthers Hause gewesen fei; niemand habe etwas davon gewußt, außer Luthers Famulus Sieberger, der ihm Effen gebracht habe (Enders VI, 385. 392. 339-353; V, 240; Erl. Ausg. 54, 38). So wußte Luther also feurige Kohlen auf feines Feindes haupt zu fammeln und deffen arge Schmähungen mit vielen Wohltaten zu vergelten. Daß Karlstadt trotzem nicht zu retten war und Luther selbst ihn schließlich ganz aufgeben mußte, lag an seiner Schwarmgeisterei; es war eben "holt und molt" an ihm verloren.

Nicht nur aus dem Bolk kamen Leute aus allerlei Ständen als Hilfesuchende zu Luther, selbst Herrscher und Fürsten wendeten sich um Fürsprache und Unterstützung an ihn, so der König Christian II. von Dänemark, der, 1523 aus seinem Lande vertrieben, sich nach Wittens berg wandte, hier in Lukas Aranachs hause wohnte, der Katharina von Bora einen goldenen Ring schenkte, Luther predigen hörte und mit seiner Gemahlin, der Königin Isabella, ein Anhänger der evangelischen Lehre wurde. In seinem Namen entwirft und schreibt Luther eigens händig einen Brief an den Kursürsten Friedrich mit der Bitte, er wolle auf dem bevorstehenden Reichstag zu Nürnberg mit seinem Schwager Erzherzog Ferdinand von Österreich, dessen

Dänemark war, über ihn verhandeln und etwas zu seiner Unterstützung auswirken : So bitten wir nun, Eur Liebe wollte mit gedachtem unserm lieben Schwager, Herrn Ferdinand, darauf handeln, daß seine Liebe uns mit den Unfern, Gemahl und Kindlein, mit einer redlichen Pension versorgen wollt. . . . Auch, hochgeborner Fürst, freundlicher lieber Better! ift unfre Bitt an E. L., sie wollten uns treuen Rat mitteilen und zu erkennen geben, wo wir doch mit unserm liebsten Gemahl bleiben, nachdem unfer Schwager, der Markgraf (Rurfürst Joachim von Brans denburg, jener fanatische Gegner der Reformation), uns nicht gedenkt ficher Geleit in feinem Lande au geben (Enders IV, 257 f.). Allein jene Bitte war umsonst; es geschah nichts für den König, und darum wandte sich diefer nach den Niederlanden. Sier ist feine Muhme, die Statthalterin Margarete, eifrig bemüht, ihn in den Schoß der tatho= lischen Kirche zurückzubringen. Deshalb richtet der Rönig 1526 an Luther die Bitte, beim Rurfürsten ihm Bittenberg als Aufenthaltsort auszuwirken: Nun bin ich der Hoffnung, schreibt Luther, es dürfe meines Anhaltens nicht, weil es für Augen ist das große Bunderwert Christi, welches er an diesem Menschen begangen hat und so verändert und bekehrt, daß wir nichts anderes an ihm, denn Christum zu Gast erkennen mögen, und wer weiß, wozu Gott das schidt, daß er so großen Fürsten ins Elend ftößt und uns in den Schoß gibt (Enders V, 306 f.). Der Rurfürst erfüllt die Bitte unter der Bedingung, daß die Gläubiger des Königs von seinem früheren Aufenthalt her — nämlich die Kosten der Zurüftung zur Wiedereroberung Dänemarks waren noch nicht bezahlt - zufriedengestellt würden (ib., S. 307 f.). Schon nach wenig Wochen aber berichtet der König an Luther ausführlich über den Tod der Königin aus Zwynarden. Während Luther dieses Schreiben nach Altenburg an Spalatin sendet, ist der König schon wieder in Deutschland, kommt auch durch Altenburg, lädt den Spalatin zu sich ein, reist aber fehr ichnell weiter (ib., S. 313-316. 328-330). Luther gibt auch in diesem seinem Brief der Freude darüber Ausdruck, daß der König sich aufrichtig zu Christo bekehrt habe und so viel Elend tragen tönne, denn Fürsten seien ein felten Bildbret im himmel.

Einen weiteren Beweis für Luthers unermüdliche Wohltätigkeit, wie für des Kurfürsten Friedrichs des Weisen ängstliches, wohl auch eigensinniges Zögern, wenn er einmal nicht wollte, liefert Luthers Briefwechsel wegen der Witwe Landmann, deren er vom November 1519 bis August 1520 nicht weniger als zehnmal Erwähnung tut, weil ihre Sache und endlich eingereichte Bittschrift, die Luther für durch= aus berechtigt hält, troth seines und der Witwe fortwährenden Drängens einfach nicht erledigt wird. Die Witwe Walpurgis Landmann hat nämlich den Domherren in Wittenberg ihr Haus vermacht; um nun die Not von armen Verwandten zu erleichtern, möchte sie es wieder= haben und ihr Testament widerrufen. Die Domherren dagegen wollen sie nur mit einer Kleinen Summe jährlich absinden, aber das Zestament



aufrecht erhalten. Deshalb bittet Luther den Spalatin, er möge Näch= ftenliebe üben und hierüber beim Rurfürsten vorstellig werden; er finde den Bunsch der Witwe berechtigt und dem Ebangelium nicht zuwider. Der Kurfürst schweigt, so kann die Landmann nicht zu ihrem Recht kommen; sie weint, seufzt und beschwört Gott, sie würde eine Bett= lerin werden, wenn sie ihr Haus nicht zurückerhielte. Er (Luther) aber wolle nicht, daß sie zu einer Bettlerin werde, damit sie nicht zu den Witwen gehöre, deren Richter Gott in der Seiligen Schrift genannt werde. Benn aber der Kurfürst nichts tue, wisse er nicht, was in der Sache noch werden folle. Alle feine Vorstellungen bei den Ranonikern feien vergebens; der Präpositus beharre auf seinem Rechte und fage, was Gott geschenkt sei, könne nicht zurückgegeben werden, auch wenn ber Schentgeber zeitlebens ein Bettler werde oder vor hunger fterben müsse. So habe man ihn noch mit Sohn weggeschickt. Aber bier gelte es doch nach der Liebe zu handeln und möglichst bald eine entscheidende Antwort zu geben, sie sei ablehnend oder zustimmend (obsecro fac cito, fest Luther hinzu). Es tue ihm fast leid, daß er sich der Sache an= genommen habe, heute werde eben alles verdreht. Er habe ihr anheim= gegeben, wenn fie nicht alles erlangen könne, möge fie es geben laffen, wie es gehe. Es möge fallen, was fällt, Friede sei besser als Krieg. Trot all dieser dringlichen Bitten und Vorstellungen Luthers hören wir bon einer Antwort des Rurfürsten nichts (Enders II, 262. 274. 284 f. 286. 295. 316. 326. 395. 459. 464).

Unter den Wittven, deren Luther sich angenommen hat, begegnet uns auch eine Frau aus der alten fursächsischen Adelssamilie von Beltheim, die sich beklagt, daß sie elend verlassen sien unwürdige Behandlung von Johann Losser (ihrem Manne?) er= leide. Spalatin möge ihre Sache bei D. Pfeffinger kräftig unterstücken (ib., S. 29). Ein andermal beschwert sich Luther darüber, daß Spa= latin eine arme bittende Frau nur deshalb zurückgeschickt habe, weil ihre Briefe nicht versiegelt gewesen seiner; er müsse sienes John und des Weibes Namen, den Aurfürsten anzugehen, ihr entweder jene 10 Gulden oder ein altes oder neues Kleid oder solft etwas zu schnefen; sie schwester des Lichtenberger Präzeptors Wolfgang Reihen= busch (VI, 136).

Daß Luther neben den Wittven auch der Waisen nicht vergessen hat. läßt sich denken. Und es ist kaum glaublich, mit welchen Rleinigs keiten Luther wider seinen Willen ist behelligt worden, die ihm ein gut Teil seiner kostbaren Zeit raubten und seiner wenig würdig waren, wie er selbst öfters klagt. — Da wendet sich eine Frau Selbizin samt ihrem Sohne Georg v. Selbiz mit dem Anliegen an Luther, an den Fürsten Wolfgang von Anhalt für sie zu schreiben, er möge seinem Schösser Anweisung geben, ihr das vom Fürsten ausgesetzte Geld in gleicher Güte einzuwechseln, so daß sie keinen Nachteil davon habe (56, 32 f.). Ferner bittet Luther den Fürften Georg zu Anhalt für eine arme Witwe mit vielen verwaisten Kindern, deren Mann auf der fürstlichen Jagd umgekommen ift, um Brot für den Binter und Befreiung von der Jagdpflicht; müsse sie fich doch bereits vom Bettel nähren. Er wisse ja, daß der Fürst ein christlich Berz habe und armen Leuten gern helfe, so wolle er denn auch als ein christlicher Fürft, dem Bilde Gottes nach geschaffen, gegen die arme Frau als ein Richter der Wittven und Bater der Baisen sich erzeigen und darin durch keinen Riba (2 Sam. 16, 1 f.; 19, 26 f.) sich hindern lassen. Denn das sind die rechten guten Werk (56, 218 f.). - Sier ift ein verwaister Anabe, des verstorbenen Kaspar v. Rotleben Sohn, der geht in der Fre und hat keine Erziehung. Nun habe der Kurfürst Johannes sich ja doch borgenommen, seinen jungen Sohn, den Herzog Ernst Friedrich, studie= ren zu laffen. Drum möge er jenen Anaben gnädiglich neben andern annehmen und ihn mit erziehen laffen, angesehen, daß es ein arm, verlassen Rind und doch zum Studio und auch fonst geschickt fei (54, 17). Berglicher noch ift der Ton, den Luther gegenüber seinem Schwager Bilhelm Reiffenstein, Rentmeister zu Stollberg, anschlägt: 3hr wisset, wie Gott sich in der Schrift einen Bater der Baisen und Richter der Bitwen rühmen läßt, freilich nicht ohne Ursache, weil er die Welt so wohl kennt, daß sie die Waisen nicht allein verläßt, sondern auch ver= folgt und meidet, wie denn dieses armen Lorenzen Riebers Fall wohl So bitte ich nun freundlich, wollet der argen Welt und beweiset. falschen Freundschaft zu Leid und Verdrieß, dazu dem Teufel zu Trob und zuwider, euer christlich Berg beweisen und eines armen verneideten Baisen Bater sein, damit folch Exempel des Lichts in die Nordhausische Finsternis leuchte zu vieler Besserung. 3ch halt wohl, es soll Gott nicht übel gefallen, wo 3hr ihm in fein Amt fallen und greifen würdet und Euch auch eines Waifen Vater zu fein unterstündet, ja es würde ihn lüsten, daß er solche Titel Euch mitteilen sollt, weil 3hr das Gezeug dazu würdet, durch welches er ein Bater dieses Baisen würde und zu folchem Titel und Ehr durch Euch täme (54, 36 f.). Nicht minder bringend ist Luthers Bitte an Johann, Fürsten zu Anhalt, für die hinterlaffene Witte des Abtes zu Worlitz mit ihren Kindern, zugleich bezeichnend für Luthers Stellung zur Ehefrage, wie für die damaligen Rechtsverhältniffe. Luther ift beim Fürsten von Anhalt zu Besuch in Borlitz; der dortige Abt offenbart ihm und feinen Gefährten, daß er eine heimliche Ebe geschlossen habe. Luther gibt ihm den Rat, um feiner Kinder willen eine Tafel voll Rachbarn zu laden und ihnen feine Ehe zu offenbaren. Ob er's getan hat, weiß Luther nicht; aber jene heimliche Ehe sei nicht zu verdammen, weil er sie ihm gestanden habe. Nun hat der Propft vor seinem Ende seiner Shefrau testamentarisch etwas vermacht, hierüber zeigt sie einen vom Schöppen zu Worlitz versiegelten Brief vor. Des Propstes Freunde aber fechten diesen an, weil zur Zeit des geiftlichen Rechtes jenes Gut ihnen ohne besonderes Tefta=

ment nicht hätte können verloren gehen ("aufsterben"), sondern wäre an die Offizin gefallen. Aber der Propst, so meint Luther, habe doch seine armen Kinder damit bedenken wollen. Deshalb möge der Fürst dafür sorgen, daß der Bitwe und ihren Kindern das nachgelassene Gut er= halten bleibe. Ew. Fürstl. Unaden werden sich wohl wissen gnädiglich gegen die armen Waisen seite zu halten (54, 328 f.).

## Referat über die "Schwagerehe".

#### (Schluβ.)

Aber, möchte nun vielleicht jemand fragen, woher kommt es denn, daß trop dieses flaren göttlichen Verbots dennoch viele behaupten, die Schwagerehe sei in Gottes Wort nicht verboten? Dies hat wohl seinen Hauptgrund in einem falschen Verständnis des nun folgenden 18. Verses. Diejer lautet: ואשה אלאחתה לא תקח לצרר לגלות ערותה עליה בחייה. Das heißt genau überjest: "Und ein Beib zu ihrer Schwester follft du nicht nehmen, sie au beleidigen" (oder herabzuseben, oder zu betrüben, oder sie zu reizen, nämlich zur Gifersucht, lizror), "ihre Scham zu blößen neben ihr" (ober auf sie darauf, alejah) "bei ihrem Leben" (oder während sie lebt, bechajeha). Sier verbietet Gott einem Manne, zu seiner lebenden Frau hinzu auch noch deren "Schwester", oder noch ein Beib zu ehelichen, also zu gleicher Zeit der Mann von zwei Beibern zu sein; mit andern Worten, hier ist die Bigamie verboten. Dak in diesem Verse überhaupt von einer Schwagerehe die Rede sei, daß nämlich mit der "Schwester" des Weibes ihre leibliche Schwester gemeint sei, das können die Verteidiger der Schwagerehe nicht be= Benn wir auf den konstanten hebräischen Sprachgebrauch weisen. achten, so ist es mehr als wahrscheinlich, daß hier unter "Schwester" des Weibes überhaupt ein anderes Weib zu verstehen ift. Es heißt hier nicht: "Bu deinem Beibe follft du nicht deren Schwester nehmen", fondern: "Ein Beib zu ihrer Schwefter (ischa el achotah) follit du nicht nehmen." "Ein Beib zu ihrer Schwester" aber ift nach dem hebräischen Sprachgebrauch gleichbedeutend mit: ein Beib zu einem andern Beibe; wie אלאחיו ein Mann zu feinem Bruder, gleichbedeutend ift mit: ein Mann zu einem andern Mann, oder furg: einer zum andern. 1 Mof. 13, 11 heißt es von Abraham und Lot, die doch keine leiblichen Brüder waren (Lot war der Sohn Harans, eines Bruders Abrahams, also Abra= hams Neffe): "Sie ichieden fich איש מעל אחי (isch meal achiv) = der Mann von seinem Bruder." 2 Mos. 16, 15 lesen wir: "Da es die Kinder Ifrael fahen (nämlich das Man), sprachen sie untereinander", wir ber Mann zu seinem Bruder, oder einer zum andern. 4 Mos. 14, 4 heißt es von den Rindern Sfrael: ויאמרו איש אלאחיו = "Gie fprachen, der Mann au feinem Bruder: Lakt uns einen Sauptmann auf-

werfen und wieder in ügypten ziehen." Ser. 23, 35 heißt es: בה תאמרו בה תאמרו איש אל-אחיו אל-אחיו אלרעהו איש אל-אחיו = "Mijo jollt ihr jagen, ber Mann zu jeinen Freunden und der Mann zu seinem Bruder" 2c. 3n diesen Stellen, wie in allen andern, ift "ein Mann zu seinem Bruder" offenbar gleichbedeu= tend mit "ein Mann zum andern Mann", oder einer zum andern. Und diese stereothpe Redeweise findet fich auch in der Form des Femininums. So lefen wir 3. B. Hefet. 1, 9: "Und berfelbigen (der vier Tiere) Flügel war je einer an dem andern." Das hebräische Wort Cie (kanaf), Flügel, ift ein Femininum, darum heißt es für "einer an bem andern" "eine an der andern" = אישה אלאחותה, eigentlich: "das Beib an ihrer Schwester". Sefet. 1, 23 wird von den Flügeln der Tiere gesagt, daß einer strads gegen den andern stand, nach dem Grundtert: "das Beib gegen ihre Schwester". Benn also hier, 3 Moj. 18, 18, gesagt wird: "Und ein Beib zu ihrer Schwester follft du nicht nehmen", fo ist das nach dem allgemeinen und konstanten Sprachgebrauch der Sebräer offenbar gleichbedeutend mit: Und ein Beib zu einem andern Beibe sollft du nicht nehmen. Sier ist also, wie gesagt, gar nicht von der leiblichen Schwester des querft genannten Beibes die Rede, fondern bier wird einem Manne überhaupt verboten, zwei Beiber zur selben Reit zu haben, also in Bigamie zu leben. Bollte aber ein Mann, wie einst Jakob tat, zwei leibliche Schwestern zu Weibern nehmen, so würde er nicht nur wider das hier gegebene Verbot handeln, sondern sich auch gegen die B. 6 gegebene Generalregel und gegen das B. 16 gegebene spezielle Verbot versündigen. Aber auch dann, wenn wir zugeben wollten, daß hier unter des Weibes Schwester ihre leibliche Schwester gemeint sei, so wäre damit für die Verteidiger der Schwagerehe absolut nichts gewonnen; auch dann bliebe dieser Vers ein flares Verbot der Benn aber dann die Verteidiger der Schwagerehe daraus, Biaamie. daß hier steht: "dieweil sie noch lebt", den Schluß machen: Also wenn das Weib des Mannes gestorben ist, so darf er dann feines Beibes Schwester heiraten, so ist das ein durchaus falscher Schluk, der mit B. 6 und B. 16 in direktem Widerspruch steht, wie aus dem bereits oben Gesagten erhellt.

Musäus schreibt: "Dieser Vers (3 Mos. 18, 18) wird von den Auslegern nicht auf eine Weise erklärt. Denn zuerst nehmen etliche die Worte, wie sie lauten (nämlich in der deutschen Bibel), und wollen, daß durch dieselben verboten werde, daß jemand zugleich zwei Schwestern heirate. . . Andere hingegen, und insonderheit J. Tarnovius (in Exercitt. Bibl.), erklären diese Worte anders und verstehen unter Schwester nicht die eigentliche Schwester des Eheweides, sondern irgend= ein Weib, daß der Sinn dieser ist: "Und ein Weib zur Ehefrau, oder ein Weib zum Weibe follst du nicht nehmen", daß also einsach die gleich= zeitige Polygamie verboten werde. Wie mit dem Wort Schwester sonst in der Schrift irgendeine Sache bezeichnet wird, die mit einer andern vereinigt ist, wie z. B. 2 Mos. 26, 3 von den fünf zusammen= gefügten Teppichen gesagt wird: "irgendeine zu ihrer Schwester", eine zu der andern." (Baier, l. c., § 27, sub nota c.) Derselbe: "Ilpusdenperguös (das heißt, die hinzugefügte Bestimmung: "während fie lebt') scheint den Grund des Berbots zu enthalten, damit nämlich das Eheweib durch ihre hinzugenommene Schwester nicht beleidigt und be= trübt werde, welcher Grund bei der verstorbenen Ehefrau aufhört. Aber es tann geantwortet werden, daß diese hinzugefügte Bestimmung. zwar die vorhergehende Zeit verneine, aber nicht die nachfolgende be= ftimme. Denn es steht fest, daß die Partikeln ,folange bis', denen diese hinzugefügte Bestimmung, ,in ihrem Leben', entspricht, nicht immer die nachfolgende Zeit bestimmen, sondern nur die vorhergehende ver= neinen; fo 3. B. wenn von Joseph gesagt wird, daß er die Maria nicht erkannt habe, bis' sie ihren erstgeborenen Sohn geboren habe, jo ver= neint die Partikel ,bis' zwar die vorhergehende Zeit, das heißt, dag Maria von Joseph erkannt worden sei vor Christi Geburt, aber sie bestimmt nicht die nachfolgende Zeit, das ist, sie zeigt nicht an, daß Maria nach der Geburt Christi von Joseph erkannt worden fei." (Baier, l. c., p. 768.)

Ferner schreiben die Leipziger Theologen (in "Auserlesene Bedenken"): "Daß man vorgeben wollen, es sei des verstorbenen Beibes Schweiter zu heiraten, 3 Moj. 18, (14?) 16, ex paritate gradus nicht absolute verboten, weil 9. 18 eine expressa limitatio dabei stehe: "weil fie noch lebt'; dahero zu schließen, daß solche nach ihrem Tode zuge= lassen: solches rühret ex ignorantia idiotismi linguae sanctae und daher entstehender mala interpretatione textus her, fraft welches idiotismi das V. (14?) 16 ex paritate gradus ergangene Verbot V. 18 nicht limitiert, sondern ein gang neues Verbot der bigamiae und polygamige simultanege vorgeschrieben wird. Allermaßen der Saupttert zwar von Wort zu Wort also lautet: "Und ein Weib zu ihrer Schwester follft du nicht nehmen, zu ängstigen, ihre Scham zu blößen, über sie, weil sie lebt', aber vermöge des idiotismi hebraeae linguae keinen andern Verstand haben kann als diesen: "Du sollst kein Beib zu deinem Beibe nehmen, sie zu ängstigen.' In welchen Worten explicite die polygamia simultanea verboten, und dabei implicite die successiva verstattet ift. Denn das heißt die hebräische formula "אשה אלאחתה uxor ad uxorem ejus, i. e., una ad aliam, wie aus 2 Moj. 26, 5. 6; Befek. 1, 9; 3, 13 zu sehen. Welchem nach dieser Text auf gegenwärtigen casum [nämlich die Schwagerehe] gar nicht mag gezogen werden." (l. c., p. 769.)

Ferner ichreibt J. Fecht: "Es ift unrecht, daran zu zweifeln, daß 3 Mof. 18, 18, wo es heißt: "Ein Weib zu ihrer Schwester sollst du nicht nehmen", die gleichzeitige Vielweiberei verboten sei, da jene Weise zu reden: אָשָׁה אָלאַחוֹת, in der ganzen Heiligen Schrift, in welcher sie sehr häufig und in dem 26. Rapitel des zweiten Buches Mosis allein viermal, aber nirgends in einem andern Sinne vortommt

und nirgends etwas anderes bedeutet als: eine zu der andern (una ad aliam); warum wird fie daher in diefer einen Stelle in eine andere und ihr ungewohnte Bedeutung hineingerissen (rapiatur)? Außerdem ändert Gott mit Fleiß in diesem Verse die Redeform, und während er porber gesagt hatte: "Die Blöke deines Baters follit du nicht aufdeden, die Blöße deiner Mutter Schwester sollst du nicht aufdeden, die Blöße deines Bruders sollft du nicht aufdecten' 2c. und ununterbrochen ins Unendliche, so sagt er jest: "Ein Beib zu dem andern sollit du nicht nehmen', und fügt den Grund hingu: לצרד, um ihr Berdruß zu machen; da dem eigentlichen Chetveib (genuinae uxori) nicht allein die Schwester, nach Rahels und Leas Beispiel, sondern irgendeine andere, nach Hannas Beispiel, läftig sein tann, daher sie (nämlich Hanna, Eltanas Beib) die Peninna (Elkanas Beib) ihre Rran, Biderwärtige (angustiatricem), nennt, 1 Sam. 1, 6. Wie dunkel aber und unpassend ift gesagt: ואשה אלאהוהה לא תקח; was hat bies damit zu tun: , Ein Chemeib zu ihrer Schwester follst du nicht nehmen'? Warum hat Gott nicht viel paffender gejagt, wenn er recht berftanden werden wollte: ולא תקח לך auch nicht nehmen follit du bir die Schweiter deines אחות אשתך לאשה Eheweibes zum Cheweibe? Endlich, wie zermartern sich die Ausleger und schlagen sich gleichsam zu Boden mit der Erklärung des Busates biejes Gesetes, בחייה, im Leben derselben, oder während jene noch lebet? Es wird nämlich nicht daraus geschlossen, daß nach dem Tode ber Chefrau deren Schwester, welche mit dem Manne ichon durch das Band des Fleisches verbunden ist, oder die vom Bruder hinterlassene Bitwe, welche zu heiraten nach dem göttlichen Gesets nicht erlaubt ift, geheiratet werden könne. Da aus unserm Satz (sententia) der Sinn aller und jeder einzelnen Worte gang flar ift, daß nur ein Eheweib zugleich zu heiraten ift, damit nicht aus mehreren eine Erzürnung unter den Ehegatten entstehe, und daß, nachdem dieses (Eheweib nämlich) ge= jtorben ist, der Mann frei ist von dem Gesetz, durch welches er selbst gebunden ist durch das lebende Weib, 1 Kor. 7, 39." (Baier, l. c.)

Brochmand schreibt: "Ob es erlaubt sei, des verstorbenen Weihes Schwester zu heiraten? Diese Frage ist nach beiden Seiten hin auseinanderzusepen. Nicht wenige Rabbiner und die ihnen folgenden Pon= tifizier (Römischen) behaupten entschieden, nichts hindere, daß jemand feiner Frau Schwester heirate. Belche Meinung auch Dan. Hoffmann in einer besonderen Schrift verteidigt hat. Unfere Theologen aber be= haupten die gegenteilige Meinung bestimmt, daß es sich nicht gezieme, daß die Schwester des verstorbenen Cheweibes geheiratet werde. Die Stütten der Behauptung sind drei. Zuerst urgieren wir die General= regel 3 Mos. 18, 6: "Niemand soll zu der Nächsten seines Fleisches nahen.' Nun aber sind Ehemann und Eheweib ein Fleisch, 1 Mos. 2, 24. Matth. 19, 5. Wodurch die Schwefter des Cheweibes gemacht wird die Nächste des Fleisches, und daraus notwendig, daß es sich ge= ziemt, von ihrer Ehelichung abzustehen. Sodann verbietet Gott aus=

Digitized by Google

5

drücklich die Ebe mit des Weibes Schwester 3 Mos. 18, 18: "Die Schwester des Eheweibes sollst du nicht nehmen.' Aber dagegen führen die Verfechter der entgegengesetten Meinung an, daß es verboten werde, daß man die Schwester des noch lebenden Cheweibes nehme, sie zu bedrängen. Beswegen durch das Aufhören des Grundes des Verbots das Verbot felbst aufhört. Allein die gewisse Antwort ist: Es wird schlechthin verboten, die Schwester des Beibes zu heiraten, am meisten aber, mährend sie (das Cheweib nämlich) noch unter den Lebenden ist. Daß aber die Che mit der Schwester des Beibes absolut verboten wird, ist auch daraus klar, daß sie ein spezielles Exempel der Generalregel für die verbotene Ghe mit der Nächsten des Fleisches ist. Es wird aber ausdrücklich hinzugefügt, daß dies nicht geschehen soll, während das Eheweib lebt, wegen des Erempels des Batriarchen Sakob, welcher zwei Eheweiber zugleich genommen hat, damit nicht jemand die Tat des Batriarchen für sich anführe." (Dieses zweite Argument steht auf fcmachen Füßen; denn mit der "Schwefter", B. 18, ift überhaupt nicht die leibliche Schwester gemeint, wie wir oben gesehen haben.) "Drittens ift es nicht erlaubt, des verstorbenen Bruders Gheweib zu ehelichen, benn die Worte des Heiligen Geistes, 3 Mos. 18, 16, sind deutlich: Die Blöße deines Bruders Frau follft du nicht aufdeden, denn sie ift die Blöße deines Bruders.' Nach welcher Wahrheit darf man daher fagen, daß es erlaubt fei, des verstorbenen Weibes Schwester zu heiraten? Denn das Verhältnis der Nähe ift gleich, nämlich in demselben ersten Grad der gleichen Linie." (Baier, l. c., § 27, sub nota c.)

Die zur Generalregel (18. 6) angeführten Beispiele (18. 7-17) beweisen unwiderleglich, daß hier unter dem "Fleisch" eines Mannes folche Verwandte verstanden werden müssen, die mit ihm im ersten Grad der Konsanguinität oder Affinität stehen, und mit dem "Fleisches Fleisch" eines Mannes solche Verwandte, die mit ihm im zweiten Grad der Konsanguinität oder Affinität stehen, denn in den die Generalregel erklärenden und bestätigenden Beispielen werden nur folche Personen genannt und dem Manne deren Ghelichung untersagt, die mit ihm im ersten oder zweiten Grad der Blutsfreundschaft oder Schwägerschaft stehen. Ausgenommen ist nur der B. 14 genannte be= sondere Fall, wo nicht das Verwandtschaftsverhältnis, sondern das Respektsverhältnis das Entscheidende ist. Daß wir aber in B. 7-17 keinen vollständigen Ratalog der einem Manne für die Ghe verbotenen Bersonen haben, sondern nur erläuternde Beispiele zur B. 6 gegebenen Generalregel, ift aus der Tatsache klar, daß nicht alle Personen genannt find, die mit dem Manne laut der Generalregel in einem ehehinderlichen Verwandtschaftsgrade stehen. Die unter die allgemeine Regel gehöri= gen, aber hier nicht namhaft gemachten Personen sind: des Mannes Tochter, feine Schwiegermutter, feines Bruders Tochter, feiner Schwefter Tochter und feines verstorbenen oder rechtmäßig von ihm geschiedenen Beibes Schwester. Daß es einem Manne erlaubt wäre, diefe oder jene

diefer Personen zu ehelichen, weil sie hier nicht namhaft gemacht sind, wird kein vernünstiger Mensch behaupten. Außerdem wird 5 Mos. 27, 22 ein hier nicht spezisizierter Fall, nämlich die mit der Heirat ver= bundene fleischliche Vermischung eines Mannes mit seiner Schwieger= mutter, als ein fluchwürdiger Greuel bezeichnet; da heißt es nämlich: "Verflucht sei, wer bei seiner Schwieger liegt. Und alles Volk soll soll jagen: Amen."

Darüber, daß wir 3 Moj. 18, 7—17 keinen vollständigen Ratalog der für die Ghe verbotenen Bersonen, sondern nur erklärende Beispiele au der in B. 6 enthaltenen Generalregel haben, schreibt Gerhard: "Es ift zu merken, daß jenes Verbot nicht allein auf jene Personen, deren bei Moje ausdrücklich Erwähnung geschieht, zu beziehen und zu beschränken ift, sondern auf alle übrigen Versonen, die in gleich naben Graden gefunden werden, zu erweitern und auszudehnen ist, wofür wir, da es von etlichen verneint wird, zur Bestätigung die folgenden Beweise anführen: 1. Aus der Allgemeinheit des Verbots; dem speziellen Verbot gemisser durch Konsanguinität oder Affinität verbundener Versonen wird das allgemeine Geset vorausgeschidt: "Niemand soll zum Fleisch feines Fleisches nahen', durch welche Worte im allgemeinen verboten wird, daß jemand eine Verwandte (propinguam) heirate, welche seinem Fleische am nächsten steht (proxime appropinquet), oder das Fleisch feines Fleisches, das ist, die, welche entweder aus meinem Fleisch ge= zeugt ift, oder aus deren Fleische ich gezeugt bin, oder welche mit mir aus demselben Fleische gezeugt ift, das beißt, es werden verboten die nächsten Grade der Konsanguinität, desgleichen die, welche wegen fleisch= licher Vermischung mit den nächsten Blutsverwandten (consanguineis) das Fleisch meines Fleisches geworden ist, das heißt, es werden verboten die nächsten Grade der Affinität, wie oben ausführlich gezeigt worden ist. Daher schließen wir also: Wer immer allgemein verbietet, daß jemand au den Nächsten seines Fleisches nahe, der handelt nicht eigentlich und speziell (stricte et in specie) von gemissen Personen, sondern umfassend und allgemein (late et in genere) von den gleichen Graden. Nun verbietet aber Gott durch Mose allgemein, daß niemand zu den Nächsten feines Fleisches nahe, sei es, daß sie Nächste des Fleisches sind durch die fleischliche Geburt, das ift, vermöge der Konsanguinität, sei es durch fleischliche Verbindung, das ift, vermöge der Affinität, sei es, daß sie Fleisch des Fleisches feien über (jemand), wie Mutter und Grogmutter, oder unter (jemand), wie Tochter und Enkelin, oder nach den Seiten, wie die Schwester, desgleichen des Baters und der Mutter Schwester. Folglich handelt er nicht eigentlich und speziell von gemissen Personen, fondern umfassend und allgemein von gleichen Graden, und infolge= deffen ift jene spezielle Aufzählung gewiffer Versonen nicht eben nur auf jene Versonen zu beschränken, sondern auch auf jene auszudehnen, welche in gleichem Grade nabe find. 2. Aus der Gleichheit des Ver= hältnisses; wo das Verhältnis gleich, da dasselbe Recht. Nun aber ift das Verhältnis der Personen gleich, welche mit ausdrücklichen Worten im dritten Buch Moje genannt find, und derer, welche fich in demfelben oder einem gleichen Grade berühren. Die Regel des Gesetzes stimmt mit der natürlichen Gleichheit, daß in dem gleichen Grad der Verwandt= schaft das gleiche und dasselbe Recht festgestellt wird, und so die Per= jonen, welche in den Worten des Gesetzes ausgelassen find, durch die Meinung des Gesetzes stillschweigend als mit einbegriffen angesehen 3. Aus der folgenden Absurdität: Wenn jenes Verbot zwar werden. die Personen anginge, deren im mosaischen Gesete ausdrücklich Erwäh= nung geschieht, nicht aber auch die gleichentfernten Grade, fo würden Beiraten erlaubt fein zwischen Entel und Großmutter, zwischen Broßvater und Urenkelin, zwischen Bruder und leiblicher Schwester (nach der Auslegung etlicher), zwijchen der Tochter der Schwefter und dem Onkel in der Konsanguinität, zwischen dem Stiefsohn und der Urstief= mutter in der Affinität, weil diefer Personen in den Gesehen nicht aus= drücklich Erwähnung geschieht. Aber das Folgende ist absurd, also auch das Vorhergehende." (Baier, l. c.)

B. E. Löscher schreibt: "Daß wir nicht bloß auf die Personen, so all= hier genannt werden, zu sehen, sondern auf die distantiam gradus, be= weiset: 1. Mens legislatoris, welcher hier billig, wie in andern Geseten, zu attendieren und wohl zu erforschen ist, cum quilibet verborum suorum optimus sit interpres. Ehe dieser noch specialiter von den gradibus prohibitis meldet, spricht er 3 Mos. 18, 6: "Niemand soll sich zu seiner nächsten Blutzsreundin tun, ihre Scham zu entblöhen, denn ich bin der Her." Belches Geset der Grund ist aller nachsolgenden Sahungen von der verbotenen Ehe, so daß, wenn schon nichts Spezielles wäre ge= meldet worden, dieses Geset allein genug gewesen wäre, alle verbotenen Ehen dadurch zu entschen." (Baier, 1. c.)

Es wird wohl nicht nötig sein, darüber viel Worte zu verlieren, ob die in 3 Mos. 18, 6—17 enthaltenen Verbote zum Moralgeset ge= Hierüber schreibt Quenstedt: "Daß die in 3 Mos. 18 und 20 bören. überlieferten Vorschriften betreffs der ehehinderlichen Grade moralische feien und bleibenden Rechts, das ift, daß fie alle Menschen überhaupt und nicht allein die Juden verpflichten, erhellt aus Folgendem: 1. Beil dieselben (nämlich praecepta de prohibitis conjugii gradibus) aus dem Lichte der Natur bekannt sind; denn die Gesetze der Römer und die Ronstitutionen der Herrscher stimmen mit diesen Verboten in vielen Stücken fehr fein überein; und Paulus felbst gibt 1 Ror. 5, 1 den Seiden das Zeugnis, daß unter ihnen greuliche Vermischungen solcher Art, wie sie damals bei den Korinthern an den Tag gekommen war, nicht gehört würden, indem er fagt: eine folche Surerei mit dem Beibe des Baters, die felbst nicht bei den Heiden genannt werde, wode er rois Und für wie schimpflich bei den Griechen und gleich= έθνεσιν δνομάζεται. falls bei den Römern eine folche Ehe gehalten worden fei, lehrt Tiraquellus de lege connubii, p. 9. n. 103. 2. Beil Gott die Seiden wegen

der übertretung der Gesete betreffs der verbotenen Verwandtschafts= grade hart straft, 3 Moj. 18, 24-26. Und wegen der übertretung jener Gejetze hat das Land Kanaan die Seiden ausgespieen, B. 27. 28, vgl. mit 20, 22. 23. 3. Beil Gott geboten hat, daß diese Grade der Ehe im Neuen Testament heilig gehalten werden sollen, Matth. 14, 4. Mark. 6, 18. 1 Kor. 5, 1 ff. 4. Argumentieren wir also: Jene mosai= schen Gejete, aus welchen bisher im Neuen Teftament Sünden gerügt werden, gehören nicht allein vor Gericht und zum judischen Staat oder zum positiven Geset, sondern zum natürlichen und göttlichen Recht selbst; die Ehegesetze, welche sich im dritten Buch Mose finden, sind solche, aus welchen bisher im Neuen Testament Sünden gerügt werden. Folalich. Die minor (propositio nämlich) wird bewiesen aus dem Exempel des Herodes, welcher seine Schwägerin (fratriam) geheiratet hatte, und den Johannes rügt Matth. 14, 4 nach diesem Geset, welches lautet 2. 16: "Die Scham des Beibes deines Bruders sollst du nicht blößen", und (nämlich aus dem Exempel) des unzüchtigen Korinthers, welchen Paulus 1 Ror. 5, 1 rügt nach jenem Gesetz, B. 8: "Die Scham des Beibes deines Baters sollst du nicht aufdeden.' " (Baier, De statu domest., § 8, sub nota d.) - Chemnit schreibt: "In der Zeit neu= testamentlicher Freiheit rügt der Täufer den Herodes nach diesen Ge= jeten, Mark. 6, 18: "Es geziemt dir nicht, zu haben das Weib deines Bruders.' Johannes tadelt den König nicht wegen Raubes oder Ehe= bruchs, sondern nach dem Gesethe Mosis, 3 Mos. 18, 16, über die ver= botenen Grade tadelt er ihn wegen Hurerei (incestum). Und dies tut er im Neuen Testament, da das Alte schon sein Ende erreicht hatte. Denn das Gesetz und die Propheten [haben geweissagt] bis auf 30= hannem, Matth. 11, 13. Woraus erhellt, daß diese Gesete nicht zu den zeremoniellen zu rechnen sind. Und Paulus unterwirft, 1 Por. 5, 1, den, der feine Stiefmutter geheiratet hatte, nach diefem Gesethe der Exfommunikation und übergibt ihn dem Satan, während er sonst von den Zeremonialgesehen sagt: "Die Beschneidung ist nichts", Gal. 6, 15, desgleichen Rol. 2, 16."

Fron the repeated reference to the Gentile nations who had practiced and still practiced the abominations mentioned and prohibited in the preceding statutes, and from the reference to the divine punishment imposed and inflicted upon such Gentiles for such abominations committed by them, whereby they had defiled themselves and the land they inhabited, it is clear that the abominations thus censured and punished were, in the sight of God, offenses against a law not binding upon the people of Israel only, but sins against the moral law binding upon Israel and the Gentiles alike, a law which was in force before the laws of Moses were enacted and promulgated. And hence it furthermore appears that the statutes contained in Lev. 18, also the laws concerning marriage within the prohibited degrees of consanguinity and affinity, are not specifically Jewish laws, binding upon the Israelites only, but reassertions and reenactments of precepts of the moral law, binding upon both Jews and Gentiles, and valid for all times, during and after the Mosaic dispensation. The Gentiles are nowhere said to have incurred divine punishment and defiled the land by not observing the Jewish Sabbath, by letting their cattle gender with a diverse kind, by sowing their fields with mingled seed or wearing garments mingled of linen and woolen, Lev. 19, 19, or by eating pork and other food denied to Israel." (Theol. Quarterly, vol. IV, p. 345 f.) — Inf den Einwurf der Verteidiger der Schwagerehe, daß die Vorschrift 3 Mos. 18, 16 nicht zum Moralgesetz gehören könne, weil Gott selbst durch die Verordnung betreffs der sogenannten Leviratsehe (5 Mos. 25, 5) von dieser Vorschrift eine Ausnahme gemacht habe, antwortet Prof. D. Gräbner treffend also: "The objection that Lev. 18, 16 and similar statutes could not be considered precepts of the moral law, inasmuch as the moral law admitted of no exceptions, while God Himself had ordained an exception from Lev. 18, 16 in the levirate, Deut. 25, 5, is an argument based upon an erroneous view of the moral law. The moral law is not an absolute norm, superior even to the righteous will of God, so that even God must shape His legislative enactments God is righteous not inasmuch as He in accordance therewith. conforms His will and acts to the moral law, but as He is His own moral norm, and the ordinances of His holy will are the norm of right to His subjects. And while there is not in God a change of will, Mal. 3, 6; 1 Sam. 15, 29; Ps. 110, 4; James 1, 17, there may be in Him a will to change, Gen. 6, 6 f. Certain mutual relations of created beings were ordained and established by the Creator from the beginning and for all times, and in establishing these relations God had certain general ends in view. But when for the achievement of these or other general or special ends and purposes He sees fit to ordain ways and means beside or beyond His general ordinances, this does not necessitate or justify the assumption of conflicting wills in God. It is not an inconsistency in God to ordain that brothers and sisters should not intermarry, and that Cain should marry his sister, or to punish a brother and his sister for doing to-day what Cain did under divine sanction. And, likewise, the fact that God ordained that in Israel, for a certain end, 'If a man died, having no children, his brother should marry his wife, and raise up seed to his brother,' is by no means incompatible with the prohibition of marriage with a deceased brother's wife as we find it in Lev. 18, 16 for all cases not covered by Deut. 25, 2, whether among Jews or among Gentiles. The same God who willed the one also willed the other, though not by the same act of volition. And yet the moral law remains a revelation of the immutable will of God. God never willed otherwise than that, certain cases excepted, persons mutually

related within certain degrees should not intermarry. And the same God never willed otherwise than that in those cases by Himself excepted those whom His will concerned should act accordingly; God never willed otherwise than that Cain should marry his sister and that from the days of Moses to those of John the Baptist the law of the levirate should be observed by the people of Israel in all cases to which that law applied. And in each instance the will of God was good and just and holy. To dictate to God that if He willed the one He could not will the other is a species of rationalistic presumption based upon crude, unscriptural notions of God and His attributes, and construed by faulty processes of reasoning as unlogical as they are untheological." (l. c., p. 346 f.)

Gerhard schreibt: "Wir geben zu, daß der Grund des Verbots in allen diesen Gesehen (nämlich die ehehinderlichen Verwandtschaftsgrade betreffend) nicht gleich ift. Auf zweifache Beise nämlich kann das Raturgesetz betrachtet werden, wie Senning lehrt (De Conjug., p. 101); ein Gesetz der Natur wird so bezeichnet: anlüs oder Olws, einfach oder ganz, wie z. B., daß Gott zu verehren sei 2c. Dies Geseth der Natur ist offenbar unveränderlich; ein anderes Gesetz der Natur wird be= zeichnet zara ti ober tivds evera, da die Natur den Zweck ansieht, welcher ist die Sicherheit und die Erhaltung des menschlichen Geschlechts. Dieses Naturgesets, wenn es auch hinsichtlich des Endzweds nicht ver= änderlich ist, so ist es doch veränderlich, wenn man auf die Art und Beise sieht, in welcher es dem Zwede dient. Bu dem ersteren gebort das Verbot der Ehe zwischen Eltern und Rindern; zum letteren gehört das Verbot der Che zwischen Brüdern und Schwestern; dies nämlich wurde im ersten Anfang des menschlichen Geschlechts erlaubt, heute aber ist es nicht erlaubt. Der Endzweck beider bleibt jedoch derselbe, nämlich die Erhaltung und Vermehrung des menschlichen Geschlechts." (Baier, De statu domest., § 29, nota c.)

Rachdem wir nun bewiesen haben, daß Gott sowohl mit der Generalregel, 3 Mos. 18, 6, als auch mit dem 3 Mos. 18, 16 gegebenen Beispiele zur Generalregel alle Schwagerehe verboten hat, so entsteht jet noch die Frage: Wie aber dann, wenn eine solche Ehe bereits geschlossen ist werden find: muß oder darf dann eine solche Ehe wieder aufgelöst werden? Hierauf ist hurz zu antworten: Da Gott eine solche Ehe zu trennen nicht geboten hat, auch im Alten Testament auf das Eingehen einer solchen Ehe nicht die Todesstrafe geset hat, sondern eine solche Ehe mit Androhung der Kinderlossstrafe geset hat, sondern eine solche Ehe mit Androhung der Kinderlossen ist, so müssen wenn sie einmal geschlossen ist, nicht wieder aufzulösen ist, so müssen auch wir eine solche einmal geschlossen Ehe solches Ehe, wenn sie einmal geschlossen ist, nicht wieder aufzulösen ist, so müssen auch wir eine solche einmal geschlossen Ehe solches Ehe, wenn sie einmal geschlossen ist, nicht wieder aufzulösen ist, so müssen auch wir eine solche einmal geschlossen Ehe solches Ehe, wenn sie einmal geschlossen ist, welche in den verbotenen Graden eingegangen werden, scheint dieser Unterschied zu fein, daß die einen durchaus auf= zulöfen find, die andern mit Auferlegung gebührender Strafe geduldet werden können." Unter den durchaus aufzulösenden Ehen versteht Baier diejenigen, "auf welche Gott im 20. Rapitel des dritten Buches Moje ausdrücklich die Todesstrafe (supplicium) gesetzt hat, weil sie nämlich so schändlich und abscheulich sind, daß es sich nicht geziemt, daß Eheleute in denselben verharren. Sierher gehören die Ehen der consanguineorum und affinium in der geraden Linie, unter den aufstei= genden und absteigenden und der consanguineorum im ersten Grad der Seitenlinie, von welchen auch Carpzov . . . urteilt, daß sie zu tren= nen seien wegen des auffallenden und abscheulichen ürgernisses, das sie geben, um so mehr, da jene Verbindungen nur uneigentlich (aequivoce) Ehen genannt werden, weil nämlich das eheliche und unauflösliche Band in denselben sich nicht findet." Von den nicht zu trennenden, fondern zu duldenden Ehen heißt es: "Solche sind die, auf welche 3 Moj. 20 die Todesstrafe nicht geset ist; 3. B. die, welche in der Konsanguinität im zweiten Grad der ungleichen Seitenlinie und in der Affinität im zweiten Grad der ungleichen Seitenlinie geschlossen und eingegangen find. In diesen Fällen scheinen nämlich die Gheleute durch die 3 Mof. 18 und 20 enthaltenen Gebote in der geschlossenen und vollzogenen Ehe gelassen und der gebührenden Strafe der Obrigkeit unterworfen zu werden unter Androhung der Unfruchtbarkeit." Ru. "tolerari possint" wird bemerkt: "Eigentlich zu reden freilich war jene Duldung von seiten der Kirche und der Obrigkeit nicht dasselbe wie ein Dispens in den verbietenden Geseten, 3 Mos. 18 und 20. Denn ein Dispens ift eigentlich eine Milderung des Gesetzes hinsichtlich der verbindenden Kraft desselben in den Stücken, welche es vorschreibt oder Die Kirche aber und die Obrigkeit, welche jene Ehen, die verbietet. Bott zu trennen nicht geboten hat, dulden oder nicht trennen, milbern badurch nicht das jene Ehen verbietende Gesetz, sondern lassen es in feiner Kraft." (Baier, l. c., § 29. a. b. c.)

In einem Gutachten des Dresdener Konsistoriums, De conjugio cum filia sororis inito 1585, heißt es: "Als erklären wir uns hiermit nochmals, wie zubor, daß die Ehe in solcher Verwandtnis in göttlichen Rechten verboten und derowegen von diesen beiden Personen villig hätte nachbleiden sollen. Weil aber nunmehr zwischen ihnen die Ehe all= bereit vollzogen und nicht mehr res integra ist, so können wir auch nicht raten, daß diese Ehe wiederum zerrissen werden sollte, aus Ursachen, daß in der Heiligen Schrift zu befinden, obwohl Moses die Ehe in naher Verwandtnis und Blutsfreundschaft verboten, so wird doch dabei nicht vermeldet, daß man diejenigen, so allbereit in solchen gradibus zusam= men geheiratet, wieder voneinander gescheidet oder getrennt hätte. Zudem sind auch Erempel, daß bei den Erzwätern solche und dergleichen Heirat geduldet worden." (1. c., sub nota c.)

In "Auserlefene Bedenken" 2c. der Leipziger Theologen lefen wir:

"Obwohl verschiedene Ehen in gradibus prohibitis von der Beschaffen= heit sind, daß nach deren einmal geschehener Vollziehung der verehelichte Mann bei dem Gebrauch feines Beibes, et vice versa, gelaffen werden mag, von welcher Art die Ehen im andern Grade ungleicher Linie der Blutsfreundschaft (3 Moj. 18, 12. 13) sowohl als der Schwägerschaft (3 Mof. 18, 14; 20, 20) zu fein gehalten werden. Nicht zwar, als wenn von Menschen gegen das göttliche Verbot derselben dispensiert werden könnte (inmaßen der weltlichen Obrigkeit nicht eingeräumt wird, daß sie dergleichen Heiraten zu schließen verhänge), sondern weil der= gleichen einmal geschlossene Heiraten toleriert werden mögen, in Anfeben in dem göttlichen Gefete 3 Mof. 18 und 20 auf dergleichen keine Lebensstrafe gesetzt worden, sondern die Verbundenen bei ihrer Verbin= dung, unter Bedrohung der Unfruchtbarkeit, beisammen gelassen und der willfürlichen Strafe der Obrigkeit überlassen werden; auch Exempel folcher von Gott felbst tolerierten Ehen vorhanden sind." (Baier, l. c. Bgl. Zeugnisse in Walthers Pastorale, p. 256 ff.)

Auf die Frage: "Muß man von ihnen" (nämlich den in einer Schwagerehe Lebenden) "fordern, daß sie ihre Ghe auflösen und von= einander gehen, oder nicht?" antwortet P. Jorn in seinem Traktat "Darf ein Witmann die Schwester seiner verstorbenen Frau heiraten?" also: "Lag uns mal in das judische Gesetz des Alten Testaments bliden und sehen, wie Gott da befohlen hatte, daß man mit denen handeln follte, die eine in 3 Moj. 18 verbotene, und zwar allen Menschen ver= botene und Gott mißfällige Ghe eingegangen waren. Freilich find wir Christen nicht an das judische Gesetz des Alten Testaments gebunden; das wissen wir wohl. Aber wir mögen für die vorliegende Frage doch etwas daraus lernen können. Die betreffenden Gesetbesteinmungen finden wir 3 Mos. 20. Da finden wir folgendes angeordnet: Wenn jemand seine Stiefmutter nahm, so sollten beide des Lodes sterben, Benn jemand seine Schwiegertochter nahm, so sollten beide **V. 11.** des Todes iterben, B. 12. Wenn jemand seine halbschwester nahm, so follten beide des Todes sterben, 9. 17. Benn jemand seine Tante nahm, so sollten beide ,ihre Miffetat tragen', B. 19. Benn jemand jeines Baters Bruders Beib nahm, fo sollten sie ohne Kinder sterben, 2. 20. Das heißt wohl, daß sie kinderlos sein, oder daß ihre Kinder vor ihnen sterben sollten. Wenn jemand seine Schwägerin nahm, so follten fie ohne Rinder fein, B. 21. - Aus wenigstens den beiden letten Bestimmungen ist klar, daß da nicht von Ehebruch, sondern von einer wider Gottes Willen geschlossenen Ghe geredet ist. Denn in B. 10 war auf Ehebruch der Tod gesett. Da hier aber Kinderlosigkeit angedroht . ift, fo ift flar, daß hier an eine wider Gottes Geseth geschlossene Ghe zu denken ist. Aber nun siehe die Verschiedenheit der Strafbestimmung. Auf manche Cheschließung sette Gott den Tod. Auf manche Ehe= schließung sette Gott Kinderlosigkeit. Das zeigt, daß Gott im jüdischen Gesetz des Alten Testaments manche der von ihm verbotenen Ghen den=

noch fortbestehen ließ, nachdem sie einmal geschlossen und eingegangen waren. Bu den verbotenen Ehen, die Gott bei den Juden im Alten Testament bennoch fortbestehen ließ, nachdem sie einmal geschlossen und eingegangen waren, gehörte auch die Schwagerehe. Wir wiederholen, was wir oben schon gesagt haben: Freilich sind wir Christen nicht an das jüdische Gesetz des Alten Testaments gebunden; das wissen wir wohl. Aber wir mögen für die vorliegende Frage doch etwas daraus lernen können. Was denn? Höre: Gott, der HErr aller Welt, tat seinem Bolk der Juden im Alten Testament kund und will auch von uns gemerkt haben, daß ihm die Gheschließung im ersten und zweiten Grade der Verwandtschaft, und so auch die Schwagerehe, mißfällig ift und daß er sie verbietet. Während Gott aber bei seinem Volt der Juden im Alten Testament manche Ehen im ersten und zweiten Grade der Verwandtschaft so durchaus nicht duldete, daß er auch befahl, diejenigen zu töten, die eine solche Ebe schlossen, so ließ er doch bei seinem Bolt der Juden im Alten Testament andere Ghen im zweiten Grade der Verwandtschaft, und unter diesen die Schwagerehe, fortbestehen und belegte die Gheleute nur mit gewissen Strafen. Da möchte man nun denken: Gott hat bei seinem Bolke der Juden im Alten Teftament folche Nachsicht geübt ,von ihres Herzens Härtigkeit wegen', wie er das aus= gesprochenermaßen (Matth. 19, 8) bezüglich der Ehescheidung getan hat; im Neuen Testament und bei uns Christen ist das aber nun anders; im Neuen Testament und bei uns Christen müssen alle verbotenen Eben ohne Unterschied aufgelöft werden, wie auch die Ehescheidung ausge= sprochenermaßen (Matth. 19, 3—9), ausgenommen um der Hurerei willen, nicht mehr geduldet ift. So möchte man denken. Und jo denken auch viele. Um aber mit Sicherheit fo denken zu können und um fo denken zu müssen, fehlt uns eins. Es fehlt uns nämlich das, daß im Neuen Testament flar ausgesprochen wäre, daß jede verbotene Ehe, in welcher nach dem jüdischen Gesetz des Alten Testaments die Leute belassen wurden, nachdem fie fie einmal eingegangen waren, daß auch eine folche Ehe im Neuen Testament bei dem Christenvolt aufgelöft werden müßte. Daß das alttestamentliche und judische Geset von der Chescheidung im Neuen Testament für das Christenvolk nicht gilt, das ist im Neuen Testament flar und ausdrücklich gesagt. Aber daß das alttestamentliche und jüdische Geset vom Fortbestehenlassen der einmal eingegangenen Schwagerehe im Neuen Testament für das Christenvolt nicht gilt, das ift im Neuen Testament nicht gesagt. Woher also follten wir den Mut nehmen, zu fagen, daß eine criftliche Gemeinde von denen, die eine Schwagerehe eingegangen sind, fordern muß, daß sie die Ghe auflösen und voneinander gehen? Sieh, Lieber, es ist offenbar ein Unterschied, nach Gottes Wort ein Unterschied zu machen zwischen geradezu blut= schänderischen Ehen und zwischen solchen Ghen, die außer diesen um zu naher Verwandtichaft willen verboten sind. Als geradezu blutschände= rifche Ehen werden die angesehen, die mit Verwandten des ersten Grades

#### Bermischtes.

und mit den Gemahlen der Eltern und der Kinder geschloffen werden. Dieje wurden daher nach dem judischen Gesetz des Alten Testaments mit dem Tode bestraft. Dieje Eben sind eben gar nicht als Eben, sondern als blutschänderische Unreinigkeiten anzusehen. Diese Ehen find also natürlich aufzulöfen. Denke an die 1 Kor. 5 erwähnte Che mit der Stiefmutter. Sier tannft du, nebenbei gesagt, wieder sehen, was von dem ganz närrischen Prinzip: "Eheverwandtschaft ist nicht Blutsverwandtschaft und daher nicht ehehinderliche Verwandtschaft' zu halten ift. Als außer diesen um zu naher Verwandtschaft willen ver= botene Ehen werden alle andern Ehen des zweiten Grades, auch die Schwagerehe, angesehen. Diese wurden daber nach dem judischen Geset des Alten Testaments belassen und nur mit gewissen Strafen belegt. Diesen Unterschied müssen wir festhalten. Und darum wagen wir nicht zu sagen, daß eine criftliche Gemeinde von denen, die eine Schwagerebe eingegangen sind, fordern muß, daß sie die Ehe auflösen und vonein= ander gehen." (S. 41 ff.)

Hier zu weit führen.

# Bermijchtes.

Evangelium und Dogma. Brof. Grühmacher von Roftod ichreibt in der "E. R. 3.": "Zu den beliebtesten und gesichertsten Dogmen der gegenwärtigen Theologie gehört die Meinung, daß Evangelium und Dogma nichts miteinander zu tun haben. Diese Behauptung kleidet sich in die verschiedensten Formen und macht sich bei den mannigfachsten Fragen entscheidend geltend. Handelt es sich um das Verhältnis von Jesus und Paulus, so wird jenem das ,einfache Evangelium' zuge= sprochen, diesem dagegen die dogmatische Lehrbildung. Spricht man vom Glauben, so wird dieser nur so weit als religiöse Funktion an= erkannt, als sich in ihm keine Beziehung auf irgendwelche Lehre, also tein Erkennen in ihm findet. Der Glaube soll mit irgendwelcher Rennt= nis nichts zu tun haben. Ebenso erweist sich die in Rede stehende 2n= sicht sehr geeignet, um einen breiten Graben zwischen Religion und Theologie zu reißen. Die Religion hat es nur mit dem Ebangelium zu tun, die Theologie dagegen mit dem Dogma; erstere ift darum un= wandelbar und bleibt sich stetig gleich, lettere dagegen ist in stetem Fluß und eine für Kirche und Religion gänzlich aleichgültige Institu= tion. Ja, einen recht fräftigen Abscheu gegen das Dogma, die Lehre, bie ,fremden Gedanken' zu haben, gilt als Zeichen einer besonders kräf= ~

tigen Religiosität und gesteigerten Sittlichkeit; ein Bieb gegen den Intellektualismus ruft überall ein beifälliges, fast pagodenhaftes Ropf= niden hervor." Bu den Vertretern des undogmatischen Christentums und des inhaltlosen Glaubens gehören vor allem die Freunde der "Christlichen Belt", welche immer wieder betont: "Religion ift nicht lehrbar, Religion ist Erlebnis, Religion ist Stimmung, Religion ist fittliche Kraft, Religion ift Glaube, christliche Religion ist nichts 3n= tellektuelles" 2c. Diese offenbaren Fehlbegriffe von undogmatischem Ebangelium und erkenntnislofem Glauben haben nach Grügmacher ihren Ursprung in einer falschen Bhilosophie. Er fährt also fort: "Die ganze Theorie ruht auf bestimmten pspchologischen Voraus= setzungen, nämlich auf der klaren Sonderung unserer Seelenregungen in Denken, Wollen, Fühlen. Rach ihnen scheint es so, daß wir uns entweder erkennend oder fühlend, oder wollend verhalten, jo daß jowohl bei unserer Rezeptivität wie unserer Aftivität immer nur je eins dieser Vermögen in Tätigkeit trete. Bäre es so, dann allerdings ließen sich auch verschiedene Sphären aus der objektiven Beltwirklichkeit ausscheiden, die nur dem Denken oder dem Bollen oder dem Fühlen Spielraum für ihre Betätigung böten. Dieje jo gefaßte Lehre von den Seelenvermögen ift aber falsch, das ift ein sicheres Ergebnis der modernen erakten Psinchologie. Nach ihr steht es vielmehr so, daß jeder rezeptive oder aktive Akt unfers Seelenlebens in allen drei Gebieten verläuft, fich sowohl aus einem intellektuellen wie einem Gefühls= und einem Willensakt zusammensetzt. Niemals tritt nämlich unser Wille - im Unterschied vom Trieb - in Bewegung, es fei denn, daß der Intellekt ihm ein Riel vorstelle und das Gefühl es luitbetont mache. Will man den religiösen Glauben zu den Bestandteilen des höheren Geisteslebens rechnen — und das tut man doch gemeinhin noch, wenn auch schon einige besonders fortgeschrittene Theologen von dem "Inftinkt", ja, sogar bei Jesus, reden -, fo ist es ein Nonsens, aus ihm das intellektuelle Moment auszuscheiden. Es gibt keinen einzigen Glaubensakt, der nicht zugleich auch Erkenntnisakt wäre, nicht eine einzige religiöse Stimmung und ethische Willensbewegung, die sich nicht auf intellektueller Basis auferbaut. Wer glaubt, der erkennt, und wer liebt, nicht minder. Dann aber ift jeder Gläubige auch schon ein primitiver Theologe und mit der Unterscheidung von Glauben und Erkennen, Religion und Theologie ift es ichon unter diesem Aspekt angesehen nichts. Bie auf subjektivem Gebiet, steht es aber erst recht auf objektivem, die fides quae creditur (Glaube im objektiben Sinn) liegt in noch stärkerem Maße auf der intellektuellen Linie wie die fides qua creditur (Glaube im fubjektiven Sinn). Alle Gefühle und Billensbewegungen können dauernd aufbewahrt und fortgepflanzt werden nur in den Begriffs= bildern, die der Intellekt von ihnen aufbewahrt. Das Evangelium und die Offenbarung ist - sit venia verbo - nichts anderes als Konden= sierung göttlichen Gefühls= und Willenslebens in intellektueller Form, das darum immer zunächst auch im Menschen intellektuelle Bewegungen

#### Bermifchtes.

auslöft, die allerdings erst durch ihre Fortsetzung im Gefühls= und Billensleben wirklich religiösen Charakter empfangen. Die Offen= barung ist gewiß Tatoffenbarung, weil Gott in ihr gehandelt hat, aber diese Taten waren ichon im Augenblick ihres Geschehens nur wirksam, weil sie vom Worte begleitet und gedeutet wurden, und find es gegen= wärtig erst recht nur, weil sie im Worte aufbehalten find. Ein ftummer Chriftus hätte nichts gewirkt, sondern nur weil er lehrte und noch lehrt, darum wirkt er." Daß das Ebangelium Lehre, Dogma ist, geht klar und deutlich aus dem konkreten Inhalt des Ebangeliums selber hervor und gerade auch aus solchen Teilen der Ebangelien, welche die Liberalen noch als Christusworte gelten lassen. Grützmacher schreibt: "Benn Christus in der Bergpredigt spricht: "Selig sind, die reines herzens find, denn sie werden Gott schauen', so spricht er damit einen ganz be= ftimmten Lehrfat aus, oder wenn er feststellt, daß Gott feine Sonne scheinen läßt über Gerechte und Ungerechte, so teilt er damit eine Ertenntnis mit. Auch das "Einfachste", was Christus gesprochen hat, ift Lehre und, weil es sich um Gott und die ewigen Dinge handelt, Theo= logie, Dogma. Rechnet man zu den Merkmalen des Dogmas außer dem der Lehre noch die Anerkennung, die Ausschliefung eines Gegenfates und die Benutzung bestimmter natürlicher Erkenntnisformen, fo treffen auch diese samt und sonders auf Christi Brediat au. Was er fagt, ist für seine eigene Auffassung wahr und allgemein gültig, und im Kreise feiner Jünger wird es als beides aufgenommen. Jeder Gat Reiu schließt einen Gegensatz aus. Verkündet er: "Das Reich Gottes ift nahe herbeitommen', jo schließt er damit die Meinung aller derjeni= gen aus, die überhaupt an kein Reich Gottes glauben, oder es in der Aber auch bestimmte natürliche Erkenntnisse spielen Ferne wähnen. überall in das Evangelium Christi hinein, oder sett nicht die Benennung Gottes als des "Baters' die Erkenntnis diefer natürlichen Bezeichnung voraus? Unter welchem Gesichtspunkt man immer auch das Ebangelium Christi ansieht, immer gewinnt es den Charakter des Dog= mas, und es ist schlechterdings nicht abzusehen, warum erst ein Sat wie der des Paulus: "Christus ist der Herr' oder ,der zweite Adam" dogmatischen Charakter an sich tragen soll und nicht schon Christi Ausfage: Gott ift Bater." — Ja, im Grunde ift es auch den liberalen Theologen mit ihrer Bekämpfung des dogmatischen Christentums gar nicht darum zu tun, Lehren und Dogmen überhaupt auszuscheiden, son= dern die unbequemen Lehren und Wahrheiten der Schrift durch ihre eigenen Träume und Dogmen zu verdrängen. Prof. Grützmacher fährt also fort: "In Wirklichkeit ist jene ganze Unterscheidung awischen Evangelium und Dogma weiter nichts als ein bequemes Ausfunftsmittel, um das, was einem in Schrift und Bekenntnis nicht gefällt, auf die Seite zu schieben, mit der Bemerkung, das sei nicht mehr Evangelium, sondern Dogma, nicht mehr Religion, sondern Theologie. Aber diese Methode ist zu bequem, um wahr zu sein. In Birklichkeit geht man

darauf aus, ein neues Ebangelium mit einem neuen Dogma, eine neue Religion mit einer neuen Theologie zu gründen. Es steht genau so wie bei den Schwärmern, die in der Theorie nichts vom Worte wissen woll= ten, nämlich von dem der Schrift und der Kirche, wohl aber von ihrem eigenen. Luther hat das so unübertrefflich ironisiert, und weil das, was er sagt, auf die gegenwärtige Situation genau zutrifft, mag es hier wiederholt werden: "Das ift der alte Teufel und alte Schlange, der Adam und Heva auch zu Enthusiasten machte, vom äußerlichen Wort Gottes auf Geisterei und Eigendünkel führet, und tät's doch auch durch andere äußerliche Worte. Gleichwie auch unsere Enthusiasten das äukerliche Wort verdammen, und doch felbst nicht schweigen, sondern die Welt vollplaudern und schreiben, gerade als könnte der Geist durch die Schrift oder mündlich Wort der Apostel nicht kommen, aber durch ihre Schrift und Wort müßte er kommen. Warum lassen sie auch ihre Predigt und Schrift nicht anstehen, bis der Geist selber in die Leute ohn' und für ihre Schrift kommen, wie sie rühmen, daß er in sie kommen sei ohne Predigt der Schrift?" (Schmalk. Art., P. III, Art. VIII.) Genau so ist es heute unverständlich, wie dieselben Männer, die so hart wider das Dogma anfechten, doch stetig neue Dogmen bilden, die zwar die kirchliche Christologie verwerfen, aber die These: Christi Person fei ein "Geheimnis", zum Dogma erheben, die zwar den Supranatura= lismus ausschalten, dagegen eine naturalistische Entwicklung mit kräf= tigen Eiden beschwören." - Rurz, es gibt nur ein dogmatisches Chriftentum und einen christlichen Glauben, der wesentlich Erkenntnis ift. Wer im Glauben das Dogma, die Lehre, daß Gott auch ihm um Thristi willen alle Sünden vergeben hat, als die von Gott in seinem Worte geoffenbarte Bahrheit erkannt und erfaßt hat, der ist ein Christ, und eine andere Beise, ein Chrift zu werden, als diese "dogmatische", gibt es nicht, auch nicht für harnad und feine liberalen Genoffen. 280 diefer Blaube nicht ift, da kann von Christentum nicht die Rede sein.

F. B.

über bie "moberne" Predigt in Deutschland läßt sich das Bahrische Oberkonsisstenen also bernehmen: "Mehrsach und in nicht zu verkennender Weise macht sich das Bestreben geltend, beim Predigen die alten Geleise, wie man sagt, zu verlassen und neue Bahnen zu betreten. Wir glauben auf die Gesahr aufmerksam machen zu müssen, daß man unter die alten Geleise auch die alten, seststenen und unveränderlichen Heilswahrheiten rechnet und an ihre Stelle anderes sest, was teils den Anschauungen, teils den Neigungen des jest lebenden Geschlechts ent= spricht. Man vermeidet, auf der Kanzel von Sünde, Buße und Be= kehrung, von Rechtsertigung und Heiligung zu reden, als von Dingen, die in den Augen der Juhörer als abgenutzt erscheinen könnten. Einen weiteren Gegenstand unserer Sorge bildet das Jurücktreten, um nicht zu sagen das Verschwinden des lehrhaften Moments der Predigt. Statt die Rlippe (des vermeintlich Langweiligen, Trockenen, einseitig auf den

Verstand Berechneten), wie es sehr wohl möglich ist, zu vermeiden, be= gibt man sich überhaupt aller Unterweisung auf der Kanzel und sucht durch interessante, an den Text angeknüpfte allgemeine Betrachtungen und Schilderungen den betreffenden Vorträgen Reis zu geben und fie fo der Beachtung und der Aufmerksamkeit den Buhörern zu empfehlen. - Die Unwissenheit selbst der Gebildeten in Sachen des Heils ift in der Tat eine höchst bedauerliche, aber wie ist an eine Förderung der Beilserkenntnis zu denken, wenn die Predigt ihre Pflicht verfäumt, die Gemeinde in dem zu unterweisen, was Gott zu unserm Heile von Ewig= teit her ins Wert gesethat? Die Sprache, die auf der Ranzel ge= sprochen wird, droht sich immer mehr von der keuschen, ernsten und gehaltvollen Sprache der Geiligen Schrift zu entfernen. Wir führen des zum Beweise nur den Gebrauch von Fremdwörtern an oder die Verwendung von Phrasen und Schlagworten, wie man sie auf der Strake, in Gesellschaftslokalen hört oder in den Tageszeitungen lieft. Rein Bunder, wenn auf diefe Beije unferm Bolke, das feiner deutschen Bibel so viel verdankt, die Bibelsprache immer fremder, immer weniger Ber gewürdigt ist, an heiliger Stätte seinen Mund geläufig wird. aufzutun, sollte von dem Gewicht der Warnung Matth. 12, 36 tief durchdrungen und eifrigst bedacht fein, ihr Genüge zu leisten. Statt dessen kommt es gar nicht selten vor, daß allerlei unreife Gedanken, die sich der Prediger macht, auf der Kanzel ausgesprochen, oder Sypothesen, die die Wissenschaft beschäftigen, vorgebracht und Zweifel angeregt werden, an die kein schlichtes Gemüt denkt und die der Prediger selber, der sie zur Sprache bringt, zu lösen außerstande ist. Doch es sei genug. Bas Gott vorzeiten zu den Bätern durch die Propheten, was er zu uns durch seinen Sohn geredet hat, was die heiligen Menschen Gottes ge= redet haben, getrieben durch den Seiligen Geist: das der Gemeinde in alter Lauterkeit und Reinheit zu verfündigen, ift die Aufgabe der ebans gelischen Predigt. Bas Menschen aus ihrem Eigenen, und verfügten fie über die größten Schäte des Geistes und der Beisheit, zum gött= lichen Worte hinzuzutun vermögen, ist bestenfalls ein Glanz, der bald verbleicht und keinen ewigen Gewinn bringt." - Die Regel, nach welder sich jeder christliche Prediger auf der Kanzel zu richten hat, findet fich 1 Petr. 4, 11: "So jemand redet, daß er's rede als Gottes Wort."

F. B.

# Rirhlich=Beitgeschichtliches.

### I. Amerifa.

über die Lehre von der allgemeinen Rechtfertigung, welche die Alts ohioer mit Missouri wider die Jowaer und die Augustanasphode versochten, die modernen Ohioer aber wiederholt mit den Jowaern geleugnet haben, schreibt das iowasche "Kirchen=Blatt" vom 9. Dezember: "Vor vielen Jahren wollte man diese Lehre" [daß Gott alle Menschen gerechtfertigt und

absolviert hat] "auch hier in Amerika einführen, und es kam barüber zu einem langen Streit zwischen der Augustanaspnode und einem Teile der Norweger. Bu Anfang dieses Jahres brachte nun der "Lutheraner" eine Anzahl Artikel von P. Jorn unter der überschrift: "Die Vergebung der Sünden', in welchen auch die Lehre vorgetragen wird, daß alle Menschen nicht nur erlöft, sondern auch gerechtfertigt, absolviert seien, als Gott Christum auferwedte. Die "Nirchenzeitung" der Ohiospnode erhob Einwände. und daraufhin wurde die Lehre von einer Rechtfertigung ohne Glauben und vor dem Glauben auf das eifrigfte verteidigt." Nach dem "Kirchen=Blatt" besteht die Versöhnung, die Christus zustandegebracht hat, nicht darin, daß Bott allen Menschen vergeben hat, sondern nur darin, daß er vergeben tann. Das "Rirchen=Blatt" schreibt: "Christi Bert gilt aber für alle Menschen. Da ist keiner, dessen Sünden er nicht auf sich genommen hätte. Gottes Born ift gestillt, daß er um Christi willen mit der Strafe gurudhalten tann, - bag er Gnade für Recht ergeben laffen tann." "Die Lehre" - fo fchreibt das "Kirchen=Blatt" vom 23. Dezember ---, "die nun eingeführt werden foll unter dem Vorwand lutherischer Lehre, wie sie in den öffentlichen Schriften gelehrt wird, ist folgende: In Christo ist die ganze Welt versöhnt, und Gott hat die ganze Belt, das heißt, jeden Menschen ohne Ausnahme, gerecht= fertigt und von Sünden absolviert, das heißt, frei, los und ledig gesprochen. Schon in Christi Auferstehung hat Gott der gangen Belt zugerufen: "Ihr feid absolviert, ich habe euch die Sünden vergeben. Gott wirkt nun in der Beit in den Gläubigen den Glauben; und diefer Glaube erkennt und nimmt an, daß Gott allen Menschen — also auch ihm — schon vor fast zweitausend Jahren alle Sünden vergeben hat, — daß schon vor fast zweitausend Jahren alle feine Sünden vergeben worden find. Das eignet er fich an und ergreift es. Und fo tommt er in den Besit der Rechtfertigung, - fo ift er ein Gerechtfertigter. Auf diese Beise hat dann der Gläubige die Recht= fertigung durch den Glauben und ift auf dieje Beije ein durch den Glauben Gerechtfertigter." Die allgemeine Rechtfertigung wird alfo von den Jowaern schlechthin geleugnet. Dasselbe geschieht in der folgenden Stelle, in welcher, was die Lehrstellung Missouris betrifft, Wahrheit und Entstellung bunt durcheinandergewürfelt find: "Die lutherische Lehre lehrt zwei zeitlich und sachlich getrennte und verschiedene Handlungen Gottes: 1. die Versöhnung aller Menschen (geschehen in Christi Tod) und 2. die Rechtfertigung der Bläubigen (die geschieht im Moment des Blaubens). Diese neue Lehre macht aus diesen zwei Handlungen nur eine und streicht die Rechtfertigung im Augenblid des Glaubens als gerichtlichen Akt Gottes und macht daraus einen Vorgang im Herzen des Menschen. Nach lutherischer Lehre ist die Bereitung und Zuerkennung zweierlei — nach der neuen Lehre einerlei. Nach lutherischer Lehre ergreift der Glaube den Erlöser mit feiner Berföhnung als sein Eigentum und wird gerechtfertigt; nach der neuen Lehre ergreift der Glaube nur die vor fast zweitausend Jahren bereits geschehene Rechtfertigung und kommt fo in den Besitz dessen, das damals geschehen ift. Die lutherische Kirche verwirft jede Rechtfertigung vor und ohne Glauben; diese Lehre lehrt ausdrücklich eine Rechtfertigung ohne Glauben und vor dem Glauben. Rach lutherischer Lehre besteht die Rechtfertigung in einem handeln Gottes in der Lebzeit des Menschen — nach dieser Lehre in einem einmaligen handeln Gottes im Jahre 38 und nicht in einem gerichtlichen Alte in der Lebenszeit des Menschen. Die lutherische Lehre verwirft die

Lehre von der Rechtfertigung des Gottlosen ohne Clauben; diese Lehre lehrt eine Rechtfertigung des Gottlofen ohne Glauben und vor dem Glauben." Röm. 5, 18 — sagt das "Kirchen-Blatt" ebendaselbst — sei die einzige Stelle, "auf die man sich für die Lehre von der allgemeinen Rechtfertigung mit einem schwachen Schein des Rechts berufen" könne; genau besehen, lehre sie aber gar nicht, daß durch eines Gerechtigkeit die Rechtfertigung bes Lebens über alle Menschen gekommen ist, sondern nur, wie B. 19 zeige, "daß sie über viele" [die Gläubigen] "kommen wird". So deutlich wie nur immer möglich wird also von Jowa die Schriftlehre von der allgemeinen Rechtfertigung geleugnet. Und die missourische Lehre wird dabei, wie schon angedeutet, zugleich entstellt. Ohne Grund nimmt das "Kirchen=Blatt" vom 9. Dezember an, daß Missouri die Sätze leugne: "Und fürwahr jeder Sünder, der JEsum ergriffen hat, kann und darf sich freuen. Denn nicht nur ift er in dem Augenblick ein anderer Mensch geworden, der nun auch anders zu Gott fteht, sondern auch Gott steht nun anders zu ihm. Vorher ftand Gott zu ihm als der barmherzige Gott, der ihn zu seinem Kinde machen wollte; nun steht er zu ihm als der barmberzige Bater, dessen Kind er geworden ift. Und wenn schon Gott die Sünder liebt, wieviel mehr wird er seine Kinder lieben! In dem Augenblick, da der Sünder mit dem verlorenen Sohne gesprochen hat: "Bater, ich habe gesündigt im Himmel und vor dir', da hat ihn Gott in seine Baterarme geschlossen. Da sprach Gott von ihm: Diefer mein Sohn war verloren und ist wiedergefunden. Gott vergibt ihm alle Sünde, — Gott stedt ihm an den Ring der Freien, zum Zeichen, daß er nicht mehr ein Knecht ist, — Gott zieht ihm das schöne Kleid an, das er schon für ihn bereit liegen hatte." Die folgende Stelle verwirft Missouri ebenfalls nicht, wie das "Kirchen=Blatt" zu glauben scheint: "Der gerechte Richter fällt das Urteil: "Um JEju Christi willen bist du frei, los, ledig aller Schuld und Strafe.' Und dies Urteil Gottes wird gefällt in dem Augenblick, da der Sünder JEsum Christum im Glauben ergreift. Und diefen Vorgang, da Gott den Sünder zu Gnaden annimmt, — da er ihn frei spricht, — da er ihm alle Sünde vergibt, — da er ihn schmückt mit Christi Gerechtigkeit, — da er ihn annimmt zu seinem Kinde und Erben, da er ihm schenkt, was Christus für alle Menschen erworben hat, — oder wie immer man das ausdrücken möchte in menschlicher Rede: diesen Vor= gang nennt die Schrift ,die Rechtfertigung', — die Rechtfertigung aus dem Glauben, durch den Glauben, im Glauben." Auch fühlen wir uns nicht getroffen, wenn das "Kirchen=Blatt" vom 23. Dezember schreibt: "Es ift eine unlutherische Lehre, wenn man verschweigt, daß Gott den Sünder dann und in dem Augenblict aufnimmt in die 3ahl feiner Kinder, — daß Gott ba dem Sünder gibt und schenkt die Vergebung der Sünden, Leben und Seligkeit, die uns von Christo erworben ist." In der Lehre von der allge= meinen Rechtfertigung haben sich die modernen Ohioer bereits zu den Jowaern bekannt. Bekennen sie sich nun auch zu der schlechthinnigen Leug= nung der allgemeinen Rechtfertigung von feiten des iowaschen "Kirchen= Blatts"? F. B.

Die "unfreie Herfunft" ber unierten Kirche. Das "Kirchenblatt" der Kanadaspnode schreibt: "Der "Friedensbote", das Organ der unierten Spnode, brachte fürzlich einen Artikel von einem P. A. E. Meher: "Mit welchem Recht nennen wir uns evangelisch?" Im Schlußteil desselben stehen folgende Sätze: "Darum mußte eine Kirche kommen, nicht gemacht werden - benn was aus dem Geist Christi kommt, wird nicht von Menschen gemacht —, in der der Geift der Liebe, verbunden mit dem Recht der Gemiffensfreiheit waltet. Es war unsere Evangelische Kirche. . . . Vom Jahr 1817 an entstand in verschiedenen Staaten Deutschlands, vor allem in Preußen, zuerst besonders befürwortet durch einen früheren Sohn der Brüdergemeinde, Schleiermacher, durch Vereinigung der lutherischen und reformierten Kirche die sogenannte "Union" oder "Evangelische Kirche", deren geliebte und liebende Tochter unsere Evangelische Synode ist.' - Mit Recht wirft die evangelische Rirche in vielen Fällen den katholischen Geschichtsschreibern Geschichtsfälschung vor; hier müssen wir sie einem evangelischen Blatt vor= werfen. Bas sich hier P. Meper leistet, paßt zu den geschichtlichen Tatsachen wie die Faust aufs Auge. Die Union, resp. ,evangelische Kirche', ist nicht von felbst ,gekommen' oder ,entstanden', sondern sie ist tatfäcklich ,gemacht', und zwar durch die brutalste Gewalt, nämlich durch die Gewalt des (preußi= schen) Staates. Und daß da, wo etwas mit Staatsgewalt erzwungen wird. von einer Gewissensfreiheit keine Rede sein konnte, dürfte wohl ein Rind Es hat keinen Zweck, auf jene geschichtliche Entwicklung näher einsehen. In unserm freien Lande ist die Kirche, Gott sei Dank, von einaugeben. aller Staatsgewalt frei und unabhängig und tann sich entwideln, wie sie will. Das ist auch das gute Recht der unierten Kirche. Aber jede Kirche sollte auch Respekt vor der geschichtlichen Wahrheit haben und diese nicht im eigenen Interesse umwandeln. Nach den mitgeteilten Sähen scheint es fast, als ob sich die "ebangelische" Kirche in diesem freien Lande ihrer unfreien Ser= tunft schämte. Stolz darauf zu sein, hat sie freilich auch taum Grund."

F. B.

Der Unglaube unter ben Epistopalen. D. Paris rühmte in einer Epis stopalfirche in New York die höhere Kritik wie folgt: "No words can express what Anglican Christianity owes to such men as . . . Professors Cheyne and Driver. While in the Scotch Church such men as Robertson Smith and Marcus Dods, and in the American Churches Dr. Briggs and Professor McGiffert, and many others too numerous to mention, have done a work as important as that of the reformers in the sixteenth century or the great apologists of the fourth." Die Kritiker, welche D. Parks berherrlicht und Ruther gur Seite stellt, halten die Bibel mit ihren Berichten und Bundern für eine Sammlung von Fabeln und Sagen. F. B.

Der Kohlbrüggianismus ober bie "Bächter"-Theologie. Diefe Richtung beutscher Bastoren in dem Preschterium von Dubuque, Jowa, welche guerst im Jahre 1881 öffentlich hervortrat und als deren Exponent "Der Bächter" herausgegeben wurde, wird energisch bekämpft von der "Theologischen Zeitschrift" der deutschen Synoden der "Reformierten Rirche in den Vereinigten Staaten" als "pseudoreformierter Sauerteig". Dem in der Januarnummer mitgeteilten Berichte des Komitees vom Jahre 1893 gufolge handelt es sich um die folgenden Punkte: "The points of divergence concern: 1. The Original State of Man. It is taught that 'the image of God in which man was created' was 'entirely supernatural, consisting in the gift and possession of the Holy Spirit.' 2. The Condition into which Man was brought by the Fall. It is taught that fallen humanity 'is as to substance and qualities, as to all natural or created endowments, strictly the same as unfallen humanity; it is the humanity of Adam before the fall minus the



Holy Spirit, i. e., minus the image or glory of God. These expressions are strictly equivalent in re.' Again, 'the fall has deprived human nature of all supernatural endowment, of the glory or image of God.' As a consequence man is 'in a state of guilt and privation.' This state of privation is morally 'a state of perfect innocence,' but spiritually 'it is really and truly a state of sin and total depravity.' Although at this stage purely negative, this depravity is 'the source and fountain-head of all possible corruption of human nature.' The new-born babe 'is, in itself, a creature of God. Morally it is as pure and innocent as the first ray of light that has just fallen on its wondering eyes. And yet the law of God, which is supremely holy, just and merciful, pronounces it all unclean. In the sight of God it is an unclean thing and an abomination until covered by the covenant of grace. What then is its sin? Its very humanity is its sin, its being flesh born of flesh, its connection with and derivation from the race of man, who did not abide in the image and glory of his Maker.' 'To be sin is to be what God in His righteousness has condemned; to sin means to assert and do what God has prohibited; to presume to live after He has said, Thou shalt surely die.' 3. The Quality of Christ's Humanity. The Son of God assumed fallen humanity in the same state and of the same quality as the rest of the race. It must be candidly acknowledged that there is an emphatic denial of any moral taint or pollution in Jesus. He was sin; not sinful. That is their constant distinction. The assertion that Christ assumed unfallen humanity is termed a fatal error. In order that Christ might make an atonement for sin, He must become sin. That it is not meant in these words to affirm that Christ is the sinbearer simply, is made plain by their own qualification. The conception by the Holy Spirit did not change the human nature, assumed in the incarnation: 'as to substance and qualities.' The infirmities ascribed to the human nature of Christ are moral as well as physical. Christ as being under the law was just what the law describes the sinner to be, and was condemned by the law; indeed, the law was framed for the very purpose of being hurled at Jesus. 'The good need no law and indeed can have none, for the law recognizes no one as good, not even the Son of Man.' Being thus under the law He constantly experienced the wrath of God. Jesus repented, and this fact furnished the necessity for His baptism. Being thus identified with man in sin and repentance, His salvation was a triumph of grace. Christ does everything by the Spirit; He is only what the Spirit made Him. 'Clearly it was the Spirit, the fullness of the God-head, that was the source of all His righteousness.' Finally, the limitations which Christ's human nature imposed upon Him are carried to the extreme. Not only are there two intellects and two wills in Jesus, but two self-consciousnesses as well; and in His human intellect and will He was under the same restrictions as every other man. 4. Regeneration. Your committee are not able to formulate fully the teaching concerning regeneration, maintained by the new theology. It is clearly taught that it is not a change 'on the man, in him or with him;' nor is it the implanting 'of a new germ of life' in the old man, but 'a totally new man;' 'the old is wholly removed, and a new one is put there.' This regeneration is secured by faith. 'Faith in Jesus acknowledges the Messiah and even in Him the new man.' Regeneration is described as a state or condition. It is not what man is, but where he is. Hence regeneration is more objective than subjective. The renewal of the spirit is no part of regeneration, but is described as 'a very important fruit of regeneration and its token and seal.' These teachers have made the impression upon their hearers of denying Christian experience. Their doctrine of regeneration is such that their hearers have come to the conclusion that, though a man is a child of God and will go to heaven when he dies, nevertheless he is all his life-long dead in trespasses and sins, and any attempt to do a good deed is merest hypocrisy. One of their preachers is said to have made the statement that 'the regenerate person — the Christian — cannot, will not, and does not, do any good deeds; that their wills are not changed in regeneration.'" Bugleich forbert das Bresbyterium bon Subuque bie Anhänger bes Rohlbrüggianismus auf, entweder ihre Strlehren zu wiberrufen, ober freiwillig ausgutreten, und im Beigerungsfalle broht es mit Ausichluk.

¥. B.

Bon ben amerikanischen Settenkirchen urteilte D. Campbell Morgan in einer Ansprache in Northfield also: "Die Kirche in Amerika scheint heute nicht viel mehr zu fein als eine soziale Organisation. Die Mitglieder sind allem Anschein nach mehr darauf bedacht, das soziale Leben zu fördern, als das geiftliche Leben zu pflegen. Die Gemeinden bedürfen mehr von dem wahren Gott und weniger Rleider und soziale Stellung; mehr vom Geift Christi und weniger Streben nach hervorragender Stellung und irdischem Besith; sie bedürfen mehr Religion, die sich in ihrem Leben befundet, als Predigten und Reden." Der "Apologete" bezeichnet dies als einen "lieblosen Angriff", aber in den Worten Morgans liegt mehr als ein Körnchen Wahrheit. Bas aber den letten Satz Morgans betrifft, so ist den Seltenfirchen nichts so sehr not als die Predigt des alten Evangeliums von Buße und Vergebung der Sünden. Wo diese Predigt erschallt, da wird auch die Religion im Leben nicht ausbleiben. F. B.

"Rew Port tann teine chriftliche Stadt mehr genannt werden." So lautet das Urteil einer New Yorker Zeitung, welche dem "L. H. gufolge also schreibt: "Die Gesamtsumme der ausgesprochen christlichen Bevölkerung von New Nork beträgt aur Zeit nur zwei Fünftel der Einwohnerschaft. Darin ift die ganze römisch=fatholische Bevölkerung und die Gesamtzahl der protestantischen Denominationen eingeschlossen. Dazu kommt noch etwa eine halbe Million Protestanten, die mehr oder weniger regelmäßig die Kirche besuchen, und über eine Million Protestanten, die sich zu keiner bestimmten Rirche halten oder keiner Denomination angehören. Daraus erhellt, fährt die Beitung fort, daß New Port teine christliche Stadt mehr genannt werden fann. Juden und Ungläubige und folche, die entweder sich überhaupt zu feiner bestimmten Kirche halten, bilden die große Mehrzahl. Der Prozent= fat der Protestanten wird geringer, Katholiken und Juden dagegen nehmen überwiegend zu. Die Jahl aller protestantischen Kommunikanten beläuft sich jest schon ungefähr nur so hoch wie die der Juden allein, und wird bis zum Jahre 1910 höchstwahrscheinlich fleiner fein. Bis dahin werden voraussichtlich mehr Juden hier sein als Eingeborene amerikanischer Abkunft. Die jüdische Bevölkerung betrug im Jahre 1880 nur drei Prozent, ift aber in diesem Jahre (1905) auf zwanzig Prozent gestiegen." — Von den 11,000,000 Juden in der Welt befinden sich ungefähr 5,000,000 in Rußland, 2,000,000 in Österreich=Ungarn, 575,000 in Deutschland und 1,500,000 in den Vereinigten Staaten, und von diesen befinden sich in New Port etwa

750,000. Von den 100,000 Juden, welche 1905 eingewandert find, blieben 77,000 in New York. Jeder fünfte Einwohner in New York ift ein Jude. N. B.

Religionsfreiheit in Bolivia und Beru. 28. B. Sorsby, der ameris tanische Gesandte in La Paz, Bolivia, sandte dem "Apologeten" zufolge gegen Ende des vorigen Jahres folgendes Rabelgramm an das Staatsdepartement au Bashington: "Mit bezug auf einen Brief des Departements vom 5. April, mit Einlage eines Briefes von Rev. John Lee, in welchem Information gewünscht wird bezüglich des Fortschrittes von Religionsfreiheit in Balivia während der letten sechzehn Monate, habe ich die Ehre zu berichten, daß am 19. August das Unterhaus des Kongresses von Bolibia eine Borlage faft einstimmig angenommen hat, in welcher die folgende Erklärung abgegeben wird: "Die Republik anerkennt die römisch-apostolisch=katholische Religion und unterftützt diefelbe, erlaubt und autorisiert aber die Ausübung aller andern Religionen.' Aller Bahrscheinlichkeit nach wird diese Borlage eine günstige Abstimmung im Senat noch während der gegenwärtigen Sitzung erfahren, da es bekannt ist, daß nur noch eine Stimme zur Annahme der= felben nötig ift." Rev. John Lee hat es sich zur besonderen Aufgabe gemacht, in den tatholischen Staaten Sudameritas für die Protestanten religiose Freiheit zu erlangen. Der "Apologete" schreibt: "Rev. Lee fing feine Anftrengung behufs der Förderung religiöfer Freiheit in den füdameritanischen Ländern vor etwa fünf Jahren an. Er schrieb damals an das Staats= departement zu Bashington und gab feiner Hoffnung Ausdruck, daß unsere Regierung ihren Einfluß auf die Regierung von Beru geltend machen werde, um den Protestanten in jener Republik das Recht der öffentlichen Busams mentunft und Anbetung zu sichern. Auf dieses Schreiben erhielt er eine zusagende Antwort. Er schrieb ebenfalls an herrn Choate, den amerikanis schen Botschafter in London, und an herrn White, unsern Botschafter in Berlin, in der hoffnung, daß die Regierungen von England und Deutsch= land sich mit der Regierung der Bereinigten Staaten vereinigen würden, um die Regierung von Peru au bewegen, dieses Recht au gewähren. Die Botschafter dieser Länder antworteten Rev. Lee, daß in dieser Angelegen= heit nichts getan werden könne auf Grund der Appellation einer Privat= person, gaben ihm aber den Rat, an das Staatsdepartement in Bashington zu schreiben, und daß, wenn dieses Departement sie autorisieren würde. in der gewünschten Richtung zu handeln, sie es gerne tun würden. Auf biefen Rat hin fchrieb Rev. Lee an das Staatsbepartement zu Bafhing= ton, das fich bereit erklärte und die Botschafter in beiden Ländern autori= fierte, Schritte in diefer Richtung zu tun. Gegenwärtig bemühen sich drei Regierungen: Crofbritannien, Deutschland und die Vereinigten Staaten, die Regierung von Beru zu bewegen, den Protestanten in jenem Lande das Recht des öffentlichen Gottesdienstes zu gewähren. Vor etlichen Monaten erhielt Rev. Lec zwei Briefe vom Staatsdepartement mit Einlage von zwei Rommunikationen von dem Gefandten der Vereinigten Staaten in Peru an den Staatsfekretär John Hay mit der Bersicherung, daß unter den ge= bildeten und einflußreichen Klassen der Bevölkerung von Beru ein ent= ichiedener Fortschritt zu gunften von Religionsfreiheit zu verzeichnen sei." Die Freiheit, welche die Papisten in so hohem Make in protestantischen Län= bern genießen, verweigern fie den Protestanten in tatholischen Ländern.

F. B.

Die Geheimniffe ber Logen. Die Legislatur von New Nork hat im vorigen Jahre folgendes Gesetz angenommen: "Any person who willfully, by aid of any false token or writing, or other false pretense or statement, or without the authority of the grand lodge of the order, obtains the signature of any person to any written application, or any money or property for any alleged or pretended degree, secret work or secrets of, or membership in, any secret fraternal society having a grand lodge in this state, or in any subordinate lodge or body thereof, is subject to a penalty of imprisonment of not more than three years or by a fine to an amount not exceeding the value of the money or property so obtained, or by both." Sierau bemerkt ber Christian Advocate: "Independent of the utility of the law, it reveals the fact that people of common sense and observation have long since known, that it is impossible to make and maintain an absolutely secret society. Unless the so-called work of any society has been changed within six months, it is possible to get every ceremonial they have, and with substantial accuracy the language used." ¥. B.

Initiationen ber geheimen Gefellschaften. Die von den Tageszeitungen berichtete Einführung eines Studenten in eine der geheimen Gesellschaften des Renhon=College, welche damit endete, daß der Student von der Eisen= bahn überfahren wurde, veranlaßt den Independent au folgender Aussprache: "We are aware that these boys were only following ignorantly and stupidly the example of older men; perhaps of their fathers, who are members of secret societies which compel candidates for initiation to 'ride the goat.' or which toss them in blankets, and do other silly and sometimes dangerous things in the way of ridiculous or perilous practical jokes, to get amusement out of the fright or surprise of their victims. There is no apology for this nonsense. Men who respect themselves should not submit to such initiations. When they find what is required they should withdraw, and declare they will not be members of such a society." Die Loge gerftört aber burch ihre Initiationen nicht bloß das Ehrgefühl, sondern auch durch ihre Eide und Versprechen das Gewissen und durch ihre Rituale und Gottes. dienste Religion und Christentum. ¥. B.

Die Lebensversicherungs-Stanbale veranlassen ben Lutheran zu folgenden Bemerfungen: "What surprises us in this matter is that there has been no widespread attack on the principle of life insurance. It is well known that there are clerics, and some of them are or were among our own ranks, who denounce life insurance as an evidence of lack of faith in Providence, and nothing but gambling on one's own life. One could not satisfy these critics that it is merely an investment on the one hand, as much so as depositing money in a savings bank, and on the other a combination of men willing to share the financial burdens incident to death as men bear one another's burdens in a sick benefit society." Glaubt ber Lutheran wirssid, daß, wenn 3. B. Leute ihr Leben bis zur Söhe bon \$50,000 ober \$500,000 versichern, es sich um weiter nichts hanbelt als "sharing the financial burdens incident to death as men bear one another's burdens in a sick benefit society"? No.

#### II. Auslaud.

In feiner Eröffnungsansprache bei ber lutherischen Konferenz in Freienwalbe fagte P. Gensichen: "Ist es doch eine der brennendsten kirchlichen Fragen der Gegenwart: was haben wir zu tun, um das Bekenntnis unsers.



allerheiligsten Glaubens zu schützen und hochzuhalten? Denn dies unser allerheiligstes Bekenntnis ist in der Jestzeit aufs gefährlichste bedroht. Solch einen allgemeinen Abfall vom Glauben und Bekenntnis wie in unfern Tagen hat die Kirche des Herrn wohl noch nie zubor erlebt. Solche dreiften Angriffe auf das Kleinod unsers Bekenntnisses, wie sie in der Gegenwart nicht bloß von der grundstürzenden Theologie, sondern auch -- ich sage es mit Weinen — von abtrünnigen Dienern der Kirche erhoben werden, find bisher fast unerhört gewesen. Und unser teures Rirchenregiment versagte bisher den fo dringend erbetenen wirkfamen Schutz des bedrohten Bekennt= niffes." Charakteristisch für die deutschen Landeskirchen, wie überhaupt für die meisten kirchlichen Gemeinschaften unserer Zeit ift die doppelte Tatsache: 1. daß die gröbsten Jrrlehrer, offenbare Spötter und die bittersten Feinde der Kirche sich innerhalb der Kirche selber befinden. und zwar auf den firchlichen Lehrstühlen und Kanzeln; 2. daß vielfach die höchsten Beamten der Kirche entweder felber zu diesen offenbaren Feinden gehören, oder boch diese Bölfe ruhig gewähren laffen. R. B.

"hat ber Gebante ber Erlöfung in ber Bertündigung und in der Birtfamkeit 31Efu eine Stelle?" über diefe Frage hat Prof. harnad in Berlin einen Vortrag gehalten und sich der "Sächs. Freikirche" zufolge also geäußert: "Die von Baulus stammende Vorstellung von der Erlösung werde heute von vielen abgelehnt, da man sie nicht mehr erfahren und erfassen könne, und da die Erkenntnis sich Bahn breche, daß diese Vorstellung ganz verschieden von dem Gedankenkreis JEju fei. JEju Predigt fei eine neue Gesetsprediat; wo bleibe dann der Gedanke der Erlöfung? Erlöfung wolle Freiheit von allen hemmnissen des religiösen Lebens und von der Furcht vor ihnen, Freiheit von Rummer, Sünde, firchlichen Geboten, die es nicht aur wahren Freiheit tommen lieken. Sie wolle zu einem sichern, feligen Leben führen, das keinen Wunsch mehr habe, sich nicht gehemmt oder bedroht wisse. Die Gesetspredigt ebenso wie 3Efu Birten diene nur dieser Erlöfung; er befreie von Krankheit, Sünde, Sabbatsgeboten, kirchlicher Moral und Theologie der Bharifäer; er versichere uns, daß wir Leben gewönnen, wenn wir von Laften frei würden. Dieje Erlöfung werde nach der Meinung SEfu angeeignet durch ein ungeteiltes Berg, dem Gott allein der BErr fei, und bas von der Welt nichts wiffe; fie geschehe durch religiöse Moral und nichts anderes. Gott fei ihr das höchfte Gut und die Welt das Arbeitsfeld, auf welchem die Rächstenliebe zu betätigen sei. Diese religiöse Moral werde angeboten, und der Mensch müsse sich entscheiden, ob er sie annehmen wolle oder nicht. JEfus habe sich nicht als Meffias wissen können, sondern nur als den, welchen Gott zum Messias machen wolle. Er habe sich erst später mit dem Mefsias identifiziert." — Theologisch ist D. Harnad ein Reforms jude und ber terminus ad quem feiner theologischen Arbeit ift die Umsebung des Chriftentums ins Reformjudentum oder Seidentum. F. B.

Der britte internationale Kongreß für liberales Christentum (Unitarierkongreß) wurde im vorigen Jahre in Genf abgehalten. Der Zwed dieses Kongresses ist, "die liberalen Denker und Arbeiter aus allen Ländern zusammenzuführen". Im Jahre 1901 versammelte sich dieser Kongreß zum erstenmal in London und 1903 in Amsterdam. Die liberale "Christliche Welt" berichtet: "Dieser Unitarierkongreß, wie er bei den Engländern und Amerikanern genannt wird, kam in der Stadt zusammen, wo der Unitarier Serbet verbrannt wurde. Das gab ihm von vorneherein einen demonstrativen Charakter. Aber wie haben sich die Geister gewandelt! Die Ranzel Calvins wurde diesen Unitariern bereitwilligst eingeräumt, das Consistoire ber Kirche Calvins und die ,vénérable Compagnie des Pasteurs', der Staats= rat und die Stadtbehörden hatten Vertreter entfandt, und die orthodoge Partei fam in den Außerungen ihrer Vertreter und ihrer Presse dem Kon= greß mit ebensoviel unerschütterlicher Selbstgewißheit als gerechter, ja wohlwollender Anerkennung, wenn nicht der Wege und Biele, fo doch der religiösen Bärme und Aufrichtigkeit entgegen. 54 religiöse Associationen waren vertreten, 550 Vertreter angemeldet, von denen etwa 500 anwesend waren. Die Engländer und Amerikaner hatten eine erdrückende Majorität, aus Frankreich und Holland war starker Zuzug erschienen, aus Deutschland und der deutschen Schweiz nur fehr wenige Vertreter anwesend. Außerdem waren Bertreter des liberalen Katholizismus in der Perfon des Pere Shacinthe und einiger anderer altfatholischer Geistlicher, des liberalen Juden= tums, des Brahmo Somadich und des Islam zugegen. Am ersten Tage wurden nach den Eröffnungsreden des Ehrenpräsidenten Prof. Chantre und des Präsidenten Prof. Montet die Delegiertenberichte über den Stand der liberalen Bewegung in den einzelnen Ländern angehört. Ein Referat über Deutschland fehlte. Dagegen erfuhr man besondets genaue und interessante Details über die Unitarierkirchen und ihre Organisation in England und Amerika, wo sie zwar noch klein an Bahl, aber fehr aktiv sind und langsam Boden gewinnen. In den meisten übrigen Berichten wurde konstatiert, daß die Bewegung als Parteibewegung kaum Fortschritte, ja zum Teil eher Rückichritte gemacht habe, daß aber die Sache felbst ihren unaufhalt= samen Gang nehme, und liberale Ideen allmählich auch in positiven Kreisen Eingang finden, wenigstens in der Gestalt der neuen fritischen Methoden und einer gewijsen Burückstellung und Reduzierung mancher Dogmen und Symbole der alten Orthodorie. Der zweite Tag war religionswiffen-Ich hebe folgende Arbeiten hervor. schaftlichen Problemen gewidmet. Prof. Pfleiderer aus Berlin sprach über die Quellen des christlichen Er= lösunasalaubens. Das ist ein Ausschnitt aus einem der brennendsten Probleme der gegenwärtigen Theologie, der Frage nach der Entstehung der Theologie des Paulus und der Christologie im allgemeinen. Pfleiderer zieht für die Beantwortung dieser Frage die Religionsgeschichte in einem Umfange heran, wie wohl nur wenige Anhänger der neuen religionsge= schichtlichen Schule selbst. Er sieht die beiden hauptquellen des christlichen Erlöfungsglaubens im judisch=perfischen Meffiani3mus und feiner apota= Inptischen Umbildung einerseits und in judisch-beidnischen Suhnevorstellungen und Mysterienbräuchen andererseits. Diefe Daten seien, insofern sic aus dem heidentum stammen, zuerft in der heidenchriftlichen Gemeinde von Antiochien mit dem Christenglauben in kultische Verbindung gebracht und dann durch Paulus theologisch bearbeitet und zu religiös sittlichen Sym= bolen gemacht worden. Prof. Carpenter aus Orford gab einen überblick über die neuere wissenschaftliche Urbeit der englischen Theologie auf dem Gebiete des Neuen Testaments. Gie weist ftarke Parallelen mit den Be= ftrebungen der modernen deutschen Theologie auf, fo die immer striktere Anwendung der allgemeinen historischen Methoden auf die Schriften aus der Entstehungszeit des Christentums, die Popularisierung der neuen Refultate und Methoden, die starke Seranziehung des religionsgeschichtlichen Materials, an dessen Auffindung und Verarbeitung England in hervor=

ragender Beise beteiligt ift. Die religionsgeschichtliche Arbeit, die eine Zeitlang im Zuge war, die historischen Berichte des Neuen Testaments in einzelne mythische Bestandteile zu gerseten, ist boch mehr und mehr dazu gekommen, Halt zu machen vor der historischen Realität und der Einzigs artigkeit der Person Jesu und dem Werte seiner Selbstaufopferung. Das johanneische Problem und die Frage nach den Quellen der Christologie des Baulus betvegen dort wie hier die Geifter und führen gelegentlich zu fühnen Sppothefen wie der einer vorchriftlichen meffianischen Biographie, die Paulus bekannt gewesen wäre. Prof. Courd aus Genf sprach über die Selbständigkeit der Religion als von dem Gebiet, wo das Geheimnis und das Irreduktible in der Erkenntnis seine Stelle findet. Eine der hervors ragendsten Arbeiten des Kongresses war die von Pfarrer Bertrand aus Caftres über la Sainteté de Jésus, mas im Sinne des Bortragenden mohl eher als "heiligkeit' denn als "Sündlosigkeit gesu' zu übersehen ift. Diefer Vortrag suchte die Frage vom ontologischen Gebiet auf das rein religiöse zu verlegen. Auf metaphhischem wie auf moralischem Gebiet ift fie uns lösbar, schon weil uns eine so intime Renntnis des Lebens gefu nicht möglich ift, wie nötig wäre, um diese Frage zu entscheiden. Seiligkeit im religiösen Sinn bedeutet vollständige Hingabe an Gott bis zu dem Brade, daß Gott in der Seele dominiert. So bleibt die moralische Frage im criftologischen Problem im Hintergrunde. Die praktischen Fragen tamen am dritten Tage zum Worte. Rev. Tarrant aus London sprach in Carlhlescher Sprache und Begeisterung über die Beziehungen der liberalen Religion zu sozialen Reformen, Jean Reville aus Paris über die Frage ber Trennung von Kirche und Staat. Nach einer Analhse des Gesetsvorschlags konstatiert Reville, daß das Geset von einer liberalen Regierung angewandt ohne härte sich werde durchsehen können, daß es aber in der hand einer der Rirche oder der Religion direkt feindlichen Regierung ein acfährliches Inftrument werden könne. Die Protestanten sind in ihrer Mehrheit der Trennung günstig gesinnt, sie sind jest schon mit der innern Organisation der Verhältnisse nach der Trennung beschäftigt. Dabei wird der reformierte Protestantismus in eine schwere Krisis geraten, wenn die orthodore Partei in Verbindung mit dem Rapital es ablehnen wird, eine neue Kirche zu organisieren, in der auch die Liberalen Platz haben. Auf einem toten Punkte waren die Verhandlungen angekommen, als nach einem Referat von Pfarrer Reh aus Lüttich vorgeschlagen wurde, der Kongreß möge sich auf die Prinzipien einigen, die einer Aufstellung eines Glaubens= bekenntnisses des liberalen Christentums zur Basis dienen könnten. Soviel zu bemerken war, drängten Franzosen und Niederländer zu einer solchen Erklärung, während die Mehrzahl der deutschen und angelfächsischen Bertreter den Zeitpunkt nicht für gekommen hielt. Die Anwesenheit von Bertretern anderer Religionen bedeutete im Bilde des Kongreffes wenig mehr als eine bunte Note. Der Kongreß wurde dadurch nicht zum allgemeinen Religionskongreß gestempelt, sondern blieb ein richtiges "Reperfonzil". Die hauptgedanken, die es bewegten, waren die Forderung der Freiheit des Glaubens von jeder autoritären Bevormundung, das Bestreben, Religion und Biffenschaft in Einflang au bringen, wobei allerdings öfters die Geschichte gegen die bekannte theologia naturalis zurückstehen mußte; dann ein religionsgeschichtliches Interesse, das einzelne wohl in die Nähe eines modernen Synkretismus geführt hat. Benn man von den Verhandlungen

fagen darf, daß man da dem Liberalismus in den Ropf hineingesehen habe, fo darf man von den drei Predigten in verschiedenen Sprachen wohl nicht in gleicher Beise fagen, daß man ihm da ins Herz hineingesehen habe. Denn die Außerungen der Frömmigkeit find au fchr Eigengut der religiöfen Einzelpersönlichkeit, als daß sie ohne weiteres als Ausdruck einer Gemeins schaft genommen werden dürften. Sowohl die französische Predigt von Pfarrer Roberth aus Paris als die deutsche von Prof. Furrer aus Zürich gaben eine religiöfe Wertung der Versönlichkeit Jeju und forderten den Kontakt mit ihm als Grundlage des religiösen Berhältnisses in einer Beise, wie sie nicht nur den meisten Außerungen des Rongresses fremd mar, son= bern geradezu den privaten Widerspruch manches Kongregmitgliedes berausforderte. Diese Differenz zwischen den theoretischen und den praktischen äukerungen des Rongresses trat in der englischen Predigt des Rev. Sabage aus New yort weniger zu Tage. Nicht nur trägt eben der Liberalismus jedes Landes wieder eine andere Phhjiognomie, die fich in einer besonderen Geschichte und in besonderen Rämpfen gebildet hat, sondern auch im ein= zelnen ift es da wie in allen andern Parteien, daß die Persönlichkeit der Uniformierung widerstrebt und sich ,ein Stück eigen Land' reserviert." Die "E. R. 3." schreibt: "Unter den Teilnehmern zog vielleicht die meiste Aufmerksamkeit der unvermeidliche alte Pere Spacinthe aus Lopson auf sich, der auf der schiefen Ebene, vom Altkatholigismus abwärts, immer weiter hinabgleitet. Der ehemalige, durch feine Beredsamkeit in den 60er Jahren des letten Jahrhunderts berühmte Dominikanermönch erfreute sich einer enthusiastischen Begrüßung und suchte sich diesen Beifall redlich durch feine nachfolgende Leistung zu verdienen. Er pries nämlich die Kirche der Uni= tarier als diejenige, welche die wahre 3dee Christi darstelle, da sie die "Bukunftsreligion' verkörpere, die keinen Unterschied zwischen Christen und Beiden machen werde, ba fie ja alle Menschen seien." Der Unitarianismus macht als Rirche nur in den Vereinigten Staaten geringe Fortschritte, aber als Theologie hat er in fast alle protestantischen Gemeinschaften Eingang Insonderheit in den Settenkirchen zeigen sich immer wieder aefunden. deutliche Symptome, daß sie Unitarier bergen und dem Unitarianismus aufteuern. In Deutschland sind nicht bloß die Freiprotestanten, sondern auch die "Freunde der Chriftlichen Welt" im Grunde genommen Unitarier. Das "Protestantenblatt" schreibt: "Bir wünschen den gesinnungsverwand= ten Männern in Genf eine neue Stärkung ihrer und unserer Sache. . . . Wir Liberale in Deutschland, besonders die im deutschen Protestantenverein Zusammengeschlossenen, fühlen uns den Unitariern verwandt und würden in England und Amerika wohl zu ihnen gehören: wir haben uns gar manchmal an der Geschichte der Unitarier gestärkt, alle Verfolgung und Bedrückung hat diese Unitarier nicht zu unterdrücken vermocht. Sie wurden bedrängt von ihrer Jugend auf, aber nicht übermocht. So stärken sie auch uns in unferm Glauben an den Sieg unferer guten Sache, für die auch in Deutschland ichon fo viele gefämpft und gelitten haben. Und wir danken biefer waderen Schar für die mächtigen Beugniffe der großen Redner und Bropheten, die aus ihrem Schoke hervorgegangen find und ein Licht weithin geworden sind, über die englischredenden Nationen hinaus. Die zerstreuten Kräfte des Liberalismus zu fammeln in allen Landen, die gemeinsamen Ideen auszutauschen, die Fahne des Fortschritts überall zu entfalten, unsere Sache zu fördern durch Gedanken und Taten: bas ift ein Biel, bem alle

Teilnehmer des Kongresses ihre Hilfe geloben, dem wir auch unsere Unterftützung bringen wollen." Und was von den Liberalen in Deutschland, das gilt auch von den höheren Kritikern und religionsgeschichtlichen Theo= logen in allen Ländern und Gemeinschaften. Ja, wer die Inspiration der Heiligen Schrift fallen läßt, der befindet sich auf der schiefen Ebene, deren Fußende Leugnung der heiligen Dreieinigkeit, der Gottheit und Versöhnung Christi und des ganzen Christentums ist. Daß aber der Unitarianismus und Liberalismus keine dauernde Gemeinschaft bildenden Kräfte besitt und im Grunde nur eines Schmaroberlebens und keiner gedeihlichen Selbst= und Sonderezistenz fähig ift, haben die Unitarier felber schon lange gefühlt. In Deutschland weigern sich darum auch die Liberalen beharrlich und energisch, aus den konfessionellen Landeskirchen auszutreten. Austritt, das wissen sie nur zu gut, bedeutet für den Liberalismus den Tod. Sie gebeihen nicht per se, sondern nur in alio, dem Kirchenkörper, wie die Mitfresser und Bazillen im menschlichen Organismus. ¥. B.

In bem von D. Fischer herausgegebenen "Brotestantenblatt", dem Organ des "Protestantenvereins", schreibt Prof. Neftle aus Bürttemberg: "Die drei neuen Religionen nämlich [Buddhismus, Jslam und Christentum] erhoben den Anspruch, für ihre Gläubigen zugleich auch wieder Welt= anschauung zu fein. Aber obwohl sie über das Alte gesiegt hatten, rächte fich dieses doch an jeder von ihnen in eigenartiger Beise für seine Nieder= lage: es drang unter andern Namen in die neuen Religionsformen ein. Der Buddhismus vermengte sich in Indien mit der Brahmareligion, in China und Japan mit der einheimischen Ahnenverehrung, und der Stifter felbst und seine Reliquien wurden Gegenstand eines eifrigen Rultus. Am Islam lebte und lebt ein Reft des altarabischen Retischismus in der Geilig= haltung der Raaba fort. Und in das Christentum ist nicht nur griechische Philosophie, sondern griechischerömisches, ägyptisches, babylonisch=persisches und germanisches Heidentum, namentlich auch aus den Mysterienkulten, in starken Fluten eingeströmt. Die ganze Apotheose des Stifters, die Sakramente, der große Chor der Heiligen, die Verehrung der Reliquien, die Wallfahrten, der Bunderglaube: all das sind antike Elemente, die die Kirche in fich aufgenommen und mit denen die Siegerin ein Abkommen geschlossen hat, indem sie sich dazu herbeiließ, die Sache selbst zu belassen und ihr nur andere Namen zu geben. Dazu kam unter dem Einfluß der Bibel und des Aristoteles das geozentrische Weltbild, das die hellenistische Aftronomie überwunden und an dessen Stelle sie das heliozentrische geset Dieser Umftand, daß die chriftliche Religion, und zwar nicht nur batte. die kirchliche Dogmatik, sondern auch das Neue Testament, besonders in feinen erzählenden und prophetisch=eschatologischen Bestandteilen, im wesent= lichen noch auf dem antiken Volksglauben ruht, macht unfere heutige reli= giöse Lage so verwickelt, und es ist eine merkwürdige gronie des Schickslaß. daß gerade diejenigen Bestandteile der christlichen Religion, auf welche die Orthodorie den größten Wert legt, sich als überbleibsel antiken Heidentums erweisen. Die ganze Belt des Bunders ift für uns heutige Menschen versunken. Man sage nicht, daß das ein religiöser Außenposten sei: die ganze kirchliche Dogmatik beruht darauf und stürzt, wenn man diese Grunds lage wegnimmt, in sich zusammen. Aber nicht nur das: auch gewisse Begriffe der christlichen Ethik sind für uns heute tot. So hat die kirchliche

Erlösungslehre die antiken, teils judischen, teils beidnischen Suhnes und Opfergebräuche zur Voraussehung und dazu eine so antbropomorphistische Gottesvorstellung, daß sie heute unsere religiösen Bedürfnisse nicht mehr befriedigen kann. Wir können aus dem Konflikt von Religion und Welt= anschauung nur dann heraustommen, wenn die Kirche offen und ehrlich ein Weltbild preisgibt, das weder der geschichtlichen Erkenntnis noch der Naturwissenschaft mehr standhält. Bir müssen daran festhalten, daß sich die Religion jeder Einmischung in die Biffenschaft enthalte, und vielmehr verlangen, daß sie deren Ergebnisse, soweit sie zuverlässig sind, unumwunden anerkenne. Sie mag ihre Aufgabe barin finden, uns eine geistige Deutung ber Welt zu geben und den einzelnen anzuleiten, wie er fich ,sub specie aeternitatis' in das Weltganze einzugliedern habe. Welche Formen die Religion der Zukunft sich schaffen werde, können wir heute nicht fagen. Die lebenskräftigen, sittlichen Elemente des Christentums wird sie ohne Zweifel in sich aufnehmen. Bis aber diese Religion der Zukunft erscheint, können wir heutigen Menschen zwar den alten Symbolen der christlichen Rirche die Achtung entgegenbringen, die ihnen als Bildern, die sich frühere Geschlechter in ernstem Ringen von dem Beltzusammenhang gemacht haben, gebührt; aber wir können ihren Inhalt unmöglich als eine Summe fest= stehender Erkenntnisse und geoffenbarter Bahrheiten anerkennen, denen wir unser Denken und Forschen unterauordnen hätten. So bleibt vorerst für den modernen Menschen hinsichtlich des Verhältnisses von Religion und Weltanschauung als bester Grundsatz das Wort Goethes: "Das schönste Glück des denkenden Menschen ist, das Erforschliche erforscht zu haben und das Unerforschliche ruhig zu verehren." Sierzu bemerkt die "E. R. 3.": "Und Männer, welche derartige religioje Anschauungen hegen und fo das Thristentum werten, bleiben nicht nur in der christlichen Rirche, sondern lassen sich auf die Bekenntnisse verpflichten!" F. B.

über ben Rampf ber Inneren Miffion gegen die Unzucht fagte D. Stöder auf dem 33. Kongrech für Innere Mission in Leipzig: "Es ist schwer, zumal in Anwesenheit von Frauen, über diese dunkelste Finsternis zu reden; aber wir müffen es. In Beitungen, in Feuilletons und Inferaten, in Wibblättern mit goten und Bildern, in Romanen und Schauftellungen des Theaters, die nach Goethes Ausspruch noch gefährlicher sind als das Wort, wird davon geredet, und wir sollten nicht reden? 3m Kampf gegen die Trunksucht lauien ürzte, Bolkswirte und alle Menschenfreunde Sturm, aber im Rampfe gegen die Ungucht steht nur die Christenheit, die ernste Christenheit und die Innere Miffion, allein. Früher meinte man wohl, wir feien beffer als unsere Nachbarn im Besten und Often, aber leider ist Deutschland auf dem= felben Wege, und wenn wir nicht tämpfen und siegen, so ift es möglich, daß vieles bei uns noch gemeiner wird als drüben in Frankreich. Denn das hat die deutsche Art an sich: wenn ein Deutscher seinen Gott, Glauben und gute Sitte verloren hat, fo bleibt nicht viel an ihm; der Italiener hat noch sein bigchen Anmut, der Franzose seine Gloire, der Engländer Pflicht und Nation; aber wenn ein Deutscher sinkt, ist's auch mit dem andern alles vorbei, und es steht bei uns schlimm genug. Man schätzt die Stätten der offenen Unzucht auf eine halbe Million und die der heimlichen auf andert= halb Millionen. Das ift die Tiefe des Verderbens in Zahlen dargelegt, und dies Verderben ergreift alles, Leib und Seele, Glauben und Gesellschaft.

Digitized by Google

- • •• -

Die Unzucht tötet den inneren Menschen, macht ihn schwach gegen Ver= suchung und talt gegen Pflichten. Sie tötet vollends alles religiöje Leben. Phrasen hört man noch wohl aus diesem dunklen Gebiet heraus, aber wenn keine Bekehrung folgt, ist alles nur Geschwätz. Auch die unteren Stände find nicht frei, aber die oberen sind die schuldigsten. Wer will es verant= worten? Jeder, der sozial, sittlich und familienmäßig denkt, versteht diese furchtbare Anklage. Ja, das ift das Ernstefte auf diesem Gebiet, daß die Berführung der Männer und ihr Geld die meisten in den Abgrund zieht; mag auch Putzssucht und Faulheit etwas dazu tun, so kommen doch 30 Prozent des Elends aus der Habsucht der elenden Ruppelweiber und der Ruhälter. Bir dürfen nicht diese furchtbare Nichtswürdigkeit mit dem Maßstab der doppelten Moral beurteilen, nach welcher das gefallene Weib verachtet, der Verführer aber ungetadelt bleibt. Der Aushälter ist nicht besser als ber Zuhälter. Erst wenn wir das erkennen und anwenden, auch im bürger= lichen gesellschaftlichen Leben, wird es besser. Jest wird's immer schlechter. So frech, offen und zügellos hat sich die Unzucht noch nie hervorgetan wie heute, und felbst Weiber schreiben die schändlichsten Romane, oft noch schänd= licher als Männer, und verkünden die neue Botschaft, daß es mit der Ebe nichts sei. Eine Berliner Zeitung brachte neulich die erste Anzeige einer wilden Ehe, und das Beib trug einen adeligen Namen. Angesehene und wissenschaftlich berühmte Männer wagen es, eine Betition zu unterschreiben, die das schändlichste aller Laster, welches Paulus als die tiefste Schande der heiden bezeichnet, straflos machen foll. Sind das nicht jammervolle Bustände? Hier müffen alle helfen. 3war der Staat tut einiges: er hat das Fürsorgegesetzt gegeben; wir sind ihm dankbar für die Bekämpfung des scheutzlichen Mädchenhandels. Das schwerste Thema ist die Frage der Sittenkontrolle. Bir wünschen diese staatliche Einrichtung, die das Laster tonzefsioniert, so daß die Verführer sich darauf berufen können, gänzlich abgeschafft. Die Innere Mission hat nie aufgehört, ihren Eifer an dieses dunkle Rätfel unfers Volkslebens zu wenden. Der Zentralausschuß hat darüber die erste Denkschrift geschrieben, auch Betitionen gemacht und das Volk aufgerufen und noch zuletzt beim Reichstagskampf beinahe 700 folche Rufe an den Reichstag geschickt. Es ist leider bisher nicht durchgedrungen. daß die weibliche Jugend nicht nur bis zum 16., sondern wenigstens bis zum 18. Lebensjahre geschützt und Arbeitgeber, die ihre Vertrauensstellung mikbrauchen, ähnlich wie Ruhälter beftraft werden. Bäre es gelungen. es wäre ein großes Beispiel gegeben vor dem gangen Bolf. Wer tann noch wagen, von deutscher Reuschheit zu reden, wenn unser Voll mit Literatur, Bisblättern, Luftmorden, die bei Heiden unerhört sind, vergiftet wird? Bislang hatten sich hiergegen nur die Bereine zur Bekämpfung der öffent= lichen Unsittlichkeit erhoben. Im vorigen Jahre ift noch ein neuer Verein hinzugekommen: der Verein zum Kampf gegen den Schmutz in Wort und Neben diesem arbeitet ferner ein Berein fürstlicher Frauen zur Bild. Pflege guter Sitte und zum Kampf gegen die Unsittlichkeit, sowie der Berein der Freundinnen junger Mädchen. Das weiße Kreuz endlich sammelt die Jugend unter dem Gelübde der Reinheit. So zieht fich ein großes Net durch Deutschland, um diese giftige Spinne zu fangen. Aber Vereine allein machen es nicht. Zum Kampf berufen ist in erster Linie das Haus. 28ir denken dabei auch an alle Zufluchtsstätten, Ashle, Frauenheime, Magdalenenhäufer. Man kann nicht genug tun. Wir rufen jeden Christen auf, ein=

zutreten in diesen Kampf! Die Männer voran, und die Frauen ihnen zur Seite, sie aufmunternd zum Kampse, und die Alten betend, so wird's wohl gelingen, daß wir von dieser dunklen Macht etwas abringen, zum Wohl des Bolles, des Staates und der Kirche. Gott ist treu, er wird es tun."

(A. E. L. N.)

Ein katholisches Urteil über Luther. Ein Münchener Student schreibt in der "Wartburg": "Eine große Freude hatte ich jest. Die allgemeine Geschichte der Pädagogik höre ich bei Prof. Schnitzer, einem katholischen geistzlichen Rate. Nach ziemlich kurzer und abfälliger Beurteilung von Reuchlin und Erasmus von Rotterdam war ich gespannt auf Luther und Melanchthon. über diese beiden Männer sprach er volle zwei Stunden, wie kein Protestant hätte anders reden können. Jedes Verdienst hat er voll gewürdigt. Er sogte: So bedauerlich auch für uns Katholiken das Auftreten solcher Männer ist, so haben wir doch gar keinen Grund, sie zu verachten. Ganz zu verwerfen sind alle Schmäh= und Setzschriften gegen diese großen Männer. Der Einsluß protestantischer Lehren hat unser Schulwesen wähner in die Söhe gebracht. Es war interessant zu sehen, wie die Priesterseminaristen diesen Worten laufchten."

Gine Bekenntnisfrage beschäftigt bie anglikanische Rirche. Es handelt fich um das "Athanasianische Glaubensbekenntnis", das nach den Vorschriften des "Prayerbook" in den anglikanischen Kirchen an gewissen Fests tagen anstatt des Apostolitums zu verlesen ist. Seine unterschriftliche Annahme wird überdies den Geistlichen bei ihrer Ordination zur Bflicht gemacht. Seit geraumer Beit find hie und da Einsprachen gegen diese Vorschrift des "Prayerbook" laut geworden. Einzelne beherztere Geiftliche haben sich sogar geweigert, das "Athanasianische Symbol" an den festgesetten Tagen zu verlesen. Bas diesen Widerspruch veranlaßt, ist nicht sowohl die dogmatische Ausführung der Dreieinigkeitslehre innerhalb des Symbols als vielmehr fein Eingang und besonders das Schlußwort: "Dies ist der rechte christliche Glaube. Wer denfelben nicht fest und treulich glaubt, der kann nicht felig werden." Kürzlich hat sich nun eine größere Anzahl von Mitgliedern der Universität Cambridge mit der Bitte an die zwei englischen Erzbischöfe gewandt, eine Abänderung der genannten Bestimmungen des "Prayerbook" Das etwa zu gleichen Teilen von Geistlichen und von herbeizuführen. Laien unterzeichnete Schriftftud hat folgenden Wortlaut: "Bir, die unterfertigten Senatsmitglieder der Universität Cambridge und Kommunikanten der anglikanischen Kirche, erkennen voll und gang den Wert der in dem "Quicunque vult' enthaltenen Darstellung der Lehre von der Dreieinigkeit und der Menschwerdung an. Doch bitten wir, Ew. Gnaden ehrfurchtsvollft unfere überzeugung unterbreiten zu dürfen, daß die sogenannten "Verdammungssprüche', wörtlich verstanden, über die Gewährleiftung der Schrift hinausgehen und ein schwerer Anstoß für das Gewissen einer großen und stetig zunehmenden gabl von treuen Gliedern der Rirche sind. Die Beibehaltung diefer Sprüche in einem Glaubensbekenntnis, das im öffentlichen Gottesdienst zu verlesen ift, und die Verpflichtung der Predigtamtstandi= baten auf bieje Sprüche bilden demgemäß eine schwere, von Jahr zu Jahr fteigende Gefahr für die Rirche. Wir ersuchen Em. Gnaden dringend, mit so geringer Verzögerung als möglich geeignete Magnahmen zu treffen, um diese Gefahr zu beseitigen." Die hochkirchliche Partei ift entschieden gegen

. . . . .

Digitized by Google

. . . .

bie gewünschle Beränderung, nicht aus Schriftgründen, fondern weil das eine "protestantische Neuerung" und ein "Eingriff in die geschichtliche Konstinuität und Katholizität der Kirche" sei. Wenn aber die Bittsteller bes haupten, daß das "Quicunque" in dem genannten Punkt über die Schrift hinausgehe, so ist das ein Irrtum. Wer nicht glaubt, daß Christus wahrshaftiger Gott ist mit dem Vater und dem Heiligen Geiste, der kann auch nach dem Urteil der Schrift nicht selig werden, Apost. 4, 12; Joh. 8, 24. Der Zweck der Veränderung ist offenbar der, in der anglikanischen Kirche mehr Raum au schaffen für die Liberalen. F. B.

Die Bearbeitung bes Materials ber Bollszählung in Rußland vom Februar 1897, die erst jet beendet worden ist, ergibt — Finnland ausge= nommen - 126,586,525 Personen als Gesamtbevölkerung. Nach dem religiösen Bekenntnis zerfällt sie in 87,123,604 Griechisch=Orthodore, was etwa 69.4 Prozent der Gesamtheit ausmacht, ferner 2,204,596 Altgläubige und folche, die von der "Rechtgläubigkeit" abgefallen find, fodann 13,906,942 Rohammedaner, 11,467,994 Römisch=Ratholische, 5,215,805 Juden und endlich 3,572,653 Lutheraner. Die überwiegende Zahl gehört demnach der orthodoren Kirche an, und die fleinste gabl bilden die Altgläubigen. Ob diese Einteilung aber volltommen zuverlässig ift, wollen wir nicht näher untersuchen. Bas die Gruppierung der Bebölferung nach Ständen betrifft, fo gehören 1,220,169 Berfonen dem Erbadel an; dazu kommen noch 630,119 persönliche Edelleute und Beamte. Diese verhältnismäßig große Zahl erklärt sich daraus, daß in Rufland von einer bestimmten Beamten= und Offigierklasse an der Erbadel erworben wird. Die übrigen Beamten und Offiziere genießen die Rechte des persönlichen Adels. Geistliche aller christ= lichen Konfessionen gibt es im Zarenreiche 588,947, erbliche und persönliche Ehrenbürger 342,927, Raufleute 281,179, Kleinbürger 13,386,392, Bauern 96,896,648, das heißt 71 Prozent der Gesamtheit, Kosaken 2,928,842 und endlich Fremdvölker 8,297,965 Personen. Bas die Sprachen anbelangt, welche die verschiedenen Bevölkerungsgruppen sprechen, so kommt vor allem das Grokrussische in Betracht. Es find 44.3 Prozent, die fie anwenden. Das Rleinrussische ift durch 17.8 Prozent und das Weißrussische durch 4.7 Prozent vertreten. Polnisch wird von 6.3 Prozent, Litauisch von 1 Prozent, Lettisch von 1.1 Prozent, Moldauisch und Rumänisch von 0.9 Prozent gesprochen. Das Deutsche ist in den Mitteilungen über die Bolkszählung nur mit 1.4 Prozent angegeben. Es läßt sich nicht feststellen, ob das wirklich zu= treffend ift und ob es Deutsche im gangen Gebiete Rußlands wirklich nur unbedeutend mehr als 3. B. Letten gibt. Berücksichtigt man außer den Oft= feeprovingen die deutschen Kolonisten im Süden Ruglands, die zahlreichen Deutschen in Polen, in Petersburg, Mostau, Barschau und andern großen Städten, so erscheint es nicht recht glaubhaft, daß die deutsche Sprache nur für so wenige als Muttersprache gelten soll. Die jüdische Mundart wird in Rußland von 4 Prozent gesprochen, das Grusinische von 0.6 Prozent, das Armenische von 0.9 Prozent. Es würde zu weit führen, alle die einzelnen Mundarten und Dialekte der vielen Volksstände anzuführen, aus denen sich die Bevölkerung des garenreiches zusammensett. Die meisten weisen weniger als 1 Prozent auf. Nur die Kirgisen sind mit etwas über 3 Prozent und die Tataren mit 3 Prozent vertreten. Ein sehr trübes Bild hat die Volkszählung auf die Volksbildung in Ruhland geworfen. Es gibt 99,070,436 Analphabeten und nur 26,569,585 Personen, die als des Lesens und Schreis

bens kundig angesehen werden können. Das steht im Verhältnis von 78.9 Prozent zu 21.1 Prozent. Von den des Lesens und Schreibens Kundigen haben aber nur 104,321 eine akademische Bildung erhalten. In besonderen Mittelschulen sind 99,948, in allgemeinen Mittelschulen 1,072,977 und in militärischen Mittelschulen 72,441 Personen erzogen worden.

über bie tirchliche Reformarbeit Bapft Bins' X. fcreibt der "A. G.": "Sie hat mit dem Kleinen begonnen und bewegt sich noch immer in dem= felben bescheidenen Kreise. Ob er auch höhere Ziele kennt, muß sich später zeigen. Vorerst hat er noch alle Sände vollauf zu tun, im eigenen Saufe Seine Bemühungen um eine geordnete Bisitation Ordnung zu schaffen. bes gesamten römischen Rirchenwesens sind bekannt. Dann ging er den arbeitslofen Brieftern, die fich aus aller Gerren Ländern in Rom umtreiben, zu Leibe, unterfagte den Frauenklöftern die Aufnahme männlicher Gäfte, ordnete das kirchliche Predigtwesen, forgte für einen einheitlichen Katechismus und sucht nun auch die Seiligenverehrung von ihren gröbsten Auswüchsen zu reinigen. Die Inschrift an der Band des deutschen Campo Santo, die besagte, daß an diefer Stätte der heilige Betrus den Märtprertod erlitten habe, ließ er trot heftiger Einsprachen entfernen. Dann aber bemüht er fich vor allen Dingen, den unfinnigen Rult des neuesten Modeheiligen "St. Expeditus", der über Nacht an die Stelle des heiligen Antonius von Padua getreten ist, zu beseitigen. Bischof Bonomelli von Cremona ist ihm in diefem Stücke, wie wir früher schon berichteten, vorangegangen. Er hat bem heiligen, der die Gebete der Gläubigen auf dem nächsten Wege zum Simmel ,erpedieren' foll, einen erbitterten Krieg erklärt. Nun ordnete aber auch der Papft an, die Statue des Heiligen habe in Bälde aus den Rirchen zu verschwinden. Besonders entrüftet hatte ihn dabei, daß die Bildfäule bes ,Expeditus' die vielsagende Inschrift trägt: "Hodie . . . cras!" "Heute bie Bitte, morgen die Erfüllung!' Der italienische Ratholizismus läßt sich aber feine Heiligen nicht so leichten Raufs rauben, zumal wenn fie dem einzelnen so außerordentlich wertvolle Dienste wie im vorliegenden Falle leisten. In Neapel tam es fast zu bedenklichen Aufläufen, als die Menge erfuhr, daß ihr vielgeliebter "Erpeditus" aus der Kirche entfernt worden sei. Die römische Rurie hatte freilich auch für diesen Eingriff einen scheinbar recht plausibeln Grund: sie lud die Schuld auf die Bilderfabrikanten ab, die den Heiligen in ganz unrichtiger Form wiedergeben. Doch werden sich damit die Verehrer des "Erpeditus" auf die Dauer kaum zufriedenstellen laffen. Dies um fo weniger, als der Rult bereits unter dem früheren Papfte von der Ritenkongregation gebilligt worden ift. Wenn man aber bedenkt, daß die Bahl der ,wilden Heiligen' in Italien fehr groß ift, so kann man fich etwa vorstellen, welchen aussichtslosen Rampf der Papit gegen die Buchergebilde des italienischen Volksaberglaubens führt." Bon dem Reformer Bius wird jest auch berichtet, daß er die Verteilung von Meffen als Bezahlung für Zeitungen, Bücher und andere Güter verboten habe, fowie auch den handel der Nonnen und Mönche in Bier, Bein, Likören 2c. Solange man ihm nicht zumutet, daß er sein herz ändere, läßt sich der Antichrift zu Rom schon Bart und Haare etwas moderner schneiden und frifieren. **N. B**.

Sehre und Wehre.

## Inwiefern ist der Glaube, welcher die Bergebung der Sünden ergreift, ein Leiden, und inwiefern ist er ein Att oder eine Tätigkeit?

Luther sagt beides, das Leiden und die Tätigkeit, vom Glauben Er nennt den Glauben fehr bestimmt ein Leiden. Er fagt: aus. "Darum ist der Glaube ein geschäftig, schwer und gewaltig Ding, und so man recht davon reden wollte, so ist er mehr ein Leiden (passio) benn eine Wirkung (actio, Tätigkeit, Werk)." 1) Ebenso bestimmt nennt Luther den Glauben auch eine Tätigkeit oder Werk. Er schreibt zu Joh. 6, 29: "Billft du nun wiffen, wie man Gottes Gnade erlangen und zu Gott kommen möge und wie für beine Sünde möge genuggetan werden, auch die Vergebung der Sünden bekommft und dem Tode ent= laufen mögest, so ist das wahr, das will Gott haben, das soll sein Werk und wahrhaftiger Dienst heißen, daß du glaubest an Christum. Redet also von dem Werk, das wir tun sollen, nämlich glaus ben. Denn der Glaube ift ein Werk, das von einem Menschen ge= schehen muß, und wird auch Gottes Wert geheißen. . . . Der Glaube ist ein Werk, so Cott von uns erfordert." 2) Ebenso die Dogmatiker. Dannhauer sagt einerseits vom Glauben, der Christum ergreift: "Er ift sozusagen ein leidender Akt",3) andererseits wiederholt der= felbe Dannhauer aus Quenftedt, in welchem allgemeinen Sinne des Bortes "Bert" der Glaube "unfer Bert" genannt werden könne.4) Näheres darüber später.

Digitized by Google

4) L. c., Phaen. XI, p. 656.

7

3

f

1

Est igitur fides operosa, difficilis et potens res; ac si vere aestimare volumus, magis est *passio* quam actio. Exeg. opp. lat. Erl. III, 107. 108. St. Q. Auŝg. I, 756.

<sup>2)</sup> St. g. Ausg. VII, 2213 f.

<sup>3)</sup> Est denique actus, ut sic dicam, passivus. (Hodos. Phaen. X, p. 671.)

98 Inwiefern ift der Glaube, welcher die Bergebung der Sünden ergreift,

Beides, das Leiden und die Tätigkeit, wird schriftgemäß vom Glauben ausgesagt. Es gilt aber, auf die Beziehung zu achten.

Inwiefern ist der Glaube, welcher die im Ebangelium dargebotene Bergebung der Sünden ergreift, ein Leiden?

I.

Erstlich insofern, als der Mensch nicht aus sich felbst heraus an Thristum glaubt, sondern dieser Glaube gang und gar (in solidum) Wirkung des Heiligen Geistes ist. Bie Chri= ftus felbst fagt: "Es tann niemand zu mir tommen, es fei denn, daß ihn ziehe der Bater." 5) Und Christi Apostel: "Bir glauben nach der Wirkung seiner mächtigen Stärke, welche er gewirket hat in Christo, da er ihn von den Toten auferwecket hat." 6) An Christum glauben, sei leicht, haben Papisten und andere, die nichts vom Glauben verstehen, gesagt. Aber es steht so: der Mensch kann in dem Bahn, sich dadurch Vergebung der Sünden zu erwerben, aus natürlichen Kräf= ten viele, äußerlich große Werke tun. Er tann äußerlich ein ehr= bares Leben führen, große Geldsummen hergeben, sich geißeln, sich verstümmeln, sich das Leben nehmen — alles aus natürlichen Kräften und in der Meinung, sich dadurch Vergebung der Sünden zu verschaffen. Aber eins kann der Mensch nicht aus natürlichen Kräften: er kann nicht die Vergebung der Sünden annehmen, die ihm umsonst um Thristi willen im Evangelium dargeboten wird; das heißt, er kann nicht das Ebangelium glauben. Luther schreibt zu 1 Petr. 1, 5: "Benn Gott den Glauben schaffet im Menschen, so ist es je ein so groß Werk, als wenn er himmel und Erbe wieder ichaffete." 7) In dieser Beziehung, weil der Glaube dem Menschen durchaus unmöglich und gang und gar eine Wirtung des Seiligen Geistes ist, nennen Luther und andere rechtgläubige Lehrer unferer Rirche den Glauben ein Leis ben (passio), einen "paffiben Aft" (actus passivus) 2c. Das geht ichon aus den eingangs angeführten Worten Luthers hervor. Beil ber Glaube ein fo "schweres und gewaltiges Ding" ist, dem Menschen gang unmöglich und allein des heiligen Geistes Birkung, darum "ift der Glaube mehr ein Leiden (passio) als eine Tätigkeit (actio)". Ferner bemerkt Luther zu Gal. 4, 8. 9: "Nun ihr Gott erkannt habt, ja vielmehr von Gott erkannt seid ", unter anderm folgen= des: "In der Tat ist unsere Erkenntnis" (was Luther natürlich von der Erkenntnis des Glaubens versteht) "mehr ein Leiden als ein Tun, das ist, sie ist mehr ein Erkanntwerden, als ein Er-Unfer Tun (agere) ift ein die Wirfung Gottes Leiden fennen. Gott gibt das Wort, welches wir durch den von Gott ge= (pati). gebenen Glauben ergreifen und fo zu Rindern Gottes geboren werden. Deshalb ist unsere Erkenntnis von Gott eine rein leidende . . .

5) Joh. 6, 44.

6) Eph. 1, 19. 20.

7) St. L. Ausg. IX, 972.

(mere passiva)."<sup>8</sup>) Zur Erklärung, warum man den Glauben einen actus passivus nennen könne, beruft sich Dannhauer auch auf Phil. 3, 12 ("nachdem ich von Christo Fesu ergriffen bin") und sagt: "Ich wurde ergriffen (xareltjøßyv): so ungesähr, wie eine Bettlerhand, die so schwach ist, daß sie nicht einmal aus sich selbst das All= mosen ergreifen (capere) kann, von einem andern er= griffen wird, gestärkt wird, in die Höhe gehoben wird, so daß sie auf den dargebotenen Schatz hin zustrebt, ihn ergreist und sicher hält." De serhellt, daß Luther und andere lutherische Lehrer den Glauben, welcher die Vergebung der Sünden ergreist, ein "Leiden" und einen "passiven Alt" nennen, insofern der Glaube seiner Ent= stehung nach (quoad causam efficientem, quoad originem) in keinem Sinne Selbsttat des Menschen, sondern lediglich Gottes Wirkung im Menschen ist.

Dieje "Paffibität" des Glaubens muß durchaus festgehalten Wer immer diese Passivität aufhebt, sei es durch die Lehre, werden. daß der Mensch aus natürlichen Kräften sich zur Gnade schide (Melanchthonscher Synergismus), sei es durch die Lehre, daß der noch unbekehrte Mensch "mit geschenkten Kräften" sich "frei" für die Unade entscheide (Latermannscher Spnergismus), ber macht aus dem Glauben an Christum ein teilweises Menschenwerk, eine Selbsttat, eine Mit der reinen Lehre von der Rechtfertigung menschliche Leistung. ift es dann aus. Dann hat man die Werke in den Glauben selbst hineingeschoben. Und wenn man nun auch sagt, daß der Mensch "durch den Glauben", ja, "allein durch den Glauben" gerecht werde, fo lehrt man tatsächlich doch eine Rechtfertigung aus den Werken. Luther fagt daher von Erasmus, der eine natürliche Fähigkeit des Menschen zum Glauben 10) erstreiten wollte: "Du bist mir an die Rehle gefahren." 11) Und Balther sagt gegen die modernen lutherischen Theo= logen, welche den Latermannschen Synergismus vertreten: "Die richtige Lehre von der Rechtfertigung durch den Glauben ist nur diejenige, welche zugleich lehrt, daß der Mensch aus Inaden gerecht werde, und dağ auch der Glaube nicht aus ihm, nicht sein Werk, nicht das Produkt seiner Entscheidung oder doch des Nichtwiderstrebens, sondern

<sup>8)</sup> Revera nostra notitia est magis passiva quam activa, hoc est, est potius cognosci quam cognoscere. Nostrum agere est *pati* operantem in nobis Deum. Is dat verbum, quo per fidem divinitus datam apprehenso nascimur filii Dei. . . Ideo notitia nostra de Deo est mere passiva. (Comm. ad Gal. II, 199.)

<sup>9)</sup> L. c., p. 671: Katelhogon, Phil. 3, 12, ad eum ferme modum, quo manus mendica adeo infirma, ut ne quidem ex se capere possit eleomosynam, ab alio apprehenditur, firmatur, elevatur, ut in thesaurum oblatum feratur eumque amplectatur et arcte teneat.

<sup>10)</sup> Liberum arbitrium facultas est se applicandi ad gratiam.

<sup>11)</sup> Luther, De servo arb., opp. v. a. VII, 367: Unus tu et solus cardinem rerum vidisti et ipsum jugulum petisti.

#### 100 Inwiefern ift ber Glaube, welcher bie Vergebung ber Sünden ergreift,

eine Gabe Gottes ohne des Menschen Zutun sei." <sup>12</sup>) Auch Dannhauer, nachdem er einerseits den Akt des N ehm en s (apprehensio), worin der Glaube besteht, als einen Billens akt beschrieden hat, der auf sein Objekt zustrebt (qui in objectum cognitum suopte impetu fertur), wie der Abler sich auf die Speise begibt (sollicito raptu, ut aquila fertur in escam), schärft andererseits sorgsältig ein: "Damit diesem Nehmen (huic  $\lambda sydee$ ) nicht etwas zugeschrieden werde" (nämlich eine mensch= liche Leistung), "so schreibt der Apostel dies dem ergreisenden Gott zu, so dah es Gottes Werk ist im Menschen empfangen, Joh. 6; Phil. 3, 12."<sup>13</sup>)

II.

Ferner hat man den Glauben an das Ebangelium ein "Leiden" 2c. genannt, insofern diefer Glaube seiner Natur nach immer nur von Gott empfängt oder hinnimmt. Glaube und Evangelium gehören zusammen. Bie das Ebangelium kein Berk von dem Menschen for= bert, sondern dem Menschen immer nur gibt, frei ichentt, näm= lich die Vergebung der Sünden, so ist auch der Glaube, der die Ver= gebung der Sünden ergreift, tein Tun oder Geben, sondern nur ein Empfangen. Wer dies nicht festhält, verwischt den Unterschied von Gesetz und Evangelium. "Das Gesetz ist nicht des Glaubens, sondern der Mensch, der es tut, wird dadurch leben." 14) Das Ebangelium aber ist nicht des Tuns, sondern des Glaubens, das heißt, des Emp= fangens, Hinnehmens. Der Glaube, welcher die Vergebung der Sün= den zum Objekt hat, braucht nichts zu tun, nichts zu produzieren. Die Bergebung der Sünden ist nicht nur durch Christi Berdienst bereits vorhanden, sondern wird auch durch die Verheißung des Evan= geliums den Menschen entgegengetragen und dargereicht, damit sie geglaubt werde. So ift der Glaube seiner Natur nach ein Empfangen, Sichschenkenlassen zc. Um dies recht zum Ausdruck zu bringen, stellt z. B. J. A. Ofiander das Axiom auf: "Receptio alicujus rei non est actio, sed passio"; "das Empfan= gen eines Dinges ift nicht ein Tun, sondern ein Leiden ".15) In Anwendung auf den Glauben an das Evangelium: "Das Ergreifen des Glaubens ist nicht ein Tun; denn es ist das Sinnehmen der evangelischen Verheißungen." <sup>16</sup>) Dadurch, daß der Bettler eine Babe hinnimmt, erwirbt und erarbeitet er sich nicht eine Wohltat, sondern empfängt oder erleidet er eine Bohltat. So steht es auch

12) "Lehre und Behre" 26, 362.

14) Gal. 3, 12.

15) Coll. theol., loc. XIII, de justif. p. 111.

16) L. c.: Apprehensio (fidei justif.) non est actio, est enim promissionum evangelicarum receptio.

<sup>13)</sup> Ne huic  $\lambda/\eta\psi\epsilon\iota$  aliquid tribuatur, apostolus *Deo* id apprehendenti transcribit, ut sit opus *Dei* in homine receptum, Joh. 6. Phil. 3, 12. (l. c. p. 694.)

mit dem Glauben an die Vergebung der Sünden. Durch den Glauben erarbeiten und erwerben wir uns nicht die Vergebung der Sünden, sondern empfangen oder erleiden wir diese Bohltat. "Fides patitur sibi bene fieri", fagt der eine oder andere unserer Alten. "Der Glaube erleidet die Wohltaten." Luther schreibt zu Joh. 3, 16: "Es ift nicht unsers Tuns und kann nicht durch unser Werk verdient werden; es ift schon da, geschenkt und dargegeben; allein, daß du das Maul, oder vielmehr das gerz auftuft und ftille halteft und läffeft bich füllen, Bf. 81, 11. Das tann durch nichts anderes geschehen, benn daß du gläubest diesen Worten. Wie du hörst, daß er hier" (Joh. 3, 16) "den Glauben fordert und ihm solchen Schatz ganz und gar zueignet." Walther, der diese Worte in seiner Ausgabe des Baier zitiert (III, 134), macht bazu in feinem Handezemplar die folgende Bemerkung: "Warum ist gerade der Glaube nötig? Nicht, weil der Mensch noch etwas tun müßte, sondern weil er das für ihn Getane hinnehmen muß."

Daß die Baffibität des Glaubens auch in diefer Bezie= hung festgehalten werde, ift ebenfalls von der größten Bichtigkeit. Es ist ein gewöhnlicher Frrtum, daß Christus mit seinem Verdienst nur so viel bewirkt habe, daß Gott zur Versöhnung oder Vergebung der Sünden geneigt fei, wenn die Menschen nun ihrerseits Reue und Blauben leisten. Man stellt sich die Sache so vor, als ob Gott erst durch die Reue und den Glauben mit den Menschen völlig versöhnt und zur Vergebung der Sünden bewogen werde. Während doch die Sache — man kann es nicht oft genug wiederholen — so steht: Die Bergebung der Sünden ift eine fertig geprägte Münze. Sie ift durch Christi stellvertretende Genugtuung für alle Menschen borhanden und wird ihnen im Evangelium dargeboten. So ift der Glaube nicht ein Tun des Menschen, wodurch die Vergebung der Sünden erst noch produziert oder herbeigezogen wird, sondern der Glaube ist nur die Hand, wodurch eine fertige und im Wort nahegebrachte und dar= gebotene Vergebung der Sünden in Empfang genommen wird.

### ш.

Nun darf aber die Passibilität des Glaubens nicht dahin mißber= standen werden, als ob der Glaube überhaupt nicht mehr ein Alt oder eine Tätigkeit des menschlichen Berstandes und Willens wäre, nämlich der Alt oder die Tätigkeit, wodurch Verstand und Wille des Menschen auf die Vergebung der Sünden gerichtet ist und wo= durch der Mensch tatsächlich (fiche actuali) die Verheißung des Evan= geliums, wie sie im Wort und in den Sakramenten vorliegt, ergreist. Unsere lutherische Kirche mußte von Ansang an und dis auf diesen Tag gegen diesen Frrtum kämpfen und hat diesen Frrtum auf das entschie= denste zurückgewiesen. Die Papisten wissen von einer Mitteilung der Gnade durch die Gnadenmittel, ohne daß von seiten des Menschen

#### 102 Inwiefern ift ber Glaube, welcher die Vergebung ber Sünden ergreift,

Glaube da ist, der die Gnadenverheißung ergreift. Die Refors mierten wissen von einem Gnadenstand und einem Stand der Recht= fertigung, auch wenn die Ergreifung der Gnadenverheißung (die Be= tätigung des Glaubens, das exercitium fidei) fehlt. Deshalb behaupten sie von David, daß er in der Gnade und im Stande der Rechtfertigung geblieben sei, als er unbußfertig in der Sünde des Mordes und Ehe= bruchs lag.17) Der Glaube, welcher zur Gerechtigkeit zugerechnet wird, ist ihnen nicht das tatsächliche Ergreifen (fides actualis) der Vergebung der Günden, sondern eine materia passiva, otiosa qualitas (eine untätige Materie, eine müßige Beschaffenheit). Endlich: Alle, "die sich felbst einen Glauben erdichten", wie Luther oft redet, das heißt, alle, die nur einen Ropf= oder Maulglauben haben, deren Serz aber nicht an der Gnadenverheißung hängt, leugnen mit der Tat, daß der feligmachende Glaube der Akt, die Tätigkeit, der Vorgang 2c. im Men= schen sei, wodurch der Mensch nach Verstand und Willen die Vergebung ber Sünden in Christo ergreift, sich zueignet.

Um diefen Irrtum abzuweisen und den Glauben nachdrücklich als eine Tätigkeit des Verstandes und Willens zu beschreiben, die den Men= schen zum Subjekt und Christum oder die Vergebung zum Objekt hat, beschreiben unsere alten Lehrer den Glauben als ein "Christum wollen", "zu Christo kommen", "nach Christo die Hand aus= streden", "Christo anhangen", "sein Herz an Christum hängen", "sein herz mit Christo verbinden", "Christum anziehen, schmeden, essen, trinken " 2c. Luther sagt in seiner Disputation vom Glau= ben (de fide) : 18) "Der Glaube, den sich ein Mensch selbst gemacht hat, fteht da wie ein Fauler mit verschränkten Armen und spricht: "Das geht mich nichts an.' Der wahre Glaube erfaßt mit ausgestredten Armen fröhlich den Sohn Gottes, der für ihn gegeben ist, und spricht: "Mein Geliebter gehört mir und ich ihm." 19) Hollaz schreibt: "Der Ausdruck , an Christum glauben' bezeichnet durch die Präposition ,an' (els), mit dem Affusativ verbunden, einen Aft, wodurch der Glaubende auf Christum zustrebt, wodurch der Glaubende gleichsam aus sich heraus auf Christum sich begibt oder ihm anhängt.... Der Glaube heißt adypugapia (Röm. 4, 21), weil durch denselben der Geist des Glaubenden völlig auf sein Objekt zufährt, wie ein Schiff

17) So heißt es in den Dortrechter Beschlüffen von David und allen Er= wählten, wenn fie auch in "schwere und erschreckliche" (gravia et atrocia) Sün= den gefallen find, daß fie dennoch in der Gnade der Kindschaft und Rechtfertigung (gratia adoptionis ac justificationis) bleiben, weil fie nur die Betätigung (exercitium) des Glaubens, nicht aber den Glauben selbst verloren hätten.

18) vom Jahre 1535.

19) Fides *acquisita* stat velut piger manum sub ascella abscondens et dicit: Ista nihil ad me. Fides *vera* extensis brachiis amplectitur laeta Filium .Dei pro se traditum et dicit: Dilectus meus mihi et ego illi. (Opp. v. a. IV, 379.)

mit vollen Segeln in den hafen einläuft." 20) Derselbe: "Das Empfangen des Glaubens wird in der Schrift auch genannt: Chriftum anziehen (Gal. 3, 27), Christum geistlich schmeden, effen, trinken (251. 34, 9; Joh. 6, 50), ja, auch xúllyois oder fich mit Christo berbinden zu einem Beift (1 Ror. 6, 17), und fo fchließt es in fich (infert) eine Verbindung, wie zwischen der ergreifenden hand und dem ergriffenen Schatz, und heißt die wesentliche Vereinigung des Glaubens (unio fidei formalis), im Unterschiede von der myfti= schen Vereinigung (distincta ab unione mystica), als der Folge jener." 21) Ebenso fagt Luther zu Gal. 2, 20, daß der feligmachende Glaube keine "müßige Beschaffenheit" (otiosa qualitas) fei, der erst durch die hinzugekommenen Berke (fides formata) mit Christo ver= binde, sondern der Glaube felbst fei die innigste Verbindung mit Christo. Er schreibt: "Der Glaube muß rein gelehrt werden, daß du nämlich durch denselben so mit Christo zusammengeleimt wirst (conglutineris Christo), daß aus dir und ihm gleichsam eine Verson wird, ... fo daß diefer Glaube Christum und mich enger verbindet, als der Mann mit dem Beibe verbunden ift." 22) Bu Joh. 6, 29 fagt Luther vom Glauben an Christum: "Wir müssen unfer gers an ihn hängen und anstehen lassen Fasten 2c. . ., daß ich gerechtfertigt werde." 23) Dannhauer führt aus, daß der Glaube nicht ein "spiele= rischer Akt" (actus ludicrus) sei, der sein Objekt müßig betrachtet,24) fondern ein Aft des Billens, der auf fein Objekt zuftrebe, wie der Adler auf feine Speise (sollicito raptu, ut aquila fertur in escam). Dann zitiert er noch aus Chemnitz zur Beschreibung des Glaubens als eines Billensaktes: "Von allen am besten redet von diesem Geheimnis unser D. Chemnit, deffen Worte zu wiederholen mich nicht verdrießt: "Der Glaube betätigt sich an seinem Objekt nicht durch kaltes Nachbenken, nicht durch eine allgemeine und oberflächliche Zustimmung, sondern so, daß er erkennt, anschaut, verlangt, sucht, ergreift, empfängt, umfaßt und den einzelnen Glaubenden in der Verheißung Christum

20) De fide in Christum, qu. 16: Credere in Christum vi praepositionis in cum casu quarto constructae insinuat actum quendam credentis in Christum tendentem, quo homo credens quasi extra se, in Christum feratur aut ipsi adhaereat. . .  $\Pi\lambda\eta\rho\phi\phi\rho/a$  dicitur, quod per eam animus credentis plene feratur in objectum, sicut navis plenis velis in portum invehitur.

21) L. c., qu. 11.: Vocatur receptio fidei in sacris literis etiam induitio Christi, Gal. 3, 27, spiritualis gustus, manducatio et bibitio Christi, Ps. 34, 9; Joh. 6, 50, quin et  $\kappa\delta\lambda\lambda\eta\sigma\iota\varsigma$  seu agglutinatio cum Christo in unum spiritum, 1 Cor. 6, 17, adeoque infert unionem quandam, qualis est inter manum apprehendentem et thesaurum apprehensum et dicitur unio fidei formalis, distincta ab unione mystica ceu illius effectu.

22) Comm. in Gal. Erl. I, 246 sq.

23) Erl. Ausg. 47, 253.

24) Non est actus ludicrus, qui speculetur rem sine fructu.

### 104 Inwiefern ift ber Glaube, welcher bie Bergebung ber Sünden ergreift,

mit allen seinen Verdiensten zueignet und in Christo die Barmherzig= keit Gottes, der die Sünde vergibt.' "25)

So entschieden halten Luther und die lutherischen Theologen fest, daß der Glaube ein velle gratiam, ein die Gnade Bollen, actus apprehendendi sei, ein Ergreifen, nicht blok mit dem Verstande (...apprehensio theoretica"), sondern auch mit dem Willen ("apprehensio Die Papisten und die Schwärmer können den Akt des practica"). Ergreifens entbehren, weil ihnen die rechtfertigende und seligmachende Gnade eine gratia infusa, eine dem Menschen eingegossene und ihm einwohnende gute Qualität, Heiligung und Erneuerung, ist. Die felig= machende Inade ist ihnen eine Art materielles depositum im Men= fchen, das von dem tatfächlichen Ergreifen, worin der Glaube besteht, unabhängig ift. Uns Lutheranern aber ift die rechtfertigende Gnade etwas außerhalb des Menschen, nämlich Gottes gnädige Gesinnung um Christi willen (gratuitus Dei favor), Gottes Gna= denurteil in der Verheißung des Evangeliums. Darum muß der Glaube, welcher uns diefe Gnade zu eignet, feinem Befen nach ftets ein Alt, ein tatsächliches Ergreifen (fides actualis) fein, Att im Bachen und im Schlafen, in Erwachsenen und in Kindern.26) Dannhauer sagt: "Man hebe dieses Ergreifen auf, und die Verheißung ift dir nicht mehr fest. " 27)

### IV.

Bir haben uns bisher die folgenden Punkte vergegenwärtigt: 1. Der Glaube kann ein Leiden oder ein actus passivus genannt werden, weil zur Entstehung des Glaubens der Mensch nicht mitwirkt, sondern nur die Wirkung Gottes ersährt oder erleidet. 2. Der Glaube kann ein Leiden 2. genannt werden, weil sein Objekt das Evange= lium ist oder die durch Christum bereits vorhandene und im Evangelium dargebotene Vergebung der Günden, und er somit nur empfängt, nicht Gott etwas gibt oder tut. 3. Weil das Objekt des Glaubens nicht die gratia infusa, sondern die im Evangelium deklarierte gnädige Gesinnung Gottes oder die im Evangelium darge= botene Vergebung der Günden ist, so ist welcher den Men= schen mit der Vergebung der Günden in Verbindung bringt, stets Att des Ergreifens oder Zueignens, und zwar nicht bloß ein

26) Unfere Lehrer halten bekanntlich fest, daß auch der Glaube der Kinder stets sides *actualis* sei, das heißt, ein tatsächliches Ergreifen der Gnade Gottes, nicht bloß eine potentia credendi oder ein otiosus habitus.

27) L. c., p. 671: Tolle hunc amplexum, non erit tibi firma promissio.

<sup>25)</sup> Omnium optime hoc mysterium exponit noster Dr. Chemnitius, cujus verba haud piget repetere: Fides versatur circa suum objectum non frigida cogitatione, non generali et superficiali assensione, sed ita, ut agnoscat, intueatur, expetat, quaerat, apprehendat, accipiat, complectatur et singulis credentibus applicet in promissione Christum cum omnibus suis meritis et in Christo misericordam Dei remittentis peccata.

Ergreifen mit dem Verstande, sondern auch mit dem Willen, ein "die Vergebung der Sünden Wollen". Apologie (95, § 48): "Der Glaube, welcher rechtfertigt (illa ficks, quae justificat), . . . ist das Wollen und Annehmen der dargebotenen Verheißung von der Vergebung der Sünden und der Rechtfertigung."

Bie ift nun diefer Aft des Ergreifens (actus apprehendendi) in feinem Verhältnis zur Rechtfertigung aufzufassen und zu befcbreiben? Die lutherischen Lehrer fagen: 1. Der Glaube ift Akt, Alt des tatsächlichen Ergreifens. Läßt man diesen Alt, Willensakt, fahren, so gibt man damit die Rechtfertigung auf. "Tolle hunc amplexum, non erit tibi firma promissio." 2. Biewohl der Glaube Alt, unfer Aft, ift, fo rechtfertigt er doch nicht als unfer Aft oder Aft an fich, fondern lediglich durch feine Beziehung (relative), nämlich durch das ergriffene Objekt, Christum, oder - was dasselbe ist — durch das im Ebangelium vorliegende Rechtfertigungs= Die alten Lehrer veranschaulichen dies durch mehrere Gleichurteil. nisse. Etwa so: Der Akt des Effens ist nötig zum Sattwerden, aber nicht der Akt des Essens an sich macht fatt, der Akt der Bewegung des Mundes und des Schludens, sondern die also hingenommene So auch rechtfertigt der Glaube nicht durch den Akt des Speise. Ergreifens an sich ober dadurch, daß er überhaupt ergreift, fondern dadurch, daß er Christum, die Vergebung der Sün= den, das Rechtfertigungsurteil 2c. ergreift. So faßt Calov die Lehre der lutherischen Kirche zusammen: "Dies ist es, was unsere Rirchen wollen: der Glaube sei zwar unser Akt, da nicht Gott in uns glaubt, sondern wir, durch Gottes Birtung in uns, glauben; in Gottes Urteil aber, wenn uns der Glaube zur Gerechtigkeit ge= rechnet wird, komme er nicht als unser Akt in Betracht (non autem aestimari in judicio Dei, cum fides imputatur ad justitiam ceu actum nostrum) und er tue (praestare) das, was ihm zu= geschrieben wird, auch nicht durch eine göttliche Erhebung über seine ihm eigentümliche Kraft hinaus, sondern insofern er Gottes Inade und Christi Verdienst ergreift, nicht wegen der Rraft des Ergreifens oder wegen unfers Attes felbit, fon= bern wegen des ergriffenen Objekts (non propter vim apprehensionis aut actum ipsummet nostrum, sed propter objectum apprehensum), fo daß alle Bürdigkeit, Kraft und Birkung allein dem Objekt zuge= schrieben wird, nämlich Christi Verdienst, der Glaube aber dies sich nur zueigne und zu dem feinen mache, oder vielmehr dem Glauben = den zueigne, so daß der Gläubige es durch den Glauben ergreift und für sich in Beschlag nimmt. . . . Obgleich der Glaube eine über = zeugung (persuasio) und die überzeugung ein Aft bes Geiftes oder vielmehr unfers Willens (voluntatis nostrae actio) ift, jo rechtfertigt doch jene überzeugung, als solche und insofern sie unser Alt ift 2c., nämlich insofern sie in der Kategorie des Luns (actionis)

#### Borwort.

betrachtet wird, niemand, sondern die Rechtfertigung wird vielmehr dem Glauben zugeschrieben, insofern derselbe in der Kategorie der Beziehung (relationis) ist und Gottes Gnade, Christi Gerechtigkeit und Verdienst ansieht, ergreift und umfaßt (respicit, apprehendit et amplectitur)."<sup>28</sup>) Das ist, nach unserm Urteil, ungesähr so genau und so korrekt geredet, wie überhaupt von dem geheimnisvollen Vorgang des Glaubens und seiner Funktion bei der Rechtsertigung geredet werden kann. So redete und redet auch die rechtgläubige amerikanische Kirche Rationalisten, Schwärmern und Synergisten gegenüber.

Eine gewisse Schwierigkeit in der Darlegung dieser Materie ent= fteht dadurch, daß wir auf Grund der Schrift ein und dieselben Ausdrücke gebrauchen müssen, um total entgegengesette Dinge zu bezeichnen. Solche Ausdrücke find: Gehorfam, zu Christo kommen, Gottes Willen tun, Christum anziehen, Christo anhangen, Christo nach= Diefe Ausdrücke gebraucht die Schrift vom Verhalten des folgen 2c. Menschen sowohl dem Gesetz als auch dem Evangelium gegen= über. Im ersteren Falle bezeichnen sie Akte, durch welche wir Gott etwas tun oder geben (also Werke des Gesets); im letteren Falle bezeichnen sie den Akt des Glaubens an das Evangelium, wodurch wir Gott nichts tun oder geben, sondern nur nehmen (also einen Akt, der das gerade Gegenteil von den Werken des Gesetes ist). Dies haben Papisten, Rationalisten, Schwärmer und Synergisten je und je benutzt, um Verwirrung anzurichten. F. A.

(Schluß folgt.)

## Vorwort.

## (Fortfegung ftatt Schluß.)

Die heftigen Angriffe, welche von Papisten, Reformierten und andern Sekten und Schwärmern auf die lutherischen Lehren gemacht wurden, waren für Luther und die lutherischen Bekenner ein Anlaß, ihre Lehre immer wieder durch die Schrift zu ziehen, aus der Schrift abzuleiten und an der Schrift zu prüfen. Das taten sie aber nicht etwa beshalb, weil infolge der allseitigen Anfeindung und Verurteilung sie ihrer Sache ungewiß geworden wären, sondern weil die christliche Ge= wißheit nur so befestigt, vermehrt und bewahrt werden kann und etwaige Bweisel, welche aus der fleischlichen Vernunft, die auch dem Christen noch anklebt dis in die Grube, emporsteigen, und mit welchen Satan die Christen quält, nur dadurch übertwunden werden können, daß man sich immer von neuem auf den Grund, das klare Wort der Schrift, besinnt, auf dem allein diese Gewißheit ruht und dem allein sie entspringt und in dem, als in seinem eigentlichen Elemente, der christliche Glaube lebt

28) Consideratio Arminianismi, edit. 2, p. 247 sq.

Borwort.

und webt und existiert. Alle Bedenken und Zweisel, welche der Teusel uns in die Seele wirft, oder die er aus dem Sumpfe unsers Fleisches aufsteigen läßt, verschwinden vor dem klaren Wort der Schrift wie der Nebel vor der Mittagssonne. Luther sagt: "Wer sich an das Wort hält, der soll bleiben, und sonst nicht. Das habe ich erfahren. Wenn ich mit der Heiligen Schrift und mit dem Wort bin umgangen, da hat mir der Teusel wohl Friede gelassen; venn er flieht das Wort nicht anders, denn einen feurigen Backofen; wenn er aber verwerkt, daß das herz ohne Glauben und Wort gar leer steht, so treibt er seine Kunst."<sup>1</sup>) Das Ergebnis jeder erneuten Prüfung ihrer Lehre an dem Worte der Schrift war denn auch die, daß die lutherischen Bekenner ihrer Lehre besto gewisser wurden und um so energischer für dieselbe eintraten.

Der ausgesprochene Zwed der Schmalkaldischen Artikel 3. B. ift reconsideratio der Lehren, die Luther bisher versochten, und der papi= ftischen Irrlehren, die er bekämpft hatte. In den Schmalkaldischen Ar= tikeln wollen die lutherischen Bekenner die Frage beantworten, ob sie mit gutem Gewiffen und ber Seiligen Schrift gemäß von ihren bisher ge= führten Lehren etwas nachgeben und von den Lehren ihrer Gegner etwas annehmen könnten. In der Vorrede zu den Schmalkaldischen Artikeln erklärt Luther, daß ihm "befohlen" worden sei, "Artikel unser Lehre zu stellen und zusammenzubringen, ob's zur handlung täme, was und wie fern wir wollten oder könnten den Papisten weichen, und auf welchen wir gedächten, endlich (constanter) zu beharren und zu blei= ben." 2) Diesen Zweck der Wiedererwägung der bisher von den Luthe= ranern versochtenen Lehren und bekämpften Frrlehren deutet ichon das Titelblatt an: "Artikel christlicher Lehre, so da hätten sollen aufs Ron= zilium zu Mantua, oder wo es sonst worden wäre, überantwortet wer= den von unfers Teils wegen, und was wir annehmen oder nachgeben könnten oder nicht." Daß aber diese in den Schmalkaldischen Artikeln von Luther und seinen Genossen angestellte Biedererwägung ihren Grund nicht darin hatte, daß die lutherischen Bekenner ihrer Sache ungewiß geworden wären, spricht Luther in der= selben Vorrede deutlich genug aus. Er erklärt nämlich, daß er zwar nicht glaube, daß es zu einem Konzil kommen werde, weil "ber Papft lieber wollt die ganze Christenheit verloren und alle Seelen verdammt sehen, ehe er sich oder die Seinen wollt ein wenig reformieren und seiner Thrannei ein Maß sehen lassen", sich aber dennoch der Arbeit nicht ent= ziehen wolle, damit die Nachkommen wissen möchten, was sein best än = diger Glaube gewesen sei. Wörtlich: "So hab ich gleichwohl diese Artikel indes wöllen durch öffentlichen Druck an den Tag geben, ob ich ja ebe sterben sollt, denn ein Konzilium würde (wie ich mich ganz ver= sehe und verhoffe), weil die lichtflüchtigen und tagscheuende Schelmen jo jämmerlich Mühe haben, das Konzilium zu verziehen und zu ver= hindern, damit die, so nach mir leben und bleiben wer=

1) St. L. Ausg. XII, 1607.

2) Müller, S. 295, § 1.

ben, mein Zeugnis und Bekenntnishaben über das Bes kenntnis, das ich zuvor hab lassen ausgehen, darauf ich auch noch bisher blieben bin und bleiben will mit Gottes Gnaden (in qua hactenus constanter permansi et permanebo deinceps per Dei gratiam)." 3) Das stand Luther, der seiner Lehre aus Gottes Wort göttlich gewiß war, von vornherein fest, daß die anzus stellende reconsideratio nicht zu einer revisio und correctio, sondern zu einer reaffirmatio feiner bisherigen Stellung führen werde. Luther war seiner Sache gewiß, und der Hintergedanke, daß er sich möglichers weise doch irre und daß etwa ein großes Konzil ihn eines Besseren belehren könnte, lag ihm völlig fern, und wenn ein derartiger Gedanke fich in seinem Fleische dennoch regte, so gab er demselben doch nicht Raum. In der gitierten Vorrede schreibt Luther also weiter: "Und daß ich wieder komme zur Sache, möchte ich fürwahr wohl gern ein recht christlich Konzilium sehen, damit doch viel Sachen und Leuten geholfen würde. Nicht daß wir's bedürfen (non quod nos concilio indigeamus), denn unser Kirchen sind nu durch Gottes Gnaden mit dem reinen Wort und rechten Brauch der Sakrament, mit Erkenntnis allerlei Ständen und rechten Berten also erleucht und beschidt, daß wir un = ferthalben nach keinem Konzilio fragen und in solchen Stücken vom Ronzilio nichts Besseres zu hoffen noch zu gewarten wissen." 4)

Diefer überzeugungsstarken Stellung Luthers entspricht auch das Ergebnis der angestellten Wiedererwägung in den Schmalkaldischen Artikeln. Von den Lehren, welche er bisher aus Gottes Wort als seine Lehre vorgetragen und gegen seine Bidersacher versochten, tann er mit autem Gewissen auch nicht eine fallen lassen. Und von den falschen Leh= ren, welche er bisher bekämpft hat, weiß er keine einzige zu nennen, die er jett anzunehmen vermöchte. Luther ist seiner eigenen Lehre göttlich gewiß und zugleich hat er flar erkannt, daß feine Gegner sich im Frrtum befanden. 3m ersten Artikel des zweiten Teils schreibt er: "Bon diesem Artikel kann man nichts weichen ober nachgeben, es falle Himmel und Erden, oder was nicht bleiben will. Denn es ift kein ander Name den Menschen gegeben, dadurch wir können selig werden, spricht Betrus Act. 4, 12. Und durch feine Bunden find wir geheilet, Jef. 53, 3. Und auf diesem Artikel stehet alles, was wir wider den Papst, Teufel und Belt lehren und leben. Darum müßen wir des gar gewiß sein und nicht zweifeln, sonst ist es alles ver= loren und behält Papit und Teufel und alles wider uns den Sieg und Recht." 5) 3m zweiten Artikel beißt es: "Diefer Artikel von der Meffe wird's gang gewiß und gar sein im Konzilio. Denn wo es möglich wäre, daß sie uns alle andere Artikel nachgäben, so können sie doch diesen Artikel nicht nachgeben. Bie der Campegius zu Augsburg gejagt, er wollt sich ehe auf Stüden zureißen lassen, ehe er wollt die Messe fahren So werde ich mich auch, mit Gottes gilfe, ehe lassen.

3) S. 295, § 3.

4) S. 297, § 10.

5) S. 300, § 5.

#### Vorwort.

lassen zu Aschen machen, ehe ich einen Meßtnecht mit feinem Berke, er sei gut oder boje, lasse meinem HErrn und Heiland 3Eju Christo aleich oder höher sein. Also sind und bleiben wir ewiglich gescheiden und widereinander."6) Ferner: "Und die Summa, was die Messe ist, was daraus kommen ist, was daran hanget, das können wir nicht leiden und müssen's verdammen, damit wir das heilige Sakrament rein und gewiß, nach der Einsebung Christi, durch den Glauben gebraucht und emp= fangen, behalten mögen." 7) 3m 13. Artikel sagt Luther von der Recht= fertigung und den Werken: "Was ich dabon bisher und stetiglich ge= lehret habe, das weiß ich gar nicht zu ändern (mutare nec in minimo possum)." 8) Und zum Schluß erklärt Luther: "Dies find die Artikel, darauf ich stehen muß und stehen will bis in meinen Tod, ob Gott will, und weiß darinne nichts zu ändern noch nachzugeben; will aber jemand etwas nachgeben, das tue er auf sein Gewissen." 9)

Luther war seiner Lehre göttlich gewiß, in einer Beise gewiß, welche dem Hintergedanken und der Befürchtung, daß er sich möglicher= weise in den Stücken, welche er jahrelang wider seine Gegner versochten, irre und daß die Gegner recht haben möchten, keinerlei Raum in seinem Berzen gab. Und daß es eine folche christliche Gewißheit wirklich gibt, und daß alle Christen, und insonderheit cristliche Lehrer und Prediger, ihrer Lehre in dieser Beise gewiß sein können und sollen, kommt auch sonst wiederholt in unserm Bekenntnis zum klaren Ausdruck. Die Apologie schreibt z. B.: "Und wir hoffen, daß diese zwar kurze Aus= führung frommen Leuten nützlich sein werde, ihren Glauben zu befestigen und ihr Gewissen au belehren und au tröften. Denn wir wiffen, daß das, was wir gefagt haben, übereinstimmt mit den prophetischen und apostolischen Schriften." 10) Das zweifellose, gewisse Bissen des Christen betont auch die folgende Stelle: "Wir wissen, daß dieser von uns dargelegte Sinn die wahre und eigentliche Meinung Pauli sei; wir wissen, daß diese unsere Meinung frommen Gewissen einen festen Troft gewährt, ohne welchen niemand im göttlichen Gerichte bestehen kann." 11) Nach der Apologie

6) S. 302, § 10.

7) S. 305, § 29.

8) S. 324, § 1.

9) S. 325; Art. XV, § 3.

10) S. 151, § 269: "Et speramus hanc, quamvis brevem, disputationem, bonis viris ad confirmandam fidem, ad docendam et consolandam conscientiam utilem futuram esse. *Scimus* enim ea, quae diximus, consentanea esse scripturis propheticis et apostolicis, sanctis patribus, Ambrosio, Augustino et plerisque aliis et universae ecclesiae Christi, quae certe profitetur Christum esse propitiatorem et justificatorem."

11) S. 182, § 84: "Neque vero dubium est, quin haec sit sententia Pauli, quam defendimus, quod fide accipiamus remissionem peccatorum propter Christum... Nec perturbentur piae mentes, etiamsi Pauli sententias calumnientur adversarii. Nihil tam simpliciter dicitur, quod non queat depravari cavillando. Nos *scimus* hanc, quam diximus, veram et besteht die christliche Wahrheitsgewißheit darin, daß der Christ "ganz und ohn allen Zweifel für Gott gewiß" weiß, daß seine Lehre wahr, ja, "Christi und der Apostel Lehre" sei. Das zeigen die folgenden Stellen: "Haec non eo diximus, quod nos de nostra confessione dubitemus. Scimus enim eam veram, piam et piis conscientiis utilem esse." "Denn gute Gewissen schreien nach der Wahrheit und rechtem Unter= richt aus Gottes Wort, und denselben ist der Tod nicht so bitter, als bitter ihnen ist, wo sie etwa in einem Stücke zweifeln; darum müssen sie suchen, wo sie Unterricht finden." 12) "Siemit haben wir die Summa unfer Lehre von der Bug angezeiget, und miffen fürmahr (certo scimus), daß dieselbige christlich und frommen herzen gang nutslich ist und hoch vonnöten, . . . ja, Christi und der Aposteln Lehre." 13) "Nachdem wir aber (Gott Lob!) durch Gottes Wort in unsern Herzen und Gemissen des ganz ohn allen Zweifel für Gott ge= wiß fein, daß die Bidersacher verdammen die öffentliche göttliche Wahrheit und die rechte, christliche, felige, heilige Lehre, ohn welche kein christliche Rirche irgend sein kann, welche ein jeder Christ, sofern sein Leib und Leben reicht, schuldig ift, zu der Ehre Gottes zu bekennen, zu retten und zu schüten: fo laffen wir uns bon folcher beil= samen Lehre nicht abschrecten." 14)

So waren unsere Väter "ganz ohne allen Zweifel für Gott ge= wiß", daß ihre Lehre nichts anderes als die untrügliche göttliche Wahr= heit sei. Und ebenso gewiß wußten sie auch, daß die Lehren, welche sie an den papistischen und reformierten Gegnern bekämpsten, Frrtümer waren, die sie unmöglich annehmen konnten. Auch hiersür liefert unser Bekenntnis Belege genug. Die Apologie schreibt von der papistischen Lehre von der Buße: "Denn dieselbige ihre Lehre ist öffentlich falsch, unrecht, wider die klaren Worte Christi, wider alle Schrift der Aposteln, wider die ganze Heilige Schrift und Bäter."<sup>15</sup>) Und in der Konkordien= formel heißt es ein über das andere Mal von der Gegenlehre: "Diese Frrtum und dergleichen allzumal verwerfen wir einhellig als dem klaren Wortes zuwider."<sup>16</sup>)

Die Lehrgewißheit aber, welche Luther und die lutherischen Bekenner forderten, ist keine schwärmerische. Sie gründet sich nicht auf unmittelbare Offenbarungen, nicht auf Geistererscheinungen, nicht auf wissenschaftliche oder vernunftnotwendige Erkenntnis, nicht auf die Einsicht in die Notwendigkeit der christlichen Wahrheiten oder doch in den notwendigen Zusammenhang dieser Wahrheiten. Wer auf solche und ähnliche Dinge seinen Glauben von Gott und geistlichen Sachen gründet, der hat auf Sand gebaut, und von wirklicher, geschweige denn

| 12) | ଞ. | 191, § | § 32. | 33. | 13) | ଞ. | 201, | § | 81. | 14) | ଞ. | 221, | ş | 84. |
|-----|----|--------|-------|-----|-----|----|------|---|-----|-----|----|------|---|-----|
| 15) | ଞ. | 170,   | § 16. |     | 16) | 6. | 624, | § | 66. |     |    |      |   |     |

germanam sententiam Pauli esse, *scimus* hanc nostram sententiam piis conscientiis firmam consolationem afferre, sine qua nemo consistere in judicio Dei queat."

#### Vorwort.

göttlicher Gewißheit tann bei ihm nicht die Rede sein. Seine vermeint= liche Gewißheit ist weiter nichts als ein menschlicher Wahn. Die Ge≠ wißheit, welche Luther lehrt und fordert, gründet sich auf das klare Wort ber Schrift allein, und von einer Gewißheit außer und neben dem Wort wollte er nichts wiffen. In den Schmalkaldischen Artikeln schreibt er: • "Und in diesen Stücken, so das mündliche, äußerliche Wort betreffen, ist fest darauf zu bleiben, daß Gott niemand seinen Geist oder Gnade" (also auch nicht die christliche Gewißheit) "gibt, ohne durch oder mit dem vorhergehenden äußerlichen Wort. Damit wir uns bewahren für den Enthusiasten, das ift, Geistern, fo sich rühmen, ohne und vor dem Wort den Geist zu haben, und dadurch die Schrift oder mündliche Wort richten, deuten und dehnen ihres Gefallens, wie der Münger tät und noch viel tun heutiges Tages, die zwischen dem Geist und Buchstaben scharfe Richter sein wöllen, und wissen nicht, was sie fagen oder seben." 17) "Laßt uns nicht den Seiligen Geist vom Glauben scheiden", fagt Luther an einer andern Stelle, "welcher die eigentliche Gewißheit im Worte ift; aber nicht ohne das Wort, sondern durch das Wort überkommt man Es haben keine Gewißheit, und darum auch nicht den Seiligen ibn. Geist, alle Papisten, Türken, Sakramentierer, weil sie das, was sie behaupten, haben in ihrer bedingungsweisen Gerechtigkeit, nicht im 2Borte. " 18) Ferner: "Darum hat der Glaub ein scharfes Auge auf das Wort. Sieht er, daß das Wort da ist, so geht er frisch hinan und läßt weder Teufel noch Welt sich schrecken. . . . Biederum, so er sieht, daß kein Gottes Wort da ist, da läßt er sich keinen Schein, kein Drohen, noch Macht der Welt dahin bewegen, daß er's für wahr hielte. . . . Denn ohn Gottes Wort etwas glauben, ift tein Glaube, sondern ein falscher Wahn, da nimmermehr nichts aus wird. Eben als wenn du glauben wolltest, du solltest noch römischer Raifer werden; wenn du das gleich auf das allergewissest vornähmest, würde doch nichts draus. Da aber David, der eines geringen Standes war, Gottes Wort hatte durch den Propheten Samuel, er sollte Rönig in Jsrael werden, da mußte er's werden, es täte Saul dawider, was er wollte." 19) Hatte Luther aber ein klares Gotteswort, "die öffentliche helle Schrift und flare Wort des Seiligen Geistes, manifestam scripturam Spiritus Sancti" 20) für sich, so vermochte ihn der Widerspruch der ganzen Welt und Christenheit nicht irre zu machen. "Denn mir ist also", spricht Luther, "daß mir ein jeglicher Spruch die Belt zu enge macht." 21) An dem klaren Worte der Schrift wurden ihm alle Angriffe der Bidersacher und alle Rünfte der Sophistik zu schanden. 3m Großen

20) Apologie, 74, 9.

21) XX, 788.

<sup>17)</sup> S. 321, § 3.

<sup>18)</sup> St. L. Ausg. XXII, 466. In der Erl. Ausg. 58, S. 375, lautet der letzte Satz: "Der Mahommed, die Papisten, Sakramentierer und andere Schwär= mer haben keine Gewißheit und können ihrer Lehre nicht gewiß sein, denn fie hangen am Worte nicht."

<sup>19)</sup> XIII, 945.

Ratechismus schreidt Luther: "Aus dem Wort [beim Abendmahl] kannstu dein Gewissen stärken und sprechen: Wenn hunderttaussend Teusel samt allen Schwärmern hersahren: Wie kann Brot und Bein Ehristus' Leib und Blut sein? 2c., so weiß ich, daß alle Geister und Ge= lehrten auf einem Hausen nicht so klug sind als die göttliche Majestät im kleinsten Fingerlein. Nu stehet hie Christus' Wort: Nehmet, esset, das ist mein Leib. Trinket alle daraus, das ist das neue Testament in meinem Blut. Da bleiben wir bei, und wöllen sie ansehen, die ihn meistern werden und anders machen, denn er's geredet hat. . . Denn wie Christus' Mund redet und spricht, also ist es, als der nicht lügen noch trügen kann." <sup>20</sup>

Dieje auf das flare Wort der Schrift sich gründende Gewißheit und überzeugungsstärke gab Luther und seinen Genossen Rraft und Mut, das feindliche Urteil der Menge, des Zeitgeistes, der offiziellen Rirche, sowie auch der Gelehrten und Universitäten zu verachten, und machte ihn auch nicht irre, als er sah, wie die sogenannte tatholische Christenheit in die Brüche ging und zugleich auch die Protestanten sich in viele Barteien spalteten und er felber als starrsinniger, streitsuchtiger Mensch, der an allem Unglud in der Christenheit schuld sei, verschrieen und gehaft wurde. An Bank und Zwietracht und Spaltungen freilich hatten auch Luther und feine Genoffen keinen Gefallen. Die Apologie schreibt: "Denn wahrlich soll man es dafür halten, daß uns mit gant und Zwiespalt nicht wohl ist." 23) Aber das stand ihnen unerschütter= lich fest, daß sie im Besite der göttlichen Wahrheit waren, und daß diese Bahrheit ein Gut sei, dem man nötigenfalls auch den äußerlichen Frieden und die äußerliche Einiakeit zum Opfer bringen müsse. Und so oft die Lutheraner an die Wahrheiten dachten, welche sie den Gegnern gegen= über versochten, und an die Frrlehre, welche sie bekämpften, da beteten fie nicht etwa: "Lieber Gott, wenn wir uns im Irrtum befinden follten, fo bekehre uns zu den Säten, die wir jest als Irrlehren verdammen", fondern daß Gott ihnen beistehen und ihrer Lehre zum Siege verhelfen wolle. Die Apologie schreibt: "Wir wissen gar wohl, wie sehr diese Lehre (des Ebangeliums) dem Urteil der Vernunft und des Gesetes auwider ift. . . . Aber wir schämen uns der Torheit des Ebangelii nicht. Dieses verteidigen wir um der Ehre Christi willen und rufen Christum an, daß er uns mit feinem Seiligen Geift beiftehe, damit wir dasselbe flar und deutlich darlegen mögen." 24) Und wie das Urteil der Ver=

22) S. 500, § 12-14.

23) S. 183, § 90.

Digitized by Google

24) S. 126, § 109: "Verum nos stultitiam evangelii praedicamus, in quo alia justitia revelata est, videlicet, quod propter Christum propitiatorem justi reputemur, quum credimus nobis Deum propter Christum placatum esse. Nec ignoramus, quantum haec doctrina abhorreat a judicio rationis ac legis. Nec ignoramus multo speciosiorem esse doctrinam legis de dilectione. Est enim sapientia. Sed non pudet nos stultitiae evangelii. Id propter gloriam Christi defendimus et *rogamus* Christum, ut Spiritu Sancto suo adjuvet nos, ut id illustrare ac patefacere possimus." Borwort.

nunft unsere Bäter nicht irre zu machen vermochte, so auch nicht die Feindschaft der Kirche. Wußten doch die Lutheraner, daß alle wahren Rinder Gottes, selbst die Kirche in Rom nicht ausgeschlossen, mit ihnen übereinstimmten, obgleich der Papst sie bannte und verfluchte. ..Nec statim censendum est Romanam ecclesiam sentire, quidquid papa aut cardinales aut episcopi aut theologi quidam aut monachi probant."<sup>25</sup>) Allen Anfeindungen, Verfolgungen und Aufforderungen, ihre Lehre zu widerrufen, setten darum die Lutheraner die Erklärung entgegen: Wir lehren rein, göttlich, recht von dem Evangelio Christi und wissen die öffentliche göttliche Wahrheit, ohne welche die Kirche Christi nicht kann fein ober bleiben, und das ewige heilige Wort des Evangelii nicht zu verleugnen oder zu verwerfen. Wahrlich, die Spaltungen in der Rirche gefallen uns nicht, und wir würden fehr gerne schweigen, wenn wir nicht die größten und nötigsten Ursachen hätten, von unsern Begnern zu dissentieren. Da sie aber die offenbare Wahrheit verdammen, so steht es uns nicht frei, die Sache — nicht unsere, sondern Christi und der Rirche — preiszugeben.26)

Dieje Stellung Luthers und der lutherischen Bekenner den Bapiften und Reformierten gegenüber ift auch die Position, welche wir jest unsern zahlreichen Gegnern gegenüber einnehmen. Und der bittere und allgemeine Widerspruch, den auch wir erfahren müssen, macht uns nicht im mindesten irre an den Lehren, welche wir als göttliche Wahr= heiten erkannt und versochten haben. Auch wir wissen, daß alle wahren Christen im innersten Grunde ihres Herzens gerade so glauben, wie wir glauben und lehren. Erklären doch felbst ohiosche Wortführer ge= legentlich, daß sie lieber aufs Schafott gehen wollen, als die Lehre an= nehmen, daß die Gnade und das menschliche Verhalten die beiden Fattoren feien, welche die Bekehrung der einen befriedigend erklären.27) Das ift offenbar die Sprache des Herzens, welches in feinem tiefften Grunde mit uns stimmt, dem reimenden Verstande den Gehorsam fün= digt und auf seinen Irrgängen nicht folgen will. Und die Aufforde= rung unserer Gegner, unsere Stellung fallen zu lassen, hat bei uns nur die Wirkung, daß wir von neuem unsere Lehre in die Schrift tauchen und durch die Schrift ziehen und, durch Gottes Wort gestärkt, sie als die erprobte göttliche Wahrheit um so fester halten und desto mutiger verteidigen. Auch an den freien Konferenzen haben wir uns nicht etwa deshalb beteiligt, weil wir schwankend und unserer Sache ungewiß ge= worden wären, oder weil wir gehofft hätten, auf denselben etwas hören

<sup>25)</sup> S. 151, § 269.

<sup>26)</sup> S. 75, § 15. 16; 183, § 90: "Profecto non delectant nos hae dissensiones in ecclesia, quare nisi magnas et necessarias causas haberemus dissentiendi ab adversariis, summa voluntate taceremus. Nunc quum ipsi manifestam veritatem damnent, non est integrum nobis deserere causam, non nostram, sed Christi et ecclesiae."

<sup>27) &</sup>quot;Luth. Rirchenztg." 1905, S. 649.

<sup>8</sup> 

zu können, was uns von unsern bisherigen Lehren abbringen und zum Glauben unserer Gegner bekehren könnte. Wer unsere Beteiligung an den freien Konferenzen also gedeutet, der kennt uns schlecht und hat uns gründlich migberstanden. Durch Gottes Gnade wissen wir, und zwar nicht erst seitern und ehegestern, daß die Lehren, welche wir unsern Gegnern gegenüber versochten haben, wahr, recht und göttlich find. Und wir haben auch erkannt und wissen gewiß, daß unsere Geg= ner in den Lehrstücken, welche fie nun ichon feit Dezennien wider Mif= fouri vertreten, sich im Frrtum befinden. Und diese unsere Gewißheit und überzeugungsstärke mit bezug auf unsere eigenen Lehren und die Irrlehren unserer Geaner ist keine schwärmerische. Sie ist aenau so begründet wie die Gewißheit, welche wir bei Luther und seinen Genoffen finden. Sie gründet sich nicht auf allerlei Schlusse, welche wir ziehen, nicht auf die wissenschaftliche Erkenntnis, daß die Lehren, welche wir führen, vernunftnotwendig sind, auch nicht auf die Einsicht, daß unsere Lehre von der Bekehrung und Gnadenwahl harmoniert mit dem Lehr= shitem, welches wir aufgestellt haben, auch nicht darauf, weil unsere erleuchtete Vernunft die Richtigkeit dieser Lehren erkannt hat, sondern auf bas klare Wort der Schrift. Missouri gründet seine Lehre, wie jest alle Welt weiß und weshalb man Miffouri jest in Deutschland und Amerika bekämpft und verspottet, auf die vom Heiligen Geiste wörtlich eingegebenen flaren Aussagen der Heiligen Schrift, auf die loci classici, die wie helle Sonnen am Firmament der Theologie leuchten, auf die Stellen, in welchen der Heilige Geift ex professo von den fraglichen Lehren redet und die nach Text und Kontext unsere Lehren ergeben, und zwar als allein mögliche ergeben. Von den Schriftstellen für die Lehre von der Rechtfertigung fagt die Apologie: "Das find fo gar klare, helle Sprüche der Schrift, daß sie nicht jo scharfes Verstandes bedürfen, sondern allein daß man's lese und die klaren Wort wohl ansehe, wie auch Augustinus in der Sache sagt (Haec adeo sunt aperta testimonia, ut non desiderent acutum intellectorem, sed attentum auditorem)." 28) Solche Stellen nun, die ihre Rlarheit und überzeugungstraft in sich felber tragen, wie die Sonne ihr Licht, sind es auch, auf die Missouri feine Lehre und Lehrgewißheit gründet. Bon Gegnern freilich, die es mit der Bahrheit nicht besonders genau nehmen, bekommen wir immer wieder die Behauptung zu hören: Bie der Papft in Rom, so nehmen auch die Miffourier für sich und ihre Person die Unfehlbarkeit in Ans "Nur Missouri hat nie bekannt und eingestanden, daß es ge= ipruch. irrt habe oder irren könne, sowenig wie Rom." So schrieb und verleumdete im vorigen Jahre die "Kirchliche Zeitschrift" der Jowaer.29) Aber es ist nicht an dem, was unsere Gegner behaupten. Wir find arme, schwache, gebrechliche, irrtumsfähige Menschen. Bir tonnen

28) S. 92, § 33.

29) Gang ähnliche Dinge fucht die ohiosche "Rirchenzeitung" (1905, S. 473) ihren Lefern weißzumachen.



#### Borwort.

nicht bloß irren, sondern irren auch vielfach, und selbst bann, wenn wir die rechte Lehre vortragen, fehlen wir oft in Worten und Ausdrücken. Rein, nicht für sich und seine Brediger, Lehrer und Christen nimmt Miffouri Unfehlbarkeit und Irrtumslosigkeit in Anspruch, wohl aber für Gott und die Lehren seines Wortes. Und wenn wir auf Grund flarer Schriftstellen dieje Lehren des göttlichen Wortes darlegen, so tragen wir nicht fragliche Ansichten, sondern gemisse Bahrheiten vor. In diesen Lehren handelt es sich eben nicht um menschliche Schluß= folgerungen, Abstraktionen und Geistesprodukte der Theologen. Die chriftlichen Lehren sind nicht Theorien, Sypothesen und Systeme, welche Menschen erfunden und aufgestellt haben, um die Tatjachen des Beils zu deuten und zu erklären. Wäre das ber gall, fo mare der grrtum nicht bloß möglich, sondern wahrscheinlich, ja, gewiß, und Zweifel und Bescheidenheit mit bezug auf jede christliche Lehre wäre ganz am Plape. So steht aber die Sache nicht. Die christlichen Lehren, welche wir aus der Schrift vortragen und in der Kirche nur vortragen wollen und follen, find die in den klaren Worten der Schrift von Gott selber gesetzten Bahrheiten. Luther sagt: "Wir sind hier nicht in einer Tabern; wir find in der christlichen Kirche, da müssen wir glauben [und lehren], nicht was die Vernunft recht dünkt oder was mir oder dir wohlgefällt, son= dern was die Schrift uns vorsagt." 30) Von Gott selber ge= feste und flar ausgesprochene Lehren aber sind gewiß, göttlich gewiß. Und wer ein solches Wort annimmt und lehrt, der hat damit eine uns trügliche Wahrheit angenommen und gelehrt. Und von einem solchen Wort und Lehrartikel soll er nicht sprechen: "Wer weiß, ob ich mich nicht täusche und groben Irrtum für göttliche Wahrheit ansehe?" sondern er kann und soll sprechen: "Das ist gewisse, göttliche Wahrheit, von der Gott will, daß jedermann ihr zufalle." Und wer sich daran ärgert und fordert, daß man "bescheidener", "demütiger" und bedingt rede, dem foll der Christ getroft antworten: "Ich kann nicht anders. Ich kann unmöglich Gottes flares Wort in Frage ziehen." Die "Bescheidenheit" und "Demut", welche die theologischen Zweifler von uns fordern, kön= nen und dürfen wir nicht leisten, denn sie ift eine schwere Sünde wider das erste Gebot und im Grunde genommen nicht Demut, sondern eitel Stolz und Auflehnung wider Gott und fein Wort.

In feiner dritten Predigt über das 21. Kapitel des Ebangeliums Matthäi vom Jahre 1538 schreibt Luther: "Jedoch muß die Ehre auch gesucht sein, und wo cs Gottes Wort und Ehre betrifft, da soll traun ein Prediger und ein Chrift seinen Kopf emporheben und nur stolz und hoffärtig genug sein. Denn soll einer ein Prediger sein, so muß er sagen: Dies ist die Wahrheit, jenes ist die Lüge; und so er sest darauf steht, daß der Papst gelogen und die Welt versühret habe, so solgt bald darauf die Ehre von den Zuhörern, nämlich das Urteil der Gottfürch=

<sup>30)</sup> St. L. Ausg. XII, 1609. Derselbe: "Denn wie täme die Rirche dazu, daß fie follte ihres GErrn Wort ändern und umtehren?" (VIII, 464.)

tigen, daß solcher Prediger recht und christlich lehrt und die Wahrheit für ihm habe. Wiederum, von des Papstes Lehre richten und urteilen sie auch, dah es Irrtum und Lügen sei. Wir haben allhier nichts zu ver= geben noch zu verlassen, das unser wäre, sondern es ist unsers HErr= gotts; der will über seinem Wort also fest gehalten haben, daß ihm eher himmel und Erbe über einem haufen liegen müffen, denn daß ein Bünktlein und der geringste Tüttel von seinem Wort umfäme. Darum sollen wir hie nicht scherzen noch demütig sein; der leidige Teufel hole die Demut hinweg, die von dem Wort Gottes weicht! . . . Kommt's in den Punkt, daß ich soll Gottes Wort predigen und bekennen, da muß man getrost stehen und sagen: Allhier ist Wahrheit und dort die Lüge, und alsdann sagen: O himmlischer Bater, es ist dein Wort, du willst, daß ich's soll frei bekennen und sagen: Geheiliget werde bein Name! So aber andere sagen, ich sei ehrgeizig und stolz, so lügen fie dran, denn ich suche alsdann die Ehre des, der mich gesandt hat; denn das Wort ift nicht mein Wort, sondern Gottes. Wenn's mein Wort wäre, das ich predigte, so wollt ich meine Ehre verfluchen. Aber es ist Gottes Wort, darum so hebt man an und betet: Geheiliget werde bein Name 2c., und ist stolz und hoffärtig. Sonst soll man sich nicht demütigen um der Leute willen, wenn den Kaisern, Königen, Fürsten und Doktoribus unsere Lehre nicht gefällt; wenn sie wollen, ich als ein Christ oder Prediger soll in der Lehre nachgeben und weichen und soll mich hie demütigen, da soll ich sagen: Lieber Papst, lieber Kaifer, und wer ihr mehr seid, füsset ihr mich auf das Mäulchen; dies Wort habe ich nicht erdacht, ich hab's auch nicht geschrieben. Nehmet Brillen in die hand und tut die Heilige Schrift auf, darinnen werdet ihr also finden, davon will ich nichts überall weichen, sondern ihr sollt mir dieses Buches Schüler bleiben und demfelben gehorchen, oder ewiglich zum Teufel fahren. Ja, sagen sie dann, du solltest dennoch demütig sein. Ja, ant= worte du: ich bin schuldig zu gehorchen nicht allein den klugen und weisen Doktoribus, sondern auch einem Kinde, wenn's meine Sinne betrifft; denn Gott kann's einem Rinde geben an Verstand, das er mir nimmt. Da will ich Junker Papst und seinen Kardinälen, Raiser, Röni= gen, Fürsten und herrn, so etwas von mir begehren, als von einem, ber Martin Luther heißt, gehorchen und gerne Ja fagen und mich aufs äußerste bemütigen und ihnen nur gerne zu Fuße fallen. Aber wenn ich ein Thrift bin und ein Prediger, dem das Wort Gottes befohlen ift, und sie wollen, ich soll mich allhier auch demütigen und das Wort Gottes fahren lassen, ba sprich: Allhier kann ich nicht demütig sein und folgen. ... Gott behüte mich vor der Demut, daß ich fagte: 3ch will gerne hören das Konzilium und den Papit, denn ich bin ein Mensch, der da irren tann; sondern also foll ich fagen: So es mein Wort ift, fo will ich gerne hören und folgen, und soll alles ein Dreck sein; ift's aber nicht mein Wort, sondern Gottes Wort, so sollt ihr herzu und es an= nehmen, des und kein anderes; wollt ihr nicht mit Gnaden, so müßt

#### Vorwort.

ihr mit Ungnaden; beiderlei Gestalt des Abendmahls müßt ihr steben laffen, oder in Abgrund der Hölle fahren. Ei, fpricht dann der Papft, willst du mich lehren? 3ch lehre bich nicht, sondern ich weise dir einen Lehrer, auf den ich trope, und fage dir: Du mußt diesen allein hören und dagegen deine Gedanken und Menschengesete fahren lassen, oder ewig des Teufels sein. Allhier bin ich stolz, fahre daher schier als ein Bott und urteile die größte Gewalt auf Erden, als Papit, Raifer, Türken, alle Reter, und suche die Ehre um des SErrn Christi willen, dessen Wort ich predige; und ein jeder Chrift muß also stolz sein, son= derlich aber ein Prediger; denn es betrifft Gottes Ehre, da soll er fest stehen als eine Mauer und nicht ein haar breit davon weichen, sonft wird er talt stehen, wenn er alsda wollte demütig fein. Mfo ift ein jeder Chrift noch ein Richter über die ganze Welt und über den Teufel, denn er führet Gottes Wort; das ist billig der Meister, so jedermann lehrt und richtet. Allda suche ich nun nicht meine Ehre, bin auch auf mich und meine Kunft nicht hoffärtig, sondern auf Gott, denn ich tann fagen: Gott hat mir das Wort gegeben; welcher dem nicht gehorfam ist, der fährt zum Teufel. Ei, sagt man dann, meinst du, daß Gott habe lassen groke Rönige und Bäpste sigen, und dir's allein befohlen? Nun, so du das göttliche Wort bei ihnen findest, so folge ihnen: wo nicht, so laß sie fahren. . . . Man muß allhier voneinander scheiden Bottes Ehre und Menschen Ehre. Benn's Gottes Ehre angeht, da fei du nicht demütig. Höre andere nicht, die größer und gelehrter sind denn du. Lak es geschehen, daß sie dieselbigen Gaben haben, aber den= noch find fie nicht gelehrter noch höher denn das göttliche Wort, welches allein Gottes ist; denn dasselbige ist ein Meister aller Meister. Дu bift nicht größer noch mächtiger denn das Wort. Du und ich sollen unter dem Wort fein. Das Wort ift nicht mein und dein, darum so sage: Ich will dich nicht über Gottes Wort seten und dich nicht lassen recht haben, da du unrecht hift. Wenn wir Gott dienen und sein Wort betennen, so ist's tein Stola, sondern eine große Demut. 3st es aber ein Stola, so ist es ein göttlicher und christlicher Stola, und da laß man mich unverworren. Hie werde ich nicht tun, was mich ein jedermann beißt, denn ich führe eines Mannes Wort, der ift ein anderer Mann, denn ihr feid. Benn's aber eine menschliche, zeitliche Ehre anträfe, da wollte ich gern demütig sein, jedermann hören, folgen und weichen und au Füßen fallen." 31)

Wofür wir also ein klares Gotteswort haben, dessen sich wir ge= wiß und das können und sollen wir annehmen als die gewisse und un= fehlbare Gotteswahrheit. Umgekehrt, wogegen wir ein klares Gotteswort haben, das können und sollen wir getrost verwerfen als offenbaren Frrtum. Und wenn die ganze Welt und alle Professoren und hohen Schulen in der sogenannten Christenheit sich wider uns sehen und das verteidigen, was wir aus Gottes Wort verwerfen, und ver=

<sup>31)</sup> St. L. Ausg. VII, 1082 ff.

werfen, was wir der Schrift gemäß bekennen, so soll und darf uns das nicht irre machen, solange wir nur für unsere Säte und Gegensäte helle, flare Schriftworte haben. Und folcher klaren Schriftstellen, die man nur aufmerksam zu lesen braucht, um sie zu verstehen, folcher Stellen, die auch den Einfältigen wie helle Sonnen leuchten, haben wir, wie "L. u. W." so oft dargetan hat, nicht nur etliche wenige, sondern viele, auch nicht nur für unsere eigene Lehre, sondern auch gegen die Lehre unserer Gegner. Ja, die ganze Seilige Schrift von Anfang bis zu Ende ist ein fortlaufendes Zeugnis für die Lehre von der "Gnade und Schrift allein" und ein ununterbrochenes Zeugnis wider die Lehre, welche der Inade das menschliche Verhalten und der Schrift die erleuchtete Vernunft zur Seite stellt. Auf Grund der klaren Schrift sind wir unse= rer Stellung gewiß. Wir glauben mit der Konkordienformel, "daß Got= tes Wort nicht falsch ist oder lüge",32) und daß darum ein Christ, welcher ein klares Gotteswort für sich hat, steht auf dem "einigen, festen, unbe= weglichen und unzweifelhaftigen Fels der Wahrheit";33) daß ein solches Botteswort "ftart und fest genug" ift, alle "Gegenwürfe und Einreden, wie annehmlich und scheinlich sie der Vernunft immer sein mögen, um= zustoßen und zu widerlegen", "darauf sich auch ein christlich Herz sicher und fest lehnen und verlassen kann",34) und "daß wir uns durch keine menschliche fluge Gedanken, was für ein Schein und Ansehen sie immermehr haben mögen, nicht wollen, können noch sollen abführen laffen von dem einfältigen, deutlichen und klaren Verstand des Worts und Testaments Christi" [oder irgend eines andern klaren Schristwortes] "auf fremde Meinung, anders, denn wie fie lauten (in aliam opinionem, quae ab expressis verbis Christi recedit), sondern gehörtermaßen ein= fältig verstehen und glauben." 35)

Diese Tatsache nun, daß wir auf Grund Karer Schriftworte un= serer eigenen Lehre göttlich gewiß sind, auch erkannt haben, daß unsere Gegner sich irren, macht es uns schlechterdings unmöglich, den Forde= rungen nachzukommen, welche jett im Interesse des äußerlichen Friebens von allen Seiten an uns gestellt werden. Wir können und dürfen die Lehre nicht verleugnen, welche wir bisher geführt haben, denn Gottes Wort und unfer in Gottes Wort gefangenes Gewissen sagt uns, daß wir damit die göttliche Wahrheit selber verwerfen würden. Bir können und dürfen die Lehren unserer Gegner nicht annehmen, denn Gottes Wort und unser Gewissen jagt uns, daß wir damit offenbare Irrlehren an die Stelle göttlicher Wahrheiten seben würden. Wir können auch unsere Lehren nicht für indifferent erklären, denn damit würden wir unfehlbar gewisse Wahrheiten der Schrift in Frage ziehen. Bir können endlich auch die Lehren unserer Gegner nicht für in der Kirche Gottes berechs tigt erklären, denn wir wissen, daß es Irrlehren sind, die Gott in seinem Hause nicht geduldet haben will. Wir wissen gar wohl, daß wir uns

33) €. 655, § 42. 35) €. 667, § 96. 92.

<sup>32)</sup> S. 667, § 96.

<sup>34)</sup> S. 670, § 106.

#### Bermischtes.

großen Beifall in der Welt und Christenheit erwerben könnten, wenn wir unsern Gegnern zu Willen fein wollten; aber Gottes Wort und unser in Gottes Wort gefangenes Gewissen verbietet es uns. das Schwert niederzulegen. Wir können und dürfen auch in der Zukunft nicht auf= hören, die Lehren, welche wir als göttliche Wahrheiten erkannt haben, vorzutragen und zu verteidigen, noch auch die Lehren unferer Gegner, welche wir als Irrlehren erkannt haben, fo lange au bekämpfen, bis fie aus der Kirche verschwunden sind. Und dabei können wir auch Gott nicht etwa bitten, daß er uns, falls die Lehren, welche wir jest verfech= ten, dennoch falich fein follten, zur Lehre unferer Gegner bekehren wolle, sondern nur, daß er uns zu dem Rampfe pro und contra rechten Mut und Kraft und Verstand verleihen wolle. Wir stehen heute noch wie D. Balther, als er im Jahre 1880 die Erklärung abgab: "Ich weiß, daß nunmehr Tausende, die meiner vordem mit Wohlwollen gedachten, mir jest gram geworden sind; ich könnte ihre Freundschaft wieder ge= winnen, wenn ich jest widerrufen würde. Es ergeht mir aber, wie einst Luther in dem Abendmahlsstreit gegen Zwingli. Wahrlich, ich könnte nicht felig sterben, wenn ich meine Lehre widerrufen würde; benn fie ift auf Gottes Wort gegründet. 'Ich stehe nun mit einem Fuße im Grabe, aber ich will mit diefer meiner Lehre getroft vor meines HErrn JEju Christi Richterstuhl erscheinen und mit Luther zu Christo fagen: Bin ich verführt, so hat mich dein Wort verführt. Da wird er aber zu mir sagen: Es ist schon gut; komm nur her, das hast du recht gemacht, mein Sohn, daß du dich an mein Wort festgehalten haft."

(Fortsetung folgt.)

## Bermischtes.

Die bentiche Sprache in den Bereinigten Staaten. Aus dem fürge lich von Prof. Fr. König aus Addison in der Aula des hiefigen Concordia=Seminars gehaltenen Vortrag über den gegenwärtigen Stand des deutschen Unterrichts hierzulande und deffen Bedeutung für uns teilen wir folgenden Abschnitt mit: "In einem fürzlich erschienenen Buch wird über den Stand des deutschen Unterrichts auf den höheren Schulen unfers Landes ausführlich Bericht gegeben. Der Verfasser führt den Aufschwung auf die Vertreter der sechs großen öftlichen Anstalten zurück, nämlich Harvard, Yale, Columbia, Cornell, Princeton und Penn= sylvania, die sich im Jahre 1896 zu einer "deutschen Konferenz" ver= fammelten und sich auf einheitliche Aufnahmebedingungen im Deutschen In Harvard, der ältesten Hochschule des Landes, unterrich= einiaten. teten 1901-'02 neunzehn Professoren in deutschen und verwandten Fächern; dazu kamen elf Hilfslehrer; 1200 Studenten nahmen an dem Unterricht teil. Die Kurse sind elementar bis zu den eingehend= ften Spezialstudien im Gotischen und Altsächsischen. Unter den Namen

119

der Professoren sind die von Amerikanern wie George Alonzo Bartlett, Horatio Steben White und von Deutschländern wie Runo Frande und hans Günter b. Jagemann. In der alten Pankesstadt New haben an ber Nale=Universität nehmen von 2540 Studenten gegen 840 an deut= schen Vorlesungen teil. Das Wachsen aber des Eifers für deutsche Sprache und Bildung veranschaulichen die Zahlen von der Columbia, wo 1896-'97 150 Studenten von drei Professoren Anleitung im Deutschen genoffen, 1902-'03 ichon 778 Studenten von einer ent= sprechenden gabl von Professoren. Diese gablen reden doch laut und könnten bei andern Anstalten noch vermehrt werden. In der Biblio= thet der Columbia gibt es unter 270,000 Bänden 65,000 deutsche. In Cornell, in dem weltentlegenen Ithaca, N. P., gibt es 100,000 deutsche Bücher und Broschüren. Als Ruriosum sei erwähnt, daß sich barunter 3000 Schriften über Zauberei und Segenwesen befinden, darunter eine verloren geglaubte Handschrift über ein Sitzungsprotokoll eines Prozesses vom Jahre 1592 gegen Kornelius Loos und ein Fatsimile seines handschriftlichen Buches: "De vera et falsa magia." Doch um dieses Anochengerüft von Angaben etwas mit Fleisch und Blut zu bekleiden, fo feien einige Aussprüche von einzelnen Amerikanern, für Deutschamerikaner berechnet, mitgeteilt. Andrew White, der vorlette Gesandte der Vereinigten Staaten beim Deutschen Reich, sagt: "Es hieße doch ruchlos verschleudern, was man besitzt, wollte man diese Sprache aussterben lassen, die man sich so leicht erhalten tann.' Aus einem längeren Auffat von H. B. Ferren mit der überschrift 'Monolingualism, the Bane of This Country', fei folgendes gitiert: 'The German by birth or descent who has cast aside the precious heritage of his great language and literature is a rudderless ship on an unknown sea. He is left without a past and without a people. He is neither English nor German. . . . The criminal indifference with which our wealthy Germans look upon the sublime mission of their countrymen in our Republic is a heartrending illustration of this fact.... To foster his language and song is the most sacred duty devolving upon the German-American. In performing it, he will develop his own faculties to their fullest extent, thereby becoming a more versatile and more useful member of society.' Prof. 28m. Cranston Lawton fordert in einem Auffat die Abschaffung des Grie= chischen auf den höheren Schulen und will statt dessen Deutsch gelehrt haben. Alle Kinder in den öffentlichen Schulen, etwa vom zehnten Jahre an, follen Deutsch lernen; mit bierzehn Jahren follen fie ichon "Sun= derte von Perlen von deutschen Literaturbruchstücken auswendig kön= nen', 3. B. Balladen von Uhland. ,überhaupt kann derjenige', fagt er, auf dessen Arbeitstische nicht auch deutsche Bücher zu finden sind, nicht, zu den Gebildeten gerechnet werden.' Go find wir also mit unserm doppeltsprachigen Unterricht in unfern Schulen diefen herren zufolge nicht auf dem Holzwege, sondern gerade auf dem rechten Wege. Bekannt ift ferner, daß es in der letten Zeit fast zu einem förmlichen Abkommen

Digitized by Google

.

#### Bermischtes.

awischen unserm Land und Deutschland in bezug auf den Austausch von Professoren gekommen ist, daß z. B. von einem Amerikaner schon \$50,000 für einen Roosevelt Chair an der Berliner Universität geschenkt worden sind. - Aber immer sind wir noch nicht bei dem Hauptgrund angelangt, weswegen wir die deutsche Sprache nicht vernachlässigen So erfreulich ber Aufschwung des deutschen Unterrichts dürfen. bierzulande ist, es gibt auch eine andere Seite, für uns als Theologen und Christen eine minder erfreuliche Seite. Ein Ritat von Ebans wird uns darauf bringen. Es nimmt Bezug auf die Anfänge des Deutschen in diesem Lande unter Eberett und Ticknor, die in Göt= tingen studiert haben, Emerson, Varker, Bancroft, Motleh, Longfellow und den Deutschländern Follenius und Francis Lieber. Es heißt dann: "Man tann sich taum einen Begriff machen von der lächerlichen Furcht, welche deutsche Bücher vor fechzig Jahren vielen gebildeten Menschen in Alt= und Neuengland einflößten. Deutsche Schriften waren damals in Amerika ebenso verdächtig und verpont wie heutigestags amerikani= sches Schweinefleisch in Deutschland. Mancher sorasame Bfarrer oder fromme Familienvater erhob seine warnende Stimme gegen die das ewige Seelenleben gefährdenden moralischen Trichinen, von denen diese ausländischen Geisteserzeugnisse wimmeln sollten. Schlimm aenua, wenn man solche Produkte in einem verdünnten brühartigen Auszuge ober, gründlich durchkocht, in dem Schmortopfe einer gereinigten über= febung zu sich nahm; weit verderblicher aber, wenn man es wagte, sie in der Originalsprache roh zu genießen! Vergiftet und verpestet waren die schmeichelhaften Epitheta, mit denen die größten Dichter und Denker aus dem Auslande begrüßt wurden. . . . Goethe mußte vornehm= lich als Schredbild dienen.' (Mit Recht | Anm. des Verfassers.) . . . "Sogar der große Sittenlehrer Rant, der jett als Stüte der baufälligen Orthodorie dienen muß (sic!), wird als der Hauptbeförderer des Ma= terialismus und des Atheismus und der Anstifter allerhand moralischen Unheils verschrieen." Trop unferer Liebe zur deutschen Sprache und was mit ihr zusammenhängt, haben wir, denke ich, mit der Grundstim= mung dieser alten Puritaner mehr Sympathie als mit diesem frivolen Ton ihrer entarteten Söhne, und wir sehen, wohin die Bflege des Deutschen bei ihnen geführt hat und noch immer führt. Deutscher Un= glaube, deutsche Theologie werden heute mehr als je in der Urtinktur und in den verschiedensten Votenzen bier in die amerikanische Rirche eingeführt und richten da große Verheerung an. Man sehe nur eine teilweise Lifte von aus dem Deutschen übersetten theologischen Berten an! Diese trunkene Theologie Deutschlands schlendert auch hier auf allen Straken, Gassen, ja Landstraken einher, macht sich allent= halben breit und begeifert alles, was hier von anderer Art noch übrig ift. Daraus folgt, daß Theologen, welche diesen Geistern entgegenzutreten berufen sind, des Deutschen fast fo wenig entraten können wie der Ursprachen. In der deutschen Sprache stedt dermalen das Schwert des Beistes, wie in keiner andern lebenden Sprache. Luthers Schriften,

die Symbole mit ihrer Geschichte, Walthers Schriften, die Zeugnisse der Missourisunde in ihrer "evangelischen Geistesklarheit", wie Guericke sie einmal charakterisierte, sind in der deutschen Sprache abgesatz und werden noch lange nur da in ihrer Fülle zu haben sein. Wir sind es darum uns selbst, der Kirche und Gotte schuldig, diese Quellen offen zu halten."

Die Ausbreitung ber bentichen Sprache. Ein Berliner Rorre= spondent schreibt: "Mit tausend Fäden umspinnt deutsches Befen, deutsche Kultur die Belt. Allenthalben weiß und neidet man uns das. Nur bei uns selbst fehlt noch immer ein klares Bewußtsein dieser für die Weltstellung der Deutschen doch wichtigsten Tatsache. **Brüfen** wir den deutschen Einfluß in der Welt einmal an der Verbreitung und Schätzung der deutschen Sprache außerhalb des geschlossenen deutschen Sprachaebietes. Zweifellos ift da allenthalben für die letten Jahr= zehnte wichtiger Fortschritt zu erkennen. In Frankreich ift seit den 70er Jahren der deutsche Unterricht an den höheren Schulen wesent= lich intensiber geworden; in England verlangten noch vor furzem die Zeitungen die allgemeine Einführung deutschen Unterrichts an den höheren Schulen. Die jett erfreulicherweise abflauende Stimmung gegen Deutschland hat die Forderung dann fürs erste verstummen lassen, doch erklärte die Londoner Universität von allen ausländischen Reife= zeugnissen nur das des deutschen Gymnasiums für genügend zur 3mmatrikulation. In Rußland ist an den Mittelschulen das Französische in den letten Jahren fast gang durch das Deutsche verdrängt worden. In Holland werden viele Bochschulvorlesungen deutsch gehalten. Schweben hat 1903 dem Deutschen offiziell die erste Stelle unter den Fremd= Die Fortschritte der deutschen Verkehrssprache sprachen angewiesen. im Orient sind bekannt. An den türkischen Hochschulen ist das Deutsche jett dem Französischen gleichberechtigtes Pflichtfach. In Paläftina wird in letter Zeit eine Reihe deutsch=arabischer Schulen gegründet, ähnlich wie in China deutsch=chinesische. In Japan herrscht die deutsche Bissenschaft; dadurch ift auch der deutschen Sprache ihre Stellung ge= fichert. Eigentümlich liegt die Sache in Nordamerika. Bährend das beutsche Volkstum in den Vereinigten Staaten als solches zurückging, hat die deutsche Sprache bei den Angloamerikanern Eroberungen gemacht. Das ist freilich tein Ersatz dafür, daß Rinder deutscher Eltern aufhören, als Deutsche zu leben. Erfreulicherweise sucht ja nun der Nationalbund auch hierin eine Wendung zum Besseren herbeizuführen. Auch in Kanada ist der deutsche Unterricht in den letten Jahrzehnten immer mehr und begehrter geworden. Bas Südamerika betrifft, fo hat Argentinien vor einem Jahre in den Oberklassen seiner Nationalkollegien Deutsch als einzige lebende Fremdsprache eingeführt. Auch in den Staatslyceen Chiles wird Deutsch als einzige lebende Fremdsprache getrieben. In Meriko ist das Deutsche in den höheren Schulen ebenfalls Pflichtfach geworden. Nur die brasilianische Regierung hat bis jetzt geglaubt, das Deutsche fast ganz vernachlässigen zu dürfen. Frei=

lich hielten die Deutschen Brasiliens bis jetzt ihr Deutsch aus eigener Kraft fest. Diesen Kulturbesitz zu schützen, ist zweisellos eine der wich= tigsten, vielleicht die wichtigste unserer nationalen Aufgaben."

F. B.

Die bentiche Sprache. Die reformierte "Rirchenzeitung" ichreibt: "Es ist ein alter Erbfehler der Deutschen, daß sie dem Fremden und Ausländischen den Vorzug vor dem Einheimischen und Baterländischen zu geben pflegen. Rein Bunder, daß so mancher Einwanderer aus beutschen Landen von der Stunde an, da er den Boden des gastlichen Amerika betritt, es sich höchst angelegen sein läßt, nicht etwa bloß die englische Sprache zu erlernen, sondern auch und noch viel mehr seine Muttersprache zu vernachlässigen und zu verachten. Solch ein unver= ständiger Michel schämt sich geradezu seiner deutschen Herkunft, rade= brecht mit seinen Kindern das Englische in einer so herzbewegenden Beije, daß dem Zuhörer die Augen übergehen, und würde wahrschein= lich viel darum geben, wenn er von irischer oder englischer Herkunft wäre. Solche Leute wissen schlechterdings nicht, welchen köstlichen Schab sie mit ihrer Muttersprache aufgeben und dadurch zugleich ihren Rindern vorenthalten. Schon Luther rühmte: "Die deutsche Sprache ist einfältiger und hat die Wahrheit lieber denn Franzosen, Italiener, Spanier, Engländer u. a., welches auch die Sprache und Ausrede ge= nugsam anzeigt, daß sie täppisch und zischend die Worte herborbringen und reden. Darum sagt man von den Franzosen: sie schreiben anders, denn sie reden, und reden anders, denn sie es meinen. Aber die deutsche Sprache ift die allervollkommenste und hat viel Gemeinschaft mit der griechischen Sprache.' Und Johann Gottfried von Berder schreibt: "Unsere Sprache ift im Besitz älterer Poesie, als deren sich Spanier, Italiener, Franzosen und Briten rühmen können. Die deutsche Sprache unvermischt mit andern, auf ihrer eigenen Burzel blühend und eine Stiefschwester der vollkommensten, der griechischen Sprache, hat eine unglaubliche Gelenkigkeit, fich dem Ausdrucke, den Wendungen, dem Geiste, selbst den Silbenmaßen fremder Nationen, jogar Griechen und Römer, anzuschließen und zu fügen. Unter der Bearbeitung jedes eigentümlichen Geistes wird sie gleichsam eine neue, ihm eigene Sprache." " F. B.

# Rirdlich=Beitgeschichtliches.

## I. Amerifa.

In dem Artikel "Referat über die "Schwagerehe" wird Seite 25 diefer Zeitschrift gesagt, daß die Tochter des Weides aus einer früheren Ehe des Mannes "Fleisch" sei. Für "Fleisch" muß hier selbstverständlich "Fleisches Fleisch" eingesetzt werden. Der Satz S. 25 unten sollte, wie uns der Verfasser mitteilt, also lauten: "Weil Mann und Weib nach Gottes Wort ein Fleisch sind, so ist die Tochter des Weibes aus einer früheren Ehe, als des Weibes Fleisch, des Mannes Fleisches Fleisch, und die Groß= tinder des Weibes sind nach Gottes Wort des Weibes Fleisch und des Man= nes Fleisches Fleisch, welches zu ehelichen Gott ihm in der Generalregel verboten hat." F. B.

Lutherifche Gemeindefculen. Der Independent fchreibt: "With them (the Lutherans) it is the pride of language which keeps up the parochial school even when they stoutly declare that it is for a purely religious hierzu bemerkt mit Recht die "Rundschau": "Weder ist es purpose." wahr, daß die deutschen Lutheraner ihr Gemeindeschulwesen vor allem ,aus Sprachstolz' unterhielten, um dadurch ihre deutsche Muttersprache zu hegen und au pflegen, noch ift es wahr, daß sie erklärten, sie verfolgten mit ihren Schulen lediglich einen religiösen 3wed. Die Sache verhält sich vielmehr so: Obwohl den deutschen Lutheranern die religiöse Unterweisung und Erziehung der hauptgrund ist, der sie bewegt, ihre eignen Schulen ohne irgendwelche Staatshilfe zu gründen und zu erhalten, so ist ihnen allerdings die Pflege ihrer Muttersprache in diesen Schulen ein wichtiger Nebenzweck, den sie durch= aus nicht verhehlen. Nichtsdestoweniger würden sie, wenn die Umstände fie dazu zwängen, diesen Nebenzwed einzuschränken oder ganz fallen zu laffen, tropbem ihre Schulen als rein englische Bilbungsanstalten weiter= führen. weil fie von Gottes Wort und ihrem Gewiffen genötigt werden, für die religiöse Erziehung ihrer Rinder zu forgen. Solange die lutherische Rirche unsers Landes bleibt, was fie durch Gottes Gnade jest noch ist, wird sie auch die Pflegerin und Süterin der lutherischen Gemeindeschule bleiben. mag die Unterrichts= und Umgangssprache darin deutsch oder englisch oder beides sein. . . . Daß die englisch=lutherischen Synoden des Oftens kein nennenswertes Parochialschulwesen haben, kommt nicht in erster Linie daher. dak sie ihr ehemaliges Deutschtum über Bord geworfen haben, sondern es hat seinen Hauptgrund in ihrer Gleichgültigkeit gegen die Lehre ihrer Kirche und in ihrem Mangel an Erkenntnis des Nutens und des Segens der christ= lichen Gemeindeschule. Sie haben diese nicht schätzen gelernt und wissen nicht ober wollen nicht wissen, daß die christliche Erziehung der Schuljugend für das innere und das äußere Wachstum und Gedeihen der einzelnen Ge= meinde und der ganzen Kirche unbedingt erforderlich ift. Das Geheimnis des Erfolges unferer deutsch-lutherischen Kirche liegt mit darin, daß unfere Pastoren, Gemeinden und Gemeindeglieder von vornherein von der überzeugung durchdrungen gewesen sind, daß die Gemeindeschule eines der hauptmittel ift, das Volk bei Gottes Wort und Gottes Rirche zu erhalten. Und diese Gesinnung herrscht, Gott sei Dank, auch heute noch unter uns und wird unter uns auf alle Beise gehegt und gepflegt." Bu der Behaups tung des Independent, daß die englischen Lutheraner, welche in den reli= gionslosen Staatsschulen aufgewachsen sind, ebenso religiös, moralisch und mäßig feien wie die Lutheraner, welche in den Gemeindeschulen erzogen werden, bemerkt dasselbe Blatt: "Das ist törichtes Gerede. Wenn man ben Wert der beiden Schulshsteme, des Staats= und des Gemeindeschul= wesens, gegeneinander abwägen will, muß man nicht die Dinge im Auge haben, die der Independent anführt. Daß es auch in den englisch-lutherischen Spnoden ,religiöse', ehrbare, moralische, intelligente Menschen gibt, versteht fich von felbft. Aber die Frage ift, ob fie in den Staatsschulen und durch bie Staatsschulen ertenntnisreiche Chriften geworden find oder baben werden können — Bäume der Gerechtigkeit, gepflanzt an den Waller-

bächen, die ihre Frucht bringen zu seiner Reit. Und auf diese Frage ant= worten wir mit einem entschiedenen Rein! Durch das ,amerikanische System' ift noch niemals ein Mensch ein Christ geworden, geschweige denn ein Luthe= raner. Wohl aber ist leider ichon sehr häufig das Umgekehrte der Fall ge= Bu dem Obigen bemerken wir noch: 1. Der teilweise Rückgang wefen." der missourischen Gemeindeschulen im Osten, auf den jetzt auch solche Luthe= raner, die sich um Gemeindeschulen nicht bemühen, mit Befriedigung binweisen, hat seinen Grund zum großen Teil in dem ärgerlichen Beispiel, welches ihnen die Lutheraner von der Generalsnode und vom Generalkonzil seit Jahrzehnten gegeben haben. Auch unsere Christen haben Fleisch und Blut, und wenn sie sehen, wie andere Lutheraner ohne Gemeindeschule fertig werden, so wird es ihnen doppelt schwer, die großen Opfer au bringen, welche eine Gemeindeschule fordert. 2. 3m ganzen genommen, ist die Zahl der Schulen in der Missourispnode auch im vorigen Jahre nicht zurück= gegangen, sondern um 52, also normal, gestiegen. 3. Bas die religions= losen Staatsschulen betrifft, so ist, wie alle Belt weiß, in den verslossenen Jahren eine Klage der andern gefolgt, daß sie, auch was rein bürgerliche Ehrbarkeit betrifft, nicht genügen. Bringt doch der Independent felber S. 469 das Zeugnis des Epistopalen Dr. Donalds von Boston aum Abdrud. welcher von unferer religionslosen Staatsschule also schreibt: "The theory of purely secular education such as we have, is a bad theory, for while it works in respect to educating the mind and in imparting secular knowledge, it utterly fails to train the pupils morally. Our children lack, and conspicuously lack, the temper of obedience and respect for law. They also show a certain unsensitiveness to the fundamental principles of right and wrong which I can explain only by the fact that they are receiving no religious instruction and precious little religious influence." 4. Der relizionality aiöse Andifferentismus in der Generalspnode und im Generalkonzil hat zum großen Teil seinen Grund in dem Mangel an Gemeindegliedern, welche eine gründliche Kenntnis der lutherischen Lehren haben, und somit in dem Mangel an Gemeindeschulen. 5. Bur Pflege der heidnischen Religion, die ber Independent vertritt, sind allerdings keine lutherischen Gemeindeschulen nötig, und wer es sich zur Aufgabe macht, diese Religion zu verbreiten, der muß die lutherischen Gemeindeschulen befämpfen. F. B.

Der Statistit Dr. Carrolls zufolge befinden sich in den Vereinigten Staaten 10,785,496 Papisten; 6,429,815 Methodisten; 4,974,047 Bap= tisten; 1,841,346 Lutheraner; 1,723,871 Presbhterianer; 1,235,294 Disciples of Christ; 827,127 Epistopale; 687,042 Kongregationalisten; 405,022 Reformierte; 274,012 Vereinigte Brüder; 166,978 Ebangelische; 120,415 Quäter; 116,311 Lunker; 95,437 Abbentisten; 61,048 Mennos niten; 143,000 Juden; 344,247 Mormonen; 45,030 Spiritisten; 2663 Theosophen; 71,114 Christische Scientisten; 40,000 Anhänger Dotwies. Im ganzen 154,390 Prediger, 201,608 Kirchen und 31,148,454 Glieder.

F. B.

Säkliche Verleumbungen. Seit Jahren haben die ohioschen Blätter ihren Lefern weis gemacht, daß die Missourier ihre Lehre vor dem Volke verschweigen. So schrieb z. B. die ohiosche "Kirchenzeitung" vom 31. De= zember 1904: "Wenn nur ihre Wortführer umkehren wollten, so würde die Shnode ihnen folgen, ohne daß es eine Spaltung gäbe; denn es steht nicht so bei ihnen, daß alle ihre Pastoren und Gemeinden ihre von uns ab= weichende Lehre schon angenommen haben. Sie follten nur ihre Lehre frei predigen; was gilt's, es würde sich in den Gemeinden bald Widerspruch erheben; es ift gut, daß sie doch noch eine gewisse Scheu haben und das nicht tun." Dieje Verleumdung widerlegt nun die ohiosche "Rirchenzeitung" Ein über das andere Mal zeigt sie jest ihren Lesern, daß die felber. Missourier ihre Lehre von der Gnadenwahl im "Lutheraner" ihrem Volke vortragen und selbst im "Kinder= und Jugendblatt" nicht verschweigen. Diese Mitteilung bringt aber die ohiosche "Kirchenzeitung" nicht etwa, weil sie nun auch Missouri gegenüber der Wahrheit sich zu befleißigen ents schlossen wäre, sondern um eine andere Verleumdung anzubringen, die nämlich, daß die missourische Lehre von der Wahl, nach welcher Gott die Außerwählten auf Grund feiner allgemeinen Unade und der allgemeinen Erlösung erwählt hat zum Glauben durch die allezeit und bei allen und au allem, was zur Seligkeit nötig ift, fräftige Unade in den Unadenmitteln, identisch sei mit der reformierten Lehre von der absoluten oder unbedingten Wahl, nach welcher Gott beschlossen hat, die große Mehrzahl zu verwerfen und nur etlichen gnädig zu fein, nur fie durch Christum zu erlösen und nur ihnen die zur Bekehrung und Verharrung kräftige Gnade zu verleihen. Die Jowaer und Ohioer und andere, welche diese Verleumdung verbreiten, wissen so gut wie wir, daß die missourische Lehre von der Wahl nicht die der reformierten Symbole ift. F. B.

Allgemeine Lutherifche Ronferenz. Das iowasche "Kirchenblatt" fcreibt: "Auf der deutschen Philadelphia=Bastoralkonferenz hielt D. Späth einen Vortrag über den Blan, die nächste Versammlung der internationalen lutherischen Konferenz nach Philadelphia einzuladen. Er konnte mitteilen, daß die Reisekosten für etwa 40 Teilnehmer aus Deutschland, den Oftsee= provinzen, Standinavien, Efterreich und Holland beinahe gesichert feien. Die Konferenz stimmte dem Blan bei und versprach, die Gemeinden für diese Ronferenz zu interessieren, damit die auswärtigen Gäste von ihnen be= herbergt werden. Abgesehen von den Schwierigkeiten, die einer Teilnahme an den eigentlichen Aufgaben diefer Konferenz, welche es in erster Linie mit europäischen und landestirchlichen Fragen zu tun hat, entgegenstehen, wäre ein auf dieser Ronferenz ermöglichter freier Austausch der Erfahrungen und Gedanken von Lutheranern aus der ganzen Belt auch für die lutherische Rirche Amerikas gewiß von Nuten und Segen." Sierzu bemerkt das "Rirchenblatt" von Reading: "Das (iowasche) "Rirchenblatt' war ursprünglich dem Plan durchaus nicht geneigt, hat aber inzwischen, wie aus den obigen Worten hervorgeht, seine Stellung geändert." Darin liegt eine Anklage, benn die "Allgemeine Lutherische Konferenz" ift eine unionistische Berbindung. F. B.

Das "Kirchenblatt" ber Kanadashnode bekannte sich vor etwa zwei Jahren zur Stellung der Missourier. Bezug nehmend auf die freien Konferenzen schrieb es: "Wo liegt nun eigentlich die Differenz? In der Lehre von der Enadenwahl (Prädestination)? Oder in der Lehre von der Analogie des Glaubens? Im Erunde genommen liegt sie auf einem andern Gebiet, nämlich auf demselben Gebiet, auf dem sich der Pelagianismus und Semipelagianismus, der grobe und feine Shnergismus, abgespielt hat. Es handelt sich also um die alte Frage, die die Menschen seitehrung und seiner betwegt: Kann der Mensch selbert irgendetwas zu seiner Belehrung und seiner



Seligkeit tun, oder tut alles Gott allein? ... Aber auch in der lutherischen Kirche, besonders auf Anregen Melanchthons, bat man immer wieder versucht, eine, wenn auch ganz feine und geringe Mitwirkung (Synergismus) bes Menschen au seiner Seligkeit nachzuweisen und festzustellen. Bas lehrt nun die Schrift? Zwei Lehren verfündet fie uns flar und unmigverständ= lich: 1. Der Mensch wird selig allein durch Gottes Gnade; 2. der Mensch geht verloren allein durch seine Schuld. Das sind zwei Lehren, die durch Nare Schriftstellen fo fest gestützt find, daß alles Rütteln daran vergeblich ift. Sie find wie zwei starke, maffive Pfeiler, die unüberbrückt nebeneinander fteben. Und hier fest die Differens zwischen den verschiedenen lutherischen Synoden ein. Denn hier erhebt sich die alte Frage: Weshalb macht denn Gott nicht alle Menschen selig? Dem einfachen Mann scheint die Antwort leicht: Weil sie nicht alle an JEsum Christum glauben! Aber der Glaube ift ja auch nur eine freie Gabe Gottes (3. Artikel). Weshalb schenkt nun Bott den einen diesen Glauben und den andern nicht? Beshalb bricht er bei den einen das natürliche Widerstreben und bei den andern nicht? Hier fagt die eine Partei (soweit ich sie wenigstens verstehe): Ignoramus et ignorabimus: wir wissen es nicht und werden es nicht wissen; die andere Partei aber versucht diese Fragen immer wieder zu beantworten, jene beiden Pfeiler zu überbrücken, um, wie sie meint, ein harmonisches Ganzes zu Das aber wird in der christlichen Rirche seit 1500 Jahren veríðaffen. sucht, ohne daß es jemals gelungen wäre. Die Schrift läßt uns dabei im Stich. 280 immer man die Lösung gefunden zu haben glaubte, da verstieß fie gegen die klare Schriftlehre: "Denn aus Gnaden seid ihr felig worden durch den Glauben; und dasselbe nicht aus euch. Gottes Gabe ist es; nicht aus den Werken, auf daß sich nicht jemand rühme', Eph. 2, 8. Unsere Vernunft tann diesen scheinbaren Widerspruch: Allein aus Unaden selig und allein durch eigene Schuld verdammt, nicht begreifen, deshalb versucht fie immer wieder eine Vermittlung. Philosophisch scheint fie auch zu gelingen; mit den Worten der Schrift aber gelingt sie nicht. Es ist ein Geheimnis. das, je mehr wir es zu erleuchten suchen, für uns um so bunkler wird. Aber in der Ewigkeit, beim Schauen von Angesicht zu Angesicht wird auch das gelöst werden." Raum war aber dies Bekenntnis der Bahrheit erschienen, als auch schon ein Angriff dem andern auf Missouri im kanadischen "Kirchen= blatt" folgte. Und den iowaschen und ohioschen Blättern folgend, behauptet nun dasselbe Blatt in feiner Nummer vom 1. Januar auf Grund des "unparteiischen Zeugnisses" eines Professons an einem reformierten Seminar, nach welchem die Miffourier "die reformierte Lehre vom bedin= gungslosen Ratschluß Gottes fehr bestimmt" vertreten sollen, daß man "die Miffourier Krhptocalvinisten" nennen könne. Bie soll man sich diese auffällige Schwenkung erklären? Die Unierten dulden bekanntlich nicht blok die Reformierten, fondern gewähren ihnen volle Gleichberechtigung mit den Lutheranern. Gilt es aber Missouri, so schreien auch sie gelegentlich über die "calbinistische Lehre der Missourier von der Bahl". Bollte sich aber ein Missourier bei ihnen zur Aufnahme melden, so würde ihm seine Lehre von der Bekehrung und Enadenwahl jedenfalls nicht die Tore verschließen. Und steht es nicht genau so bei vielen Lutheranern, die jetzt die Missourier verleumden als Calvinisten? Na. P. Rembe, der Gerausgeber des tangs bischen "Kirchenblatts", scheint sogar beides in einer Verson vereinigen zu können: 1. in der Lehre von der Bekehrung und Inadenwahl missourisch zu lehren, und 2. wenn es die Miffourier gilt, fie als Krhptocalbinisten zu verleumben. F. B.

"First Council of the United Churches." So bezeichnet ber Congregationalist die Versammlung, welche im Februar die Kongregationalisten, Vereinigten Brüder und Methodistischen Protestanten in Dayton, O., abhielten. Angenommen wurde ein Glaubensbekenntnis und eine Verfassung. Noch nicht entschieden sind die Fragen, wie es mit dem Eigentum, den Lehran= ftalten, den Publikationen, Verlagshäusern, Missionen und ähnlichen 3n= tereffen gehalten werden soll. Auch über den Namen der vereinigten Ge= meinschaften hat man sich noch nicht geeinigt. In 18 Monaten wird sich darum das Konzil noch einmal versammeln, um auch diese Fragen zu ent= scheiden. Die angenommene Verfassung erkennt die Rechte der Lokalgemein= den an, die sich zu Distriktskonferenzen, Staatskonferenzen und zu einer Nationalkonferenz zusammenschließen sollen. Die Delegaten für die Na= tionalkonferenz werden von den Distriktskonferenzen nominiert und von den Staatstonferenzen gewählt. Das Betenntnis, welches von allen Gliedern mit "anhaltendem Beifall und Freudentränen" angenommen wurde, lautet dem "Apologeten" zufolge also: "1. Das Band unserer Vereinigung besteht in jenem innerlichen und persönlichen Glauben an Jesum Christum als unsern göttlichen Seiland und gerrn, auf den alle unsere Rirchen sich gründen, ebenfalls in unferer Unnahme der heiligen Schrift als der inspis rierten Quelle unsers Glaubens und der höchsten Norm der criftlichen Wahrheit; ferner in unserer Zustimmung au der Lehre der alten Symbole der ungetrennten Rirche und zu der Substanz jener uns von der Vergangens heit überlieferten und den hiftorischen Glaubensbetenntnissen gemeinsamen Christenlehre. Aber wir fühlen, aleich unfern Bätern, unsere völlige 2015hängigkeit von der fortdauernden Leitung des Seiligen Geistes, um in alle Wahrheit geführt zu werden. 2. Wir glauben, daß Gott, der Vater und allmächtige herr, feinen Sohn Jefum Christum in die Belt gefandt hat, um uns von der Sünde und dem Tode zu erlöfen durch den vollkommenen Gehorsam seines heiligen Willens im Leben, durch seinen Opfertod am Rreuze und durch feine herrliche Auferstehung von den Toten. 3. Wir glauben, daß der Heilige Geist, der Geist Gottes und Christi, auf die Menschenherzen wirkt, indem er sie durch das Ebangelium zur Buße und zum Glauben ruft, in ihnen göttliche Traurigkeit über ihre vergangene Sünde, Vertrauen in die Barmherzigkeit Gottes, sowie neue Triebe und eine neue Rraft, seinem Willen zu gehorchen, wedt. 4. Wir glauben, daß diejenigen Menschenkinder, welche die Stimme der göttlichen Liebe hören und ein herzliches Vertrauen in den Heiland seten, welchen Gottes Liebe uns geschenkt hat, in seinem Worte die Zusicherung der Vergebung des Baters, feiner freien und volltommenen Inade und der Gegenwart feines Geiftes in ihren herzen empfangen. 5. Wir glauben, daß die Kirche Christi, der geiftliche Leib, dessen Haupt er ist, aus allen denen besteht, welche durch den Glauben Rinder Gottes geworden find, und daß er dieselben gesetzt hat. fein Evangelium aller Preatur zu verfündigen und in ihrem Charafter und Wandel die Frucht seines Geistes zu offenbaren; daß er es ihnen freis gelaffen hat, folche umter und Anstalten zu schaffen, welche biefen 3weden in jeder Generation am besten dienen mögen; und daß er zum Troft unfers Glaubens diefer Kirche die heiligen Sakramente der Taufe und des Abend= mahls gegeben hat. 6. Wir glauben, daß nach dem Gesets Christi die

Gläubigen zum Dienst des Menschen gesetzt sind, nicht nur in der Predigt des Wortes vom Leben, sondern auch in der Betreibung von Werken der Barmherzigkeit und Liebe, in der Beförderung der menschlichen Freiheit, in der Befreiung aller Unterdrückten, in der Durchsehung der bürgerlichen Gerechtigkeit und der Strafe aller Ungerechtigkeit." — Ob aber die drei beteiligten Gemeinschaften, welche die letzte Entscheidung abgeben, dem Abkommen ihrer Vertreter beistimmen werden, bleibt immer noch fraglich. Die beftehenden Lehrdifferenzen werden freilich diesen unionistischen Ge= meinschaften, welche auch die gröhften Freilich diesen Mitte dulden, keine Schwierigkeiten bereiten, wohl aber die Verfassungsfragen und andere äußerliche Dinge. F. B.

Bifcof Ebfal von ber Epistopalkirche in Minneapolis hat großes Aufschen erregt dadurch, daß er Dr. Chapman, der doch nicht "bischöflich ordi= niert" ift, auf seiner Kanzel hat predigen lassen. Ebsal behauptet aber damit das lanonische Recht seiner Kirche nicht übertreten zu haben, denn dieses untersage nur, daß ein nicht "bischöflich Ordinierter" "Amtshandlungen vollziehe" ("officiate") in einer Epistopalkirche. Eine solche Handlung sei aber das Predigen nicht. Die Epistopalkirche dulbet, wie "Lehre und Behre" schon öfters gezeigt hat, jede Frilehre, auch die Leugnung der Gott= heit Christi. Wer aber die historische und theologische Lüge vom historischen Epistopat nicht annehmen will, findet bei ihnen keine Gnade. F. B.

Der Unglaube unter den Epistopalen. P. B. M. C. teilt uns mit, daß Dr. Crapseh, ein Epistopalprediger in Rochester, R. Y., öffentlich die jungs fräuliche Geburt Christi geleugnet und später nach einer Untersuchung seiner Gemeinde erklärt habe: Das Komitee habe gesunden, daß er seine Grenzen als Prediger der Epistopalkirche nicht überschritten habe und "a presbyter in good standing in the Protestant Episcopal Church" sei; er habe nichts gesagt und getan, was ihn des Amtes in der Epistopalkirche unwürchig mache; er werde Pastor der Gemeinde bleiben, und dieser Entschluß entspreche dem einstimmigen Wunsche des Vorstandes; die Gemeinde solle sich doch nicht beunruhigen lassen durch eine rein äußerliche Frage; "the mode of our Lord's origin is not of supreme importance, but it is of supreme importance that we follow the Master, whether the Master comes in one guise or in another;" auch stehe er nicht allein, sondern in der Epistopalkirche gebe es viele Prediger, die seine Ansichten teilten. F. B.

Die Lehrfichung bes "Federal Council" betreffend, über welche wir in ber Januarnummer berichteten, schreibt nun auch The Bible Student and Teacher: "The common ground chosen was loyalty to Jesus as the divine Savior. Out of that may be evolved whatever the interpreter chooses to involve in it, since the Unitarian and liberalistic concept of the 'Divinity' of Jesus is at heavenwide remove from the Trinitarian concept of His 'proper Deity.' By dint of a little logical shuffling almost anyone can take his stand on that platform. There is no recognition of the Atonement for sin by the Son of God on the Cross, and none of the sacred Scriptures as the inspired Word of God and the only authoritative message of salvation. With these essentials of a virile, aggressive, conquering Christianity left out of the program the power for transforming and elevating man and society seems, from the point of view of history and practical experience, to be clearly wanting." — In bem Belenntnis bes Federal Council fehlt also bas flare Belenntnis gum "ebangelischen Christentum"

im Gegensatz zum Liberalismus und Unitarianismus. Welch ein Licht wirft diese Tatsache auf die ausgelassene Freude in dreißig kirchlichen Gemeinschaften über das Zustandekommen des Federal Council! --- Bas ins sonderbeit die Stellung der lutherischen Rirche aum Federal Council betrifft, fo ist sie eine dreifache. Die Generalspnode erblickt in dem Anschluß an das Federal Council eine heilige Pflicht aller Lutheraner, da die 30 Ge= meinschaften, welche das Federal Council bilden, in allen wesentlichen Stücken der Lehre einig seien und nur in unwesentlichen, unwichtigen, ober= flächlichen, äußerlichen und nebensächlichen Dingen auseinandergingen. Das Generalkongil hält den Anschluß der Lutheraner ans Federal Council nicht für opportun, zwedmäßig und vorteilhaft, da das Federal Council reformierten Geift atme und somit die sich anschließenden Lutheraner eher an ihrem eigenen Luthertum Einbuße erleiden, als daß sie den Sekten etwas von demselben einflöken würden. Die Spnodalkonferenz erklärt jede Gemeinschaft mit dem Federal Council für Sünde, weil sie grobe Verleugnung ber Wahrheit involviert. — übrigens scheint auf allen Seiten eine Ernüchterung mit bezug auf das Federal Council eingetreten zu fein. In der ersten Begeisterung rühmte man die Zusammentunft in New Nort als das größte Ereignis in der ganzen Rirchengeschichte Amerikas, ja, in der ganzen Christenheit der letzten fünfhundert Jahre. Jest fragt man sich schon: Cui bono? Der baptistische Watchman bezeichnet das Federal Council als eine Vereinigung praktischer Nuplosigkeit, von denen es in der Rirche schon so viele gebe. Andere sagen zwar, eine protestantische Vereinigung wie das Federal Council sei in den Vereinigten Staaten nötig geworden, um den Papisten in ihren politischen Bestrebungen ebenfalls politisch entgegentreten au können. Aber dürfen Protestanten als Rirche Bolitik treiben, was foll dann die Bapisten hindern, das offen und mit verdoppeltem Eifer zu tun. was sie unter der Dede schon lange getan haben? Die Bildung des Federal Council unter diesem Gesichtspunkte wird die politische Tätigkeit der Römlinge nicht etwa hemmen, vielmehr derselben einen neuen Impetus und obendrein einen Schein des Rechts verleihen. ¥. B.

"A good Catholic is no different from a good Jew." So lautete bie Er= flärung, welche der Reformjude, Rabbi Harrison am 17. März vor den irländischen Katholiken in St. Louis ablegte, welche ihn als Redner zu ihrer St. Batridsfeier eingeladen hatten. Seine Behauptung begründete Rabbi Harrison damit, daß Juden wie Papisten in den Vereinigten Staaten drei Dinge verehren: die zehn Gebote, die Bergpredigt und die Streifen und Sterne. Jugegen waren nicht bloß tatholifche Laien, sondern auch Priefter: Conwah, Coffeh, Nugent, Phelan und andere. Der Rede Rabbi Harrisons folgte — wie der hiefige Globe-Democrat berichtet — großer Applau3. Und darüber kann sich auch nur der wundern, welcher das Papsttum nicht kennt. Rabbi Harrison hat den Nagel auf den Ropf getroffen. 3wischen einem wirklich guten Papisten und einem echten Reformjuden befindet sich religiös kein wesentlicher Unterschied. Beide wollen durch die zehn Gebote felig werden. Es muß ein schlechter Babist sein, der entweder den eigentlichen römischen Glauben gar nicht kennt oder doch verachtet, wenn er in diesem Hauptstück der Lehre nicht mit Reformjuden und allen liberalen Geiftern unserer Zeit völlig einig ift. Es ftimmt darum auch volltommen, wenn Bapisten gelegentlich mit Reformjuden kirchliche Gemeinschaft pflegen oder gar diefelben bei ihren Festen als Redner anstellen. F. B.

Bas lehrt die höhere Kritik von JEfus? Als höherer Kritiker ersten Ranges rühmt der Independent den Amerikaner Prof. Schmidt. Als folchen habe er sich bewährt in seiner fürzlich erschienenen Schrift "The Prophet of Nazareth", die "ohne Frage internationale Anerkennung finden werde als wichtiger Beitrag zur Kritik der Evangelien und des ganzen Neuen Testa= ments". Folgendes ist das Ergebnis dieser Kritik: 1. JEsus hat wirklich gelebt. 2. Die Bunder, welche SChu zugeschrieben werden, sind Legenden. 3. JEfus war der Sohn Josephs und Marias, geboren in gewöhnlicher Ebe. 4. Sakramente hat JEjus nicht eingesetzt. 5. Er hat teine Macht beansprucht über den Sabbat und den Glauben seiner Mitmenschen. 6. Auch hat er keine Vorrechte für sich in Anspruch genommen über irgend einen andern Menschen, auch nicht was die Vergebung der Sünden betrifft. 7. Der Bericht von dem Einzuge JEju in Jerufalem ist nicht historisch. 8. Nicht von ben Römern, sondern von den Juden ist JEsus gekreuzigt worden. 9. Von einer Auferstehung JEju tann nicht die Rebe fein. 10. Für den Meffias hat sich JEsus weder gehalten noch ausgegeben. 11. JEsus hat gelebt und ift gestorben wie einer von den Propheten. 12. Das Wort 3Efu: "Des Menschen Sohn hat nicht, da er sein haupt hinlege", will nur sagen: "Das menschliche Leben ist voller Gefahr und Ungewißheit." 13. "Jesus would have been utterly bewildered by the Nicene Creed." - Tropbem urteilt der Independent: Prof. Schmidt "has not rejected Christianity nor cast off the Christian attitude toward the Founder of our faith." Aber ber Independent, der sich in der amerikanischen Rirche für einen vorzüglichen Blin= benleiter hält, gehört offenbar selber zu den Blindesten unter den Blinden und liefert in fast jeder Nummer den Beweis dafür, daß er nicht imftande ift, Chriften, Juden und Türken zu unterscheiden. Luther fagt: "Daber beiken wir allein Christen, daß wir an diesen HErrn, der da zugleich wahrer Gott und Mensch ift, glauben. . ... In diesem Artikel scheidet fich der Chriften Glaube von aller andern Menschen Religion und Glauben; dieser macht die andern alle falsch und nichtig und bleibt allein wahrhaftig und beständig. Denn obwohl Türken und Juden sich auch Gottes Volk rüh= men, und sagen, sie glauben und beten an den einigen, ewigen, lebendigen Gott, der himmel und Erde geschaffen, und sich an uns Christen über die Maßen hoch ärgern und für die größte Torheit, ja, für den höchsten Greuel halten, daß wir mehr denn eine Verson in dem ewigen, göttlichen Wesen feten, oder, wie sie fagen, mehr denn einen Gott anbeten, damit sie uns boch öffentlich anlügen: so irren und fehlen sie doch des rechten Gottes und beten ihn nicht an." (St. L. Ausg. XI, 501.) Bu diesen Gözendienern gehört offenbar auch Prof. Schmidt und der Independent. ñ. B.

Ameritanische Wohltätigkeit. Unter diesem Titel berichtet ein Bechselblatt: "Die größeren Schenkungen für wohltätige Zwecke und für höhere Erziehung in den Vereinigten Staaten im verstolffenen Jahr 1905 beliesen sich auf \$68,000,000. Herr Rockesteller stiftete einen Fonds von \$10,000,000 für allgemeine Erziehungszwecke und Carnegie einen gleichgroßen "Vensions= fonds" für ältere Professonen. Durch das Testament von Frau Stanford erhielt die Leland Stanford=Universität in Valo Alto, Cal., \$4,800,000. Vale, Harbard, Virginia, Brown und Princeton erhielten Summen im Be= trage von \$437,000 bis zu \$1,500,000. Henrh Phipps gab \$1,000,000 zur Errichtung von Musser-Mietzwohnungen für die arbeitenden Rlassen Rew York. George Clayton gab eine gleiche Summe für die Errichtung ähnlicher Wohnungen in Denver, Colo. John W. Parmelee gab \$450,000 als einen Fonds für die Armen in Chicago und Frau hadlen \$300,000 für denfelben Zwed in Mustegon. In den letten fechs Jahren erreichten die Baben für öffentliche Wohltätigkeit und höhere Erziehung in den Vereinigten Staaten die große Summe von \$480,000,000. Aber Amerika ist auch die allerbevorzugteste unter den Nationen der Welt in bezug auf materiellen Reichtum. In der letten hälfte des vorigen Jahrhunderts (1850 bis 1900) vermehrte sich die Bevölkerung in den Vereinigten Staaten von 23,000,000 auf 76,000,000 Seelen; der Reichtum des Landes stieg aber in dieser Periode von \$7,000,000,000 auf \$94,000,000,000. Während also die Be= völkerungszahl sich um etwas mehr als das Dreifache vermehrte, war der Reichtum des Landes um das Dreizehnfache gewachsen. Der Reichtum der acht leitenden Nationen der zivilisierten Welt im Jahre 1905 war: Die Vereinigten Staaten 110, Großbritannien und Irland 55, Deutschland 50, Frankreich 45, Rußland 35, Österreich=Ungarn 30, Italien 18, Spanien 12 Billionen Dollars. Die Vereinigten Staaten sind also doppelt so reich als Brokbritannien, und der Gesamtbesit von Großbritannien und Deutschland reicht nicht ganz an den Besitz dieser Republik heran. Amerika sollte daher auch die freigebigste unter den Nationen der Welt sein." Die Freude über die reichen Gaben in Amerika wird aber bedeutend herabgestimmt, wenn man bedenkt: 1. daß sie der Hauptsache nach von etlichen wenigen Millionären, benen allgemein Unehrlichkeit vorgeworfen wird, tommen; 2. daß wohl nur fehr wenig von den reichen Gaben in der rechten christlichen Gesinnung ge= geben ist; 3. daß verhältnismäßig schr wenig von den großen Gaben für eigentlich christliche Zwede bestimmt ist; 4. daß ein großer Teil von den Gaben für höhere Schulen in den Dienst des offenbaren Unglaubens gestellt wird; 5. daß nur 5 Millionen Dollars für Heidenmission beigesteuert wor= den sind, während z. B. für Kaugummi 22, für Vergnügungen 400, für Tabak 500 und für geistige Getränke 1400 Millionen Dollars ausgegeben wurden. ¥. Ø.

"Wilt thou obey him?" Go lautete es in der Frage, welche Frl. Roofe= velt bei ihrer Trauung mit Ja beantwortete. Den Independent hat dies in große Aufregung gebracht. Er schreibt unter anderm: "We cannot be surprised that this distinction and this vow of obedience were put in this ancient form of marriage. It was composed by men, to accord with an early and barbarous notion of the relation of the sexes. Women were slaves, as they are still in this 'Order of Matrimony.' It is based not on a theory of equal partnership, but of subordination of the slave to her The principal argument to justify it is that women take it, master. and even ask to be married by the form which includes it, not because they like this vow of subordination, but because they like the sounding style that attaches to a church procession and floral fashion." "The vow which the parties are required to take is an oath in the presence of God, more solemn than any judicial oath. The woman must swear before God that she will obey and serve. It is the minister who requires her to make this oath. He knows that, in these days, she will not and does not intend, and ought not to intend, to accept the position of subordination which the vow expresses. He, then, is guilty of nothing less than subornation of perjury, unless, which it is not easy to assume, he accepts the savage theory of feminine subordination, and believes the woman accepts it.

It is amazing that sensible men, in these days, continue with serious faces to repeat and require the words. But it is part of a general system of dishonesty which too far prevails in church formularies. Articles are kept in creeds, and ministers are required to declare their belief in them, and pledge their adhesion to them, and then are compelled to explain them away so as to satisfy their consciences. These pledges are put in forms of ordination; and those are lucky candidates whose assent is made in general terms. The older a creed is, the less it ought to be imposed. The best creed — if we must have one — is the last one made." — Bas nun ben ersten Bunkt betrifft, so sollte man boch dem Independent, selbst wenn es aar teine Bibel und tein Moralgesetz und tein Hertommen gabe, so viel Berstand und Einsicht zutrauen können, daß in einem lebenslänglichen Bunde, in dem es sich nicht bloß um das Wohl des Mannes und Weibes, fondern auch der ganzen Familie handelt, ein haupt fein muß, welches in allen streitigen Fragen die Autorität der Entscheidung hat. Will 3. B. der Mann im Intereffe seiner großen Familie den Wohnort nach Chicago verlegen, das Beib aber nach Buffalo, so muß, falls sich beide nicht einigen können, der eine Wille dem andern weichen, und ein wenig common sense follte dem Independent fagen, daß der Bille des Mannes lettlich ent= scheidend sein muß. Bas den zweiten Bunkt betrifft, so wärmt der Independent nur die Einwürfe wieder auf, die ichon hundertmal widerlegt worben find und beren sich jeder verständige Mensch schämen sollte. Es gehört nur ein Minimum von Verstand dazu, um einzusehen, daß ein Prediger, welcher von einer Gemeinde angestellt und besoldet wird, feine Stellung nicht dazu mißbrauchen darf, um gerade das Bekenntnis zu bekämpfen, welches zu vertreten sich die Gemeinde vereinigt hat, ebensowenig wie ein General, welcher von den Vereinigten Staaten angestellt und besoldet wird, feine Stellung dazu ausbeuten darf, um den Feinden in die Bände zu Hinter dem superflugen Ton, welchen der Independent in firch= arbeiten. lichen Dingen anzuschlagen pflegt, ftedt in der Regel weiter nichts als grober Unverstand. ¥. B.

## II. Ausland.

Die Breslauer Freikirche und bie lutherischen Landestirchen. Die "A. E. L. R." schreibt: "Der "Freimund' nimmt in No. 49 unter dem Titel "über die Abendmahlsgemeinschaft" Gelegenheit, ,falsche Folgerungen abauwehren'. Wenn auch in der baherischen Landeskirche an manchen Altären Reformierte gastweise zugelassen würden, so sei das zwar "tirchliche Un= ordnung und Migbrauch', aber ,wir können Pfarrer und Gemeinden um der mangelnden Abendmahlszucht willen noch nicht als vom Bekenntnis der Rirche abgefallen ansehen'. Ebenso sei auch die Landeskirche, in der solches geduldet werde, noch nicht Union, und es fei daher für bewußte Lutheraner kein Grund vorhanden, sich zu separieren. Die das forderten, nennt "Frei= mund' "Sturmbögel, die den Verfall der Landestirchen ankündigen". Dann wendet sich das Blatt warnend an die Adresse der preußischen Freikirche. "Bis jett hält die preußische lutherische Freikirche die Abendmahlsgemein= schaft mit denjenigen lutherischen Landeskirchen noch aufrecht, in denen die Rulassung Fremdaläubiger nicht vorgeschrieben ist, so daß jeder Pfarrer berechtigt ist, Reformierte und Unierte abzuweisen. Aber es scheinen im Breslauer Kirchenverband manche auf den Bruch mit den Landeskirchen hinzuarbeiten. Es wäre schr zu bedauern, wenn die preußische Freikirche der Entwicklung vorauseilen und das Band mit den rechtlich noch luthe= rischen Landeskirchen zerschneiden würde, ehe es die Not erfordert. Es wäre für die Landeskirchen nicht gut, wenn die entschieden lutherischen Kreise in ihnen außer Fühlung mit den Freikirchen tämen. Es wäre aber auch für die Freikirchen selbst nicht gut, wenn sie durch die Entfremdung von den landeskirchlichen Lutheranern noch mehr in Rfolierung und Enge gerieten. Es tut ihnen ohnedem frisches Blut not, nachdem die meisten ihrer Ge= meinden bereits in die zweite oder dritte Generation gekommen find. Bei der gegenwärtigen kirchlichen Lage würde ihnen der Bruch mit den Landes= firchen keine Kräftigung und Zuwachs bringen, sondern Einbuße an Einflug.' Der "Freimund" übersicht zwei Dinge: 1. daß die höchste Frage für die Kirche lautet: "Bas ift vor Gott recht?" und nicht: "Bie breiten wir uns aus?" 2. daß bei der Beurteilung einer kirchlichen Gemeinschaft nicht bloß das Bekenntnis auf dem Papier, sondern auch die wirkliche Prazis in Betracht kommt. F. B.

Die "Reue Lutherifche Kirchenzeitung" begründet ihr Eingeben nach sechzehnjähriger Existenz mit dem Mangel an ausreichenden Mitteln wie mit dem Fehlen von Mitarbeitern und fährt dann fort: "Der Entschluß ist uns um so schwerer geworden, je mehr die Zeichen der Zeit auf entscheidende Eingriffe, vielleicht schon in diesem Jahre 1906, hinweisen. Die Zahl der= jenigen Theologen, welche sich aur Inspiration der ganzen Bibel bekennen und keinen Tüttel opfern wollen, ift verschwindend flein. Auch die meiften Positiven opfern dieses und jenes der falschen irdischen Beisheit. Unfer Biel war: nach keiner Richtung hin vom Worte Gottes zu weichen." Hierzu bemerkt "Der Alte Glaube": "Die "Neue Lutherische Kirchenzeitung' stand ohne Zweifel auf einer viel zu schmalen Grundlage. Sie bekannte sich teineswegs bloß zur Inspiration der gesamten Bibel, sondern versocht eine ganz bestimmte theologische Fassung dieses Glaubensartikels, die Verbal= inspiration im Sinne der altorthodoren lutherischen Dogmatik. Diese theologische Lehrform ist aber in der Tat mehr und mehr im Aussterben be= griffen. Gie wird auf den akademischen Rathedern nicht mehr vertreten und muß deshalb ganz natürlicherweise auch aus dem Gesichtstreis der nachwachsenden Theologengeschlechter verschwinden. So hat sich an der "Rirchen= zeitung' ein Geschick erfüllt, das eigentlich nichts Verwunderliches an sich trägt. Sätte fie fich auf den schlichten Grund des Betenntnisses gestellt, fo wäre ihr eine schöne, dankbare Aufgabe gewiß gewesen. Als Vertreterin einer ausgesprochenen theologischen Doktrin hatte sie aber der wechselnden Lage des wissenschaftlichen Erkennens den schuldigen Tribut zu bezahlen. Denn während das Bekenntnis der Kirche bleibt, kommen und geben die theologischen Lehrformulierungen." Die klare Lehre der Bibel: "Alle Schrift ist von Gott eingegeben" erklärt der "Alte Glaube" für weiter nichts als rein menschliche Lehrform. Damit dokumentiert er aber nur aufs neue, daß er den alten Glauben nicht vertritt, daß er unter falscher Flagge segelt und daß sein Name ein "misnomer" ift. F. B.

Die tirchliche Lage, insonderheit die Stellung der lutherischen Kirche der Gegenwart betreffend, schreibt die "Lutherische Korrespondenz": "Wit auss richtigem Dank darf die lutherische Kirche auf das verschoffene Jahr aus dem Erunde zurücklichen, weil der von den erhebenden Kirchenversammlungen in Lund und Rostoc ausgehende Wedruf nicht verstummt ist, sondern weiter flingt und weiter wirkt unter den Lutheranern in der Nähe und in der Ferne. Ernste Kundgebungen, fürzere und längere apologetische Arbeiten find erschienen, Ronferenzen und Gemeinschaften, welche vorab der bedrängten lutherischen Rirche dienen wollen, entfalten eine größere Rührigkeit als in früheren Jahren, auch die Tagespresse lenkt dem lutherischen Einigungs= werke mehr und mehr ihre Aufmerksamkeit zu und, worauf der größte Wert zu legen, die Festigung der herzen, die innere Sammlung wird von neuem als vornehmste Aufgabe der Kirche nach Luthers Lehre anerkannt. Unfere Arbeit ift nicht vergeblich gewesen! Gleichwohl dürfen wir uns über den Ernst ber Lage nicht einen Augenblick täuschen. Nur zweierlei sei in der Rürze hervorgehoben: einmal die lodenden modernen Einigungsbestrebungen, welche die lutherische Kirche so leicht im Licht der einseitigen Aurückaltung erscheinen und auch viele ernstgesonnene Christen die Gefahr übersehen lassen, daß die Einheit vielfach auf Roften der evangelischen Bahrheit angestrebt wird. Und die andere Wolke, die uns zurzeit beschattet, ift der Anspruch bes modernen Christentums, dem bibeltreuen Glauben gleichberechtigt zur Seite stehen zu dürfen. Wenn solches Streben auch von maßgebenden Seiten anerkannt wird, vielfach nur durch tolerantes Verschweigen der Gegensäte. fo ist dies gefahrdrohender, als wenn offen bekannt würde: dem modernen, in seinem Wesen neuen Christentum gebührt der erste Play! Wie werden fich diese Verhältnisse klären, was wird die Jukunft bringen? "Unsere Zeit fteht in deinen händen', sagt der Psalmist. Ob tiefgreifende Anderungen kommen ober verhütet werden, ob etwa die Verfassungsfrage der lutherischen Rirche in den Vordergrund treten wird, ob Formen, welche nicht die Kirche, sondern der Staat gebildet, zerbrochen werden oder ob nicht, wer wollte darauf heute endgültige Antwort geben? Eins aber ist gewiß und muß nicht aus der überzeugung einzelner, sondern aller lutherischen Laien wie Theologen heraus bekannt werden, daß der Druck, der zurzeit auf der luthe= rischen Rirche ruht, auf die Dauer nicht ertragen werden tann. Und wenn ernste Rämpfe bevorstehen, welcher Baffen werden wir uns bedienen? Das Schwert mußte ein Betrus einsteden, aber seine Flucht und sein Verleugnen, worauf Er ihn ansah, sagen unserm Gewissen ohne Kommentar, worauf es In Treue standhalten, um seines Wortes willen vor denen, die antommt. neben oder unter oder über uns ftehen, bekennen, das ift des rechten güngers Art; nicht aus Kampfesluft, nicht aus Rechthaberei, sondern als die im Gewissen Gebundenen tämpfen wir den guten Rampf des Glaubens. "Keft zur Fahne', so ruft uns der vor turzem heimgegangene D. Rocholl zu. Feft zur Fahne, dabei soll's auch bleiben im neuen Jahr." — Tatsache ist mit bezug auf die "Allgemeine Ebangelisch=Lutherische Konferenz", von welcher die "Lutherische Korrespondenz" herausgegeben wird: 1. daß fie felber in vielfacher Beziehung eine Vereinigung auf Kosten der Wahrheit ist; 2. daß fie in ihrer eigenen Mitte Leute birgt und duldet, welche dem modernen Unglauben ergeben find und denfelben auch, wie z. B. Mabeneß in Lund, auf den Allgemeinen Konferenzen öffentlich austramen; 3. daß sie infon= derheit die Verbalinspiration als reformierten Sauerteig verwirft; 4. daß also auch von wirklicher Treue gegen das lutherische Bekenntnis bei ihr nicht die Rede sein kann. F. B.

Auf ber Urcifswalber Lutherifden Konferenz erinnerte der Vorsihende in seiner Eröffnungsansprache an frühere Zeiten, in denen der Unglaube auch schon die Grundfesten der Kirche zu erschüttern versucht habe, aber ein solches Sturmlaufen, wie in unsern Tagen, sei bisher noch nicht dagewesen. Das fei das Neue, daß die ungläubige Bissenschaft von den Kathedern auf die Ranzeln steige und hinab zum Volk, um in billigen heften sich populär zu Was sollen wir dagegen tun? Nicht fliehen, sondern glauben, machen. nicht trauern und klagen, sondern arbeiten und kämpfen. Die landeskirch= liche Versammlung in Berlin, die Provinzialspnoden, alle positiven kirchlichen Ronferenzen dieses Jahres haben sich auf das Bekenntnis gestellt. Auch wir können heute nicht schweigen. Wir find keine Reperrichter und richten keine Scheiterhaufen auf. Wir wollen auch die Schwachen tragen und mit den irrenden Brüdern Geduld haben. Aber wo man unserm heiland an die Gottestrone greift, wo man ihn mit den Geroen auf eine Stufe stellt, und das nicht bloß in Vorträgen, sondern von der Kanzel herab verfündet, da wird das Tragen zum Verleugnen und das Dulden zu Gewissenszwang. Unfere Gemeinden können und müssen verlangen, daß fie gegen folche Bergewaltigung feitens eines Predigers geschützt werden. Wir müffen flares Reugnis ablegen insonderheit nach zwei Richtungen bin: erstens, daß die Heilige Schrift nicht das Produkt menschlicher Entwicklung ist, sondern Gottes Offenbarung; und zweitens, daß Christus nicht ein Mensch gewesen ift, der allmählich zur Gottheit aufstieg, sondern Gottes Sohn, der nieder= ftieg zur Menschheit. Bu dem wollen wir uns bekennen, ihn verkündigen, auf ihn unsere Hoffnung setzen im Leben und im Sterben. Alle dazu auf= aufordern, ift unfere Aufgabe. - Ms aber in der Besprechung des Referates Prof. D. Kunzes über den "Begriff und Beweis der Offenbarung" ein Paftor den Satz bekämpfte, daß die Heilige Schrift nur die Urtunde der göttlichen Offenbarung sei, und "mit aller Entschiedenheit das Dogma der altorthodoren Inspirationslehre zu verteidigen suchte: Die Geilige Schrift ift die Offenbarung", stand er allein und wurde mit dieser Lehre abgewiesen. Ebenso wäre es jedenfalls der altorthodogen lutherischen Lehre von der Person Thristi ergangen, wäre sie zur Verhandlung gekommen. Erflärt boch D. Schäder von Riel, der als ein Vorkämpfer der Positiven gilt und gegen Seeberg und Kaftan polemisiert: "Die Zweinaturenlehre ist un= Sie deutet den Gottmenschen nicht." F. B. haltbar.

Die Bositiven in der preußischen Landestirche veröffentlichen in der "E. L. R." folgenden Aufruf: "Die Notlage unferer ebangelischen Landes= firche hat die Rotwendigkeit der Sammlung ihrer gläubigen Glieder erwiesen. Die Landeskirchliche Versammlung im Mai des Jahres 1905 hat mit ihrem Zeugnis wider die grundstürzende Theologie einen lebhaften Biderhall in allen positiven Kreisen gefunden. Als ihr Beauftragter hat der Landesfirchliche Ausschuß der Bekenntnisfreunde alle positiven Blieder unserer Landeskirche, Geistliche und Laien, aufgefordert, arbeitsfreudig in eine der beiden positiven Gruppen einzutreten. Unsere Gruppe, die kons fessionelle, hat seit ihrem Bestehen, getreu den überlieferungen unserer Bäter in den lutherischen Vereinen und in der Augustkonferenz, für das Recht des lutherischen Bekenntnisses gekämpft. 3hr ist es zu danken, daß unsere ebangelische Landeskirche sich als eine konföderative Union darstellt, in welcher Lehrordnung, Kirchenverfassung und Gottesdienstordnung das lutherische Bekenntnis gewährleisten. Den Rampf gegen den Unglauben und den Neuglauben wollen wir in treuer Cemeinschaft mit unfern Freunden von der positiven Union führen. Bei dem gemeinsamen Rampfe werden wir aber unfere Selbständigkeit wahren und unfer lutherisches Bekenntnis hoch=



halten. Dazu müssen auch wir Lutheraner uns fester organisieren und enger zusammenschließen. Die konfessionelle Gruppe steht auf dem Grunde der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments und der Bekenntnisschriften unserer ebangelisch-lutherischen Kirche. Sie will auf allen Gebieten des kirchlichen Lebens das lutherische Bekenntnis zur Geltung bringen. Wir bitten nun alle Elieder unserer Landeskirche, die sich zu Jesu Christo, wahrhaftigem Gott, vom Vater in Ewigkeit geboren, und auch wahrhaftigem Menschen, von der Jungfrau Maria geboren, als ihrem einigen Herrn bekennen und gewillt sind, in rückhaltloser Treue für das Bekenntnis unserer ebangelisch-lutherischen Kirche einzutreten, sich unserer Eruppe anzuschließen, sich an ihrer Arbeit unter treuer Fürbitte zu beteiligen und für sie Gesinnungsgenossen."

Die tonfeffionelle Gruppe ber preußifchen Landestirche ftellt in derfelben Nummer ber "E. R. 3." folgendes Programm auf: "1. Die konfessionelle Gruppe (August=Ronferenz) steht auf dem Grunde der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments und der Bekenntnisschriften unserer ebangelisch= lutherischen Kirche. Sie will alle Glieder unferer Landestirche fammeln, bie sich au Jesu Christo, wahrhaftigem Gott, vom Bater in Ewigkeit ge= boren, und auch wahrhaftigem Menschen, von der Jungfrau Maria geboren. als ihrem einigen herrn bekennen und gewillt find, in rudhaltloser Treue für das Bekenntnis unserer ebangelischen lutherischen Kirche einzutreten. 2. Die konfessionelle Gruppe erkennt an, daß durch die Rabinettsordre vom 28. Februar 1834 und durch § 1 der Generalspnodal=Ordnung das Recht des lutherischen Bekenntnisses innerhalb unserer Landeskirche gewähr= leistet ift. (Ebenso erkennt sie an, daß das reformierte Bekenntnis inner= halb unferer Landesfirche in gleicher Beife zu Recht besteht; fie wird stets dafür eintreten, daß den reformierten Brüdern für ihre Eigenart voller Raum verbleibe.) Aber da trot der bestehenden Rechtsordnungen ein absorptiver Unionismus fortgesett an der Beseitigung der Konfessionskirche arbeitet, so hat die konfessionelle Gruppe dauernd die Aufgabe, für die Rechte der lutherischen Gemeinden und der lutherischen Kirche einzutreten. 3. Damit das lutherische Bekenntnis innerhalb unserer Landeskirche zu der ihm gebührenden Stellung tomme, fordert die tonfessionelle Gruppe: a. Erhaltung der konfessionellen Bolksichule und Schulaufsicht; b. für die böheren Schulen bekenntnismäßigen Religionsunterricht: c. wirtsamen Einfluß der Rirche auf die Berufe der theologischen Professoren und Einführung der Kandidaten in das Bekenntnis der Kirche; d. gewissenhafte Anwendung von Zuchtmitteln gegen die Frelehrer; e. positive Qualifikationsbestimmungen für das kirchliche Wahlrecht; f. eine dem Bekenntnis entsprechende Or= ganisation des Rirchenregiments; g. größere Freiheit und Selbständigkeit 4. Die konfessionelle Gruppe tritt für die Freiheit der Forder Kirche. schung und für die miffenschaftliche Beiterarbeit in der Theologie ein, aber fie fordert, daß die Theologie sich unter die Autorität des Wortes Gottes und der Bekenntnisse stelle. 5. Die konfessionelle Gruppe verschließt sich der Notwendigkeit des Rampfes gegen die römische Rirche nicht, aber sie will, daß dieser Kampf mit geistlichen Waffen unter steter eigener Erneuerung in Buke und Clauben auf dem Grunde des Wortes Gottes und der lutheri= schen Bekenntnisse geführt werde. 6. Die konfessionelle Gruppe will an allen Fragen der firchlichen Lehre und des kirchlichen Lebens mitarbeiten. aber fie will diefe Aufgaben vom Standpunkt des lutherischen Bekenntnisses

aus gelöft sehen. 7. Das Organ der konfessionellen Gruppe ist die von Hengstenberg im Jahre 1827 begründete "Evangelische Kirchenzeitung"." R. B.

Den Breußischen Lehrertag betreffend fchreibt die "E. R. 3." unter anderm: "Das bedauerlichste war der ganze Ton, in dem die Verhandlungen geführt wurden. Nicht nur die Haltung der Versammlung, sondern auch das Auftreten der meisten Redner kennzeichneten den Preußischen Lehrertag als eine Radauversammlung schlimmster Art. Der Preußische Lehrertag war nicht eine Zusammenkunft von ernsten Männern, die über das Wohl der Schule beraten, sondern eine politische Parteiversammlung, auf der Demokraten und Sozialbemokraten das große Wort führten. Eine an≠ ständige Versammlung wird auch Redner, die eine von der Mehrheit nicht geteilte Ansicht aussprechen, ruhig anhören und aussprechen lassen; der Lehrertag hat jeden Biderspruch im eigentlichen Sinne des Wortes ,nieder= getrampelt'. Die Achtung vor der überzeugung Andersdenkender wurde mit Füßen getreten. Der Lehrer Beih=Belsbach (Sachsen) wurde durch Tram= peln am Beitersprechen gehindert. Die Versammelten haben sich nicht wie Pädagogen, sondern wie zuchtlose Schuljungen betragen. Die Versammelten hatten offenbar ganz vergessen, daß sie Bädagogen sein wollten; jede Selbst= zucht hat ihnen gefehlt. Aber wie wollen folche, die selbst ganz zuchtlos find, bei andern Zucht üben! . . . Das betrübendite auf dem Lehrertage war der Zhnismus, mit dem sich die Versammelten als Heuchler bekannten. Ift es anders als heuchelei, wenn jemand gesteht, daß er unterrichte, was er selbst nicht glaube? Und die Versammlung, statt dies mit Entrüftung von sich abauweisen, stimmte dem jubelnd zu. Der Abgeordnete Lehrer Bolgast=Riel führte nämlich folgendes aus: "Der Kollege Krug habe gemeint, daß der Religionsunterricht in der Schule nur dann von Bedeutung sei, wenn er in der hand des Klassenlehrers liege. Die hauptsache habe er aber ver= gessen: daß dieser Unterricht nur dann von Bedeutung ist, wenn ihn der Lehrer so erteilen kann, wie er will (!), wie es ihm ums herz ift, wenn es ihm nicht von oben vorgeschrieben wird und werden muß. Es ift eine Kon= fequenz ber konfessionellen Schule, daß uns die Geistlichen vorschreiben müffen: Bie wir wollen, habt ihr zu unterrichten. Für den Lehrer folgt daraus die Konsequenz: Freiheit für die Methode, und aus diesem Grunde nicht Konfessichule, sondern reine Staatsschule, Simultanschule auf christlicher Grundlage. (Beifall.) Die Frage, die jet bineingeworfen worden ist, ob Religionsunterricht in der Schule oder nicht, war nur möglich das durch, daß wir unterrichten müssen, was wir selbst nicht glauben! (Don≠ nernde Zustimmung.) Wenn man uns von gewisser Seite verdächtigt, wir feien religionslofe und kirchenfeindliche Menschen, fo tragen baran diejenigen die Schuld, die uns eben zwingen, entweder im Religionsunterricht zu heus cheln oder als ehrliche Menschen zu fagen: Dann lieber fort mit diesem Unterricht!' (Beifall.) Ber zwingt denn den Gerrn Bolgast zu unterrichten, was er selbst nicht glaubt? Bu seinem Amt hat ihn doch niemand gezwungen! Warum hat er sich denn nicht an einer judischen Schule ans ftellen laffen? Rann es eine gröbere Beschimpfung der Lehrer geben als die ihnen von diesem Rollegen zugefügte? Bas wollen er und feine Ge= noffen erwidern, wenn ihnen vorgehalten wird, die meisten Lehrer find ja Beuchler? Und das wollen die Erzieher unferer Jugend, unfers Bolkes fein! Und was wird das für eine "chriftliche Grundlage" fein, auf der Lehrer 201s

gast die Simultanschule errichten will? Und ein merkwürdiger Religions= unterricht, wenn jeder Lehrer ihn fo erteilen tann, wie er will! Auffallen muß, daß gerade die christliche Religion zu diesen Erperimenten dienen soll. Wir wollen auf die kirchlichen Gesichtspunkte nicht eingehen, sondern nur fragen: Gibt es überhaupt ein Unterrichtsfach, in dem der Lehrer unterrichten tann, wie er will? Darf er preußische Geschichte im Sinne Mauren= brechers und des "Vorwärts" lehren? Zweifellos haben unfere Bäter bei der Buchstabiermethode sehr gut lesen gelernt. Darf heutzutage noch ein Lehrer nach ihr unterrichten? haben denn die Lehrer Freiheit in der Methode? Noch eine andere Frage. Die Lehrer müffen in der Schule eine Raisergeburtstagsfeier halten. Sind aber alle Lehrer monarchisch gesinnt? hätte der Abgeordnete Bolgast nicht auch sagen können: "Wenn man uns von gewisser Seite verdächtigt, wir seien antimonarchische oder sozialdemos tratische Menschen, so tragen daran diejenigen die Schuld, die uns eben zwingen, entweder im Geschichtsunterricht zu heucheln oder als ehrliche Menschen zu fagen: Dann lieber fort mit dem Geschichtsunterricht und der Raisergeburtstagsfeier l'? Das Auftreten des Lehrers Wolgast zeigt, wie tief der Stand der Sittlichkeit in unferm Bolke gesunken ist, wie die sittlichen Begriffe verkehrt werden. Gibt er nicht durch feine eigenen Borte zu, daß er vor den Kindern als feine überzeugung erscheinen lasse, was er felbft nicht glaube?" — Nur wenige Lehrer waren es, die cs wagten, diefer wüften Berfammlung gegenüber ihre christliche Stellung zum Ausdruck zu bringen. F. B.

Der Fall "Römer". Lic. Römer hielt gegen Ende des vorigen Jahres in Remscheid eine Probepredigt über Joh. 6, 67 ff. In derselben stellte er. die Gottheit und jungfräuliche Geburt Christi auf eine Stufe mit den beidnischen Sagen von dem göttlichen Ursprung eines Gerkules, Romulus und Remus, Chrus, Merander und Augustus. "Alle möglichen Göttersöhne aus der antiken Mythologie zählt er auf", sagt D. Rade von der gedruckten Prediat Römers. Statt sich nun aber mit Abscheu von Römer abzuwenden. erwählte ihn das Remscheider Preschterium zum Pastor. 211s aber eine Anzahl Gemeindeglieder gegen die Bahl Römers protestierte, versagte das rheinische Konsistorium der Bahl Römers die Bestätigung. Die "E. R. 3." schreibt: "Die Anschauungen, die er in feiner Gastpredigt besonders über die Person Christi vorgetragen hat, weichen, wie es in der Begründung des Ronsiftoriums heißt, so sehr von der Heiligen Schrift und dem evangelischen Bekenntnis ab, daß auch bei der weitherzigsten Beurteilung eine andere als die getroffene Entscheidung ausgeschlossen erschien. Es kennzeichnet unsere firchliche Lage, daß die Entscheidung nicht selbstverständlich ist. Es sollte doch felbstverständlich sein, daß eine Kirchenbehörde keine Prediger im Amte unferer Kirche duldet, die den Glauben der Kirche bekämpfen; aber heute ift es leider nicht felbstverständlich. Die Entrüstung, die durch die Saltung des rheinischen Konsistoriums im Falle Jatho in allen gläubigen Kreisen zum Ausdruck gekommen ift, fowie die Beschlüffe ber Provinzialspnoden scheinen doch nicht ohne Eindruck geblieben zu sein. Freilich der Wider= spruch bleibt: Römer wird nicht bestätigt, aber Jatho, der noch viel radi= taler zu sein scheint, bleibt unangesochten. Doch die Schuld trifft nicht allein das rheinische Konsistorium, sondern ebenso viele rheinische Bositive. Die theinische Provinzialspnode hat einerseits eine Verbeugung nach rechts gemacht, sie hat einen Beschluß für das Bekenntnis angenommen, anderer=

feits hat sie eine tiefe Verbeugung nach links gemacht, sie hat einen Patron D. Fischers, den Abgeordneten D. Hadenberg, der bekanntlich im Abgeords netenhause vor Ratholiken und Atheisten den Entscheid des brandenburgi= schen Konsistoriums lächerlich zu machen gesucht hat, zum Präses der Provinzialspnode gewählt." Entschieden ist aber die Sache noch nicht. Das Remscheider Presbyterium hat nämlich gegen die Entscheidung des Ronfistoriums Returs erhoben. Auch hat Lic. Römer ein Beschwerdeschreiben beim Oberkirchenrat eingereicht. In demselben beruft sich Römer für feine Leugnung der übernatürlichen Geburt JEsu nicht bloß auf angesehene liberale Theologen, sondern auch auf R. Seeberg von Berlin. Seine "wissenschaftlichen überzeugungen", sagt Römer, würden nicht bloß von zahlreichen Professoren der Theologie, sondern auch von vielen unbeanftandet in der evangelischen Landeskirche wirkenden Predigern geteilt. Dem Proteste Römers und des Remscheider Presbyteriums hat sich auch noch eine große, in Köln abgehaltene Protestbersammlung angeschlossen, welche unbedingte Anerkennung der liberalen Theologie durch das Rirchenregi= ment verlangte. Vor mehr als 1200 Personen hielten hervorragende Vertreter der liberalen Theologie Ansprachen: Prof. Gefften aus Röln, Prof. Grafe aus Bonn, P. Jatho und andere. Prof. Grafe betonte: Die Not sei groß. Mit der evolutionistischen Betrachtungsweise des Christen= tums müsse Ernft gemacht werden. "Se treuer aber die Bubörer (Studenten) von ihren atademischen Lehrern lernen, um so sicherer gefährden fie ihre fünftige Lebensstellung, machen sie sich unbrauchbar als Pfarrer oder gar Lehrer." Prof. Grafe fühlt, daß eigentlich nicht Römer, sondern feine Lehrer, die ihn fürs Amt untüchtig gemacht, die Siebe haben sollten! In Hannover hat der extreme Bouffet wiederholt erklärt: er stehe mit ganzem Herzen und Gewissen auf der Bibel, und die liberale Theologie ftehe auf dem Boden der Evangelien. Diesen Gedanken griff auch P. Jatho in Köln auf und behauptete: Lic. Römers Stellung sei ganz "schriftgemäß", und er würde heute noch sein Amt niederlegen, wenn er das verneinen müßte. Dasselbe behauptet auch D. Rade, der nur die Unklug= heit Römers beklagt, zu dem Inhalt der Predigt felber aber sich voll und gang bekennt und insonderheit von dem zweiten Teile rühmt, daß er "sich ganz und gar mit der Bibel und den Symbolen vertrage". — Daß der Oberkirchenrat die Entscheidung des Konsistoriums aufheben werde, ist wohl ausgeschlossen. Dat aber auch das Konsistorium, wie im casus Fischer, einen Tadel erhalten wird, wenn auch nur der Form wegen, dürfte weniger F. B. fraglich sein.

**Bon ben tranrigen Früchten ber liberalen Theologie** schreibt die "A. E. L. R." in ihrem Borwort: "Man versichert es von allen Seiten, daß der alte Christenglaube, der sich zweitaussend Jahre gehalten hat, der, ,daß Jesus Gottes Sohn ist", unwiederbringlich dahin sei; denn der moderne Mensch kann mit diesem Glauben schlechterdings nichts mehr ansangen. Selbst aus Laienkreisen kann man hören: Gebt uns einen andern Christus, einen menschlicheren, so wollen wir gern Christen sein, nur nicht diesen Jesus, "Gottes Sohn". In der Tat ist auch kein Buch der Geiligen Schrift so in Mitztredit geraten, als das spezissische Buch von der Gottheit Jesu, das Johannes schrieb. Man darf es kaum mehr nennen, und wer in den Ver= handlungen über Jesu Verson auf dies Ebangelium sich beruft, begegnet der erstaunten Frage: Das Johannesebangelium? Es zählt im theologi=

Digitized by Google

schen Denken nicht mehr mit, es ist aus= und abgetan. Und man gebt noch weiter. Die ganze Schrift wird daraufhin geprüft, wo die Gottheit Christi bezeugt und auf sie gegründet wird. Je weniger in einem Buche dabon steht, desto vertrauenswürdiger ist es; je mehr, desto zweifelhafter. Kommt man mit "Einschiebungen" von späterer Hand nicht mehr zurecht, so wird ber Versaffer felbst ins Gericht genommen und ihm das Recht abgesprochen, ein Beuge der Bahrheit zu fein, auf den auch wir noch hören müßten. Daher ift nächst Johannes mit keinem übler verfahren worden als mit Vaulus. Denn dessen ganzes Christentum ist so eng mit dem Zeugnis: "Jesus Gottes Sohn' verflochten, daß man ihn nur ganz annehmen oder gang verwerfen kann. Und man hat ihn verworfen und alle Verunglimp= fungen auf ihn gehäuft, die man je einem Apostel Christi nachgesagt hat. Es ist ein wohlfeiles Spiel, ihm wenigstens die Ehre eines eifrigen und überzeugungstreuen Mannes zu lassen. Was hilft die Shrenerklärung für einen, dem man die gesunde Vernunft abspricht? So hätten wir denn das feltsamste Widerspiel in der Kirche der Reformation gegenüber dem, was sie am Anfang vertrat. Luther suchte in der Schrift nach dem, "was Christum treibt', und das war ihm Gottes Wort. Seute sucht man auch, "was Chris ftum treibt', aber mit dem Schluß: Das ift nicht Gottes Wort. Man darf beinahe den Sat aufstellen: So weit die Schrift Jesum als den Sohn Gottes lehrt, so weit ist sie unverbindlich. Weil aber diese Offenbarung die ganze Schrift wie ein goldener gaden durchzieht, ift es tein Bunder, wenn fie in allen ihren Teilen zerpflückt und diskreditiert wird. Mit dem Christus= glauben ift zugleich der Bibelglaube gefunken. Das früher von den Menschen weithin aufgesuchte und mit icheuer Ehrfurcht betretene Seiligtum der Bibel ist nur noch eine Trümmerstätte, in der die Forscher nach Spuren der Bergangenheit graben. Bie von neuen Entdedungen reden sie dann, und der eine findet unter den Trümmern das echte Jesusbild, der andere das echte Bild des Christenglaubens. Aber Ausgrabungen haben doch nur Altertumswert; für das Leben bedeuten sie nichts mehr. Denn was alt und überjahrt ift, das hat ein Ende'. Solange diese Gedanken nur von einzelnen gepflegt wurden, konnten sie das "Wölkchen" sein, das vorübergeht. Aber in stetigem Wachstum sind sie in immer weitere Kreise gedrungen und haben fich jetzt des ganzen Volkes bemächtigt, des gebildeten wie des ungebildeten. Und die Kirche ließ es schweigend geschehen. Sie duldete es, daß ihre eigenen Diener für diefe Gedanken Herolds= und Aposteldienste übernahmen, daß sie die Schrift entwerteten, dem Bolke feinen Christusglauben unwert machten, den alten Grund abgruben, auf dem die Kirche Jahrtausende ftand, um einem neuen Christentum Platz zu machen. Wenn das Christentum der Apostel jest am Ausammenbruch steht, so ist es mit die Schuld der Diener und Lehrer der Kirche. Denn das find noch keine Gefahren, wenn Philosophen und Spötter das Heilige in den Staub ziehen. Aber wenn es Professoren der Theologie tun, so geht es wie ein Lauffeuer durch das Land: "Die Theologen felbst lehren es." Man hat für den Unglauben jetzt Autori= täten. Und wenn vollends von den Pastoren die Rede geht: "Sie glauben felbft nicht mehr an die Bibel', dann brechen die Stützen und die Mauern finken nieder. Und diese Rede geht, und wer darf sagen, daß sie unbes rechtigt sei? Das vergangene Jahr ist denkwürdig geworden durch die "Fälle' von Paftoren, die als Auferstehungsleugner, als Christusleugner, als Gottesleugner auf den Ranzeln standen. Einer wurde des Amtes enthoben,

•

die andern wurden im Amt belassen. Aber es wäre irrig, den Blid nur auf diefe einzelnen zu richten und fich über die "Fälle" zu entfeten. Diefe Männer find nur Kinder ihrer Zeit, sie find nur durch besondere Umftände aus der Menge hervorgetreten, die ebenso oder ähnlich denkt wie sie. Gestehen wir es doch offen, unfere Pastorenwelt ist vielfach mit dem Christusglauben zerfallen, und wenn eine allgemeine Brüfung auf Berg und Gemiffen vorgenommen würde, würden Leute wie Schmalt, Fischer, Jatho, Römer, felbst Maurit sich in anschnlicher Umgebung finden. Die grellste Beleuchtung über diese allgemeine Auflösung brachte der lette Sahresschluß mit Frensfens "Hilligenlei". Auch er ift Theologe, sogar Doktor der Theologie, auch er war Pfarrer und tann sich rühmen, durch feine Rücksichten mehr gebunden au sein. Mit welchem Jubel schwingt er hier seine Art, um den alten Glauben ,kurz und klein' zu schlagen, wie er sich ausdrückt; und was für ein Jefusbild fest er feinen Lefern vor! Einen hufterischen Menschen, schwär= merifch, von einer Täuschung zur andern geführt, einen Sünder wie andere, dem wir nur unfer Mitleid, aber wenig Respett zollen können. So sehe, fagt Frensjen, das Bild Jesu aus nach den Ergebnissen der neuesten For= schungen. Wie weit er damit recht hat, lassen wir dahingestellt. Aber als eine Frucht der modernen Theologie wird seine Arbeit immerhin gelten müssen. Aber nicht das bloß ist das Symptomatische, daß ein Doktor der Theologie und ehemaliger Pfarrer fo schreiben konnte, sondern daß fein Buch 80,000 Lefer fand, daß es von Pfarrern mit Freuden begrüßt, in modern christlichen Blättern gerühmt, in öffentlichen Ansprachen als bester populärer Unterricht über Jesus empfohlen wurde. Selbst davor erschraf man nicht, daß in demselben Buch eine verabscheuungswürdige Sittenlehre vertreten wird; auch das wurde für gut befunden, wenigstens für die ,reiferen' Lefer. Es ist wie ein Abgrund, in den man hineinsieht, in religiöser und fittlicher Beziehung: darum ein Abgrund, weil der von Beifall um= jubelte Frenssen als Prophet unserer Zeit erscheint, der ihre Gedanken versteht und fie zutreffend zum Ausdruck brachte; darum ein Abgrund, weil er aus der deutschen Pastorenwelt hervorging und von dieser in großem Umfange als der ihrige noch anerkannt wird." — Trot dieser Zustände glaubt die "A. E. L. R." "hoffen" zu dürfen. habe doch die Rirche "ihre Hochschullehrer, ihre Baftoren, ihre gläubige Biffenschaft, ihre Zeitfchriften, ihre Sonntagsblätter und vor allem noch ihre Bibel, an der sie festhält als dem untrüglichen Worte Gottes". Wenn es wirklich an dem wäre, daß alle positiven Professoren, Pastoren und Redakteure festhielten an dem "untrüglichen" Wort Gottes, fo wäre der Sieg gewiß. Tatjache ift aber, daß mit verschwindend wenig Ausnahmen auch die Positiven nicht mehr glauben, daß alle Schrift von Gott eingegeben und darum untrüglich ift. Im folgenden klagt die "A. E. L. R.", daß der Mangel an Glaubensmut und =Gewißheit in der Kirche der Grund fei, warum der Unglaube fo ge= waltig um sich greife. Aber woher soll den Christen der Mut und die Bewißheit kommen, wenn auch die Positiven Mann für Mann bas einzige Fundament, auf dem die göttliche Gewißheit ruht, das flare, unfehlbare Wort der Schrift, verdächtigen und beseitigen. und die "gläubige Biffen= schaft" an feine Stelle segen? F. B.

Ein "Berband ber Freunde evangelischer Freiheit" ist in Köln errichtet worden. Den Grundstock bilden die Ortsvereine in den Rheinlanden und Weftfalen, die durch die modernen Evangelisten, Weinel, Meher, Grafe und



andere, ins Leben gerufen worden sind. Die Mitgliederzahl dieser Bereinis gungen beträgt im Durchschnitt zweihundert. Der Kölner Ortsverein ift jedoch bedeutend stärker: er dürfte etwa achthundert Mitglieder umfassen. Die Gründer ertwarten von dem neuen Verband einen entscheidenden Einfluß auf die Kirchengeschichte beider Provingen. Die landschaftliche Organisation schließt die Mitgliedschaft an größeren kirchenpolitischen Parteien nicht aus. Es können ihr deshalb Protestantenvereinler, Freunde der "Christlichen Belt" und Anhänger der Mittelpartei beitreten. Namentlich auf die zuletzt genannte Gruppe, die sich in den Rheinlanden hoher Protektion erfreut, sett der Verband große Hoffnungen. Er foll offenbar einen "Block der Linken" im Rahmen des provinzialen Rirchenlebens darstellen. Das Programm der neuen Gruppe fest fich aus Grundfäten, Bielen und Sabungen aufammen. Die Grundfäte fordern: Gleichberechtigung aller Richtungen, die fich unter den Einfluß des Geistes Jeju Christi stellen, unbedingte Freiheit der theologischen Biffenschaft, Selbständigkeit der Gemeinde und tatkräftige Mitarbeit aller freier Gerichteten an fämtlichen Einzelaufgaben des Gemeinde= lebens. Als nächste prattifch durchzusepende Bicle werden genannt: Schut der freien wissenschaftlichen Forschung, Abschaffung des Bekenntniszwanges und der Lehrprozesse, Zuziehung der Frau zur amtlichen Gemeindearbeit und Reform des Religionsunterrichts, besonders in den Lehrerinnensemis narien. (D. A. G.)

Rach ben Berhältniszahlen bezüglich der Verbreitung der Protestanten und Katholiken in Deutschland waren in den Jahren 1871 und 1900 von je 100 ortsanwesenden Versonen in:

| Y                                 | Evangelijc. |             | Rathe | Ratholifc.  |  |
|-----------------------------------|-------------|-------------|-------|-------------|--|
|                                   | 1871.       | 1900.       | 1871. | 1900.       |  |
| Sitpreußen                        | 86.1        | 85.1        | 12.8  | 13.5        |  |
| Bestpreußen                       | <b>48.2</b> | 46.7        | 48.8  | 51.2        |  |
| Berlin                            | 89.0        | 84.2        | 6.3   | 10.0        |  |
| Brandenburg                       | 97.6        | 93.5        | 1.7   | 5.2         |  |
| Pommern                           | 97.6        | 96.6        | 1.2   | 2.3         |  |
| Bosen                             | 32.3        | 30.2        | 63.7  | 67.8        |  |
| Schlesien                         | 47.5        | 43.8        | 51.1  | 55.0        |  |
| Sachsen                           | 93.5        | 92.1        | 6.0   | 7.3         |  |
| Schleswig=Holstein                | 98.8        | 97.2        | 0.6   | 2.2         |  |
| Hannober                          | 87.3        | 86.0        | 11.9  | 13.1        |  |
| Bestfalen                         | 45.4        | <b>48.2</b> | 53,5  | 50.7        |  |
| Heffen=Naffau                     | 70.6        | 68.9        | 26.5  | 38.0        |  |
| Rheinland                         | 25.3        | 28.9        | 73.4  | 69.8        |  |
| Königreich Preußen                |             | 63.3        | 33.5  | 35.1        |  |
| Königreich Bayern                 | 27.6        | 28.3        | 71.2  | 70.7        |  |
| Königreich Sachsen                | 97.6        | 94.5        | 2.1   | 4.7         |  |
| Königreich Württemberg            | 68.7        | 69.0        | 30.4  | 30.0        |  |
| Großherzogtum Baden               | 33.6        | 37.7        | 64.5  | <b>60.6</b> |  |
| Großherzogtum Heffen              | 68.5        | 66.6        | 28.0  | 30.5        |  |
| Großherzogtum Medlenburg=Schwerin | 99.2        | 98.3        | 0.2   | 1.3         |  |
| Elfaß=Lothringen                  |             | 21.6        | 79.7  | 76.2        |  |
| Deutsches Reich                   | 62.3        | 62.5        | 36.2  | 36.1        |  |

Man beachte, fo bemerkt dazu die "Monatskorrespondenz des Ev. Bundes", die gewaltige Vermehrung der Katholiken in Berlin, Brandenburg, Posen, Schlesien, Weftpreutzen und Hannober. Lehrreich ist auch der Rückgang zu ungunsten des Katholizisknus in überwiegend katholischen Landesteilen; wir verweisen in dieser Beziehung auf Westfalen, Meinland, Bahern, Baden und Elsaß=Lothringen. Daß im Deutschen Reiche die Verhältniszahlen nach ihrer Gesamtheit immer noch ein kleines Mehr auf seiten des Prote= stantisknus zeigen, ist erfreulich, wenn auch die Zählung von 1905 wohl ein anderes Ergebnis aufweisen dürfte. Immerhin kommt der Zuwachs der katholischen Bevölkerung zuweist auf Rechnung slavischer Zuwanderung und anderer flottierender Arbeitermassen. (E. R. 3.)

Der fünfte allgemeine öfterreichische Ratholitentag wurde Ende vorigen Jahres in Wien abgehalten. Der Aufruf zur Teilnahme enthielt folgende Schmähung auf die ebangelische Bewegung: "Eine der traurigsten Erscheinungen des öffentlichen Lebens, die Los von Rom-Bewegung, entfaltet auch in Wien ihr schmutziges Banner. Unter der Schwindelbarole für Freiheit und nationale Eigenart betreiben Leute, denen längst schon jedes religiöje Gefühl und der lette Reft von Gemiffen abhanden gekommen ift, ben niedrigsten Seelenraub und Seelenschacher. Dürfen wir diesen Um= trieben ruhig zusehen und über sie mit vornehmer Geringschätzung hinweg-Nein und tausendmal nein! Unsere Geduld ist zu Ende." geben? Von den 30,000 übergetretenen Ratholiken fagte der Wiener Oberbürgermeister Lüger: "Einige find abgefallen, aber das mar eine folche Menschenschicht, um die uns gerade nicht besonders leid zu fein braucht. Das ift fo, wie man sagt, Pofelware." Von den in der ebangelischen Bewegung tätigen reichsdeutschen Predigern fagte derfelbe Lüger: "Die geehrten Herren Pastoren verdienen, daß man ihnen — ich muß mich studentisch ausdrücken — das consilium abeundi gibt, das heißt, den Rat, Österreich schleunigst zu Ich bin überzeugt, es wird auch der preußische Reichstanzler verlassen. keinen Bruch der Freundschaft erbliden, wenn wir die geehrten Serren Pastoren aus dem Deutschen Reiche, die wir nicht brauchen, wieder zurück= schiden. Es tann nur die eine Gefahr vorhanden fein, daß der die Bare nicht mehr zurücknimmt. Das wäre natürlich ein Bech, aber wir brauchen fie auch nicht mehr zurüchzunchmen. Schließlich werden diese Pastoren fchweben zwischen himmel und Erde, und dort können wir fie hängen laffen, folange fie wollen." - Die Papisten sind überall und zu allen Zeiten dieselben Leute. Sie sind entschlossen, um jeden Preis ihre Priesterberrschaft auf= aurichten, resp. aufrechtquerhalten. Geht das nicht friedlich, so greifen und reizen sie, wie jest auch in Frankreich, zu Gewalt und Blutvergießen. ¥. B.

**Canon Henfon von Weftminfter Abben** tritt in England wieder zum Arger der Hochkirche mit großem Eifer für den Unionismus der Epistopalen mit den Diffenters ein. Dabei erflärte er: "The dogma that the Anglican ministry is founded on an apostolic succession and derives its validity from that fact, is as unhistorical as it is uncharitable; it is demonstrably untrue and a barrier to fellowship with our fellow-Christians who are non-Episcopalians." Zugleich hat Canon Henfon das Parlament aufge= fordert, das Geseh, welches es den anglitanischen Predigern verdietet, Non= tonformisten auf ihre Kanzel zu lassen als "barbarischen überbleichssel" zu widerrusen. F. B.

Digitized by Google

Lehre und Wehre.

| Jahrgang 52. | Aprif 1906. | Ro. 4. |
|--------------|-------------|--------|
|--------------|-------------|--------|

### Juwiefern ift der Glaube, welcher die Bergebung der Sünden ergreift, ein Leiden, und inwiefern ist er ein Alt oder eine Tätigkeit?

#### (Schluß.)

Bir haben schon darauf hingewiesen, daß die Heilige Schrift das Verhalten gegen das Gesetz und das Verhalten gegen das Ebangelium, Werke und Glauben, also einander völlig entgegen gesete Dinge, mit ein und denselben Ausdrücken bezeichne. Setzen wir einige Ausdrück hierher.

Der Ausbruck "Gehorsam" (onaxon) und "gehorsam werden" (ύπαχούειν) bezeichnet einmal den Gehorfam gegen das Gefet oder das Tun der Werke, die in Gottes Gesetz geboten sind. So heißt die Gesetzerfüllung, welche Christus an Stelle aller Menschen Gott geleistet hat, Röm. 5, 19 "der Gehorsam (únaxon) des Einen", und 2 Theff. 3, 12. 13 fordert der Apostel Paulus von den Christen, daß sie mit stillem Besen arbeiten und ihr eigen Brot effen und überhaupt nicht verdroffen find, das Gute zu tun (xalonouiv), und nennt dies B. 14 feinem Bort gehorsam sein (unaxover ro lorw). Wenn aber Rom. 1, 5 von dem Gehorsam des Glaubens (únaxon niorews) die Rede ift, so ist dies der Gehorsam gegen das Evangelium und somit ein Gehorsam, der das Gegenteil von aller menschlichen Leiftung ift (Röm. 4, 5; 3, 28 2c.), ein Gehorsam, wodurch ber Mensch Gott nichts gibt, sondern von Gott nur nimmt. Hollaz schreibt daher: "Der Gehorsam ift ein doppelter, ein ebangelischer und ein ge= fetlicher. Der Gehorsam gegen das Ebangelium und die Lehre des Glaubens ift der Glaube felbst, wodurch der reuige Sünder die Lehre des Ebangeliums willig (haud invitus) zuläßt, billigt und fich aneignet. Aber der Gehorsam gegen das Gesetz ober der Gehorsam der Werke ist die Lugend, welche dem göttlichen Gesets ents spricht, welche nicht zum Wesen des Glaubens gehört, sondern dem

### 146 Inwiefern ift ber Glaube, welcher die Bergebung der Sünden ergreift,

Glauben als eine Frucht und Wirkung folgt." 1) Hollaz beruft sich für diesen doppelten Gebrauch des Wortes "Gehorsam" auch auf 1 Joh. 3, 25: "Das ift fein Gebot, daß wir glauben an den Namen feines Sohnes JEsu Christi und lieben uns untereinander." Er schreibt: "St. Johannes verbindet das ebangelische Gebot vom Glauben an Christum und das gesehliche von der Liebe; wie auch der ebangelische Wille Gottes Joh. 6, 40 beschrieben wird: "Dies ift ber Wille des, ber mich gesandt hat, daß, wer den Sohn siehet und glaubet an ihn, habe das ewige Leben.' Der gesetzliche Wille Gottes aber ist unsere heiligung, 1 Thess. 4, 3. Beiderlei göttlichem Gebot muß unfer Gehorfam entsprechen (utrique mandato divino obedientia nostra respondere debet). . . . Dem Evangelium gehor fam werden heißt, ihm vertrauensvollen Beifall gewähren (assensum fiducialem praebere). Denn auch St. Betrus nennt ben Beifall einen Gehorfam ber Bahrheit, 1 Betr. 1, 22. Singegen ber Bahr= heit nicht gehorchen, Gal. 3, 1, ist dasselbe wie nicht glauben." 2) So hat denn auch der Ausdruck "Gottes Billen tun" einen eban= gelischen und einen gesetzlichen Sinn. Es heißt einmal das tun, leisten, was Gott im Gesetz geboten hat, wie 1 Thess. 4, 3: "Das ift der Wille Gottes, eure Heiligung, daß ihr meidet die Hure= rei" 2c. Wenn aber Chriftus Joh. 7, 16. 17 fagt: "Meine Lehre ift nicht mein, sondern des, der mich gesandt hat. So jemand will des Willen tun, der wird inne werden, ob diese Lehre von Gott sei", so redet er vom hören und Glauben des Ebangeliums.

"Christo nachfolgen" heißt einmal, Christo im Wandel nachfolgen, 1 Vetr. 2, 21: "Christus hat uns ein Vorbild gelassen, daß ihr sollt nachfolgen seinen Fußtapsen." Wenn Christus aber Joh. 8, 12 sagt: "Ich bin das Licht der Welt; wer mir nachfolget, der wird nicht wandeln in Finsternis, sondern wird das Licht des Lebens haben", so redet er vom Glauben an sich als den Sünderheiland, von dem Glauben, der von Christo Vergebung der Sünderheiland, von dem Glauben, der von Christo Vergebung der Sünder nimmt. Er redet hier nicht von der Nachfolge im Wandel. Dies legt Luther angelegentlich und ausführlich dar. Er sagt: "Man zeucht's auf die Werke und aufs Erempel. Wiewohl das auch heißt Christo nachfolgen; aber Christus zeucht die Schüler zu sich, spricht: Folget mir nach, haltet meine Lehre. . . Wer an mich glaubet, zu mir sich hält, verlächt sich auf mich, der wird selig, der folgt mit dem Glauben Christo und hält sich zu Sicht. . . Das ist recht gesolgt, in dem

Digitized by Google

2) A. a. O.

<sup>1)</sup> De fide in Christum, qu. 17: Obedientia est duplex, evangelica et legalis. Obedientia evangelii et doctrinae fidei est ipsa fides, qua peccator resipiscens doctrinam evangelicam haud invitus admittit, approbat sibique applicat. Obedientia autem legis sive operum est virtus legi divinae conformis, fidem essentialiter non constituens, sed eandem tanquam fructus et effectus consequens.

Glauben folgen, uns auf ihn verlassen. Danach ist ein ander Folgen, daß man seinem Exempel nachfolge, seine Werke tue, und leide, wie er gelitten hat. Da redet er jetzt nichts Sonderliches von. ")

Daß ber Ausdrud "Chriftum anziehen", Gal. 3, 27 ("Wie viel euer getauft find, die haben Chriftum angezogen"), den Glauben an Chriftum und Röm. 18, 14 ("Ziehet an den Herrn JEfum Chrift") den Wandel von Grifti Vorbild beschreibe, ist allgemein zugestanden. Gerhard bemerkt zu Röm. 13, 14: "Chriftuß wird durch den Glauben (fiche) und durch Streben nach der Frömmigkeit (studio pietatis) angezogen. Er ist nämlich sowohl Ver= dien ft (meritum), als auch Vorbild (exemplum). In der Taufe ziehen wir Chriftum durch den Glauben an oder durch das bertrauensvolle Ergreifen (fiducialem apprehensionem) des Verbienstes und der Gerechtigkeit Christi, jenes schönen Kleides, womit Christi Braut ge= schmüdt wird. Sodann auch durch Nachahmung des Lebens oder der Tugenden Christi oder durch einen heiligen Wandel, von welchem Anziehen hier (Nöm. 13, 14) die Rede ist."

"Bu Chrifto tommen." Wenn es Sef. 80, 6 beißt: "Sie werden aus Saba alle kommen, Gold und Beihrauch bringen und des HErrn Lob verfündigen", so ist hier nicht nur von dem Kommen des Blaubens, sondern zugleich auch von dem Rommen die Rede, wodurch die Gläubigen sich selbst und alles, was sie haben, Christo zu Dienft ftellen, ihm in guten Werken dienen. Wenn es aber Joh. 6, 44 heißt: "Es kann niemand zu mir kommen, es sei denn, daß ihn ziehe der Bater", fo ift nach dem Zusammenhange nur vom Glauben an Christum die Rede. Der HErr redet hier nicht von dem Glauben, insofern der Glaube zur Heiligung gehört, das heißt, in guten Werken fich betätigt, sondern von dem Glauben, durch den der Sünder erftmalig zu Chrifto gezogen wird, von dem Glauben, insofern er von Christo Vergebung der Sünden nimmt. "Zu Christo kom= men" und "an Christum glauben" sind gleichbedeutende Aus= brücke nach dem Sprachgebrauch der Heiligen Schrift und der recht= gläubigen Kirche. Luther bemerkt deshalb zu Joh. 6, 37: "Bir müffen der Sprache gewohnen. Droben hat er gesagt: "Wer zu mir kommt, den wird nicht hungern. ' Bas ift aber zu Chrifto kommen? Es ift an Chriftum glauben, wie er drunten im 7. Kapitel auch sagen wird." 4) Die Apologie bemerkt zu Matth. 11, 28 ("Kom= met her zu mir alle, die ihr mühselig und beladen seid"): "Das Kommen ift nichts anders, denn gläuben, daß um Chriftus' willen uns Sünde vergeben werden." 5) Auch wenn Luther in der Erflärung des dritten Artikels fagt: "Jch glaube, daß ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an JEsum Christum, meinen HErrn, glauben

3) St. L. Ausg. VIII, 142. 4) St. L. Ausg. VII, 2244.

5) Apol., p. 173, § 44: Venire ad Christum est oredere, quod per Christum remittantur peccata.

147

#### 148 Inwiefern ift ber Glaube, welcher bie Bergebung ber Sünden ergreift,

oder zu ihm kommen kann", so gebraucht er "kommen" als ein Synonymum von "glauben". Und wenn es Jej. 55, 1 heißt: "Wohlan, alle, die ihr durstig seid, tommt her zum Baffer" und Matth. 11, 28: "Rommet her zu mir alle, die ihr mühjelig und beladen seid", so haben wir hier nicht eine Aufforderung zur Seili= gung, sondern zum Glauben, zu dem Glauben, durch welchen wir Gnade, Vergebung der Sünden hinnehmen. Ja, es fteht fo nach dem Sündenfall: weil der von Gott abgefallene Menfch burch Berte nicht zu Gott tommen tann, fo ift für ihn ber Glaube bas einzige Mittel ber Rückkehr ober des Kommens zu Gott, nämlich der Glaube an die Vergebung der Sünden, die Christus erworben hat und im Ebangelium darbietet. Deshalb schilt die Apologie immer wieder die Papisten, daß fie den Glauben von der Buße ausschließen, burch den allein wir Zugang zu Gott haben. (Röm. 5, 2.)6) 3a, der Glaube an das Evangelium ist das Mittel, wodurch wir zu Gott zurücktehren, zu Gott kommen, Zugang zu Gott haben, in Gottes Gemeinschaft eintreten, mit Gott uns verbinden (xollaogat, 1 Ror. 6, 17). Und weil weder mit den Händen noch mit den Füßen, weder mit dem Munde noch mit dem Ropfe 2c., sondern mit dem gergen geglaubt wird, so fagen unsere alten Lehrer vom Glauben, er fei: bas Gehen des herzens zu Christo, das herz an Christum hängen, sich mit Christo verbinden, sich an Christum hängen, sich mit Chrifto zufammenleimen 2c. Luther bemerkt zu Joh. 6, 37: "Dieses Rommen aber ist nicht leiblich, daß einer in den Himmel oder über die Wolken flettern wollte. Es geschieht auch das Kommen nicht mit händen und Füßen, sondern das gerz kommt zu Gott burch den Glauben. Wenn du fein Wort höreft und es dir gefällt, daf du dich daran hängest, da geht das Herze zu ihm, da issest du denn diese Speise, da ist denn der Glaube eine Gabe und Enade Gottes, es ist nicht eine menschliche Kraft noch unser Werk." 7) Ferner zu Joh. 6, 29: "In diesem Text wird gesagt: Wer an ihn (Chriftum) glaubt, ber dient mir. Bir müffen unfer gerg an ihn hängen und anfteben laffen Faften, Beten, Almofengeben, das ich bei mir fühle, und muß Christo außer meinem Werk allein dienen, daß ich gerechtfertigt werde."8) Freilich, "das Herz an Christum hängen" hat auch noch eine andere Bedeutung. Es kann auch heißen: das Herz in Liebe an Christum hingeben, Christo zu Dienft stellen. In diesem Sinne genommen, gehört die Tätigkeit, welche durch den Ausdruck "sein Herz an Christum hängen" bezeichnet wird, zur Heiligung und zu den guten Berken und muß von dem Glauben, ber die Vergebung ber Sünden ergreift, scharf geschieden werden. In diesem Sinne genommen, ist das "sein Herz an Christum hängen", "das Herz zu Christo gehen lassen", "fich mit Christo ver-

6) Bgl. Apol. 177, § 60 ff.

8) St. g. Ausg. VII, 2214 f.

7) A. a. O., 2247.

Digitized by Google

binden" 2c. erst eine Folge und Frucht des Glaubens. Daran erinnern unsere Dogmatiker gleichfalls. Aber dabei halten sie zu= gleich fest, daß auch der rechtfertigende Glaube felbst ein actus adhaesivus sei, wodurch wir an der Gnadenverheißung hangen, ein actus concupiscentiae, wodurch wir Christum und sein Verdienst wollen, eine agglutinatio cum Christo, wodurch wir uns mit Christo aufs innigfte verbinden, indem wir Christum als unsere Gerechtigkeit vor Gott ergreifen (unio fidei formalis). So haben benn auch alle uns fere alten Lehrer von Luther an bis zu Hollaz hinab den Glauben, welcher die Bergebung der Sünden ergreift, als ein "die Sand nach Chrifto ausstreden", "bie Sand nach oben ausstrets ten " 2c. beschrieben. Auch Hollas sagt noch: "Die Unterscheidung einer doppelten Birkfamkeit (evepreias) des Glaubens ist von nicht ge= ringer Bedeutung, weil durch diefelbe eine doppelte Verrichtung (officium) des Glaubens und eine hieraus sich ergebende doppelte Wirfung (effectus) zum Ausbruck kommt. D. Brenz legt in der Apologie der Württembergischen Konfession diese Unterscheidung so bar: "Der Glaube hat sozusagen zwei Hände, eine, welche er nach oben ftredt und womit er Christum mit allen seinen Bohltaten ergreift, und so (hac parte) werden wir gerechtfertigt, die andere, welche er nach unten streckt, um die Werke der Liebe und der übrigen Tugenden zu verrichten, und so beweisen wir zwar unsern Glauben, daß er recht sei, aber so werden wir nicht gerechtfertigt." 9)

Diesen Umftand nun, daß die Schrift ein und dieselben Ausbrücke fowohl zur Beschreibung bes Glaubens als auch zur Beschreibung ber Seiligung gebraucht, haben die Werklehrer aller Zeiten benutzt, um Berkerei unter biblischen Ausdrücken auf den Markt zu bringen. SO verstanden und verstehen die Rationalisten und auch viele amerikanische Settenprediger unter dem Glauben an Christum nicht den Glauben an die Vergebung der Sünden, sondern das Bestreben, die Gebote Gottes zu halten, und sie berufen sich für diese das ganze Christentum auf= hebende Lehre darauf, daß die Schrift den Glauben auch einen "Gehorsam", "Christo nachfolgen" 2c. nenne. Ebenso verfahren die Bapi= sten und Arminianer, wenn sie beweisen wollen, daß der rechtfertigende Glaube nicht bloß das Ebangelium, sondern auch die Gebote Gottes Ebenso die modernen ihnergistischen Lutheraner. zum Objekt habe. Luthardt 3. B. benutt Röm. 1, 5 den Ausdruck "Gehorfam des Glaubens", um aus dem Glauben eine Leiftung des Menschen zu machen, wenn er in seinem Kompendium schreibt: "Auf der andern Seite wird Buße und Glaube vom Menschen gefordert als seine Leiftung: usravoeire xai ninrevere - auf allen Stufen der Heilsgeschichte. . . Der Glaube ift freier Gehorsam, den der Mensch leistet, 3. B. Röm. 1, 5." 10) Und nicht bloß die Ausdrücke "Gehorfam", "Gottes Willen tun", und die

<sup>9)</sup> De fide in Christum, qu. 10. 10) Rompend. 9. Aufl. S. 269 f.

#### 150 Inwiefern ift ber Glaube, welcher bie Bergebung ber Sünden ergreift,

Ausdrücke, welche eine Bewegung bezeichnen (wie "zu Chrifto tommen" 2c.), hat man gemißbraucht, um aus dem Glauben eine menschliche Leistung, ein Werk im Sinne des Gesetzes, zu machen. Denselben Mißbrauch hat man auch mit den Ausdrücken sich erlaubt, welche begrifflich ein Ruhen bezeichnen. Um zu beweisen, daß die Seligkeit des Menschen nicht allein von Gottes Gnade abhänge, sondern daß das entscheiden Bünktchen im Menschen liege, hat man immer und immer wieder gesagt, der Mensch müsse wenigstens "ruhen", "sich leidend verhalten", "steine Scheunen abbrennen" 2c., und daher erkläre es sich, warum ein Mensch vor andern Vergebung der Sünden und bie Seligkeit erlange. Kurz, die Friehrer, welchen Torheit, das heißt, Wertlehre, mögen diese nies Ruhe oder eine Bewegung nes Claubens hinein, mögen diese eine Ruhe oder eine Bewegung ausdrücken.

Bas soll dem gegenüber die rechtgläubige Kirche, welche die Gnas benlehre festhält, tun? Soll sie, wenn sie vom Glauben an das Evans gelium redet, jene von den Frrlehrern gemißbrauchten Ausdrücke gänzlich meiden? Soll sie nicht mehr sagen, der Glaube an das Ebangelium sei ein Ruben, Stillehalten, zu Christo kommen, sich an Christum hängen, Christo nachfolgen, nach Christo die hand ausstreden, Gottes Willen tun, gehorsam werden 2c.? Das geht nicht an. Die Schrift redet so, und wie die Schrift redet, so wollen auch wir reden. Unsere Rirche redet so in ihrem Bekenntnis, in ihren Liedern, in ihren Gebetbüchern, und wie unsere Rirche redet, fo wollen auch wir reden. Es würde uns auch nichts helfen, wenn wir alle bildlichen Bezeichnungen des Glaubens, die begrifflich ein Ruhen oder eine Bewegung ausdrücken, gänzlich meiden wollten. Die Berklehrer ichieben ihre falsche Lehre auch in den eigentlichen Ausdruck, nämlich in den Ausdruck "glauben", hinein. Bir müßten überhaupt aufhören zu reden, wenn wir alle Ausbrücke meiden wollten, die der Teufel ichon zur Dedung falscher Lehre gemißbraucht hat. Aber vor allen Dingen ift als Grundsatz festzuhalten, daß die Schrift von allen Stücken der Lehre völlig zutreffend redet und wir mit ihr zu reden haben. Die Dogmatik, welche nicht überall mit der Schrift reden kann, leidet mindestens an Unklarheit.

Darum bleiben wir bei den Ausdrücken der Schrift und der Kirche. Wir beschreiben den Glauben nicht nur als ein Ruhen, Stille= halten, sich versöhnen lassen zc., sondern auch als ein zu Thristo Rom= men, sich an Christum hängen, Christo nachfolgen, nach Christo die Hand ausstrecken, Gottes Willen tun, dem Evangelium gehorsam wer= den zc. Aber wir halten fest, daß diese Ausdrücke, wenn sie vom Glauben an das Evangelium gebraucht werden, nie eine menschliche Leistung, ein Wert im Sinne des Gesetzeichnen. Auch wenn Luther den Clauben ein "Wert", ja sogar "das höchste Werk", nennt, "das von einem Menschen geschehen muß", "das wir tun sollen", so gebraucht er das Wort "Wert" nicht in dem spezifischen Sinne = Bert des Gesets, sondern in dem allgemeinen und wei= teren Sinne, wonach es nur einen Borgang, eine Tätigkeit im Verstand und Willen des Menschen bezeichnet, so daß ber Mensch, nicht ber Heilige Geift, glaubt. So sagen auch spätere Dogmatiker: der Glaube könne ein "Berk" (opus) genannt werden, nicht in dem Sinne eines moralischen Werkes, das vom Gesetzgefordert wird, sondern in dem allgemeinen Sinne, wonach jede Tätigkeit (quaecunque actio), die den Menschen zum Subjekt hat, ein Werk des Menschen genannt werden kann. Die Dogmatiker wollen in keinem andern Sinne den Glauben ein Berk nennen, als in dem, daß wir Menschen durch Birtung des Seiligen Geistes ben Glauben empfangen und ausüben (propter solam receptionem et exercitium actus), so daß nicht der heilige Geift glaubt, fondern der Mensch felbst Subjett des Glaubens ift.11) Auch in der Missourispnode und innerhalb der ganzen Synodalkonferenz hat unsers Biffens nie jemand ben Glauben an das Ebangelium als ein Berk im Sinne bes Gesets es beschrieben. Bir willen burch Gottes Gnade zwischen Gesetz und Ebangelium zu unterscheiden. Bielmehr halten wir fest: Wenn der Glaube an das Evangelium als ein Ruhen, Stille-

11) Luther ju 1 Betr. 1, 5 (St. g. Ausg. IX, 971): "Biel Leute find, welche, wenn fie das Ebangelium hören, wie allein der Glaube ohne alle Werte fromm mache, so plumpen fie hinein und sprechen: 3a, ich glaube auch; mei= nen, ber Gebanke, ben fie felbft machen, fei ber Glaube. Run haben wir alfo gelehrt aus der Schrift, daß wir die mindesten Werke nicht tun können ohne den Beift Gottes; wie follten wir benn burch unfere Rräfte tonnen bas bochfte Wert tun, nämlich glauben? Darum find folche Gedanken nichts anders, benn ein Traum und erdichtet Ding." Sier bringt Luther ben Gehorfam gegen bas Gefet ("bie minbeften Berte") und ben Gehorfam gegen bas Ebangelium ("bas höchfte Bert") unter ben gemeinsamen Begriff "Bert". Beshalb? Sie haben dies miteinander gemeinsam, daß fie beide Borgänge, Tätig= teiten im Berftand und Billen des Menschen find. Einige alte Dogmatiker nennen biefen allgemeinen Begriff von "Wert" (opus) "Werte im weiteren Sinne". So fagt 3. B. Quenftebt: "Indeffen tann ber Glaube ein Bert genannt werben 1. im paffiben Sinne (passive), infofern er von Gott als ber wirkenden Urfache ohne irgendwelche Mitwirtung unferer Rräfte herbor= gebracht wirb; 2. im aktiven Sinne (active), indem bas Bort ,Bert' in einem allgemeinen Sinne (yeverwoc) gebraucht wird für jedwede Tätigkeit, fei biefe relativ ober abfolut (pro quacunque actione, sive relata sive absoluta), nicht aber im eigentlichen (fpezifischen) Sinne (eidikoc) für ein folches gutes moralisches Bert, bas im Gefetz vorgeschrieben wird, denn ein Wert, in biesem Sinne genommen, wird in ber handlung ber Rechtfertigung immer bem Glauben entgegengesett. Es ift ber Glaube auf teine Beije unfer Bert, außer fubjettiv, weil wir den Glauben empfangen und ausüben, woburch es geschieht, bag ber Glaube nicht vom Seiligen Geift, fondern vom Renfchen ausgesagt wird." (Systema 1715, II, 1343.)

#### 152 Inwiefern ift ber Glaube, welcher die Bergebung ber Sünden ergreift,

halten, sich versöhnen lassen 2c., oder als ein zu Christo Kommen, sich an Christum hängen, nach Christo die Hand ausstreden, Gottes Willen tun 2c. beschrieben wird, so bezeichnen sachlich alle diese Ausbrücke immer nur eins: den bloßen Aft des Ergreifens der Enadenver= heißung (nudam apprehensionem promissionis gratiae), den Att, 100= burch der Sünder das im Ebangelium ausgesprochene Gnadenurteil für seine Person hinnimmt, auf sich bezieht (sibi applicat). Die Cnadenverheißung ist die versöhnte Baterhand, welche Gott dem Sünder entgegenstredt; ihr Korrelat, der Glaube, ist die Bettlershand, welche, durch das Entgegenstrecken der Gnadenhand Gottes hervorgelockt, diese Gnadenhand ergreift. Mehr als das bloße Ergreifen ober das bloße Hinnehmen der Gnadenberheißung darf nicht in jene Ausdrücke hinein= gelegt werden. Nicht in der er ft en Rechtfertigung. Aber auch nicht in der sogenannten fortgeseten Rechtfertigung, die sich durch das ganze Christenleben erstredt. Denn wohl verbindet sich mit der Tätig= keit des Glaubens, durch welche er die Vergebung der Sünden ergreift und rechtfertigt, alsbalb als Frucht und Folge die andere, daß er in guten Werken tätig ist, "in allerlei guten Werken, wie in einem Paradiese, wandelt", am ganzen Wort Gottes sich ergötzt, am Ebangelium und am Gesetz seine Freude hat 2c. Aber diese Tätigkeit des Glaubens konkurriert in keiner Beise und in keinem Sinne zur Rechtfertigung vor Cott.12) Es gibt nach der Schrift nur eine Rechtfertigung, nämlich die, welche zwols eorw vouov, ohne des Ge= fepes Berke, gang losgelöft von den Berken des Gesetes 2c., geschieht. Bur Rechtfertigung bor Gott gehört auch nicht die Gegen = wart der guten Werke (praesentia bonorum operum). Bur Recht= fertigung vor Gott gehört von seiten des Menschen immer nur der Glaube, und zwar der Glaube, insofern er nuda apprehensio promissionis gratiae, die bloße Ergreifung der Gnadenverheigung Gottes, ift. Der Glaube ist in der Rechtfertigung — nicht nur in der "ersten", fondern auch in der "fortgesetten" - völlig qualitätlos, weil er in der Rechtfertigung im Gegensatz zu jeglicher guten Qualität im Menschen fteht, Röm. 3, 28; 4, 5. Die Qualität des Glaubens ift nicht der Glaube selbst, an sich, sondern die ganze Qualität des Glau= bens ift Christus, den er ergreift, an den er fich hängt 2c. Oder: Der Glaube rechtfertigt nicht als Akt des Ergreifens an fich, sondern burch das im Evangelium vorliegende Rechtfertigungsurteil, das er ergreift und auf sich bezieht. Fides justificat non in praedicamento qualitatis, ut est opus aut virtus, sed relationis per suum corrolatum; der Glaube rechtfertigt, nicht in der Rategorie der Qualität, insofern er ein Werk oder eine Lugend ist, sondern in

<sup>12)</sup> Hollaz (De fide in Christum, qu. 12) führt auß, daß der Glaube als actus concupiscentiae, quo Christum volumus, zur Rechtfertigung gehöre, daß aber die Liebe als actus benevolentiae erga Christum, sowie die Freude und das sich Ergögen an Christio Folgen der Rechtfertigung seien.

der Rategorie der Beziehung, durch sein Korrelat, das heißt, durch das Gnadenurteil, welches er hinnimmt. Der Akt des Effens ift nötig zum Sattwerden. Aber nicht der Akt des Effens an sich, bie Tätigkeit des Effens an fich, fättigt, fondern die Speife, welche burch ben Alt bes Effens zu bem Menschen in Beziehung geset, mit dem Menschen verbunden wird. Os non satiat stomachum, sed cibus apprehensus. Auch wenn unfer Bekenntnis (Müller, S. 140, § 189) den Glauben an das Ebangelium einen "Gottesdienft" (cultus et latpeia), ja, den "höchsten Gottesdienst" (cultus praecipuus) nennt, fo lehrt es damit nicht, daß der Glaube als eine aute Qualität, oder als ein Gott dargebrachtes Wert rechtfertige, sondern im Gegenteil: es schärft damit ein, daß der Glaube an das Ebangelium nuda apprehensio der Gnadenberheißung sei. Es nennt den Glauben "Gottes= bienft" und "höchften Gottesbienft", weil der Glaube Gott nichts bringe ober schenke, sondern von Gott nur nehme, sich fchenten laffe. Es fagt: "Der Glaube ift ein folcher Gottesbienft und latria, da ich mir schenken und geben lasse. Die Gerechtigkeit aber des Gesetzes ist ein solcher Gottesdienst, der da Gott anbeutet unsere So will nun durch den Glauben Gott alfo geehret fein, Berke. daß wir von ihm empfangen, was er verheißet und anbeutet." (S. 96, § 49.) In diefer Bezeichnung findet unfer Bekenntnis nicht eine Verdunkelung der Gnade und eine Beängstigung der Gewissen, sondern einen großen Troft für die zerschlagenen Serzen. Es fagt: "Es gewährt diefe Stelle" (Röm. 4, 20: Abraham gab durch feinen Glauben Gott die Ehre) "ben höchsten Troft, daß der höchste Gottesdienst im Ebangelium der ist: von Gott empfangen wollen (velle accipere) Vergebung ber Sünden, Gnade und Gerechtigkeit. Von diefem Gottesdienst redet Christus Joh. 6, 40: "Das ist der Bille des, der mich gesandt hat, daß, wer den Sohn siehet und glaubet an ihn, habe bas etvige Leben." (S. 140, § 189.) So pflegte auch D. 28 alther in den Vorlesungen von einem Manne zu erzählen, der durch den Ausbrud "Geborfam des Glaubens" (Röm. 1, 5) in feinem Gewiffen angefochten war, weil er biesen ebangelischen Ausbrud sich in einen gesetzlichen verkehrte, durch die Deutung: Gott fordert von mir wenigstens die Leiftung des Glaubens; somit ist nicht alles Cnade. Die Anfechtung war überwunden, als ihm vorgehalten wurde: ber Ausbrud "Gehorsam des Glaubens" ift Ebangelium und besagt: Gott er laubt dir nicht nur, daß du ihn für gnädig hältft, son= dern befiehlt es dir sogar. So höre auf, an Gottes Gnade zu So gilt es, bei den Ausdrücken, die sowohl gesehlich als aweifeln. ebangelisch gebraucht werden, zwischen Geseh und Ebangelium zu unterscheiden. Man muß dem Migbrauch wehren, wenn Papisten, Rationas liften, Schwärmer und Shnergisten Berklehre hinter ben Ausbrücken versteden wollen, aber man darf sich diese Ausdrücke nicht verbieten laffen, weil es Ausdrücke ber heiligen Schrift find und, recht gebraucht,

die Gnadenlehre recht ins Licht stellen und dem armen Sünder hohen Trost gewähren (plurimum consolationis afferunt).

Wir fassen schließlich die vorstehende Ausführung noch in einige Sätze zusammen:

1. Der Glaube an das Ebangelium kann insofern ein Leiden (passio) genannt werden, als der Mensch weder ganz noch teilweise aus sich selbst glaubt, sondern der Glaube durchaus (in solidum) eine Wirkung des Heilgen Geistes ist. Wer dies nicht festhält, sondern den Glauben ein teilwekses Menschenwerk sein lächt (Erasmus, Melanchthon, Latermann, Luthardt, alle Synergisten) tastet den dritten und damit auch den zweiten Artikel des christlichen Glaubens an. Luther gegen Erasmus: ipsum jugulum petisti.

2. Der Glaube an das Ebangelium kann auch infofern ein Leiden genannt werden, als er Gott nichts tut oder schenkt und dadurch die Bergebung der Sünden erst herborbringt, sondern die Vergebung der Sünden als von Christo bereits erworben und im Ebangelium dargeboten als ein Geschenk lediglich hinnimmt. Receptio alicujus rei non est actio, sed passio. Fides patitur sidi bene sieri. Wer dies nicht sefthält, vermischt Geseh und Ebangelium und tastet direkt den zweiten Artikel des christlichen Glaubens an.

3. Der Glaube, mit welchem (qua) ein Mensch an das Eban= gelium glaubt, ift seinem Wesen nach (quoad formale) ftets ein Att oder eine Tätigkeit, weil er gerade der Alt oder die Tätigkeit des menschlichen Verstandes und Willens ift, wodurch der Mensch die ihm im Ebangelium dargebotene Vergebung der Sünden ergreift ober sich zueignet (πιστεύειν είς ...., λαμβάνειν, χαταλαμβάνειν, παραλαμβάνειν, δέγεσθαι, απωδέγεσθαι, 30h. 3, 16; 1, 12. 5. 11; 1 Ror. 2, 14; Act. 2, 41 2c.). Diefen Att des Ergreifens oder der Aneignung der Enadenverheißung beschreibt die Schrift bildlich auch als zu Chrifto tommen, sich an Christum hängen, Christo nachfolgen, Christum ans ziehen, dem Evangelium gehorsam werden 2c. (Joh. 6, 44; 1 Ror. 6, 17; Joh. 8, 12; Gal. 3, 27; Röm. 1, 5; Act. 6, 7 2c.) Wer die Tätigkeit des Ergreifens oder der Aneignung beim Glauben nicht festhält, läßt damit auch den "Christus außer uns" oder die Gnadenberheißung fahren (tolle hunc amplexum, non erit tibi firma promissio), bas heißt, er hält auch nicht fest, daß der Mensch durch die von Christo erworbene und im Ebangelium zum Ergreifen dargebotene Berges bung der Sünden (gratuitus Dei favor) gerecht wird. Die recht= fertigende Gnade wird ihm zur gratia infusa und der rechtfertigende Glaube zu einer im Menschen ruhenden Qualität und einem guten Bert.

4. Wietwohl der Glaube an das Ebangelium stets der Alt oder die Tätigkeit des Ergreifens oder der Aneignung der Gnadenverheihung ist, so rechtfertigt er doch nicht als Alt oder Tätigkeit des Ergreifens an sich, sondern lediglich durch sein Objekt, das Gnadenurteil, welches er ergreift und so auf den Menschen bezieht. Fides justificat non in praedicamento qualitatis, sed relationis. Wer dies nicht fest= hält, sondern den Alt des Glaubens an sich rechtfertigen oder zur Rechtfertigung beitragen läßt, macht aus dem Glauben ein Wert im Sinne des Gesetses und stößt die christliche Lehre von der Rechtfertigung  $(\chi w \rho) \varsigma \ \tilde{\epsilon} \rho \tau w \nu \delta \mu o \nu$  um. F. P.

# Bur Geschichte Josuas.

1. Die Lebensaufgabe Jojuas von dem Momente an, wo Mojes nicht mehr Anführer des Volkes Israel sein follte, war von Gott noch burch Moses selbst genau bezeichnet worden. Josua sollte die Kinder Israel in das ihren Lätern verheißene Gelobte Land bringen, das heißt, es erobern und es ihnen dann austeilen. — Josua starb bekannt= lich 110 Jahre alt (Joj. 24, 29). Hat Josephus recht (Antiquitat. V, 1, 19), so war Josua 25 Jahre Anführer Israels, war also bei des Rofes Tod 85, beim Auszug aus ügypten aber 45 Jahre alt. In die allererfte Reit der Büftenwanderung fällt fein Er. 17, 9-13 beschries bener Sieg über die Amalekiter bei Raphidim, ein Sieg des Gebetes Mojes und der Baffen Jojuas. Als des Mojes rechte hand (als fein "Diener", Er. 24, 13) hatte er ihn, während Aaron und hur bei Israel am Fuße des Sinai (Er. 24, 14) zurücklieben, auf den Berg Gottes begleitet und mit angesehen, wie Moses beim Herabsteigen nahe bem Lager Israels die beiden ersten steinernen Lafeln des Ge= fetzes unten am Berg zerbrochen hatte. Ms des Moses rechte hand wich er nicht von der hütte des Stifts (Er. 33, 11), wenn Moses fie zu verlaffen genötigt war. In guter Meinung, aber ohne zu wiffen, was er bamit tat, glaubte er ben Männern (Num. 11), die im Lager weissagten, wehren zu müffen, hörte aber aus Moses Mund (B. 29): "Bift du der Eiferer für mich? Bollte Gott, daß alle das Bolt des HErrn weissagete und der HErr seinen Geift über sie gabel"

Bisher hatte der Sohn Nuns, vom Stamme Ephraim, Hofea ge= heihen. So wird er genannt Num. 13, 9, wo er mit elf andern, dar= unter Kaleb aus dem Stamme Juda, abgefandt wurde, das Land Kanaan zu erkunden; und eben bei diefem Anlah war es wohl, wo Mofes ihm feinen Namen änderte, Num. 13, 17. Denn dah er schon zuvor Josua genannt wird, erklärt sich leicht daraus, dah Moses erst später geschrieden hat, als nämlich der Sohn Nuns bereits mit seinem Amtsnamen unter Jörael bekannt war, während dann Num. 13, 9 ganz angebrachtermahen sein genealogischer Name nachgetragen wird. Bon dieser Kundschafterreise zurückgekehrt, ermahnt er mit Kaleb zu= sammen auf das inständigste und treulichste das durch die übertriedenen Schauerberichte der andern Kundschafter aufgeregte Bolt, ja nicht abaufallen vom HErrn, ja nicht wieder in Lgypten zu ziehen, wird aber fast vom Volke gesteinigt, Num. 14, 10. Aber wie Kaleb, so erhält auch er (Num. 14, 24. 30) die Zusicherung des HErrn, ausgenommen zu bleiben von dem Gericht Gottes über die murrende Gemeinde Israels, wonach die Leiber aller, die zwanzig Jahre und darüber waren, in der Büste verfallen sollten. Josua sollte ins Gelobte Land kommen, ja Israel hineinbringen. Der HErr selbst bezeichnet ihn als erfüllt mit dem Geiste der Weisheit (Deut. 34, 9), "denn Moses hatte seine Hände auf ihn gelegt". Und in seierlichem Alte vor dem ganzen Israel (Deut. 31, 7. 14. 23) wird er zu Moses Nachsloger von Gott erkoren und mit seiner Aufgabe betraut. Moses aber besteigt den Verg Rebo, um von da das Gelobte Land zu sehen und dann zu sterben.

2. Das erste Rapitel des Buches Josua zeigt uns Israel noch gelagert im Oftjordanlande, woselbst Ruben, Gab und halb Manasse bereits die von Moses zugewiesenen Wohnsitze hatten. Aber Josua hat bereits Befehl vom HErrn, den Jordan zu überschreiten, und er hat bie Verheißung: "Alle Stätten, darauf eure Fußschlen treten werden, habe ich euch gegeben. Von der Büfte an und diesem Libanon bis an das große Wasser Phrath, das ganze Land der hethiter, bis an das große Meer gegen dem Abend, follen eure Grenzen fein." Rur getroft voran, ja fehr freudigl "Ich habe dir geboten, daß du getroft und freudig seiest." Das ist die erste Instruktion, die Josua vom HErrn bekommt, und er führt sie sofort aus, indem er im Lager ausrufen läßt: "Schaffet euch Vorrat. Denn in drei Tagen werdet ihr über diesen Jordan gehen!" Dabei besiehlt er, Ruben, Gad und halb Manasse, nämlich die streitbare Mannschaft der drittehalb Stämme, follen sich an der Eroberung des Westjordanlandes beteiligen und vor ihren Brüdern herziehen. Man gelobte ihm allerseits willigen Gehorfam.

Schon vor Erteilung dieses Befehls hatte Josua, um nichts zu unterlassen, was einem klugen Feldherrn zusteht, Kundschafter heimlich von Sittim ausgesandt (Jos. 2, 1), das Land zu besehen und insonder= heit Jericho, dessen Einnahme sofort nach dem übergang über den Jordan durchaus nötig war, damit Israel freie Bahn zu weiterem Vordringen gewinnen könne. Die Aussendung der Kundschafter als sündliche Eigen= willigkeit Josuas auszulegen, der auf einen göttlichen Befehl hierfür hätte warten sollen, dazu hat man nicht das geringste Recht. Es war Josua nicht besohlen, alle militärischen Befehle direkt von Gott zu er= warten; es war ihm nicht geboten, bei Einnahme Kanaans die gewöhn= lichen Regeln der Kriegskunst links liegen zu lassen. Auch enthält das "Buch des Gesetes", nach dem Josua sich allerdinge richten sollte, zwar veleerlei kriegsrechtliche Bestimmungen, aber keinen Paragraphen gegen Berwendung von Rundschaftern.

Daß diese in Jericho in dem Hause Rahabs, einer Hure, einkehrten (die Bersuche sehr alter Ausleger, die Hure in eine Gastwirtin zu verwandeln, um der Sache das Anstößige zu nehmen, sind sprachlich nicht zu rechtfertigen), geschah sicherlich darum, weil sie erwarten konn= ten, man werde sie beim Betreten dieses Sauses zwar in den Verdacht anderer Ungebühr, aber nicht in den der Spionage nehmen. Vielleicht hat auch die Lage des in die Stadtmauer, wie es scheint, hineingebauten Hauses (Rap. 2, 15: "und sie wohnete auch auf der Mauer") ihnen einen günstigen Einblic in die Stadt und überblic der nächsten Umgebung versprochen. — (über Rahab und ihren Hebr. 11 bezeugten Blauben, über ihr Gespräch mit den Kundschaftern und hernach mit ben Boten des Rönigs von Jericho, über ihre mit Gefährdung des eigenen Lebens verbundene Verbergung und hernach bewerkstelligte Rettung der Rundschafter siehe Stöchardt: "Die bibl. Geschichte des Alten Testaments", S. 157, No. 166, und den 15. Synodalbericht des Jowa-Distrikts v. J. 1900, S. 38-43.)1) Die Rundschafter tehren, nachdem sie von Rahab gehört haben: "Es ift kein Mut mehr in jemand vor eurer Butunft", und nachdem sie drei Tage sich in dem Gebirge (wohl nicht in dem nach dem Jordan, sondern nach Jerusalem hin)

<sup>1)</sup> Bur Ergänzung bes bort Gesagten noch einige Bemertungen. 1. Die Lüge ber Rahab gegenüber ben Boten bes Rönigs von Jericho läßt fich natürlich nicht rechtfertigen mit ber Begründung des Grotius: "ante evangelium mendacium viris bonis salutare culpae non esse ductum"; benn bie neuteftamentliche Reit, ober vielmehr Chriftus, hat teine andern Rechtsgrundfäte über bie Lüge auf= gestellt als bas Alte Teftament. Die Austunft, welche Joh. Breng (Brevis et pia explicatio in librum Josuae, Fcft. 1561, p. 11. 12) gibt, ift eine beffere. Barum, fragt er, täuschte Rahab bie Boten bes Rönigs? Warum fagt fie nicht lieber: Sier find die Danner, totet mich nur mit ihnen; benn ich glaube auch, baß fie eine gute und gerechte Sache haben und bag bieje Stadt untergeben wird? 3ch antworte: "quos licet occidere, eos licet etiam fallere". Der Rönig und bie Bürger von Jericho waren von Gott dem Lobe geweiht. Es war baher erlaubt, fie zu toten, und war ber Rahab erlaubt, zu täuschen. Doch fügt er vorfichtig bei: "nos hoc privatum exemplum de fallendo non debemus usurpare, nisi habeamus et privatum verbum Dei, sicut illa habuit". ---2. Aber hat Rahab hier nicht zum Rachteil ihrer Baterstadt den Israeliten Bor= foub geleistet? Immerhin. Aber nachdem fie ertannte, Gott ift mit Israel. ber rechte, wahre einige Gott felbft hat Ranaan und Jericho in Israels Sände gegeben, weiß fie auch, ihre Boltsgenoffen vertrauen umfonft auf ihre hohen und festen Mauern. Sie ficht im Geift bie Stadt ichon in den Banden 3graels, unabwenbbar und unvermeidlich. Da würde fie ja nun wider ben Ratichluß Gottes ftreiten, wenn fie nicht alles für bie Rundschafter tate, was fie nur ju tun vermag. Bubem mochte fie fich fagen, wenn ich auch gleich bie Rundschafter ausliefere, bas Unheil wird ja dadurch nicht von Jericho abgewandt, und ber Born 3sraels über bie Stabt tann nur bermehrt werben, wenn bie Runbichafter getötet werben. - 3. Birflich Flachsftengel, nicht Baumwollentapfeln, wie neuere Ausleger wollen, waren es (Reil ju Joj. 2, 6), unter benen Rahab bie Runds schafter verstedte. Alachsstengel erreichen bort eine Söhe von brei Rug und haben bie Dide eines Rohres. Man legt fie zum Dörren auf bas flache Dach, ichon im April. (Sengstenberg, Gesch, bes Reiches Gottes II, 1, 199.)

verborgen hatten, wieder über den Jordan zu Josua zurück und mels den ihm: "Der HErr hat uns alles Land in unsere Hände gegeben; auch so sind alle Einwohner des Landes feige vor uns", Jos. 2, 24.

3. Die nächste wichtige Begebenheit ist nun der Sof. 3 geschilderte übergang Jsraels über ben Jordan durch dessen wunderbarerweise troden gelegtes Flußbett. Bunderbarerweise, sage ich. Denn jeder Versuch, den übergang Israels über den Jordan natürlich, ohne An= nahme eines Bunders, zu erklären (Maurer), etwa dadurch, der Fluß habe früher "höchst wahrscheinlich flachere Ufer und geringere Tiefe gehabt", sei also an seinen Furten wohl passierbar gewesen, muß als ganz abgeschmadt und albern erscheinen dem gegenüber, was der Tert Geset auch, daß die Kundschafter nicht über den Jordan meldet. geschwommen sind, sondern die Jos. 2, 7 erwähnte Furt kannten und auf dem Hin= und Rückweg benutten, so wäre diese doch auch in der allertrockensten Jahreszeit für eine nach Millionen zählende Volks= menge, unter der sich viele Beiber und Rinder befanden, höchst un= genügend gewesen, und der übergang hätte monatelang dauern müffen, von den bei aller Vorsicht unvermeidlichen Unfällen gar nicht zu reden. Auch späterhin find zu den Zeiten, wo der Jordan nicht angeschwellt war, häufig ganze Scharen von Feinden Israels in seinen Fluten ertrunken, wenn sie, von gerufalem zurückweichend, den gordan paffieren mußten und seine wenigen Furten nicht tannten. War aber der Jordan gar, wie eben zu der Zeit des übergangs Israels, "voll an allen seinen Ufern" (Joj. 3, 15), so galt seine überschreitung, wie wir aus 1 Chron. 12, 15 sehen, als eine Heldentat. — Budingham fand schon im Februar 1816 den Jordan in der Nähe von Jericho 120 Fuß breit und fo tief, daß die Pferde taum durchwaten tonnten. Aber zur Zeit der Ernte, Ende März und Mitte April, ift der Jordan stets noch weit voller. Und jetzt war die Zeit der Ernte. Da füllte der Fluß nicht nur seine Ufer ganz aus, sondern überschwemmte noch das Jordantal, wie er es auch heute noch tut im April. (Robinson II, 502. 506.)

Vor einem Jordan also, der seine Ufer überschwemmte und troch seiner Furten für Fußgänger und für Vieh unpassierbar war, stand das an seinem linken, östlichen Ufer gelagerte Israel, als am Vor= abend des überganges die Hauptleute durch das Lager gingen (Jos. 3, 2) und dem Volk kundtaten, wie es sich morgen zu verhalten habe. Die Bundeslade sollt ihnen Wahrzeichen und gewissermaßen Führerin sein. Sie sollte ihnen also gleichsam die Wolken= und Feuersäule ersehen, die seit dem Tode Woss nicht mehr genannt wird. Die Priester des Herrn sollten die Lade des Bundes tragen und vor dem Volk hergehen. Dieses aber sollte zwischen sich und ber Lade einen Zwischenraum lassen "bei zweitausend Ellen", also etwa breitaussen Füßbern auch. Mis allem Volk voran die Priester an den Jordan kamen und ihre Füße vorne ins Wasser tunkten, da "rich sich das Wasser, das von oben herabssieht im Jordan, ab, daß es über einem Hauften stehen blieb". Nicht unmittelbar oberhalb an der Nordsfeite der Bun= deslade bildete es eine große Wasserwand, sondern sehr nördlich davon, "sehr ferne", bei der sonst nicht weiter in der Schrift genannten Stadt Adam, "die zur Seite Zarthans liegt". Das Wasser, das zum Toten Meer oder Salzmeer hinunterlief, das nahm ab und versloß, so daß das ganze Israel troden hinüberging gegen Jericho. Die Priester standen während dieser ganzen Zeit nicht etwa, wie Franz Buddeus annimmt, am diesseitigen Ufer des Irodens, sondern (Jos. 3, 17) bei der Bundeslade in der Mitte des Stromes, und sie verließen dessen wohl in weniger als zwölf Stunden geschehen seiliesen hatte, was ganz wohl in weniger als zwölf Stunden geschehen sein kann, weil das Volk eilte (Jos. 4, 10) und in breitem Zug hinübergehen konnte, da ja nach Süden hin alles troden und ihm hier keine Grenze gesett war, die es innezuhalten hatte.

Dieses handgreisliche Wunder der Allmacht Gottes hatte aber, worauf uns auch der Text Jos. 3 hinweist, mehr als nur einen Zweck. Es sollte einmal Josua groß machen vor dem ganzen Israel, daß "sie wissen, wie ich mit Wose gewesen bin, also sei ich auch mit dir". Es sollte dadurch Jsrael wiederum kund werden, "daß ein lebendiger Gott unter ihnen sei, der Wunder tue und vor ihnen her die Völker des Landes Kanaan austreiben" werde. Das sollte Israels Clauben mächtig stärten. Die Kananiter aber sollten erschreden und sich ent= sehen vor der Macht Jehovahs, des Gottes Israels.

Nichts vergessen die Menschenkinder rascher als die göttlichen Wohl= taten und Großtaten. Von dieser traurigen Regel machte Israel, wie fein beständiges Murren wider den GErrn in der Reit der vierzigjähris gen Büftenwanderung nur zu deutlich bewies, leider keine Ausnahme; darum befiehlt Josua ein doppeltes Denkmal aufzurichten zum Ge= bächtnis bieses so wunderbar ermöglichten Durchgangs durch den Jordan. Das eine dieser Denkmäler sollte nach Gottes Befehl auf dem rechten Jordanufer sein. Das andere richtete Josua im Flusse selber auf. "Zwölf Steine richtete Josua auf in der Mitte des Jordans an dem Orte, wo die Füße der Priester gestanden hatten, die die Lade des Bundes trugen. Und sie sind noch daselbst bis auf diesen Tag." (Joj. 4, 9.) Von dem andern Denkmal erfahren wir, daß zwölf Män= ner, die verordnet waren von den Kindern Jørael, aus jedem Stamm einer, einen Stein auf ihre Achseln luben, aus der Mitte des Jordans, fie hinüberbrachten in das erfte Nachtlager jenseit des Klusses und fie daselbst niederlegten, bis Josua "sie aufrichten ließ zu Gilgal". Dabei sprach er zu Israel: "Wenn eure Kinder hernachmals ihre Bäter fragen werden und sprechen: Bas tun diese Steine da? so sollt ihr's ihnen kund tun und sagen: Israel ging troden durch den Jordan, da der HErr, euer Gott, das Wasser des Jordans vertrodnete vor euch, bis ihr hinüberginget, gleichwie der HErr, euer Gott, tat in dem Schilf. meer, das er vor uns vertrodnete, auf daß alle Völker auf Erden die Hand des HErrn erkennen, wie mächtig sie ist; daß ihr den HErrn, euren Gott, fürchtet allezeit."

Man hat gefragt: Bas wollen zwölf Steine, die von zwölf noch fo ftarken Männern auf der Achsel getragen werden können, was wollen die, auch wenn man sie aufeinanderlegt, als Denkmal bedeuten "zum Gedächtnis in Emigkeit"? (Joj. 4, 7.) Und was sollen sie vollends nützen im Basser, wo man sie nicht sieht? — Aber konnten die letzteren nicht bei niedrigem Bafferstande sichtbar werden? und auch bei höherem burch den Birbel, den das Baffer um fie herum bildete, die Stätte bes Durchgangs der Priester bezeichnen? Und war nicht auch das Land, auf dem die zwölf Steine bei Gilgal lagen, eines Israeliten und hernach seiner Rinder und Rindeskinder Erbteil, so daß dies Denkmal, wenn Jörael geblieben wäre, was es hätte bleiben follen, noch heute ba sein könnte, wie es der Schreiber des Buches Josua von den zwölf Steinen im Jordan sagt: "sie sind noch daselbst bis auf diesen Tag"? (Joj. 4, 9.) Aber freilich, wenn unfer HErrgott heißt einen Stein aufrichten, dann müssen sich daran alle diejenigen Menschen, die nirgends "Gottes Hand erkennen wollen, wie mächtig fie ift", ftogen und ärgern "bis auf diesen Tag". K.

(Fortsetzung folgt.)

#### Vorwort.

#### (Fortfegung.)

Wir haben uns bei diesem Punkte etwas länger aufgehalten, weil unsere Gegner nicht bloß in der Generalspnode und im Konzil, sons dern auch in andern Synoden eine wirkliche Gewißheit der Lehre, welche die Möglichkeit des Frrtums ausschließt, nicht zugeben. Den Leuten von der Generalipnode und vom Generalkonzil ift es zum großen Teil ganz unbegreiflich, wie die Missourier so "stolz" und "pharisäisch" sein können, zu behaupten und es für eine ausgemachte Sache anzusehen, daß sie in den streitigen Lehren die gewisse Wahrheit vertreten, und daß ihre Gegner sich im offenbaren Frrtum befinden follen. Sie halten dafür, daß zwar jeder an seiner Meinung festhalten dürfe, aber immer nur mit der Bestimmung, daß möglicherweise der Gegner recht habe und wir uns möglicherweise noch zu seinen Ansichten bekennen müßten. Die= fem Skeptizismus, welcher immer mit bem Unionismus Arm in Arm zu gehen pflegt, redet auch die ohiosche "Kirchenzeitung" vom 11. November 1905 das Wort. Mit der "Wachenden Kirche" stellt sie an Missouri und an die übrigen Glieder der Spnodaltonferenz unter andern auch die Frage, ob wirklich die Synodalkonferenz und nicht etwa bloß die "leitenden Geifter" bes miffourischen Ministeriums den Grundsat vertreten: "Benn ein Chrift seiner Lehre gewiß ift, so ist die Möglichkeit des Frrtums ausgeschloffen." Und in den folgenden Worten der "Lehre

Digitized by Google

und Wehre" mit bezug auf ein von der "Kirchenzeitung" für die freie Ronferenz in Fort Bahne vorgeschlagenes Gebet: "Diese Borte . . . von Missouriern gesprochen, können nach ihrem engsten und weitesten Rontert nur den Sinn haben: Sollten wir uns in den Stüden der Lehre, welche wir wider Ohio verfechten, geirrt haben, so reinige uns von diesen Frrtümern und mache uns willig, die ohiosche Lehre anzu= nehmen. Da wir aber unserer Lehre gewiß find und nach Gottes Wort gewiß fein sollen, so können wir in Fort Bayne nicht also beten", erblidt die "Kirchenzeitung" — anders können wir ihre Säte nicht verstehen — eine unlutherische Stellung. Nach Ohio schließt also die Lehrgewißheit der Christen die Möglichkeit des Frrtums nicht aus, son= dern jedesmal ein. Seine Lehre betreffend muffe auch der lutherische Chrift und Prediger beten: Sollte das, was ich aus Gottes Wort als wahr erkannt und bekannt habe, falfch fein, fo bekehre mich zu der Lehre, die ich jett verwerfe und bekämpfe. Bas ist das aber für eine Gewiß= heit, da ein Christ feiner Lehre gewiß sein und dabei doch zugleich wissen foll, daß er sich mit seiner Lehre möglicherweise im Frrtum befinde! Bas ist das für eine Gewißheit, bei welcher der Christ zugleich beten tann und soll: Ift die Lehre, der ich aus Gottes Wort gewiß bin, falsch, fo bekehre mich zum Gegenteil! Eine folche Gewißheit ift nur dem Namen nach Gewißheit, in Wahrheit aber eitel Zweifel, der alle christ= lichen Lehren zu menschlichen Ansichten und Meinungen berabsinken läßt. Und wenn unsere Gegner mit diesem Steptizismus wirklich Ernft machen und ihn tonsequent durchführen, so müssen sie aus der lutherischen Kirche austreten und sich in das Lager der Unierten begeben. Ja, selbst hier können sie nicht Halt machen, denn die Unierten behaupten, wenigstens in den Lehren, in welchen die lutherischen und reformierten Symbole übereinstimmen, die gewisse Bahrheit zu besitzen. Gibt es keine die Möglichkeit des Irrtums ausschließende Gewißheit der Lehre, so kann auch der Chrift keine wirkliche Gewißheit von der Dreieinigkeit, von der Gottheit Christi, von der Versöhnung und von der Gegenwart des Leibes und Blutes Chrifti im heiligen Abendmahl haben.

Nun wissen wir ja und freuen uns auch, daß unsere Gegner diese Konsequenzen noch nicht ziehen, welche in dem Sate von der möglicher= weise irrigen Lehrgewißheit des Christen liegen. Das macht aber diesen Sat selber weder richtig noch harmlos. Die Tendenz dieses Sates ist und bleibt vielmehr der allgemeine Steptizismus und Indifferentismus, welcher schließlich alle christlichen Glaubenslehren in menschliche opiniones auflöst. Im vorigen Jahre schrieb "L. u. W.": "Daß es nun aller= bings eine solche Gewißheit gibt, wie sie "L. u. W.' vertritt, werden selbst unsere Gegner nicht leugnen, wenn sie sich die Sache ruhig überlegen. Benn z. B. Christen aus der Heiligen Schrift gelernt haben: "Gott ist dreienig", so sind sie ihrer Sache g e wiß und können nicht mehr beten: "Lieber Gott, wenn wir uns in diesem Stücke irren sollten, so reinige uns von dem falschen Glauben an die heilige Dreieinigkeit und betehre

11

uns zum Glauben der Unitarier." Für einen Lutheraner ift jedenfalls folch ein Gebet ausgeschlossen. Und so stehen gewiß auch die Ohioer und Buffaloer. Benn ferner Lutheraner aus der unfehlbaren Schrift flar erkannt haben: "Der Mensch wird vor Gott gerecht und selig, nicht aus den Werken, sondern allein aus Enaden, durch den Glauben an Christum', so sind sie ihrer Sache, eben weil sie für dieselbe flare Gottes= worte haben, göttlich gewiß und sie können nun nicht mehr beten: "Lieber Gott, wenn wir uns mit dieser berrlichen Lehre im Frrtum befinden follten, so reinige uns doch von dieser Frrlehre und bekehre uns zu der papistischen Lehre von der Werkgerechtigkeit.' Bir Missourier können fo nicht beten. Wie steht's mit den Obioern und Buffaloern - können fie das? Schwerlich. Wenn Lutheraner (um nur noch dies eine Bei= spiel aus vielen anzuführen) aus der heiligen Schrift flar erkannt haben: "Im heiligen Abendmahl ist Christi wahrer Leib und sein wahres Blut', so sind sie aus dem unfehlbaren Wort der Schrift ihrer Sache göttlich gewiß und sie können und sollen und dürfen darum auch nicht beten: "Lieber Gott, wenn wir uns in biesem Stude follten im grrtum befinden, so befreie uns doch von dieser Lüge und bekehre uns zum Zwinglianismus.' Bir Missourier halten solch ein Gebet für eine Gotteslästerung, und wir glauben auch nicht, daß die Ohioer und Buffa= loer folche Steptiker find, daß fie ein folches Gebet über ihre Lippen bringen könnten. Benden wir dies nun an auf die Stücke der Lehre, die wir wider die Ohioer verfechten. Wir Missourier haben aus der un= fehlbaren Schrift, 3. B. aus Gph. 1, flar ertannt: "Gott hat uns nicht erwählt in Ansehung des Glaubens, sondern zum Glauben.' Und weil wir diefer Lehre aus Gottes Wort gewiß sind, so können wir auch nicht beten: Lieber Gott, wenn diese Lehre eine Reperei fein follte, fo befreie uns von derselben und bekehre uns zu dem ohioschen intuitus.' Ebenso verhält es sich auch mit den andern Stüden der Lehre, die wir auf Grund ber Heiligen Schrift wider Ohio versochten haben und noch versechten. Bir find keine Skeptiker, die zwar allerlei Lehren aus Gottes Wort und als Gottes Wort vortragen, hinterher aber selber nicht gewiß glaus ben, daß es göttliche Wahrheiten sind und demgemäß unsere Gebete eins richten. Wenn darum die Buffaloer und Ohioer uns auffordern, daß wir mit bezug auf die Artikel unsers christlichen Glaubens beten follen: "Lieber Gott, follten diefe Artikel lauter Frrtumer fein, fo bekehre uns zum Gegenteil', so können wir nicht mitmachen." 1)

Digitized by Google

<sup>1)</sup> S. 563 f. Die "Wachende Rirche" vom 15. Februar behauptet, daß "Lehre und Wehre" ihr unrecht getan und daß sie, die "Wachende Rirche", weder einen Zweisel ausgesprochen, ob ein Christ sehre gewiß sein tönne, noch die Folgerung gezogen, daß die Missourier, falls ihre Stellung richtig wäre, überhaupt nicht mehr beten könnten um Reinigung von Irrtümern. Wir über= lassen und kriesen und bringen darum hier den Artikel ber ohioschen "Rirchenzeitung" vom 11. November vorigen Jahres, auf den wir uns bezogen haben, unverändert zum Abdrud: "Die freundlichen Fragen der "Wachenden

Borwort.

Latsache ist auch, daß dieser steptische Sat von der möglicherweise irrigen Wahrheitsgewißheit der Christen in innigem kausalen Zusam= menhang steht mit andern falschen Grundanschauungen der Ohioer. Es ist nicht etwa ein Sat, der sich verloren hat in ein ihm völlig fremdes System, keine blog zufällig falsche Note, die nicht in die Melodie paßt und mit den übrigen Noten der Ohioer nicht stimmt und zusammenklingt. Die Lehre von der sehlbaren Lehrgewißheit des Christen ergibt sich viel= mehr von selbst aus der gegnerischen Lehre von der Analogie des Glau= bens. Ohio lehrt, daß die letzte Entscheidung darüber, ob die einer Schristsftelle entnommene Lehre wirklich göttliche Wahrheit sei, nicht von den klaren Worten des Textes im Kontext<sup>2</sup>) abgegeben werde, sondern

Rirche'. Gbe bie freie Ronferenz fich in Fort Bayne legten Auguft versammelte, brachten wir in der "Rirchenzeitung" zwei Gebete, eins für unsere Gemeinden, eins für die freie Ronferenz felbft, und in diefem tamen die Borte bor: ,daß berfelbe (ber heilige Geift) alles Bertehrte und Sündige aus unfern bergen ent= ferne und uns also in alle Bahrheit beines Bortes leite und fuhre'. Daju bemertte nun "Lehre und Behre': "Dieje Borte . . . von Miffouriern gesprochen tönnen nach ihrem engften und weiteften Rontegt nur ben Sinn haben: Sollten wir uns in ben Studen ber Lehre, welche wir wider Ohio verfechten, geirrt haben, fo reinige uns von diesen Irrtumern und mache uns willig, die ohiosche Lehre anzunehmen. Da wir aber unferer Lehre gewiß find [und nach Gottes Bort gewiß find] und nach Gottes Wort gewiß fein follen, fo tonnen wir in Fort Wayne nicht also beten' 2c. Run ftellt die "Bachende Rirche' an die Miffourier folgende Fragen: ,1. Bertritt die Synodaltonferenz den Grundsag: Wenn ein Chrift feiner Lehre gemiß ift, fo ift die Möglichteit des Irrtums ausgeschloffen? 2. In weffen Ramen fcbreibt ",Behre und Wehre" biefes? 3m Ramen ber gangen Synode, oder im Namen bes gangen Minifteriums, oder im Namen ber leitenden Beifter? 3. 3ft ber Grundfag: "Da wir unferer Lehre gemiß find, tonnen wir nicht um Reinigung von Irrtumern beten", je zuvor offiziell als ein Grundfat ber lutherischen Rirche anertannt worben, und ift er ber heiligen Schrift ent= nommen? Die Auffaffung: Beil wir unferer Lehre gemiß find, barum tönnen wir überhaupt Gott nicht mehr bitten, unfere Lehrauffaffung, wenn nötig, in irgendwelcher Beife ju forrigieren - barum find wir auch gewiß, daß in unsern herzen nichts Sündiges ift, was gerade in bezug auf diese Lehrpuntte unfern Blid trübt - bieje Auffaffung icheint uns bie Lehrgewißheit bes einzelnen ber Unfehlbarteit ber Schrift gleichzuftellen. Doch möchten wir tein Urteil fällen, ehe wir nicht ganz genau wiffen, was ber Rebe Sinn ift.' So weit bie "Bachende Rirche". Bir richten diese Fragen hiermit in aller Freundlichkeit an bie übrigen Glieder ber Synodaltonfereng." - Die oben von uns eingetlam= merten Worte finden fich in "L. u. 28." nicht.

2) Immer wieder taucht in beutschländischen und amerikanischen Blättern bie verleumderische Behauptung auf, daß man nach Miffouri jede Stelle aus bem Jusammenhang reißen dürfe und mit demselben einen beliebigen Sinn verbinden könne. Diesem offenbaren Unfinn und Notargument unserer Gegner sehen wir das folgende Wort Luthers entgegen: "Ja, wenn das sollte gelten, daß man also ein Wort oder zwei aus einem ganzen Text reißen möchte und laffen anstehen, was vor oder nach steht oder an andern Orten der Schrift gesagt von der Einsicht des Theologen, daß die der Schriftstelle entnommene Lehre mit den von ihm bereits angenommenen Lehren oder dem System der Lehre harmoniert. Damit ist aber der eigentliche Grund der gött= lichen Gewißheit, das lutherische "Es steht geschrieben", an die Wand gedrückt, und von wirklicher göttlicher Lehrgewißheit kann überhaupt nicht mehr die Rede sein. Beruht meine Gewißheit betreffs der Bahrheit einer christlichen Lehre darauf, daß ich erkannt habe, daß sie hineinpaßt in das Shitem der Lehren, welches ich aufgestellt habe, jo beruht sie, und zwar doppelt, auf Menschenwitz, und da erfordert es allerdings die Be= scheidenheit, daß ich die Möglichkeit des Frrtums zugebe. Ein doppelter Aweifel macht sich bier sofort geltend, dessen man auch nicht mehr, nachs dem das klare Schriftwort als ausschlaggebende Autorität beseitigt ist, herr werden tann. Zuerft ftellt fich ber Gebante ein: Ift das Shitem, welches du aufgestellt haft, auch in allen Stüden richtig? Sollte es in irgend einem Teile falsch sein und die fragliche Lehre mit diesem Srrtum harmonieren, so ist das ja der beste Beweis dafür, daß diese Lehre nicht Wahrheit, sondern Frrtum ist. Und läßt man momentan diesen Zweifel fahren und gibt die Richtigkeit des Systems zu, so erhebt sofort ein ans derer Zweifel das Haupt: Wer weiß, ob das, was du für harmonisch hältst, auch wirklich harmoniert. Wird nicht ein schärferes Ohr Disharmonie vernehmen, wo du oberflächlicherweise glaubft lauter Harmonie zu hören? Bahrlich, eine Gewißheit, die keinen andern und besseren Grund hat als die trügerische menschliche Erkenntnis der Harmonie mit einem Shitem, welches von irrtumsfähigen Menschen auf= gestellt ist, ift nicht die christliche, göttliche Gewißheit und tann durch jeden Sauch des Aweifels ins Banken und Schwanken gebracht werden. Die klaren Stellen der Schrift sind die festen Bfeiler, auf welchen die chriftliche Gewißheit ruht. Und werden diese Pfeiler umgerissen, so bricht damit das ganze Gebäude der christlichen Gewißheit zusammen. Gewiß, auch bei unsern Gegnern gibt es noch viele Stücke wirklicher göttlicher Gewißheit, Lehren, die auch sie gründen, nicht auf ihr Prinzip ber Harmonie, sondern einzig und allein auf die flare Schrift. Ebenso gewiß ist es aber auch, daß ihre Lehre von der analogia fidei unsere Gegner mit allen ihren Lehren drängt und treibt und zieht in den Strom des allgemeinen Zweifels. Sobald unsere Gegner Ernst machen mit ihrer Lehre von der Analogie des Glaubens und fie konfequent burchführen, so können sie keiner einzigen christlichen Lehre mehr götts lich gewiß sein. Ift ein Glaubensartikel für mich nur wahr und gewiß, wenn ich eingesehen habe, daß er mit den übrigen Artikeln des Shitems harmoniert, so wird alles relativ und hypothetisch. Der eine Artikel steht nur, wenn der andere nicht fällt, und umgekehrt. Alle Artikel ruhen auf Schrauben, jedem ift ein "Benn" angeheftet, das

wird, fo könnte ich auch wohl alle Schrift und Rebe deuten und kehren, wie ich felbst wollte. Es heißt aber also: Siehe diesen Lext ganz an, beide mit dem, so nach= und vorgeht." (VIII, 380 f.)



es nirgends zu einer festen, schlichten, fröhlichen Gewißheit kommen läßt. Das köstliche Ding, das gewisse Herz, ist für immer dahin. Die christliche Gewißheit, wie die Taube Noahs, findet nirgends einen Fleck, da ihr Fuß ruhen kann. überall, allüberall ein fundamentloses "Wenn"! Und wer die flaren Schriftstellen, die loci classici, in welchen der Heilige Geift ex professo eine Lehre vorträgt, nicht als lette und alles entscheidende Norm gelten lassen, sondern nach andern Schriftstellen und diese nach wieder andern ober gar beide nach einem Shitem, welches Theologen aufgestellt haben, ausgelegt wissen will, der macht alles relativ und zweifelhaft, bringt alles ins Schwanken, reißt alle Pfeiler der Gewißheit um und wirft die ganze Schrift in einen unendlichen und ungemissen, müften Saufen zusammen, wie Luther gegen Carlstadt schreibt: "Wenn jede Stelle der Schrift durch eine andere Stelle ausgelegt werden muß, wo wird es ein Ende nehmen mit dem Veraleichen der Stellen der Schrift? Denn auf diese Beise wird es geschehen, daß keine Stelle in der Schrift gewiß und klar sei, und es wird eine solche Vergleichung einer Stelle mit der andern bis ins Unendliche ftatthaben. Auf solche Beise wird ein anderer sich unter= ftehen, das sechste Rapitel Johannis durch das Abendmahl auszulegen, wie du dagegen dir herausnimmst, das Abendmahl durch das sechste Rapitel Johannis auszulegen, und er wird von deiner Regel Ccbrauch machen, nämlich, daß eine Stelle durch bie andere erklärt werden müffe. Fühlft du nicht, daß du hier einen ganz unzuberlässigen Grund gelegt haft und von dem Besonderen auf das Allgemeine vorgehit? Denn diese Regel: Eine Stelle muß durch die andere ausgelegt werden, ist ohne Zweifel nur etwas Besonderes, nämlich, eine zweifelhafte und dunkle Stelle muß durch eine klare und gewisse ausgelegt werden. Denn klare und gemiffe Stellen durch Vergleichung mit andern auslegen wollen, das heißt die Bahrheit nichtswürdigerweise verspotten und Wolken ins Licht bringen. Cleicherweise, wenn man alle Stellen burch Bergleichung mit andern auslegen wollte, so hieße das die ganze Schrift in einen unendlichen und ungewissen, wüften haufen zusammenwerfen. Ift dies nicht flar genug?" 3) Alles wird in den Strudel der Stepfis gezogen, wo man die Autorität des flaren Schriftwortes antastet und dasselbe nicht mehr als ultima ratio gelten läßt. Ja, wer mit der ohioschen Harmonie Ernft macht, wird schließlich alle Glaubensartikel, welche die Schrift lehrt, geradezu als falsch ausscheiden müssen, weil sie sämtlich Geheimnisse bergen, Momente, die wir nicht vernunft= befriedigend reimen können.

Dazu kommen zwei andere Tatsachen, die ebenfalls danach ans getan sind, die christliche Gewißheit der Lehre zur blohen Lehransicht

<sup>3)</sup> XX, 327. Wie Carlstadt und die Reformierten die klaren Abendmahls= worte auslegen wollen nach Joh. 6, so jeht die Ohioer Eph. 1 nach Joh. 3, 16 und die Reformierten Joh. 3, 16 nach Eph. 1. Aber das heißt "die Wahrheit nichtswürdigerweise verspotten" und alles ungewiß machen.

und menschlichen Meinung herabzudrücken. 3m vorigen Jahre schrieb bas Columbus Theological Magazine: "It is neither a mental nor a moral defect, other things being equal, if one person finds in a passage one idea and another finds a different thought. This is of course contrary to the purposes of the Author of the Scriptures, but it is a fact only too well attested by the history of Exegesis. The claim so often put forth by Missouri in the present controversy, that the passages on Predestination are so 'sonnenklar,' is nothing else but a petitio principii."4) Hierau bemerkte "L. u. 28.": "Hiermit ift allerdings die Klarheit der Schrift gründlich geleugnet. Eph. 1 und andere Schriftstellen handeln ex professo von der Enadenwahl, und boch leugnet das ohiosche Blatt, daß diese Stellen flar find. Wenn der eine diesen und der andere einen völlig verschiedenen Begriff und Gedanken in diesen loci classici von der Gnadenwahl finde, so liege das, ceteris paribus, nicht an den Auslegern, sondern an den Stellen, von welchen die Missourier mit Unrecht behaupteten, daß sie "sonnenklar" feien. . . . Bie den Ohioern nach diesem Prinzip überhaupt noch irgend eine Schriftlehre feststehen kann, ist uns unbegreiflich. Das Columbus Magazine führt in den oben zitierten Worten die Stellen von der Inadenwahl offenbar an als einen Fall aus vielen. Bas also das Magazine von den sedes doctrinae von der Bahl behauptet, gilt ihm auch von andern loci classici. Und den Ohioern dürfte es auch schwer werden, einen stichhaltigen Grund anzugeben, warum dasselbe, was fie von den Gnadenwahlstellen behaupten, nicht auch gilt und gelten foll von den Schriftstellen von der Dreieinigkeit, von der Menschwers dung, der Mitteilung der Naturen und Eigenschaften und dem heiligen Abendmahl. Die lutherische Kirche behauptet den Unitariern, Zwing= lianern und andern Frrlehrern gegenüber von diesen und allen sedes doctrinae, daß sie flar, sonnenklar sind. Den Auslassungen des Columbuser Magazine zufolge muß aber ein konsequenter Ohioer dies für 'nothing else but a petitio principii' erklären. Bas fagt unfer Betenntnis? In der Lehre vom Abendmahl behaupteten die Reformierten, daß die Einsetzungsworte dunkle Reden seien, und zwar aus demselben Grunde (sie konnten dieselben nicht reimen, harmonieren), aus welchem jetzt unsere Gegner die sedes von der Gnadenwahl für dunkel erklären. Unser Bekenntnis stellt aber nicht etwa den Satz auf: 'It is neither a mental nor a moral defect, other things being equal, if one person [Swingli] finds in a passage one idea and another [Luther] finds a different thought.' Unser Bekenntnis stellt vielmehr diesen Sat unter die "Negativa", wenn sie schreibt: "Dagegen verwerfen und verdammen wir einhellig: . . . 4. Wann gelehret wird, daß die Wort des Testaments Christi nicht einfältig verstanden oder geglaubet werden follen, wie fie lauten, sondern daß es duntle Reden seien, deren Berftand man erst an andern Orten suchen müsse.' (S. 542, § 25.) Auch

4) Siehe bieje Stelle im Zusammenhang in "L. u. 28. 51, 470.

Digitized by Google

aus der Solida Declaratio geht hervor, daß es echt lutherisch ist, wenn man bei den sedes doctrinae recht start betont , die Wort, wie sie lauten, in ihrem eigentlichen, klaren Berstand', oder die "deut= lichen, festen, flaren und ernsten Worte'. (S. 656 f.) Benn darum die Ohioer die Klarheit der sedes doctrinae leugnen und den von Misfouri gebrauchten Ausbruck ,fonnenklare' Schriftftellen spöttisch zitieren, fo drücken sie sich damit einen lutherischen Charakter jedenfalls nicht Ber aber die Klarheit der Schrift, zumal in den Schrift= auf." 5) ftellen, welche ausgesprochenermaßen von einer bestimmten Lehre handeln, in Frage zieht, der zieht der christlichen Lebrgewikheit den Boden unter den Füßen weg und kann selbstverständlich von einer irrtums= freien Gewikheit nicht mehr reden. Die traurige Tatsache, daß 3rr= lehrer und falschaläubige Gemeinschaften trot aller Belehrung aus Gottes Bort bei ihrer falfchen Lehre und Gregefe bleiben, erklären auch Luther und unfer Bekenntnis ganz anders als das Columbus Magazine. Luther und unfer Bekenntnis finden die Schuld nicht in der Schrift und den locis classicis, sondern in der Blindheit und Bosheit der Frrlehrer. Bie 3. B. die papistischen Gegner dazu tamen, trot der klaren Schrift an ihren falschen Lehren festzuhalten, darüber spricht sich die Apologie ein über das andere Mal aus. Sie schreibt: "Die Widersacher deuten viel Sprüche auf ihre Meinung, die doch nicht also lauten; aber sie machen Zusatz daran, wie hie. Denn dieser Spruch (1 Kor. 13, 2) ift klar genug, wenn allein die Widersacher ihre eigenen Träume außerhalb der Schrift" [ihre schriftwidrigen Schlüsse] "nicht daran flickten." 6) "Und also sagt Paulus: Wenn ich die Liebe nicht habe, so bin ich nichts. Er set aber nicht die affirmativam" [ben falschen Schluß ber Gegner] "dazu, daß die Liebe bor Gott gerecht mache." 7) "Von dem allen sagt Paulus nichts, und die Bidersacher erdichten es doch aus ihrem Hirne." 8) Die Gegner tragen die Lehre von der Rechtfertigung vor aus Stellen, welche von den Früchten ber Rechtfertigung handeln, und die zahlreichen Stellen, welche ex professo von der Rechtfertigung handeln, lassen sie aus. Und zu ben Stellen, welche vom Glauben handeln, fügen fie jedesmal eine Rorreftur hingu, "semper adscribunt correctionem, quod debeant intelligi de fide formata".9) "Adversarii corrumpunt pleraque loca,

5) "Q. u. 203." 51, 470 f.

6) S. 124, § 101. Die Applikation diefer und der folgenden Stellen aus unferm Bekenntnis und Luther auf den Migbrauch der Schrift von seiten unferer Gegner überlaffen wir unfern Lefern.

7) S. 125, § 103. 8) S

8) **S**. 124, § 100.

9) "Ac praepostere faciunt adversarii: hunc unum locum (1 Cor. 13, 2) citant, in quo Paulus docet de fructibus, alios locos plurimos omittunt, in quibus ordine disputat de modo justificationis. Ad hoc in aliis locis, qui de fide loquuntur, semper adscribunt correctionem, quod debeant intelligi de fide formata. Hic nullam adscribunt correctionem, quod fide

167

quia suas opiniones ad ea afferunt, non sumunt ex ipsis locis senten-Bu Jak. 2, 24 bemerkt die Apologie: "Aber wenn die tiam." 10) Widersacher allein ihre Träume außen lassen und nicht hinanflicken, was sie wollen (si non assuant suas opiniones de meritis operum), fo ist die Antwort leicht." "Der keines" [daß die Werke die Selig= teit verdienen] "fagt Jatobus, welchen Bufat boch die Biderfacher hinzufliden an die Worte Sakobi. Haec simpliciter ita dicta nihil habent vitii, sed depravantur ab adversariis, qui de suo affingunt impios opiniones." 11) Ru Luf. 6, 37 und ähnlichen Schriftstellen, welche von den Papisten für ihre falsche Lehre angeführt wurden, bemerkt die Apologie: "Hae sententiae etiam nihil haberent incommodi, si nihil affingerent adversarii." <sup>12</sup>) "Aber unsere Bidersacher, die groben Efel, fliden ihre Zusätz an alle solche Sprüche, nämlich daß uns die Sünd um unfer Werke willen bergeben werden." 13) Die Gegner zitieren die Sprüche verstümmelt und fügen denselben etwas aus ihren eigenen Gedanken hinzu.14) Die Gegner entstellen den Sinn der Schrift= fprüche, übersehen falich, zitieren bie Sprüche verstümmelt, laffen folche Stellen, welche ihnen nicht in den Kram paffen, einfach weg, ziehen nur solche Stellen heran, welche von den Werken handeln, mischen diesen fremde Gedanken aus ihrem eigenen Herzen bei und erklären die deutlichsten Stellen für unflar. "In verbis maxime planis et perspicuis repererunt rimam."15) "Sie tun, wie sie pflegen; sie lassen das

etiam opus sit sentiente, quod reputemur justi propter Christum propitiatorem. . . Nihil quisquam ex hoc textu amplius ratiocinari potest, quam quod dilectio sit necessaria."

10) S. 125, § 103.

11) S. 129, § 123.

12) S. 131, § 134.

13) S. 134.

14) S. 136, § 159: "Sed adversarii nostri, suaves homines, excerpunt mutilatas sententias, ut imperitis fucum faciant. Postea affingunt aliquid de suis opinionibus. Requirendi igitur sunt integri loci, quia juxta vulgare praeceptum incivile est, nisi tota lege perspecta, una aliqua particula ejus proposita, judicare vel respondere. Et loci integri prolati plerumque secum afferunt interpretationem."

15) S. 145, § 222; 137, § 162: "Sed adversarii corrumpunt sententiam, sophistice translata particula universali ad unam partem. . . . Sed totus locus inspectus sententiam offert consentientem cum reliqua scriptura. . . . Nec est candidi lectoris excerpere praecepta operum, omissis locis de fide." S. 137, § 165: "Sed speramus nos piis conscientiis satis ostendisse, quod hi loci non adversentur nostrae sententiae, quod adversarii male detorqueant scripturas ad suas opiniones, quod plerosque locos citent truncatos, quod omissis locis clarissimis de fide tantum excerpant ex scripturis locos de operibus eosque depravent, quod ubique affingant humanas quasdam opiniones praeter id, quod verba scripturae dicunt, quod legem ita doceant, ut evangelium de Christo obruant." S. 145, § 220: "Sed adversarii suo more faciunt, contra fidei doctrinam detorquent sententias pro fide traditas." Borwort.

Wort donum außen und lassen allenthalben außen das Hauptstück, wie wir für Gott gerecht werden, item, daß Christus allzeit der Mittler bleibt, und klauben danach heraus das Wort merces als Lohn und legen dann dasselbige ihres Gefallens aufs ärgste aus, nicht allein wider die Schrift, sondern auch wider gemeinen Brauch zu reden, und schließen dann also: Da stehet in der Schrift: ,euer Lohn', darum find unsere Werke so würdig, daß wir dadurch das ewige Leben ver= dienen. Das ist gar ein neue Dialektika, da finden wir das einzelne Wort Lohn', darum tun unsere Werk vollkömmlich genug dem Ge= fete."<sup>16</sup>) "Denn so einfältig, so gewiß und rein, so klar kann man nichts reden ober schreiben, man kann ihm mit Worten ein ander Nasen machen. Wir sind aber des gewiß und wissen's fürwahr, daß die Meinung, die wir gesetzt, die rechte Meinung Pauli ist." 17) "Aber bie Bibersacher machen aus ber Schrift schwarz und weiß, wenn und wie sie wollen, wider alle natürliche Art der klaren Wort an dem Ort." 18) Die Widersacher ziehen viel Sprüche ber Schrift an, daß sie den Unerfahrenen einen Schein machen. Aber Melanchthon fährt ent= rüftet also fort: "Wer hat die groben, unverschämten Efel folche Dias lektiken gelehret? Es ift aber nicht Dialektika noch Sophistika, sondern es find Bubenstück, mit Gottes Wort also zu spielen und so verdrieß= lichen Mutwillen zu treiben." 19) "Darum ift es lauter Fälscherei der Schrift, daß sie Gottes Wort auf ihre Meinung deuten" 20) und "viel aus eigenem Hirn erdichten".21) Mit der Schrift machten es die Widersacher gerade so wie mit den Bätern. "Die Bidersacher verstehen auch der Bäter Sprüche nicht, klauben sie heraus etliche verstümmelt von einem Teil ber Buf, nämlich von der Reu' und von den Werken, und was vom Glauben geredt ist, da laufen sie überhin." Die Sprüche aus den Bätern und Augustino führen die Gegner ftückweis verstümmelt (truncata) ein.22) Wie unser Bekenntnis, so fteht auch Luther, wenn er 3. B. also schreibt: "Ja, wenn das sollte gelten, daß man ihnen folches Mutwillens gestattete, daß fie möchten fagen und deuten, wie sie wollten, und mit Gottes Wort ungebunden sein, so kann jedermann wohl verwerfen, was ihm nicht gefällt, und sagen: es sei nicht flar genug, man solle ihm einen flaren Text vorlegen. Denn es müßte eine helle Rebe sein, die der Teufel nicht könnte mit seinem Deuten verkehren. Und was ift klar genug, wenn man das öffentliche Gottes Wort, uns zu erleuchten und zu lehren gegeben, nicht will lassen flar fein, ob es gleich uns in die Augen dringt? Gleich als ob ein mut= williger Mensch am lichten Tage vor ber hellen Sonne die Augen zutäte oder Türe und Fenster zuriegeln wollte und gleichwohl danach klagen, daß er nicht sehen könnte. Bas soll man weiter dir sagen oder weisen,

| 16) S. 147, § 236—240. | 17) S. 182, § 84.                   |
|------------------------|-------------------------------------|
| 18) S. 186, § 9.       | 19) S. 189, § 26; 200, § 76.        |
| 20) S. 191, § 34.      | 21) S. 201, § 81. 22) S. 184, § 91. |

fo du nicht hören noch annehmen willft, was dir Gott felbft fagt? Ober meinst du, daß deine eigenen Gedanken, aus der blinden Vernunft geschöpft, von Gott und seinem Geheimnis sollen klarer und gewisser sein, denn sein selbst Wort? Es ist aber nichts denn ein lauter boshaftiger Teusel, der ihm nicht will lassen sohn ein gleich greislich überwiesen wird, sondern wissenlich und mutwillig der Wahrheit widerstrebt. . . Darum müssen wir wider solchen Teusel und seine mutwilligen Fredler die Schrift seithalten und nicht lassen deren oder überhin flattern, als wäre sie nicht klar und mächtig genug, unsern Glauben zu beweisen. "29)

Die zweite, für die obiosche Lehre von der christlichen Lehrgewikheit signifikante Tatsache ist eine Aussprache der "Theologischen Zeitblätter" über die Lehre von der Inspiration. D. Jacobs lehrt betanntlich, daß die Seilige Schrift zwar irrtumsfrei sei in den Lehren des Glaubens und Lebens, aber nicht in ihren aftronomischen, geolos gischen, historischen und andern verwandten Aussagen. Daß mit dieser offenbaren Leugnung der Inspiration der Heiligen Schrift auch die chriftliche Lehrgewißheit dahinfällt, bedarf für die Leser von "Lehre und Behre" keiner weiteren Ausführung. Zu der Lehre D. Jacobs' bemerkten nun die ohioschen "Zeitblätter" im vorigen Jahre: "Diese Auffassung könnte man kaum aus Matth. 10, 19; 1 Kor. 2, 13 und 2 Petr. 1, 21 als unrichtig nachweisen; denn da handelt es sich, ebenso wie in den hierher gehörigen Stellen unserer Bekenntnisschriften, um die Offenbarung des Heilsweges in Hinsicht auf Glauben und Leben. Aber 2 Tim. 3, 16 kommt offenbar dabei nicht zu feinem Recht: das  $\pi \tilde{a}\sigma a$  roaph deutet keine Beschränkung ober Ausnahme irgendwelcher Art an; und felbst wenn man mit Cremer das unklassische und sehr feltene Reónvevoros durch ,mit Gottes Geift begabt, Geift Gottes atmend' übersehen au müssen meint, so seht dieses doch das .von Gott gehaucht oder eingegeben' voraus. Man könnte diese Stelle nur dann mit jener Beschräntung verstehen, mit andern Worten die Inspiration lediglich auf das Religiöse und Sittliche, und zwar in seinem weitesten Umfange, beziehen, wenn die offen zutage liegende Beschaffenheit der Bibel das gebieterisch verlangte. Daß dies aber an irgendeiner Stelle und bes treffs irgendeiner in der Bibel berührten Sache der Fall sei, ist bislang noch von niemand in Birklichkeit nachgewiesen worden." 24) Die "Theos logischen Zeitblätter" halten noch fest an der Inspiration und Frrtumslosigkeit der ganzen heiligen Schrift. Aber diese Lehre gründen fie nicht sowohl auf ein klares Wort der Schrift als vielmehr auf die Tatsache, daß bisher noch niemand in der Schrift einen Frrtum nachs gewiesen habe. Sobald dies zur Zufriedenheit der "Zeitblätter" geschieht, sind auch sie bereit, 2 Tim. 3, 16 mit der Jacobsschen Beschräns

<sup>23)</sup> VIII, 366. 369.

<sup>24)</sup> Siehe dieje Stelle im Zusammenhang, "Q. u. 28. 51, 86.

tung, nach welcher sich die Inspiration und Irrtumslosigkeit nur auf das Religiöse und Sittliche bezieht, zu verstehen und auszulegen. Die "Theologischen Zeitblätter" haben also nach ihrer eigenen Aussage teinen einzigen absolut gewissen Spruch für die Inspiration und Irr= tumslosigkeit der ganzen Seiligen Schrift. Möglicherweise kann ihnen auch das nana rpawn Reónvevorus, 2 Tim. 3, 16, blok besagen wollen: "Nur ein Teil der Schrift ift von Gott eingegeben." Wo die Sache aber so steht, da kann von göttlicher Gewißheit, daß die ganze Schrift von Gott eingegeben ift, nicht mehr die Rede sein. Das flare Wort ber Schrift, welches allein diese Gewißheit begründen tann, ift auch bier an die Seite geschoben. Eine a posteriori durch Untersuchung des Tatbestandes gewonnene Meinung von der Fehlerlosigkeit der Bibel ohne zwingendes Schriftwort darf niemand für eine göttliche Lehre aus= aeben. Der bloken menschlichen Meinung von der Frrtumslosigkeit der Schrift aber, die sich nicht gründet auf ein klares Schriftwort, son= dern Ergebnis menschlicher Untersuchung des Tatbestandes der Schrift ift, haftet immer der Zweifel an: Bielleicht haft du Frrtümer übersehen, die schärfere Augen finden werden. Benn darum die "Theologischen Beitblätter" die Stellung der Ohioer genau wiedergeben, so kann bei ihnen von wirklicher göttlicher Gewißheit, daß die ganze Seilige Schrift inspiriert und ohne Fehler ift und nicht gebrochen werden kann, nicht mehr die Rede fein. Ihre Gewißheit der Infpiration und Unfehlbarfeit der Geiligen Schrift ift dann im Grunde nur eine menschliche Anficht und Meinung, die gegebenenfalls jederzeit ins Gegenteil um= schlagen kann. Mit der göttlichen Gewißheit der Inspiration und Irrtumslosigkeit der Schrift aber fällt gang von felbst auch dahin die Gewißheit aller driftlichen Lehren, die eben der Schrift entnommen Ihnen allen ift mit der Inspiration der ganzen Schrift das find. Fundament entzogen. So führt die Konsequenz der Theologie unserer Gegner allerdings zur Leugnung der criftlichen Lehrgewißheit und mündet naturgemäß in den Skeptizismus. Wem die loci classici nicht mehr flar sind; wer die flare Stelle: "Alle Schrift ist von Gott eingegeben" ebentuell auch auslegen kann: "nur das Religiöfe und Sitt. liche in der Schrift ift von Gott eingegeben"; wer die Irrtumslosigkeit ber Schrift dabon abhängig fein läßt, ob er glaubt, in der Schrift einen Irrtum gefunden zu haben oder nicht, und wer die lette Entscheidung barüber, ob eine Lehre göttlich fei, nicht bem klaren Schriftworte aus gesteht, sondern der menschlichen Einsicht, ob die Lehre harmoniere mit dem Lehrspftem: der sitt theologisch auf der "Schuckel", und seine Theologie ift im Grunde menschliche Opiniologie.

Aber selbst wenn unsere Gegner, was die cristliche Lehrgewißheit betrifft, prinzipiell richtig stünden, so könnten sie doch ihrer falschen Lehren von der Bekehrung und Enadenwahl nicht gewiß sein, und zwar weder göttlich noch menschlich. Die vermeintliche Gewißheit des Frrtums ist eben weiter nichts als ein selbstgemachter Wahn. Ihre Lehre von der Bekehrung oder die Lehre, daß Bekehrung und Seligkeit nicht blok abhängt von der Gnade, sondern auch vom Verhalten des Menschen, entnehmen nämlich die Ohioer nicht etwa klaren Worten der Schrift, sondern schließen und folgern sie aus der Tatsache, daß der Mensch felber schuld ift, wenn er verloren geht. Dieser Schluß aber, auf welchem die obiosche Lehre von der Bekehrung ruht, ist 1. ein logisch falscher Schluß und 2. ein schrifttvidriger Schluß. Die schenbare Gewißheit, mit welcher darum die Ohioer diese Lehre vortragen, ist weder eine göttliche, noch eine menschliche, sondern ein eingebildeter Bahn. Dasselbe gilt von der ohioschen Lehre von der Bahl in Ansehung des Glaubens, für welche unfere Gegner ebenfalls tein einziges Schriftwort aufweisen können, die sie bielmehr ebenfalls aller Logik und Schrift zuwider gefolgert haben. Aus der Tatsache, daß die Unade allgemein ift und daß bennoch nicht alle Menschen, sondern nur etliche felig werden, schließen nämlich die Ohioer, daß im Menschen ein Unter= schied, aliqua actio dissimilis, fein müsse, warum Gott die einen zur Seligkeit erwählt habe. Wirkliche Gewißheit tann es darum auch für diese Lehre nicht geben, sondern nur menschlichen Bahn und Betrug des Teufels. Göttliche Gewißheit gibt es nur da, wo man den Finger auf ein flares Gotteswort legen tann. Das ift aber unfern Gegnern mit bezug auf die Irrlehren, welche fie wider Miffouri versochten haben, schlechterdings unmöglich.

Des Kontrastes wegen lassen wir jett noch, ehe wir zum nächsten Punkt übergehen, etliche Stellen aus Luther folgen, in welchen er sich über die christliche Lehrgewißheit ausspricht. Luther schreibt: "Das ist die Art unserer christlichen Lehre, daß sie gewiß will gefaßt sein, daß ein jeglicher denke und es dafür halte: Wohlan, die Lehre ift recht und gewiß, sie kann nicht fehlen. Ber aber in die Gedanken kommt und bei sich felbst wankt: Lieber, meinst du, es sei auch wahr? 2c., ein folch Herz macht nimmermehr einen rechten Christen. . . . Darum wollt ich auch, . . . daß man den Glauben das hieße, daß einer eines Dinges ganz gewiß und ungezweifelt ist." 25) In einer Predigt über Matth. 7, 15-23 fagt Luther: "Denn du mußt der Sache fo gewiß fein, daß es das Wort Gottes fei, als gewiß du lebest, und noch ge= wisser; denn darauf muß dein Gewissen allein bestehen. Und wenn schon alle Menschen tämen, ja auch die Engel, und alle Welt etwas schlöffen: kannft du das Urteil nicht fassen noch schließen, so bist du verloren; denn du mußt dein Urteil nicht ftellen auf den Papit, oder irgend auf einen andern; bu mußt felbs also geschidt fein, daß bu tannst sagen: Das redet Gott, das nicht; das ift recht, das ist unrecht; fonst ift es nicht möglich zu bestehen. . . . Darum mußt du des Ge= wissen spielen, daß du ked und trotig darfft sagen: Das ift Gottes Wort, da will ich über lassen Leib und Leben, und hunderttausend

25) XII, 1613.

Hälfe, wenn ich fie hätte. . . . Darum von dem Wort, das mich Gott lehret, soll mich niemand bringen. Und das muß ich so gewiß wissen, als daß drei und zwei fünf machen, denn das ift fo gewiß, wenn gleich alle Konzilia anders sagten, so weiß ich, daß sie lügen. Item, daß eine Elle länger sei denn eine halbe, das ist gewiß; wenn gleich alle Belt dawider fagt, weiß ich bennoch, daß es nicht anders ift. Wer beschließt mich da? Rein Mensch, sondern allein die Bahrheit, die so ganz und gar gewiß ift, daß sie niemand leugnen kann." 26) Wenn in dem Fleische des Christen, wie das ja oft der Fall ist, Zweifel aufsteigen, daß er bei sich selber spricht: Ei, soll ich denn allein glauben und die Bahrheit haben und alle Welt im Frrtum liegen? dann foll er nach Luther also fprechen: "Es ift wahr, Türke, Papit, Könige und Fürsten find groß: aber ich weiß einen Größeren; und wenn gleich noch drei Belten voll Türken und brei voll Päpfte wären, was wäre es denn gegen Gott zu rechnen? Daraus kannst du danach fein also schließen: Wohlan, das fagt der Türke und Papit; das aber fagt Gott: so weiß ich nun, sind bort viel unzählige Menschen, so sind hier viel unzählige Engel; und der Haufe auf Erden ist nichts gegen jenen zu rechnen, der Himmel ist voll, voll Engel, die fagen alle, du seieft ein Christ; so fagt's Gott felber. Was ist nun die Welt? Welt hin, Welt her; ich glaube dem Türken und dem Papft nichts, ich muß einen haben, der größer ist denn Türke, Papft, Kaifer und König. Mit solchen Gedanken wird das Wort fein groß, start und mächtig, wenn man drauf sieht, wer der ist, der es geredet hat, und das andere Teil, Türke, Papit, und wer sie find, bie sich dawider legen, werden eitel Stäublein, daß das Berg weder Türken noch Papft mehr sieht, und verachtet all ihre Gewalt, die sie wider das Wort vorzunehmen gebrauchen. Auf die Beise muß man von allen andern Artikeln des Glaubens gedenken und reden; und dann wird man erst ein Christ, wenn das Herz also gewiß kann schließen, daß es also sei, es sei Gottes Wort. Wenn man das hat, fo hebt das Herz an und spricht: Ift das Gottes Wort, oder ein Artikel des Glaubens? Wohlan, was dawider redet, es sei Türke, Raiser oder Papft, fo tue ich, als hörte ich's nicht. So wird denn aus dem Wort Gottes ein folch Geschrei, daß keine Glode, Buchse noch Donner fo ge= waltig und mächtig lautet. Sagt man dann von Mahomet; spricht das Herz: 3ch weiß von Mahomet nichts. Sagt man: ob wir denn alle Verftorbene verdammen wollen? spricht das Berg: 3ch weiß von benselbigen nichts. Also fortan: 3ch glaube an den und weiß allein von dem, der gegen himmel und Erde unmeglich und unendlich ift. Mfo wird denn ein Wort, das Gott redet, größer und lichter denn zehen F. B. oder zwanzig Sonnen." 27)

(Schluß folgt.)

26) St. L. Ausg. XI, 1395 ff. 27) St. L. Ausg. XII, 1619 f.

## Bermijchtes.

"Baulus ift ber zweite Stifter bes Chriftentums." Das ift jest fast durch die Bank die Stellung der modernen liberalen Theologen. Paulus sei der große Fälscher des Christentums Christi. Zwar uns absichtlich, aber höchst erfolgreich, und zwar gleich von Anfang an, habe er das Christentum so ziemlich in sein Gegenteil verwandelt. Die Ent= deckung dieser großartigen Entstellung Pauli und die damit verbundene Wiederauffindung des Urbildes Christi als des "historischen Jesus" fei das große Verdienst der modernen Theologie. Und die Christen feien jest vor die Alternative gestellt: "Jesus ober Paulus." In einem längeren Artikel schreibt die "A. E. L. R.": ""Jesus oder Paulus mit dieser Alternative läßt sich wenigstens teilweise der religiöse und theologische Kampf der Gegenwart kennzeichnen." So sagt Wrede am Schluß feines Buches und deutet an, daß die moderne Theologie auf seiten Jesu stehe, während der Glaube der Kirche mehr von Paulus beeinflußt sei. "Als Ganzer gehört Paulus durchaus der kirchlichen Orthodorie, ob sie nun seine Anschauungen im einzelnen ganz getreu fortführt ober nicht." Nach Brede ist Paulus nicht der große Apostel, der Jesum verstanden hat wie kein anderer, und der sein Wert forts gesetht hat. "Im wesentlichen ift er im Vergleich mit Jesus eine neue Erscheinung, so neu, wie es bei einem großen gemeinsamen Untergrunde nur möglich ist. Er steht von Jeju viel weiter ab als Jesus selbst von den edelsten Gestalten jüdischer Frömmigkeit. Er felbft hat sich freilich als Jünger und Apostel Jesu gefühlt und feine Ehre darin gefunden, es zu sein; des Neuerns ist er sich nicht bewußt gewesen. Aber angesichts der Tatsachen kann dies wahrlich niemals beweisen, daß er Jesu Werk wirklich nur fortgesetzt und Jesus verstanden hätte; überdies war der, dessen Jünger und Diener er sein wollte, gar nicht eigentlich der geschichtliche Jesus, sondern ein anderer. Aus all dem folgt nun durchaus, daß Paulus als der zweite Stifter des Christentums zu betrachten ist. Auch die freigefinnte Theologie scheut in der Regel vor diesem Urteil zurück. Aber es ift nicht zu umgehen. Denn Paulus hat nachweislich, wenn auch nicht ohne eine gewisse Vorbereitung, zuerst die Ideen in das Christentum eingeführt, die in feiner Geschichte bisher die mächtigften und einflufreichiten gewesen sind. Tertullian, Origenes, Athanasius, Augustinus, Anselm von Canterbury, Luther, Calvin, Zinzendorf alle diese großen Lehrer sind von der Predigt in der geschichtlichen Persönlichkeit Jesu aus gar nicht zu verstehen, ihr Christentum ist als eine Umbildung des "Ebangeliums" nicht zu begreifen; von Paus lus aus find fie zu verstehen, wenn auch natürlich nicht ohne verschiedenartige Mittelglieder. Denn für sie alle war die Heils= geschichte das Rückgrat des Christentums, sie lebten für das, was sie mit Paulus teilten. Diefer zweite Stifter des Chriften =

Digitized by Google

tums hat ohne Zweifel gegenüber dem ersten im ganzen sogar den stärkeren — nicht besseren — Einfluß geübt. Er hat zwar nicht überall dominiert, namentlich nicht im Leben der schlichten praktischen Fröm= migkeit, aber in weiten Streden der Kirchengeschichte - man denke nur an Konzilien und Lehrstreitigkeiten — hat er den Größeren, dem er zu dienen meinte, ganz in den Hintergrund gedrängt.' Welch wuns berliches Bilb von dem geschichtlichen Werdegang des Christentums liegt diefen Beilen zugrundel Jefus ift ichon bon der nächsten Generation. ja von seinen Jüngern, in seiner Persönlichkeit, seinem Birken und feiner Lehre völlig falsch berstanden. Die großen Männer ber Rirche, die Jesum als den Mittelpunkt ihres Glaubens verehrt und gepriesen haben, sind von Jesu aus gar nicht zu verstehen. Nicht nur in periphe= rifchen Fragen, sondern gerade in den wichtigsten und entscheidenbften Studen ihrer religiösen überzeugung stehen sie, ohne es zu wissen, gang anders als Jesus. Der reiche Segen, den sie der Menschheit gebracht haben, ftammt nicht aus der Wahrheit, sondern aus Frrtum, Verblendung und Selbsttäuschung. Erst nach fast 1900 Jahren findet Jefus Menschen, die ihn wirklich verstehen, in harnad, Bouffet, Brede u. a. Ber ben geschichtlichen Jesus tennen lernen will, wer sich über feine Persönlichkeit, fein Leben und feine Worte unterrichten will, muß nicht Paulus oder die Ebangelien lesen — sie geben ihm ein ganz falfches Bilb -, sondern Bouffets "Jesus'." - Daß aber bie vier Ebangelien, einzeln wie zusammengenommen, uns kein anderes Chri= ftusbild malen als Paulus, das müffen felbst die liberalen Theologen bekennen dadurch, daß sie aus diesen Ebangelien rechts und links ftreichen und immer wieder ftreichen, um einen "historischen" Schein zu gewinnen für ihren "historischen Jesus", der nirgends eriftiert als in ihrem eigenen Hirn. Der berüchtigte Ralthoff von Bremen bekennt darum auch ganz offen von sich und den "Modernen": "Sie schaffen ihr Christusbild sich selbst." Und den "geschichtlichen Jesus" der Libe= ralen bezeichnet er mit Recht als "wertlose Erfindung der wertlosen liberalen Theologie". F. B.

Liberale Theologie und laxe Moral gehen Hand in Hand. Zwischen beiden besteht ein Wechselverhältnis. Die liberale Theologie führt naturgemäß zur laxen Moral, und die laxe Moral ist für viele die Pforte zur liberalen Theologie. Freilich behaupten die Liberalen, daß es die vielen "Denkschwierigkeiten" seien, die sie der alten Theologie entfremdet hätten. Aber das Entscheidende liegt auch hier bei den meisten viel weniger in dem Intellett, als sie beteuern, und viel mehr im Willen, als sie glauben und Wort haben wollen. Der Unglaube hat seinen Ursprung nicht bloß im Kopf, sondern vor allem im verderbten, lüsternen Herzen des Menschen. Weil staugen und ein Greuel sind mit ihrem Wesen, darum sprechen die Toren in ihrem Herzen: "Es ist tein Gott." So lehrt die Schrift, und das bestätigt die Erfahrung. Nicht Klarer Verstand und scharfes Denken,

sondern das verkehrte Berg ift Quelle der Frelehre und des Unglaubens. Auch die liberale Theologie findet ihren zureichenden Erklärungsgrund nicht etwa, wie die Liberalen sich schmeicheln, in dem tiefen, starken und torretten Denken des modernen Menschen, sondern in dem verkehrten Dichten und Trachten, in dem verderbten herzen des alten Adam. Und einmal angenommen, wird die liberale Theologie wieder das offene Tor zur lagen Moral. Wer das Schriftprinzip und die Lehren der Schrift fallen läkt, der verliert nicht bloß den criftlichen Glaus ben, sondern auch die christliche Moral, die christliche Sittlichkeit und Rultur. Wer die Autorität der Schrift verwirft, der kann die Lehren von der Gottheit Christi, von der Versöhnung, der Dreieinig= keit 2c. nicht mehr annehmen, geschweige denn beweisen. Aber auch hauptfätze der criftlichen Sittlichkeit wird ein solcher Theologe nicht mehr in der rechten, überzeugenden Beise zu beweisen vermögen. Die boje Lust des Herzens erstidt die Stimme des Gewissens, und selbit gegen Shebruch, Hurerei, Polhgamie und ähnliche Greuel wird der Theologe, der die Schrift, was ihren Ursprung betrifft, für ein Buch hält, wie alle andern auch, verhältnismäßig hilflos sein. Freilich be= haupten die liberalen Theologen, daß sie gar wohl den alten Glauben preisgeben und dennoch die christliche Sittlichkeit beibehalten könnten. Meinen mögen sie das auch, aber sie befinden sich im Frrtum. Ganz abgesehen von den Motiven, die der criftlichen Sittlichkeit wesentlich find, und die nur der alte christliche Glaube erzeugen kann, ist die Theologie, welche die Autorität der Bibel beseitigt, so gut wie hilflos, wenn es gilt, alle einzelnen Sate der criftlichen Sittlichkeit überzeugend und zwingend zu erweisen. Umfonft hat Gott auch wahrlich nicht das Moralgesets in der Bibel Alten und Neuen Testaments nieder= gelegt und erklärt. Und felbst wenn es dem liberalen Theologen ge= länge, alle Sätze des Sittengesets philosophisch zu begründen und aus dem Gewissen abzuleiten, so fehlte es ihm doch an der Kraft, die sitt= lichen Lehren ins Leben umzusehen. Es zeugt von großer Verblen= dung, wenn die Liberalen wähnen, die criftliche Sittlichkeit bewahren und die Schrift mit ihren Glaubenslehren über Bord werfen zu können. Mit der Bibel und ihren Glaubenslehren geht die christliche Sittlichkeit unter, wie die Fracht mit dem Schiff. Den schlagendsten Beweis hier= für hat der liberale Expastor Frenssen geliefert in seinem neuesten Roman "Hilligenlei", welcher in den letzten Monaten Gegenstand der Besprechung in den deutschländischen Reitschriften war, insonderheit in ben kirchlichen. In seinem "Hilligenlei" verfolgt Frenssen, soviel man dem Roman selbst entnehmen tann, offenbar den doppelten Zwed: 1. den alten Glauben zu bekämpfen und die moderne liberale Theo= logie populär zu machen; 2. der ernsten, christlichen Sittlichkeit, in= sonderheit des sechsten Gebots, gegenüber die Sinnenlust in Schutz zu nehmen. Bas den ersten Punkt betrifft, so heißt es z. B. bei Frenssen: "Die Kirchenlehre bekam bald etwas Leeres, Hartes und Rnöchernes.

#### Bermischtes.

Und je härter und knöcherner fie wurde, desto mehr brüftete fie sich und fagte, daß sie unberänderlich wäre. Enge Röpfe, Narren erfanden aulett das Wort: Gottes Wort und Luthers Lehr' vergehen nun und nimmermehr. Da wandten sich im Lauf der letzten beiden Jahrhun= derte die Edelften im Bolke, feine besten Dichter, Denker und Fürsten und alle Klugen und Eblen, Jungen und Stolzen, von diefem Glauben und dieser Kirche ab." Bas den zweiten Punkt betrifft, so schreibt Adolf Bartels, den der "A. G." als "den besten Renner der neuesten deutschen Literatur" bezeichnet: "Ich habe mir die Charakteristik der weiblichen Gestalten Frenssens bis hieher aufgespart. Es sind zwei Schwestern, Anna und Seinke Boje, die ba hauptfächlich in Betracht tommen: beides Vollnaturen, Edelblut nach des Dichters Darstellung. Aber Anna Boje läßt sich in ein Verhältnis mit einem, völlig im Dunkel bleibenden, berheirateten Manne ein, der fein Liebesgeständnis durch das Wort: "Weikt du, daß ich durch dein Rleid deine füßen Glieder fehe', einleitet. Und dann geht es fieben unheilige, nein, heilige Wochen, fagt Frenssen, weiter, und die geheime Liebe zu Be Ontjes wird dadurch nicht weiter gestört, er wird auch genommen. Da sitt dann Anna Boje, ,die das stille edle Gesicht hatte und die schönen reinen Augen', und badet sich und freut sich ihres Körpers und ist guter Dinge: "Wem bin ich Rechenschaft schuldig über das, was ich mit meinem Leib gemacht habe? Habe ich ihn erniedrigt? Habe ich ihn schmutzig gemacht? Habe ich etwas Unnatürliches oder Unreines getan? 3ch bin darob guter Dinge!' Und volle vier Seiten lang wird beschrieben, was sie tut und denkt und was sie dann anzieht, das Unterhemd und das Leinenhemd und das Leibchen und die zwei Paar Beinkleider.... Jedenfalls schwört Frenssen zu dem modernen Evangelium, das da fagt: "Folge der Natur, das heißt, deinem Fleische! Fällft du, so haft du recht getan.' " Frens= fen tritt also für theoretische und praktische Freiheit ein, Freiheit von der criftlichen Wahrheit und Freiheit von der chriftlichen Sittlichkeit. Sein 3beal ift offenbar Goethe mit feinem Unglauben und feiner Sinnlichkeit. Frenssen hat die Konsequenzen der liberalen Theologie ge= Er hat sich emanzipiert nicht blok von der christlichen Glaus zogen. benslehre, sondern auch von der cristlichen Sittenlehre. Und wenn gleich nicht alle liberalen Theologen so weit gehen wie Frenssen, so fteht er doch nicht allein. Er hat feine Nachfolger. Schreibt doch felbit der vorsichtige, fluge und kirchenpolitische D. Rade in der "Chr. Welt" (S. 141): "Bas "Hilligenlei' betrifft, fo laffe fich boch niemand das Buch verekeln durch die maßlosen Gerichte, welche Literaten neuer= dings darüber abhalten. Kritisch soll man sein; wir sind's auch; aber wie der Erfolg auf die einen faszinierend wirkt, so ist er für die andern das rote Luch. Jedenfalls laffen wir uns durch das Geschrei nicht aus der Ruhe bringen." In derselben Zeitschrift urteilt P. D. Rirmiß: Frenffens "hilligenlei" werde den einen zum Fall werden, ben andern zur Auferstehung. Lic. Schian nimmt in der "Chriftl.

Belt" Frenffens Buch in Schutz gegen die "Meute", nennt es "eine feine, starke Dichtung, und mehr als das", und versteigt sich zu dem Ausruf: "Aber wie herrlich wär's, wenn das Geschlecht unferer Tage in seiner Beite und Breite diese Antwort hörte und ins Berg aufnähme. Und wie herrlich wär's, wenn auch feine Antwort das Herz aufs neue warm machte, daß dieses unser Herz endlich, endlich heiliges Land (Hilligenlei) würde!" Und die unzüchtigen Schilderungen in "Hilli= genlei" betreffend schreibt Bedmann, ebenfalls in der "Christl. Belt": "Es ist nicht nur des Dichters Recht, die Geheimnisse seiner eigenen tiefsten Brust ans Licht heraufzuholen, sondern es ist feine Pflicht und darum auch fein Leid, fein ganz besonderes Dichtermarthrium, die Menschen nadt zu sehen und sie so zu schildern." "Hilligenlei" und bie Empfehlungen desselben in der "Christl. Welt" registrieren wir als einen Beweis für die Tatsache, daß die liberalen Theologen mit der Preisgabe der criftlichen Glaubenslehren auch der chriftlichen Sitt= lichkeit den Todesstoß verseten. F. B.

## Literatur.

Luthers Schwert und Kelle. Von P. M. Billkomm. Verlag von Job. Herrmann, Awidau i. S. Preis: M. 1.50, kartoniert.

Dies Blättchen, welches zweimal monatlich erscheint, "hat den Zweck, burch turze, sorgfältig ausgewählte Zitate aus Luthers Werten die Christen mit den herrlichen Schriften des Reformators bekannt zu machen. Bei der Auswahl der Zitate wird darauf geschen, daß nicht nur das historische Interesse befriedigt wird, sondern auch jeder Leser in jeder Nummer Belehrung und wahre Erbauung aus Gottes Wort sindet. Dabei werden gerade auch solche Abschnitte gebracht, die geeignet sind, Fragen der Lehre und des Lebens, die in unserer Zeit bernnend find, mit Gottes Wort zu beleuchten". Der uns vorliegende neunte Jahrgang erfüllt diesen Zweck meisten.

Manna. Betrachtungen über das Leben und die Lehre unsers HErrn JEsu Christi für die häusliche Andacht. Dem Christenbolke deutscher Zunge dargeboten von C. M. Zorn. Zweite Auf= lage (4. bis 6. Tausend). Großoktab. XIII und 960 Seiten. Preis (je nach Einband): M. 5, 6.50 und 7.

Wir freuen uns, daß dieses Andachtsbuch in zweiter Auflage vorliegt, denn die Speise, welche es bietet, ift gesund, träftig, unverwäffert und unverfälscht. Hoffentlich werden noch weitere Auflagen nötig sein! F. B.

**Bredigt über Nöm. 8, 18.** Von C. M. Zorn. Zweite Auflage. Breis: 10 Pf.

Auch biefe Troftpredigt empfehlen wir gern.

F. B.

Die Bergebung ber Sünden. Von C. M. Zorn. Im Verlag bon Joh. Herrmann, Awidau i. S. Preis: 80 Pf.; 8 Eppl. M. 6.

Es ift dies ein Abdruck der Artikel, welche unsern Lesern bereits aus dem "Lutheraner" bekannt find. F. B. Beicht- und Abendmahlsbüchlein aus und nach Dr. M. Luthers Rleinem Katechismus. Jungen und alten Christen dargeboten von Theodor Hansen. Zwickau i. S. Berlag des Schrif= tenbereins der sep. eb.=luth. Gemeinden in Sachsen. Preis: 60 Pf.; in Goldschnitt: 80 Pf.

Diefes Büchlein legt den Konfirmierten nicht bloß die hauptfächlichsten Ratechismuswahrheiten ans Herz, sondern macht fie auch vertraut mit den Formen der Beichte und der Abendmahlsfeier, teilt etliche Beichtbermahnungen und Beicht= und Abendmahlsgebete von Luther und andern mit und schließt mit einer übersicht der wichtigkten Unterscheidungslehren. F. B.

A HISTORY OF LUTHERAN MISSIONS. By P. A. Laury. Illustrated. Second Revised Edition. Pilger Publishing House, Reading, Pa. Price, \$1.25.

Bas wir an dieser intereffanten und übersichtlichen Darstellung der lutheri= schen Missionen vermißt haben, ist eine entsprechende Charakteristit und Aritikt der theologischen Stellung der verschiedenen Missionen. H. B.

Das Geheimnis des häuslichen Glücks. Drei Predigten von Dr. Borgius. Verlag von Gräfe und Unger, Königsberg. Preis: 80 Pf.

Die erste dieser Predigten über Joh. 2, 1—11 beantwortet die Frage: "Mann wird die Ehe ein heiliges Band und das haus eine reichgesegnete Stätte?" Die zweite beschreibt an der hand von Bs. 127 und 128 das "gottselige haus". Der Gegenstand ver dritten Predigt über Eph. 5, 22—33 ift "Das hohe Borbild und das tiese Geheimnis der chriftlichen Ehe". J. B.

# Rirglig=Beitgeschichtliches.

#### I. Amerifa.

Die ohiofche und iowasche Bolemit betreffend fcreibt die "Theologische Quartalschrift" in dem Artikel "Ohios neuer Anariff auf die Lehre von der Rechtfertigung": "Was einem zunächst an dem Lenstischen Angriff auffällt, ift die alle Grenzen überschreitende Maglosigkeit und Gehäffigkeit des= felben. Er schreibt über die obige missourische Lehre: "Uns schaudert vor diesem Frevel am Heiligtum! Gott erbarme sich über diese verblendeten Menschen, die so hoch pochen auf die "klare Schrift" und alles, was ihnen nicht zustimmt, bis in den Grund verdammen, aber nun durch eigene Berblendung so tief in das Dunkel, in die Nacht des Frewahns gefallen sind! Gott erbarme sich des armen Volks, das jest nicht mehr die Haupt= und Rernlehre der Schrift gelehrt und gepredigt hören foll, sondern einen erbärmlichen Wahn, ein elendes Menschenfündlein! Ber so schreiben tann, dem ift die Objektivität des Urteils abhanden gekommen. . . . Das klingt, als fühle der Schreiber, Obio habe bisher in dem Streit um die Lebre von der Bekehrung und Bahl den fürzeren gezogen, und als mache er nun seinem Arger in maßloser Verdammung des Gegners, an dem er endlich eine offenbare Irrlehre entdedt habe, Luft. Derfelbe Ton herricht mehr oder minder in den späteren Artikeln, die derselbe Verfasser in dieser Sache geschrieben hat, ja, die ohiosche "Kirchenzeitung" ist, gerade seitdem sie in den händen des jetigen Redaktors ift, ju einer Standal machenden Lärms

trommel geworden und ftrobt von gehäffigen perfönlichen Verunglimpfungen. Er ist freilich nicht der erste Ohioer, der sich dieses Tons bedient. Das ift tief zu beklagen. Gerade durch diesen maßlosen und persönlich gehäffigen Ton wird die Erbitterung geschaffen, die es zu einer Verständigung nicht kommen läßt, die den Riß immer weiter reißt und den lutherischen Ramen bei den Settenkirchen stinkend macht." (S. 110 f.) 3m folgenden wird dann nachs gewiesen, wie die ohiosche "Kirchenzeitung" auch in dem Kampf um die Recht= fertigung zu Unwahrheiten und Fälfchungen greift. Dann heißt es also weiter: "Denselben Charakter leichtfertiger Verkeperungssucht, der Fälfchung der gegnerischen Vosition, der persönlichen Schmähung tragen mehr oder minder auch die späteren Streitartikel des ohioschen Schreibers. Das ist unehrliche Polemik, die keiner Widerlegung wert ist, sondern nur Blogstellung verdient. Das non plus ultra in dieser Art von Bolemit leiftet der junge P. G. Fritschel von der Jowaspnode. Rum Beweise hier ein Beispiel. Er schreibt in einem Blatt, das sich als unparteiische Vermittlerin in den schwebenden Streitfragen einführte, dann aber ben giftigsten Schmähungen gegen uns Raum gab, kürzlich wie folgt: "Im Prädestinationsstreit kam Miffouris Methode zutage, nach welcher es arbeitet, wenn es gilt, ein neues "Fündlein" in Umlauf zu seten. Zuerft wird die Sache ganz im stillen getrieben; nur wenige find die Biffenden. Bie jener Säemann, während bie Leute schliefen, ausging und in der Stille feinen "Samen" ausstreute, fo wird ganz im verborgenen "der Same" ausgestreut. Dann wird in halb= verstedter Beije einmal und das andre Mal ein Fühler ausgestredt. Bacht irgendwo ein Bächter und schlägt Lärm, dann zieht man sich vorsichtig wieder in die Stille zurüch und streut wieder feinen Samen aus. Mit der Beit, wenn man feiner eigenen Leute ziemlich gewiß ist, kommt man dann in "Lehre und Wehre" und zuletzt im "Lutheraner" hervor. So hat man es in Missouri früher gemacht; so macht man es noch heute. Da sehen wir jest, wie schon seit langem eine neue Rechtfertigungslehre vorbereitet worden ift — heimlich und im verborgenen —, die nun an die Öffentlichkeit tritt." (G. 115 f.) - Hierzu bemerkt die "Quartalschrift": "Die Art und Beise, wie die Ohioer und Jowaer uns schriftlich bekämpfen, macht die fernere Abhaltung von freien Konferenzen mit ihnen zu einer lächerlichen Farce."

F. B.

Die Evangelische Gemeinschaft und bie Bischöfliche Dethobiftentirche. Der "Apologete" vom 7. März schreibt: "So nahe verwandt in der Lehre, der Rirchenverfassung und den Gebräuchen ist die Ebangelische Gemeinschaft mit der Bischöflichen Methodistenkirche, daß fie in der Zusammenstellung ber ebangelischen Benennungen dieses Landes von jeher der großen Methobistenfamilie zugezählt worden ist. Auch hat es nicht an häufigen Annäherungen zwischen biesen beiden Rirchengemeinschaften in der Vergangenheit geschlt. Theoretisch ichien eine Vereinigung zwischen den beiden sowohl auf Grund des Ursprungs als auf Grund der wesentlichen Einheit des Geistes und ihrer göttlichen Miffion keine unberechtigte Hoffnung. Diefer schöne Gebanke kam jedoch nie zur praktischen Ausführung. Der Geift der chriftlichen Einheit ist aber in unserer Zeit so ftart geworden, daß es keinen befremden follte, wenn folche Einigungsbestrebungen wieder angefnühft werben follten. Diesem Gefühle Rechnung tragend, hat unsere letzte Generalkonferenz, welche im Mai 1904 in Los Angeles, Cal., tagte, in ihrem Romiteebericht über Kirchenföderation unter anderm auch folgenden Beschluß

passiert: "Beschloffen, daß die Vollmacht der Kommission über Föderation dahin erweitert und daß sie auch das Recht haben soll, mit ähnlichen Kom= missionen von andern Kirchengemeinschaften zusammenzutreten und Anträge von ihnen entgegenzunehmen." . . . Der Hauptzwed der Bildung diefer Rommission war, um die beiden Hauptzweige des amerikanischen Methobismus, nämlich die Bischöfliche Methodistenkirche und die Südliche Bischöf= liche Methodistenkirche, in nähere Beziehungen zueinander zu bringen; und bedeutende Schritte in dieser Richtung sind schon genommen worden, wie a. B. die Herausgabe eines gemeinsamen Kirchengesangbuches und eines gemeinsamen Katechismus, sowie die Annahme einer gemeinschaftlichen got= tesdienstlichen Ordnung. Im Einklang mit dem obigen Beschluß fühlte sich die Kommission aber auch gedrungen, vor einigen Wochen eine Busammen= tunft mit den Bischöfen der Ebangelischen Gemeinschaft zu halten. Dieselbe fand in ihrem Buchverlag in Cleveland, O., statt, war gang informeller Art und verlief in fehr freundlicher Beise. Die Kommission unferer Rirche unterbreitete den obigen Beschluß unserer Generaltonferenz, um anzudeuten, daß fie bereit wäre, etwaige Vorschläge der Annäherung entgegenzunehmen. Die Bischöfe der Ebangelischen Gemeinschaft erwiderten dieses brüderliche Entgegenkommen in einem ebenso brüderlichen Geiste, fagten aber, daß sie ihrerseits teine Autorität von ihrer Generaltonferenz befäßen, irgendwelche Schritte in dieser Richtung au tun. Diese informelle Konferens batte daber vorderhand keine wesentlichen Resultate zur Folge und ift auch daher nichts offiziell davon der Öffentlichkeit übergeben worden." F. B.

Unglaube unter ben Methodiften. Gegen Prof. Mitchell von der methodiftischen Universität in Boston wurden gegen Ende des vorigen Jahres Mitchell wurde aber von den Rlagen wegen falscher Lehre erhoben. Trustees diefer Universität doch wieder angestellt. Diese Anstellung bedurfte aber ber Bestätigung der Bischöfe. Als nun die Sache zur Entscheidung tam, stimmten sechs Bischöfe für seine Biederanstellung und acht dagegen. Er fiel folglich durch. Bu diesem Entscheid schreibt die "Eb. Zeitschrift" mit Recht: "Sechs Bischöfe wollten ben falschgläubigen, destruktiven Kritiker bestätigt haben, acht stimmten dagegen. Daß sechs Bischöfe der Methodisten für die Anstellung eines folchen ungläubigen Professors an ihrer Schule ftimmen, in welcher junge Männer zu Predigern herangebildet werden, ift viel schlimmer für die Methodiftenkirche als die Häresien Mitchells. **2B**0 führen dieje Bischöfe die Methodiftenfirche bin? Mitchell ift ein Schüler Bellhausens und untergräbt den Glauben an Gottes Wort. Er tut dieses burch Bort und Schrift, und für einen folchen Lehrer stimmen von viergebn Bischöfen fechs und wollen ihn in feiner Stelle belaffen haben." ¥. Ø.

Die Lehre von ber Stellvertretung betreffend schreibt ber Independent: "The great majority of Christian teachers have departed from this view. A generation of Christians is growing up which never heard the sacrificial explanation of the death of Christ. The endeavor to bring back the Anselmic theory of the atonement into modern thought is a useless striving. Christianity does not require us to look on the death of Christ as propitiating the Father, who needs nothing to excite or encourage his love. No explatory sacrifice is needed, for God is abundantly able to forgive, out of his store of love." Die Mehrheit ber christlichen Lehrer hat bie Stellbertretung fallen gelaffen! Bir fürchten, bah ber Independent hier, was die Selten betrifft, den Mund nicht um biel zu boll genommen hat.

F. B.

Die Martifchreierei bei ben Revivals ber "Disciples". Die Luthoran World berichtet: "The Ohristian Standard ('Disciple'), Cincinnati, receives such telegrams as the following: 'Portsmouth, O., all records broken; 258 added in 15 days; 58 to-day; 102 in one day; 145 in eight days.' 'Council Bluffs, Iowa: Fifteen added to-day; total, 90 in 15 days.' 'Fairbury, Nebr.: Thirty-seven to-day; 136 in seven days.' 'Anderson, Ind.: Eighteen hundred in women's meeting to-day. Seventy-two added to-day; 325 in first 20 days; results this week, 31, 35, 28, and 72 additions.' 'Niles, O.: Meeting three weeks old; 133 additions; 120 confessions.' 'Fairfield, Nebr.: 203 in 13 days.'" Im borigen Jahre hatten übrigens bie Disciples im ganzen eine Zunahme bon nur 1400 Perfonen zu berzeichnen. Wie ftimmen mit biefem bescheidenen Bachstum die Zahlen, twelche Boche für Boche im Standard erscheinen? Der Interior behauptet: "The Disciple statistics contain a great amount of padding." A. B.

"The United Church of Canada." Unter biesem Namen wollen sich die Presbyterianer, Methodisten und Kongregationalisten in Kanada organisch vereinigen. 3m vorigen und in diesem Jahre wurden von Bertretern dieser brei Gemeinschaften in Toronto Versammlungen abgehalten, welche in den Beschluk mündeten, daß Lehre, Verfassung und Predigtamt betreffend wesent= liche Einheit vorhanden sei, und daß man sich ermutigt fühle, die Unionsverhandlungen fortzuseten. In den angenommenen 19 Glaubensartikeln befindet sich auch das Bekenntnis zur Heiligen Schrift als der "allein uns fehlbaren Regel des Glaubens und Lebens". Der neue Rörper foll bestehen aus Lotalgemeinden, Distriktstonzilien, jährlichen Konferenzen und einer General Assembly. Sobald sich nun die drei interessierten Gemeinschaften au dem übereinkommen ihrer Vertreter bekannt haben, tritt die "Vereinigte Rirche Kanadas", welche Arminianer und Calvinisten, Anhänger des Spistos pals, Kongregationals und Presbyterialspftems unter einen Hut bringt, ins Leben. Die neue Gemeinschaft wird dann fast ein Drittel der gefamten Bevölkerung in Kanada bilden. Die Methodiften in Kanada zählen jest 916,659 Glieder, die Presbyterianer 842,016 und die Kongregationas listen 28,000. Im Jahre 1875 vereinigten sich in Kanada die United Presbyterians, Free Church und Old Kirk, und 1888 bie Wesleyan Methodists, Primitive Methodists und Bible Christians. ¥. B.

#### II. Auslaud.

Die Berpflichtung aufs Symbol bei den Possitiven und Liberalen. In ben beutschen Landeskirchen lassen läckt blog die possitiven, sondern auch die liberalen Theologen auf das Bekenntnis verpflichten. Wie nun die Liberalen, welche die Gottheit Christi, die Verschnung und fast alle Lehren, die sich in den Bekenntniss mit ührem Gewissen und offen bekämpfen, dies Gelübbe aufs Bekenntnis mit ührem Gewissen von die stückt sich allerdings nur durch die Annahme erklären, daß sie in diesem Stück ihr Gewissen abstumpfen und mit Führen treten. Bei jeder Gelegenheit, und zwar mit Recht, wersen darum die Possitiven den Liberalen Gewissen, und versprechen, was sie zu brechen gedenken, und in einer Kirche bleiben, deren Bekenntnis sie unter die Führ treten. Aber wie die wissenschen, deren Bekenntnis sie unter die Führ treten. Uber wie die wissenschaftliche positive Theologie die Wutter des modernen Liberalismus und Kritigismus ift, so hat auch die

۱

Verlogenheit der liberalen Theologen bei der Symbolverpflichtung ihre Burgeln in der langjährigen Unlauterkeit der Positiven. Auch sie lassen sich auf die Symbole verpflichten und nehmen sich tropdem heraus, bald diese, bald jene Lehre des Symbols umzudeuten, "weiter zu entwickeln", auszuschalten und durch eine andere zu erseten. Und ihr Gewissen beruhigen sie damit, daß sie sagen, die Verpflichtung beziehe sich nur auf das Befentliche, die Substanz, des Bekenntnisses. Aber genau so helfen sich auch die Liberalen. Die "E. R. 3." sagt in einem längeren Artikel über die Verpflichtung auf das Bekenntnis: "So find wir allerdings nur auf bie Substanz, nicht auf den Buchstaben des Bekenntniffes verpflichtet, aber in einem ganz andern Sinn. als es unsere modernen Theologen meinen." Liberale und Positive lassen sich also auf die Symbole verpflichten, und beide tun das mit dem inneren Vorbehalt, daß sich ihr Versprechen nicht beziehen foll auf alle Lehren, sondern nur auf die "Substanz" des Symbols, womit die Liberalen aber mehr einschlieften als die Positiven. Beide verlangen bie Freiheit, auf Katheder und Kanzel von den Lehren der Symbole abweichen zu dürfen, obgleich das Maß der verlangten Freiheit ein verschie= denes ift. Die Liberalen fordern schlechthin "Lehrfreiheit". Aber auch die Positiven sind auf den letten zehn Provinzialspnoden in ihren Resolutionen gegen die Liberalen eingetreten für "ein genügendes Mat von Freiheit der theologischen Forschung und der evangelischen Verkündigung", "ohne welche die ebangelische Rirche nicht gebeihen kann". Mit andern Worten: Auch die positiven Professoren und Prediger sollen die Freiheit haben, von den Lehren der Symbole abweichen zu dürfen. Von diefer Freiheit haben die Positiven bekanntlich auch schon seit Jahrzehnten einen ausgedehnten Ge= brauch gemacht. Und die Liberalen sind nicht faul, dies den Bositiven vor= zurücken, wenn diese sich beschweren über die Unlauterkeit der Liberalen. Und wenn es den Bositiven erlaubt sein soll, sich über ihre Verpflichtung in bielen Stüden hinwegzuseben, fo braucht man fich nicht groß zu wundern, wenn die Liberalen überhaupt nicht mehr durch das Bekenntnis gebunden sein wollen und die Symbolverpflichtung in der Ordination ansehen "mehr als Beiheaft wie als Kontrakt". Solange darum die Positiven nicht an bie eigene Bruft schlagen und aus ihrem Gelübde jede reservatio mentalis ausscheiden, werden sie auch mit ihren Vorstellungen über Unlauterkeit bei den Liberalen wenig Gehör finden. ¥. B.

Eine längere Ausführung über Rechtfertigung und Heilsgewißheit in ber "E. R. 3." vom 25. Februar, dem Organ der Vereinslutheraner in Preußen, schließt ab mit folgenden Sätzen: "1. Heilsgewißheit ist nicht die Gewißheit der Sündenbergebung, sondern die Gewißheit, daß uns Gott der herr das durch Jesum Christum erworbene Heil kaft der Rechtfertigung zugeeignet habe. 2. Diese Rechtfertigung vollzieht Gott wedet auf grund der Velehrung noch auf grund irgendwelcher anderer guten Werke des Menschen, sondern unter Verzicht auf irgendeine ethische Qualität unsererseits, lediglich auf grund des Verdienstes Jesu Christi. 3. Diese Rechtferti= gung besteht in ihrem positiven Teil darin, daß Gott uns in den heils- oder Gnadenstand versetz und sich biok trotz unserer Sünden und Fehler, sondern wielmehr um dieser unserer Schwachheit willen selbst zum zeitlichen und ewigen Heil führen zu wollen. 4. Diese Rechtsertigung vollzieht Gott lediglich bei unserer Taufe; sie ist daher ein einmaliger, für unser ganzes Leben geltender Att. 5. Eine wirkliche Geilsgewißheit gewinnen wir weber durch den Rückschluß aus unfern Werken noch aus einem Schluß aus einem bestimmten Gefühl heraus; die felsenfeste Gewißheit, daß sich der transcendente Akt unfrer Rechtfertigung wirklich bei unserer Laufe abgespielt habe, entnehmen wir lediglich den Zeugnissen des Wortes Gottes." — Diese Mischung von Wahrheit und Irrtum hat ihren Hauptgrund darin, daß man die Rechtfertigung als etwas von der Vergebung der Sünden völlig Verschiedenes ansieht. Die Konkordienformel sagt: "Rechtfertigen heißt gerecht und ledig von Sünden sprechen, a pescatis et aeternis pescatorum supplicies absolvere." (Müller, 613, 17.) Wer dies aus dem Auge verliert, muß auf Torheiten geraten. F. B.

Religionsgeschichtliche "Erklärung" bes Chriftentums. Die liberalen Theologen Deutschlands haben bereits eine ganze Reihe von "Religions= geschichtlichen Bollsbüchern" veröffentlicht, in welchen fie dem Bolke flar au machen suchen, wie das Christentum rein natürlich durch Evolution von unten und ohne irgendwelche Eingriffe von oben entstanden sei. Diesen religionsgeschichtlichen Popularphilosophen ist auch D. Pfleiderer zu Hilfe gekommen mit seiner jüngsten Schrift: "Die Entstehung des Christentums." In einer recht zahmen Kritik bieses Buches in der "Literarischen Beilage" des "A. G." heißt es: "Wir konstatieren gerne, daß hier der blinde Radi= kalismus und der Geist jugendlich keder Agitation, wie sie vielfach den "Religionsgeschichtlichen Volksbüchern' anhaften, gemildert und geklärt find durch die Besonnenheit des ergrauten Historikers und Philosophen. Aper wir können uns seines Werkes durchaus nicht freuen. Pfleiderer betont, daß er sich nicht an kirchlich Gläubige wende, die durch sein Buch ,leicht in ihren Gefühlen verletzt und in ihren überzeugungen irre gemacht' werden könnten, denn das wäre ihm leid. Er will sich an die suchenden Männer und Frauen aller Stände wenden, die dem kirchlichen Glauben ,wöllig ents wachsen sind'. . . . Worin besteht aber die starte Rost, die Pfleiderer den Mündigen bietet, die es aufgegeben haben, umzukehren und zu werden wie die Kinder? Es gilt, Christus zu begreifen, so wie man alles begreift, was je unter der Sonne gelebt hat. Das ist nötig, weil die übermächtige Kirche von Anfang an durch die Vergötterung Jesu jeden Zugang zu den Anfängen unserer Religion versperrt hat. Aber D. Fr. Strauß hat die deutsche Theo= logie endgültig aus den romantischen Illusionen gewedt, und der große Chr. F. Baur hat durch feine ,auf folider Grundlage ruhende', ,durch keine dogmatischen Voraussekungen befangene' Kritik der biblischen Quellen eine Erkenntnis des natürlichen Entstehungsprozesses des Christentums ermögs licht. Nun heißt es, unentwegt jeden Rest reaktionärer Romantik - wir würden Glauben fagen — abzuschütteln und einzusehen, wie vor zweitausend Jahren jüdischer Messiasglaube, orientalische Gnosis, paulinisch=orphische Mhstit und hellenistische Bopularphilosophie sich im Christentum der ersten Plato stellt die 3dee des eingeborenen Zeit zusammengefunden haben. Sohnes vom Bater. Die Stoiker stellen die allgemeine Menschenliebe und ben Heiligen Geift, die Orphiker das Jenseits: "Die Hoffnung auf ein feliges Los der Frommen im Jenseits war der Troft aller weltmüden Seelen jenes Zeitalters.' Bhilo stellt den Logos, der Varsismus die Engel, Daniel bie Erwartung ber meffianischen Ratastrophe vom Himmel her, dazu den Auferstehungsglauben. Die pharifäische Theologie liefert das Dogma von ber stellvertretenden Suhne. In Plato, Siob und den späteren Bfalmen ift ein Christentum vor Christus anzuerkennen. Und Jesus? Neues hat

4

er nicht gebracht. Erlöser ist er nicht gewesen, hat es nicht sein wollen. Der Gedanke, sein Leben zu geben zu einer Erlösung für viele, hat ihm felbst ,gänglich ferngelegen'. Seine Predigt wirkte gleichsam wie Erlösung, weil sie Ausdruck feines glaubensstarken und liebeglühenden Gerzens war. Sie war wirkfam, weil er in einer Beit auftrat, die in fieberhafter Spannung eine alles neumachende Ratastrophe erwartete. Darin war "Erfolg und Schicksal seines Lebens vorausbestimmt'. Als Reformator fordert Jesus eine soziale Reuordnung, preist die jest Hungernden glücklich, verdammt die Reichen. Eine jenseitige oder auch nur innerliche Deutung der Seligpreisungen ist unerlaubt. Vom mosaischen Gesetz war Jesus freier, als er selbst wußte: er meinte, es nicht aufaulösen, sondern au erfüllen! Awei Seelen wohnten in seiner Brust, beraliche Barmberaigkeit und rigoris ftischer Enthusiasmus. Seine auf irrtümlicher apokalpptischer Erwartung ruhende, aftetisch rigorofe Moral tann nicht mehr im vollen Sinn für uns gelten. Wofür hat sich Nefus aber gehalten? "Geschichtlich ist so viel gewiß. daß Jesus sich keines übermenschlichen Ursprungs oder Wesens bewußt war. Sein der volkstümlichen Erwartung gleichgeartetes Meffiasbewußtsein ift erft durch theologische Reflexion zu dem des Beltheilands vergeistigt worden. Auch ,tann Jesus nicht geglaubt und gesagt haben', daß er auferstehen und wiederkommen werde, tann unmöglich fein Ende vorausgesehen, unmöglich Brot und Bein zu Symbolen seines Leibes und Blutes gemacht haben. Nur als sozialer Reformator konnte er sich wissen. Bis zuletzt glaubte er an Erfolg. "Erft am Kreuze ließ ber Sterbende mit dem schwindenden Leben zugleich die Hoffnung fahren.' Der Gott, der am Kreuz ihn verließ, war nicht fein Bater. Nach der allgemeinen Erfahrung: "wie der Mensch, fo fein Gott', muß sich auch Jefu Gottesbewußtfein pfpchologisch begreifen lassen. Indem Jesus barmherzige Liebe in sich fühlt, denkt er diese notwendig auch als das Wefen Gottes. Bu einer Gemeinde des Meffias tam es nach Jesu Tod dadurch, daß seiner Jünger Liebe, stärker als der Tod, bie Ofterfagen schuf. Bald fing man an, die Büge des Danielischen Menschen vom Himmel auf den geschichtlichen Jefus zu übertragen. Daraus entsprangen die Sagen von seiner Geburt und himmlischen Verflärung. Ohne Paulus wäre Jesu Reformbewegung freilich zugleich mit dem jüdischen Staatswesen untergegangen. "Baulus hat das Urchristentum über die kritischen Jahre seiner enthusiastischen Kindheit hinausgeführt und ihm die kirchliche Zukunft gesichert.' Pauli Bekehrung war das natürliche Ergebnis feiner 3weifel am Gefet, feine Theologie der Ausdruck feines Glaubens in den Formen rabbinischer Allegorien und Rechtstategorien, der Legenden und apokalyptischen Bilder des jüdischen Vietismus, der Mysteriensprache orien= talischer Kulte und der Moral griechischer Popularphilosophie. Durch die geniale Verbindung diefer Momente mit dem Jesusglauben ist Paulus der eigentliche Stifter einer neuen Christusreligion geworden. Als unwider= leglicher Beweis gilt das Aufkommen des Christennamens in Antiochia, wo ber Apostel ja gewirkt hat. hatte Paulus den geschichtlichen Menschen Jesus gegen das mythische Geistwesen des Menschgewordenen eingetauscht, so wurden beide durch Johannes verschmolzen. So mußte es kommen. Denn nachdem der Gnoftizismus begonnen hatte, feine wunderfamen Spetulationen auf gefus zu übertragen, durfte die Kirche in der Apotheofe des Messias nicht hinter den Gnoftikern zurückbleiben. Das vierte Ebangelium ift alfo eine Apotheose, ein Lehrgedicht ohne jeden historischen Charakter, voll Allegorien, so die Auferwedung des Lazarus, und Metaphern, Jesus das Licht, das Leben, die Wahrheit. Aufgabe unserer Zeit ist es da, meint Ksseierer, dem evangelischen Bilde Jesu die mythische Hülle des über die Erde wandelnden Gottes vollends abzustreisen, "ohne das Ideal in seiner universellen geistigen Wahrheit preiszugeben"." — D. Pfleiderer kommt in eine Klasse zu stehen mit Tom Paine, Robert Ingersoll und andern offendaren Religionsspöttern und wird doch geehrt und geachtet als Prosessor der Berliner Universität und Elied der preußischen Landeskirchel F. B.

Bie frech die Spötter unter den deutschen Baftoren ihr haupt erheben, bavon zeugt ein Bericht der "A. E. L. R." über einen "religiöfen Distuffionsabend in Leipzig", aus dem wir folgendes mitteilen: "Am 23. Januar veröffentlichte P. Liebster in der Leipziger Presse einen fleinen Artikel mit ber Aufschrift: "Öffentliche religiöfe Distuffionen", worin er auf die religiöfe Beunruhigung ber Gegenwart hinwies, speziell auf die jüngsten Vorträge bes Niebsche-Apostels Dr. Horneffer in Leipzig, die ziemliches Auffeben gemacht hatten. Dr. Horneffer tat so, als handle es sich bereits um das Christentum überhaupt nicht mehr, sondern nur noch um die Aufgabe, wie die ,neue Religion' zu gestalten sei. Dem und allen andern Bewegungen gegenüber bedauert P. Liebster, daß die ebangelisch-firchlichen Rreise nicht energisch genug auf den Plan getreten seien. Dadurch wurde die Meinung bestärkt, daß sich die Kirche im Besite der Wahrheit nicht mehr gang sicher fühle, und daß sie mit einer gemissen Angftlichkeit freie Berhandlungen zu umgehen suche. Es seit, daß sie aus ihrer Reserve beraustrete au öffent= licher gründlicher Diskuffion und so den Beweis erbringe, daß sie das Licht nicht zu scheuen habe. Diese Pflicht der Rirche habe die "Sächsisch-ebangelischsoziale Bereinigung' in fast allen größeren Städten Sachsens übernommen, und auch in Leipzig solle demnächst ein gyflus von drei Abenden über das Neue Teftament stattfinden. Folgendes seien die Themata: 24. Januar: "Die Entstehung des Neuen Testaments"; Referent: Chmnasiallehrer Herz; 26. Januar: "Wahrheit und Dichtung im Leben Jesu'; Referent: Pfarrer Dr. Mehlhorn; 29. Januar: "Die Bedeutung des Neuen Testaments für die Gegenwart'; Referent: Superintendent Biethorn-Merseburg. Das bebeutsamste Thema war zweifellos das mittlere: "Wahrheit und Dichtung im Leben Jeju', und es zog auch eine Anzahl von 200 bis 300 Zuhörern an. Der Vortragsort war ein Saal in einer Vorstadt, um auch die Arbeiterkreise heranzuloden, auf die es der evangelisch=sozialen Vereinigung ja besonders ankommt. Dr. Mehlhorn, Pfarrer an der reformierten Kirche in Leipzig, entledigte sich feiner Aufgabe in einem mehr als einstündigen Vortrag. Die Ebangelien, fagte er, enthalten gewiß manche verläffige Rachrichten; aber ebenso gewiß ift, daß eine Menge Dichtungen in sie eingedrungen find. So werden wir von vornherein alles ins Reich der Dichtung verweisen, was vor bem hellen Lichte der Raturwissenschaft nicht bestehen tann. Dahin gehören fämtliche Bunder Jefu, soweit sie sich nicht durch Suggestionen erklären lassen. Dahin gehört auch die Geburtsgeschichte mit ihren Engelserscheinungen und ebenso die Auferstehung. Man würde aber unrecht tun, wollte man die Ebangeliften des Betrugs oder der Erfindung zeihen. Dazu waren fie zu fromm und zu naiv. Vielmehr hat sich unwillfürlich bei der großen Verehrung, die Jesus schon bei Lebzeiten, noch mehr aber nach seinem Tode genoß, ein Legendenkranz um ihn gebildet. Bunder, die man im Alten Testament las, wie etwa jene wunderbare Speisung Elisas, übertrug man

unwillfürlich auf Jesus. Er durfte doch nicht hinter den alten Propheten zurückstehen; ja, weil er viel größer als sie war, mußte auch sein Wunder größer fein: aus den 200 Gespeiften bei Elisa wurden bei Jesus 50001 Ferner: schlichte Gleichnisse Jeju (so, wenn er Jørael mit einem unfruchtbaren Feigenbaum verglich) verdichteten sich zur Geschichte, und man machte baraus jenes Wunder mit dem Feigenbaum, den Jesus verflucht. Sein herzerhebender Zuspruch zu Menschen, die gleichsam in ihren Sünden tot waren, verwandelte sich in wirkliche Totenerwedungen, bis zu der derben Gestalt ber Erwedung eines schon in Verwesung begriffenen Toten (Lazarus). Auch bei der Auferstehung Jesu handele es sich nicht um einen Betrug der Ebangelisten; die Jünger glaubten ihn wirklich gesehen zu haben. Sie konnten sich schlechterdings nicht darein finden, daß alles das Große, mas Jejus ihnen gewesen, nach feinem Tode zu Ende fei. Sie betamen Bisionen, worin fie ihn aufs neue faben. Auch diefe Bisionen wurden von der Legende ins Greifbar=Aleischliche verdichtet, daß sogar erzählt wurde, der Auferstan= dene habe Brot und Fische gegessen, als ob fein Magen, wenn er je auferftanden wäre, dergleichen bedurft hätte. Paulus, der gewiß nicht an der Auferstehung Christi zweifelte, rebet ausbrudlich von einem ,geistlichen' Leib, ben man in der Auferstehung erhalte; schon damit erweise fich jenes Effen des Auferstandenen als Dichtung. Im übrigen läßt sich aus den Ebangelien felber merten, daß es mit der Auferstehung eine unsichere Sache war; denn bie Berichte find fo verschieden als möglich: bald will ihn nur einer gesehen haben, bald sollen es mehrere gewesen sein; bald hat ihn zuerft Magdalena gesehen, ein anderer Bericht sagt: nein, Betrus, ein dritter: die Frauen, bie vom Grabe weggingen — kurz, die denkbar größte Unsicherheit. Am interessantesten sei, wie der verlässigite Beuge, Baulus, von dem Auferstandenen rede; er stelle die Erscheinungen, die die Apostel gehabt haben wollten, auf die gleiche Stufe, wie er sie hatte. Er aber hatte die Bision von oben, vom himmel, her. Alfo von einer leiblichen Erscheinung gefu nach seinem Lobe auf der Erde sei keine Rede. Rachdem aber die Legende ben Verstorbenen noch einmal in das irdische Dasein gebannt hatte, war sie gezwungen, dem Leben Jeju auf Erden einen zweiten Abschluß zu geben, und so bildete sich die Legende von der Himmelfahrt. Es war nun gang natürlich, daß ein Mann, der einen so wunderbaren Lebensausgang nach dem Glauben der Thristen hatte, auch einen wunderbaren Lebensanfang haben mußte, und so kam die Legende von der Jungfrauengeburt und den Engeln bei Bethlehem und alles, was damit zusammenhängt, auf. Unter ben Versammelten, zu einem fleinen Teile aus Gebildeten, zum größeren Leil aus einfachen Leuten, Handwerkern, Fabrikarbeitern, auch Frauen bestehend, machte sich schon während des Vortrages Zustimmung und Be= friedigung geltend. Die Sozialdemokraten — denn auch sie waren vertreten — zeigten bei manchen Stellen eine fast unbändige Freude und blidten sich triumphierend um, als wollten sie sagen: Habt ihr's gehört? So besonders, als der Vortragende die Engel leugnete und die Auferstehung und die Wunder. Bei der nachfolgenden Diskussion sprachen Gebildete und Ungebildete ihren Dank für das Gehörte aus, daß man ein Gefühl der Erleichterung habe, vom Drud altgläubiger Borftellungen erlöft zu fein; andere baten in ehrerbietiger Beise den Vortragenden über dieses und jenes noch um näheren Aufschluß. Aber nicht alle ftimmten zu. Hinten an einem Tische saken etliche junge Theologen, denen natürlich der ganze Gang des

Vortrags nichts Neues war und bie feine Schwächen auch durchschauten. So machte einer barauf aufmerkfam, daß Dr. Mehlhorn angeblich das "Dogma' verwerfe und sich blok auf die Refultate bistorischer Forschung stelle. Aber er habe sich doch gleich von vornherein unter ein Dogma gestellt, das Dogma von den naturwissenschaftlichen Geseten. Diese seien ihm oberstes Prinzip und danach schalte und walte er mit dem historischen Stoffe der Berichte über das Leben Jesu, das eine verwerfend und das andere an= nehmend. Das fei aber nicht mehr Geschichtsforschung, sondern ,dogmatis fches' Verfahren. Ein anderer Theologe fing damit an, Mehlhorn habe gewiß bei vielen den Schein erwedt, als ob fein Bortrag das Ergebnis der Bissenschaft sei. Aber der Vortragende habe sein eigenes Phantasiebild gegeben, wie er sich Jesus denke, gegen und trot der historischen Berichte. Mit den Kunstgriffen, die er angewendet, könne man die gesamten Evangelien bis zum letten Grund ausmerzen. Er mache sich anheischig, nach diesem Muster jedes Wort, das Jesus gesprochen, jede Tat, die er vollbracht, aus= und aufzulösen. Der Hauptunterschied zwischen Dr. Mehlhorn und dem Blauben der Kirche fei der, daß die Kirche einen lebendigen Gott annehme, der zum Geil der Menschen in die Geschichte. wie in die Gesete der Natur eingreifen, das heißt, sich offenbaren könne und offenbart habe. Bei Dr. Mehlhorn stehen die Naturgesete über Gott und erlauben ihm keinen Eingriff. Aber nicht nur Theologen widersprachen dem Bortrag. So richs tete gleich am Anfang einer an Dr. Mehlhorn die Frage, ob er auf alles, was er beute abend gesprochen, zu sterben bereit sei; ob er das alles auch im Jüngsten Gericht (Lachen bei den Sozialdemokraten) im Angesicht Jesu Christi zu behaupten sich getraue. Mit sichtlicher Bewegung sagte ein schlichs ter Arbeiter: er fei heute hierher gekommen, weil man eingeladen worden fei, etwas vom Leben Jefu zu hören, und er habe gehofft, im Glauben an Was er gehört habe, sei geeignet, diesen Christum gestärkt zu werden. Glauben aufs tieffte zu erschüttern. Er frage herrn Pfarrer Mehlhorn, ob er an seinen Amtseid gedacht habe, den er einst geschworen. Wenn ein Philosoph solche Reden getan hätte, so würde man sagen: Es ist ein uns gläubiger Philosoph. Wenn aber ein Pfarrer ber ebangelisch-lutherischen Rirche, der doch feinen Amtseid geschworen, solche Dinge ausspreche, so fei das geeignet, in vielen den Glauben zu zerftören. Er schloß mit den Worten: "Ich werde nie wieder hierher kommen." Sofort erhob sich Dr. Mehlhorn, daß er sich solche Beleidigungen verbitte, als ob er eid= brüchig fei. Er fei reformierter Geiftlicher, habe nie einen Eid schwören müssen und fei bloß verpflichtet, das chriftliche Leben in der Gemeinde zu fördern. Soviel er wisse, hätten auch die evangelisch-lutherischen Geistlichen keinen Eid au schwören. P. Liebster, der an seiner Seite faß, bes ftätigte, daß auch die lutherischen Geistlichen in Sachsen nicht gebunden feien." — Einem Schreiben P. Liebsters in der "A. E. L. R." aufolge follen die Diskussionsabende fortgesett werden. Es gelte, durch "rüchaltlose Offenheit" den Laien den Verdacht zu nehmen, als ob die Prediger nicht glauben, was sie lehren, und nicht lehren, was sie glauben. Daß einige Christen an diefen offenen Aussprachen Anstog nahmen, lasse sich nicht vermeiden. Tatfache fei eben, daß die gegenwärtige Theologie zwiespältig sei. Und die liberalen Geiftlichen feien auch berufen zur Rettung von Menschenfeelen. — Belche satanische Verblendung: Liebster will Menschenseelen retten dadurch, daß er ihnen das Christentum raubt! ¥. Ø.

"Beshalb wir in ber Rirche bleiben." Bu diefer Schrift des liberalen D. Förfter, die querft in der "Chriftlichen Belt" veröffentlicht wurde, ichreibt das "Eb. Deutschland": "Die Gründe Försters waren uns nicht überzeugend. Denn es bleibt doch dabei: 1. die evangelische Kirche in Preußen ift eine Gemeinschaft, die durch ein bestimmtes Bekenntnis gebildet und zusammengehalten wird, gegenüber Rom und ben Setten; 2. aus Gründen der Vernunft und Gerechtigkeit haben die obligatorischen Lehrer in einer Gemeinschaft die in derselben gültige Glaubensanschauung zu vertreten; sie find keine Privatpersonen; 3. wenn ein Lehrer die Claubensanschauung der Gemeinschaft, die ihn autorisiert hat, nicht oder nicht mehr teilt, so hat er auf die Anmaßung zu verzichten, feine subjektiven Ansichten zum Gemeinglauben machen zu wollen. Bir lehnen die Tendenz ganz bestimmt ab. die Prediger, die der Mund der Gemeinde sind und sein sollen, zu Popular= Professoren der jeweiligen Theologie zu machen." Hierzu bemerkt die "E. R.": "Bas im unierten Rirchengebiet so offen anerkannt wird, follte in lutherischen Ländern noch weit entschiedener betont werden. Das Rebeneinander von Theologen, die den zweiten Artikel festhalten, und folchen, die ihn ,anders auffassen', ift ein unhaltbarer Zustand. . . . Den Schwachen, ben Suchenden Geduld und Nachsicht, aber denen, die bewußter= und ent= fcbloffenermaßen ein anderes "Wefen des Christentums' bekennen, die ebenso entschlossene Ablehnung, ohne welche der Widerspruch der Bahrheit gegen bie Untvahrheit undenkbar ift." — Wer die Gottheit Christi leugnet oder nicht glaubt, ist kein Christ, somit auch kein Schwacher, und darf nicht einmal als Gemeinbeglied, geschweige denn als Prediger und Lehrer in der Kirche geduldet werden, ebensowenig wie Türken, Juden und Heiden. übriaens hat D. Förfter den einzigen Grund, den er mit einigem Schein für feine Sache anführen konnte, weggelassen. Die genaue Fragestellung lautet nämlich in Deutschland nicht, ob die Liberalen in der Kirche geduldet werden follen, sondern in der Staatstirche. Das die liberalen Geister bom Schlage ber "Chriftlichen Belt" in ber Rirche Chrifti nichts gu fuchen und zu wollen haben, ift nach Gottes Wort fo flar wie die Sonne. Ebenso flar ift es aber auch nach der Schrift, daß sie im Staate geduldet und ebensowenig wie die Juden, Türken und Heiden verfolgt und für die Verbreitung des Christentums besteuert werden sollen. Wie nun aber in ber Staatstirche, bem europäischen Monstrum, das als Staat augleich Kirche und als Kirche zugleich Staat fein will und in dem jeder, auch der Liberale, als Glied des Staates für die Kirche besteuert wird? Wenn der Staat die Reper dulden und die Kirche fie nicht dulden foll, was foll und tann dann die Staatsfirche tun? Die Reper zugleich dulben und nicht dulben? Nach Schrift und Vernunft gibt es nur eine richtige Lösung dieses Dilemmas: bie Aufhebung ber Staatstirche und reinliche Scheidung von Staat und Rirche. Von diefer ebenso vernünftigen als chriftlichen Lösung aber wollen weder die Liberalen noch die Positiven in Deutschland etwas wissen.

**F. B**.

Dentscher Monistenbund. Der "A. G." schreibt: "Die Anhänger von Professon Fradel fühlten schon längst das Bedürfnis, sich zu einer besonderen Gemeinschaft zusammenzuschließen. Die Vorträge des Meisters, die an den verschiedensten Orten, zuletzt noch in der Hauptstadt des Deutschen Reiches, gehalten wurden, sollten zur Sammlung örtlicher Kreise dienen. Nachdem diese Arbeit aber im wesentlichen abgeschlossen war, ging man an

die Gründung eines umfassenden deutschen Geistesbundes. Sein offigieller Name ist "Deutscher Monistenbund". Zum Ehrenvorsitzenden wurde Prof. Ernst hädel in Jena ernannt. Ihm zur Seite steht ein zwölfgliedriger Ausschuß, an bessen Spite der befannte Paftor Dr. A. Ralthoff aus Bremen als erster Borsitender berufen wurde. Das Amt eines Generalsekretärs übernahm Dr. H. Schmidt aus Jena. P. Kalthoff steht hier gans an der richtigen Stelle. Denn er ift Monift in des Bortes verwegenster Bedeutung. Bie Christus in seinen Augen nichts weiter darstellt als die ideale Berfonifikation, in der fich die fozialen Nöte und Bunfche eines ringenden Jahrhunderts verkörperten, so verehrt er in Gott die dunkle, ewig bewegende und gebärende Urtraft, aus deren Abgrund alles Seiende in unablässigem Bechsel emporquillt." Nach den Satzungen und Thesen in seinem Aufruf zum Bei= tritt will der "Deutsche Monistenbund" "für eine in sich einheitliche, auf Naturerkenntnis gegründete Welt= und Lebensanschauung wirken, ihre Anhänger sammeln und in Verbindung seten. Parteipolitik ist ausge= Seinen Zweck sucht er zunächst zu erreichen "durch Stellungschlossen". nahme zu den Kulturfragen des öffentlichen Lebens, durch Herausgabe von Flugschriften und Büchern, durch Veranstaltung oder Unterstützung von Vorträgen". Im Aufruf lesen wir: "Die ständig wachsende Gefahr, mit der Ultramontanismus und Orthodorie unfer gesamtes wiffenschaftliches, fulturelles und politisches Leben bedrohen, tann nur abgewendet werden, wenn den Mächten der Vergangenheit eine überlegene geistige Macht in Gestalt einer einheitlichen, neuzeitlichen Beltanschauung entgegengestellt Die gewaltigen Fortschritte, welche die Naturwissenschaft in den wird. letten Jahrzehnten auf allen Gebieten gemacht hat, haben auch eine un= geahnte Erweiterung und Vertiefung unferer Naturerkenntnis zur Folge gehabt. In demfelben Maße, wie diese lettere vorgeschritten ift, hat fie bie veralteten, dogmatischen und mhstischen Vorstellungen über Belt und Menschen, über Rörper und Geift, Schöpfung und Entwicklung, Berden und Vergehen der erkennbaren Dinge verdrängt und beseitigt. An die Stelle ber alten dualistischen Borftellungen sind mehr und mehr monistische ge-Tausende und Abertausende finden keine Befriedigung mehr in treten. der alten, durch Tradition oder Gerkommen geheiligten Weltanschauung, sie suchen nach einer neuen, auf naturwissenschaftlicher Grundlage ruhenden einheitlichen Weltanschauung. Diese Weltanschauung der Zukunft kann nur eine monistische fein, eine folche, bie einzig und allein die Berrschaft der reinen Vernunft anerkennt, dagegen den Glauben an die veralteten, tradis tionellen Dogmen und Offenbarungen verwirft." Die Thesen bezeichnen den Dualismus als "irrig und fulturhemmend" und heben dabei drei Bunkte besonders hervor: "die Annahme geoffenbarter göttlicher Wahrheiten mit absoluter Autorität gegenüber dem menschlichen Forschen nach Wahrbeit, die Annahme unbedingter übernatürlicher Kräfte und Gewalten, gedacht als freie Urfachen des natürlichen Beltgeschens, und die Annahme eines himmlischen Jenseits, als Biel und Vollendung des menschlichen Lebens auf Erden". Den Aufruf haben P. Dr. A. Kalthoff an St. Martini, P. Fr. Steudel an St. Remberti, die beide auch dem Ausschuß angehören, P. Maurit und Lehrer Alften zu Bremen unterschrieben. Der "A. G." bemerkt: "Bie tief ist doch eine protestantische Landeskirche gesunken, die ruhig duls bet, daß ihre Diener zu gleicher Zeit der "Hädelgemeinde" und der "Chriftus» gemeinde' dienen! Man hat manchmal das Gefühl, daß unsere radikalen

Geister nicht eher ruhen werden, als bis sich jede ehrlich denkende Seele mit Ekel und Abscheu von solchen landeskirchlichen Zuständen abwendet!" — Nach Hädels "Welträtsel" werden die zukünftigen Monistenkirchen nicht nur eine Urania bergen, sondern auch Sammlungen aus dem Tier=, Pflan= zen= und Steinreiche. H. B.

Bon dem vaffiven Widerstand der Nonkonformisten in England gegen das Schulgesets, welches 1902 angenommen wurde und demzufolge für die 16,000 anglikanischen Rirchenschulen auch von den Diffenters Taren erhoben wurden, schreibt der Western Christian Advocate: "No wonder that Free Churchmen, who are taxed for fully one-half the amount to run these schools, are deeply aggrieved. Many of them who foresaw what was coming vowed with Dr. Fairbairn that they would never submit, and became Passive-resisters. They promptly and cheerfully pay all taxes excepting the amount assessed for sectarian education. At this point they are unyielding. Sixty-five thousand of them have been summoned to court; in thousands of cases household goods have been distrained and sold at auction to satisfy the tax claim; 231 persons, 108 of whom were clergymen, have been imprisoned, some of them several times. This has gone on for three years, while the zeal and determination of the Resisters, instead of abating, have steadily grown. The third anniversary of the resistance movement has just been held in the City Temple, London. It was a gathering utterly unique in our modern civilization. Whatever one might think of the merits of the controversy, and of the policy of the Resisters, it was impossible not to be deeply moved by this vast concourse of people, representing tens of thousands throughout Britain, who for conscience' sake are ready to endure the spoiling of their goods and imprisonment. Three hours were set apart for a testimony-meeting. The platform was crowded with ex-prisoners. There sat the venerable Dr. Johnston, a white-haired veteran of seventy-four, pastor of a Congregational Church just out of London. He had recently served a sentence in one jail, while at the same time his daughter was imprisoned elsewhere. Near him sat the pastor of the Primitive Methodist Church, of Southampton. He had served five terms in jail during the last eleven months. As one Baptist minister arose to relate his prison experiences, a telegram was handed him announcing that a warrant for his rearrest had just been issued, and he must hurry home to begin a new sentence. A Methodist layman from Hull, nearing the fourscore mark, spoke with faltering voice of his feeling on reaching the jail. 'I am an old man. I had never been in a prison-cell before in my life. I couldn't sleep a wink the first night.' But he declared his willingness to go again and again, if need be. 'They may break my body, but they can't break my spirit!' he cried. A number had been incarcerated in Bedford Jail, and they told of the comfort they had derived in thinking of Bunyan. The Passive-resisters neither expected, nor, as a rule, did they receive any better treatment than the ordinary prisoners. In some instances the warders subjected them to unwarranted humiliation, as if they were degraded felons. The chaplains especially seemed to delight in taking advantage of their opportunity, and more than one of the ministers told of insults nothing less than brutal, heaped upon them by these 'spiritual advisers.'" - Das neue "liberale" Ministerium, dem Balfour hat weichen müffen, wird wohl das anstößige Gesetz bald

widerrufen. Eine dahinlautende "bill" ift bereits in erster Lefung vom Parlament angenommen worden. Die schließliche Frucht dieser ganzen Bewegung aber dürfte die Entstaatlichung der anglikanischen Kirche sein. Merkwürdig ist aber auch hier wieder die Erscheinung, daß dieselben Gemeinschaften, welche in England für die eigene Freiheit eintreten, in Amerika vielsach darauf aus sind, durch Staatsgesetze den Kirchenschulen den Garaus zu machen. F. B.

Biegenbalg und Blutichan. Es find nun gerade 200 Sabre, daß die ersten ebangelischen Missionare, die beiden Deutschen Bartholomäus Riegenbalg und Heinrich Plütschau, von Kopenhagen aus mit Unterstützung des bänischen Rönigs Friedrich IV. und unter der Beratung und Leitung von August hermann Frande in Halle an die Oftfüste Indiens zogen, um das Ebangelium den Tamulen zu bringen. Ziegenbalg, der "Apostel der Tamu= len", wie man ihn mit Recht nennt, stach am 29. November 1705 mit feinem Begleiter in die See und hatte sowohl auf der Reise als bei der Anfunft in Trankebar mit vielen Schwierigkeiten zu kämpfen. Sie predigten querft portugiesisch, welche Sprache sie erst erlernen mußten, und dann tamulisch. Riegenbalg übersette Luthers Kleinen Ratechismus in diese Sprache und wurde der Schöpfer der tamulisch=christlichen Kirchensprache. Aber nicht nur in die Sprache der Tamulen, sondern auch in ihre ganze Denks und Sinnesweise, in ihre Religion und Philosophie drang er mit unermüdlicher Energie und größtem Erfolge ein. Mit Gliedern aller Rasten hielt er eingehende Gespräche, machte Reisen in das Innere des Landes und ftand im Briefwechsel mit gelehrten heiden. Er schidte ichon 1708 feine bibliotheca malabarica an Frande, in der er über 150 tamulische Bücher, die er gelesen, Bericht erstattete. 1707 wurden die ersten Tamulen getauft, eine Rirche, die "Jerusalemstirche", eingeweiht, und Schulen für die Kinder der Neubekehrten und Ratechumenen errichtet. 1711 war die übersetzung des Neuen 1715 folgte der Druck eines tamulischen Gesangs Testaments vollendet. buches mit 42 Liedern. Dabei hatte er fortwährend manche Hemmungen für sein Wert und bittere Erfahrungen zu machen. Eine Geldsendung von 2000 Talern aus der Heimat fiel beim Landen durch grobe Unvorsichtigkeit ins Meer. Der wachsende haft des Kommandanten haffins, der ihn sogar längere Zeit in ein scheukliches Gefängnis werfen liek, traf ihn hart. Er entschloß sich 1714, nach Europa zu reisen, wo er auch Deutschland und vor allem Frande in halle auffuchte. Er besorgte in halle den Drud einer tamulischen Grammatik, verheiratete sich mit einer Verwandten Speners, Maria Dorothea Salamann, und fehrte 1716 wieder nach Indien gurud, wo er von feiner Gemeinde freudig begrüßt wurde. Mit fröhlichen Hoff= nungen begann er von neuem fein Wert und fuchte fich vor allem auch Mitarbeiter aus den Eingeborenen zu erziehen. Er eröffnete ein Seminar mit 8 Knaben, die er zu Landpredigern erziehen ließ, gab eine Lauf=, Beicht= und Abendmahlsordnung heraus und entfaltete nach allen Seiten eine bahnbrechende Wirksamkeit. Er ftarb, noch nicht 36 Jahre alt, am 23. Februar 1719 und wurde in der Jerusalemstirche in Trankebar beigesett. heinrich Blütschau, sein Bealeiter, wirkte von 1706 bis 1711 in Oftindien, dann kehrte er in die Heimat zurück, wo er nach Kräften für die indische Mission tätig war, und ftarb 1747 als Paftor zu Beidenfleth in Holftein.

(E. R. B.)

# Sehre und Wehre.

| Jahrgang 52. | Jaai 1906. | Ro. | 5. |
|--------------|------------|-----|----|
|--------------|------------|-----|----|

#### Vorwort.

#### (Schluβ.)

Ein Hauptgrund, der von Gegnern, insonderheit innerhalb der Generalspnode und des Generalkonzils, dafür angeführt wird, daß Missouri die strittigen Lehren für indifferent erklären und so den Frieden der Kirche herbeiführen solle, ist der, daß es sich im Streit zwischen Missouri und Ohio um schwierige Fragen handle, die kaum ein Theologe, geschweige denn ein Laie verstehen könne, und um Lehren, welche mit dem Zentrum des Christentums wenig Berührung hätten und darum für Theologie und Kirche von geringer oder gar keiner Bedeu= tuna seien. Vor ungefähr einem Jahr schrieb z. B. die Lutheran World: "We do not think that the differences between Ohio and Missouri are serious enough to prevent Christian fellowship. They might, we maintain, differ and debate without excluding each other." Dies begründet die Lutheran World also: "The distinctions between the two bodies relate to difficult and abstruse theological doctrines. Only the trained mind can distinguish these differences. To many of the laity the discussions would sound like Greek. Even the mind that has been trained in Dogmatic thinking must sometimes give the closest heed to tell wherein the disputants differ." 1) Die Lutheran World ruft uns also zu: Reicht boch euren Gegnern die Friedenshand, denn die Lehren, um welche ihr tämpft, sind schwerberständlich und für Kirche und Thristentum von geringer Bedeutung! Aber felbst wenn die World recht hätte, so müßten wir doch betonen, daß wir Menschen kein Recht haben, irgendeine Lehre, welche Gott uns in der Heiligen

 Der "Lutherische Zionsbote" aus der Generalspnobe erklärte im vorigen Jahre: 1. daß es sich in dem Streit zwischen Missouri und Ohio um Rechthaberei und haarspaltereien, nicht aber um tirchentrennende Fragen handle; 2. daß er seit einem Vierteljahrhundert so ziemlich alles gelesen habe, was von beiden Seiten geschrieben worden sei, und ehrlich betennen müsse, so klug zu sein wie zuvor. (L. u. W. 51, S. 407 f.) Borwort.

Schrift vorträgt, für vogelfrei und für die kirchliche Einigkeit als belanglos zu erklären. Tatsache ist jedoch, daß es sich zwischen Ohio und Missouri handelt um die zentralsten und bedeutungsvollsten Fragen. Und wir können uns auch keinen erkenntniskeichen Christen, der den zweiten und dritten Artikel des lutherischen Katechismus innehat, geschweige denn einen treu lutherischen Prediger vorstellen, der dies nicht zu erkennen verwöchte, sobald ihm die missourische und ohiosche Lehr= stellung vor Augen geführt wird.

Von der Bekehrung lehrt Missouri nach der heiligen Schrift mit unfern lutherischen Symbolen, "daß des Menschen untviedergeborener Bille nicht allein von Gott abgewendet, sondern auch ein Feind Gottes worden, daß er nur (tantummodo) Luft und Willen hat zum Bösen und was Gott zuwider ift. . . . Ja, sowenig ein toter Leib sich selbft lebendig machen kann zum leiblichen irdischen Leben, so wenig mag ber Menich, fo durch die Günde geiftlich tot ist, sich selbst aum geist= lichen Leben aufrichten".2) Bekehrt wird ber Mensch "allein durch die Enade und Kraft des Heiligen Geistes, dessen Wert allein ist die Bekehrung des Menschen, cujus unius et solius opus est hominis conversio".3) Der Wille des unbekehrten Menschen kann auch dann, "wann der Seilige Geift mit der Predigt des Wortes den Anfang gemacht und feine Gnade darinne angeboten", aus feinen eigenen natürlichen Rräften nichts zu seiner Bekehrung tun oder mittvirken (cooperari), auch nicht "etlichermaßen etwas, wiewohl wenig und schwächlich, quodammodo aliquid, licet id modiculum, infirmum et languidum admodum sit".4) Es gibt also auch nur zwei Ursachen (causae efficientes) der Bekehrung, nämlich der heilige Geift und das Wort Gottes.5) Wir glauben, "daß der Mensch durch den Fall unserer ersten Eltern also verderbet, daß er in göttlichen Sachen, unfere Bekehrung und Seelen Seligkeit belangende, von Natur blind, wann Gottes Wort geprediget wird, dasselbig nicht verstehe noch verstehen könnte, sondern vor ein Torheit halte, auch aus ihm selbst sich nicht zu Gott nähere, sondern ein Feind Gottes sei und bleibe, bis er mit der Kraft des Heiligen Geistes durch das gepredigte und gehörte Wort aus lauter Gnade ohn alles fein Butun bekehret, gläubig, wiedergeboren und erneuert werde".6) In des Menschen Natur, nach dem Fall, bor der Biedergeburt, ift "nicht ein Fünklein der geiftlichen Kräfte übrig geblieben noch vorhanden, mit welchem er aus ihme felber sich zur Inade Gottes bereiten, oder die angebotene Gnade annehmen, noch derfelben für und von sich selbst fähig fein, oder sich dazu applizieren ober schiden tönne, ober aus seinen eigenen Rräften etwas au feiner Bekehrung, weder zum ganzen noch zum halben ober zu einigem dem wenigsten oder geringsten Teil, helfen, tun, wirken oder mitwirken

| 2) Konkordienformel. | Müller, 524, § 3. | 3) S. 524, § 5. |
|----------------------|-------------------|-----------------|
| 4) S. 525, § 11.     | 5) S. 526, § 19.  | 6) S. 588, § 5. |

#### Vorwort.

vermöge, von ihm selbst, als von ihm selbst, sondern ist der Sünden Rnecht, Joh. 8, und des Teufels Gefangener, davon er getrieben wird, Eph. 2; 2 Tim. 2. Daber der natürliche freie Bille seiner verkehrten Art und Natur nach allein zu demjenigen, das Gott mißfällig und zuwider ist, kräftig und tätig ist." 7) Die Vernunft des unwiederge= borenen Menschen ist "also unwissend, blind und verkehrt, daß, wann schon die allersinnreichsten und gelehrtesten Leute auf Erden das Eban= gelium bom Sohn Gottes und Verheißung der ewigen Seligkeit lefen ober hören, dannoch dasselbige aus eigenen Kräften nicht vernehmen, fassen, verstehen, noch gläuben und für Bahrheit halten können, fondern je größern Fleiß und Ernst sie anwenden und diese geistliche Sachen mit ihrer Vernunft begreifen wollen, je weniger sie verstehen oder gläuben und solches alles allein für Torheit oder Fabeln halten, ebe (priusquam) sie durch den Seiligen Geist erleuchtet und gelehret werden".8) "Wie der Mensch, so leiblich tot ist, sich nicht kann aus eigenen Kräften bereiten ober schicken, daß er das zeitlich Leben wieder bekomme: also tann der Mensch, so geistlich tot ist in den Sünden. sich nicht aus eigener Macht zu Erlangung der geistlichen und himm= lischen Gerechtigkeit und Lebens schicken oder wenden, wo er nicht durch den Sohn Gottes vom Lode der Sünden frei und lebendig gemacht wird." 9) Geistliches "Können" ift nur da vorhanden, wo geistliche Freiheit und geistliches Leben ist.

Bor feiner Bekehrung und ehe der Mensch wiedergeboren und gläubig wird, tann sich also auch der Mensch nicht der Gnade gegen= über recht verhalten und er vermag auch nicht das Biderstreben, auch nicht -- wie die folgenden Stellen der Konkordienformel noch deut= licher zeigen werden - das feindliche, missentliche und widerspenstige Biderstreben zu lassen. Leute, "die ein kleines Fünklein und Sehnen nach Gottes Gnade und der ewigen Seligkeit in ihrem Herzen fühlen und empfinden", die sind ichon Christen, sind ichon bekehrt und stehen im wahren Glauben.<sup>10</sup>) "Also nimmet die Schrift des natürlichen Menschen Verstand, gerzen und Willen alle Tüchtigkeit, Geschidlichkeit, Fähigkeit und Vermügen, in geiftlichen Sachen etwas Gutes und Rechtes zu gedenken, zu verstehen, tonnen, anfangen, wöllen, für= nehmen, tun, wirken oder mitwirken, als von ihm felbft. 2 Kor. 3." 11) Bottes Wort bezeugt, "daß des natürlichen, unwiedergebornen Menschen Verstand, Herz und Wille in Gottes Sachen ganz und gar nicht allein von Gott abgewandt, sondern auch wider Gott zu allem Bösen gewendet und verkehret sei. Stem, nicht alleine schwach, unvermüglich, untüchtig und zum Guten erstorben, sondern auch durch die Erbfünde also jämmerlich verkehret, durchgiftet und verderbet sei, daß er von Art und Natur ganz böje und Gott widerspenstig (Deo rebellis et inimi-

| 7) S. 589, § 7.   | 8) S. 589, § 9.     | 9) S. 590, § 11 |
|-------------------|---------------------|-----------------|
| 10) S. 591, § 14. | 11) S. 590, § 12 f. |                 |

cus)<sup>12</sup>) und zu allem, das Gott mikfällig und zuwider ift, allzu kräf= tig, lebendig und tätig sei. Gen. 8." 13) Selbst in Christen findet sich noch Widerstreben. "So nun im heiligen Paulo und andern Wieder= geborenen der natürliche oder fleischliche freie Wille, auch nach der Biedergeburt, Gottes Geset widerstrebet: viel mehr wird er vor der Biedergeburt Gottes Gesetz und Billen widerspenstig und feind sein (voluntati Dei rebellabit et inimicum erit): daraus offenbar ist, ... daß der freie Wille aus seinen eigenen natürlichen Kräften nicht alleine nichts zu seiner felbst Bekehrung, Gerechtigkeit und Seligkeit wirken oder mitwirken (operari aut cooperari), noch dem Geiligen Geist, so ihm durch das Ebangelium Gottes Gnade und die Seligkeit anbeut, folgen, gläuben oder das Jawort dazu geben kann, sondern aus an= geborener, böser, widerspenstiger Art (pro insita sua rebelli et contumaci natura) Gott und seinem Willen feindlich (hostiliter) wider= strebet, wo er nicht durch Gottes Geist erleuchtet" [bekehrt] "und regieret wird." 14) Dem Heiligen Geiste, der ihm durch das Eban= gelium Gottes Gnade und die Seligkeit anbietet, tann der Mensch vor seiner Bekehrung nicht folgen, glauben ober das Jawort geben. Vor seiner Bekehrung widerstrebt er dem Ebangelium und der Gnade Gottes, und zwar feindlich und mutwillig. "In geistlichen und gött= lichen Sachen, was der Seelen Heil betrifft, da ist der Mensch wie eine Salzfäule, wie Lots Beib, ja wie ein Rlot und Stein, wie ein tot Bild, das weder Augen noch Mund, weder Sinn noch Serz brauchet: sintemal der Mensch den grausamen, grimmigen Zorn Gottes über die Sünde und Lod nicht siehet noch erkennet; sondern fähret immer fort in feiner Sicherheit, auch missentlich und willig (sciens volensque), und kömmt darüber in tausend Gefährlichkeit, endlich in den ewigen Lod und Verdammnis, und da hilft kein Bitten, kein Rlehen, kein Vermah= nen, ja auch kein Dräuen, Schelten, ja alles Lehren und Predigen ift bei ihme verloren, ehe er durch den Heiligen Geift erleuchtet, bekehret und wiedergeboren wird, dazu dann kein Stein oder Block, sondern allein der Mensch erschaffen ist. "15) "Aber zubor und ehe der Mensch durch den Heiligen Geift erleuchtet, bekehret, wiedergeboren, verneuert und gezogen wird, tann er vor sich felbst (ex sese) und aus feinen eigenen natürlichen Rräften in geistlichen Sachen und feiner felbst Bekehrung ober Wiedergeburt etwas anzufangen, wirken oder mitzuwirken (operari aut cooperari), gleich fo wenig als ein Stein oder Blod oder Ton. Denn ob er wohl die äußerlichen Gliedmaßen regieren und das Ebangelium hören und etlichermaßen betrachten, auch dabon reden kann, wie in den Pharifäern und heuchlern zu feben ift: so hält er es boch

<sup>12)</sup> Bgl. S. 608, § 83, wo das deutsche "widerspenstig" im lateinischen Tegt mit "contumaciter" (= mutwillig) wiedergegeben wird, und S. 555, § 12, wo das lateinische "contumaciter contemnant" dem deutschen "mutwillig berachten" entspricht.

<sup>13)</sup> S. 592, § 17. 14) S. 592, § 18. 15) S. 593, § 21.

#### Vorwort.

vor Torheit und kann es nicht glauben, hält sich auch in dem Fall ärger als ein Block, dah er Gottes Willen widerspenstig und feind ist (rebellis est et inimicus), wo nicht der Heilige Geist in ihm kräftig (efficax) ist und den Glauben und andere Gott gefällige Tugenden und Gehorsam in ihm anzündet und wirket."<sup>16</sup>) Die Gnade kann also dem Menschen angeboten werden und das Wort Gottes kann er hören und betrachten, das Evangelium aber anzunehmen, der Gnade gegenüber sich recht zu verhalten und das Widerstreben, auch das mutwillige, zu lassen, diese Kraft hat er darum noch nicht, dies Vermögen oder Können hat er erst dann, wenn er bekehrt und gläubig wird. Der Mensch wider= strebt Gott dem Herrn mit seinem Willen, "so lang, dis er bekehret wird, donec ad Dominum conversus fuerit"; er "ist in solchem Fall viel ärger dann ein Stein und Block; dann er widerstrebet dem Wort und Willen Gottes, bis Gott ihn vom Tode der Sünden erwecket, er= leuchtet und verneuert".<sup>17</sup>)

Auch dann, "wann der Heilige Geist den Anfang machet und uns durch das Ebangelium berufet und feine Gnade, Vergebung der Sün= den und ewige Seligkeit anbeut", auch dann ist es falsch zu sagen, daß "der freie Wille aus feinen eigenen natürlichen Kräften Gott begegnen und etlichermaßen etwas, wiewohl wenig und schwächlich, dazu tun, belfen und mitwirken, sich zur Gnade Gottes schiden und applizieren und dieselbige ergreifen, annehmen und dem Evangelio gläuben . . . könne ".18) Vor feiner Bekehrung kann also auch der Mensch, dem die Gnade angeboten wird, an dem also auch der Seilige Geist arbeitet, sich nicht recht verhalten und auch nicht das mutwillige Widerstreben laffen. Rann ber Mensch glauben, tann er sich recht verhalten und das Biderstreben lassen, hat er das Vermögen, die Kraft, die angebotene Gnade zu ergreifen, so ist er bekehrt, so glaubt er und hat Wer nicht glaubt, der kann auch nicht auch die Gnade ergriffen. glauben, sondern nur widerstreben. Und die Kraft und das Vermögen, zu glauben und das Widerstreben zu lassen, hat nur der, welcher glaubt und bekehrt ist. Von Adam vor dem Fall gelten die Sähe: "Potuit non peccare" und: "Potuit peccare." Von Adam nach dem Fall galt aber der erste Satz nicht mehr, sondern nur noch: "Potuit peccare", ja:

17) S. 602, § 59. Da die Bekehrung ein momentaner Akt ift, so ift auch ber Mensch in demselben Augenblick bekehrt, da er bekehrt wird. Für das häufigere "bis er bekehrt wird" (donec convertatur, side donetur, regeneretur et renovetur, S. 589, § 5) seht hier darum auch der lateinische Lext, ohne den Sinn des deutschen Textes zu ändern: "donec conversus suerit". Wenn wir darum sagen: Der Mensch widerstrebt, bis er bekehrt wird, und dafür als äqui= pollenten Sah auch einsehen: Der Mensch widerstrebt, bis er bekehrt ift, so geben wir nicht bloß den Sinn der Kontordiensormel genau wieder, sondern schwiegen uns auch aufs engste ihrer Redeweise an.

18) S. 607, § 77.

<sup>16)</sup> S. 594, § 24.

"Non potuit non peccare." Dem analog sagen wir von den Unbe= kehrten: Sie können der Gnade widerstreben, ja, fie können nur wider= ftreben, und das Vermögen, sich recht zu verhalten und das Wider= ftreben zu lassen, haben sie nicht. Der Bekehrte aber tann das Widerstreben lassen, tann sich recht verhalten, tann glauben. Und bieje Rraft und dies Vermögen hat er nur so lange, als er glaubt und be= kehrt ift. Bei den Unbekehrten gibt es nur ein Rönnen und Vermögen in malam partem, ein Vermögen aber in bonam partem findet sich nur bei den Bekehrten und Gläubigen. Ber glauben tann, wer fich recht verhalten und das Widerstreben lassen tann, der ift bekehrt. "Denn aus vorgehender Erklärung ist offentlich, wo durch den Seiligen Geift gar keine Veränderung zum Guten im Verstande, Willen und Gerzen geschieht, und der Mensch der Verheißung ganz nicht gläubet und von Gott zur Gnade nicht geschickt (idoneus) gemacht wird, sondern gang und gar dem Wort widerstrebet, daß da keine Bekehrung geschehe oder fein könne. Dann die Bekehrung ist eine solche Veränderung durch des Seiligen Geistes Birtung in des Menschen Verstande, Willen und Bergen, daß ber Mensch durch folche Birtung des Seili= gen Geiftes tonne die angebotene Gnade annehmen. Conversio enim hominis talis est immutatio per operationem Spiritus Sancti in hominis intellectu, voluntate et corde, qua homo (operatione videlicet Spiritus Sancti) potest oblatam gratiam apprehendere."<sup>19</sup>) Sobald also ein Mensch nicht mehr "ganz und gar dem Worte wider= ftrebet" und "die angebotene Gnade annehmen" tann, ift er bekehrt. "Darum ist hie kein Mittvirken unsers Billens in der Bekehrung des Menschen, und muß der Mensch gezogen und aus Gott neu geboren werden: sonft ift kein Gedanke in unserm Bergen, der sich zu dem heiligen Evangelio, dasselbige anzunehmen, von sich felbst wenden möchte. Quare non est in hoc negotio somnianda ulla cooperatio voluntatis nostrae in hominis conversione."20) "Bie dann . . . die Seilige Schrift die Bekehrung, den Glauben an Christum, die Wieder= geburt, Erneuerung und alles, was zu derselbigen wirklichem Anfang und Vollziehung gehöret, nicht den menschlichen Rräften des natürlichen freien Willens, weder zum ganzen noch zum halben noch zu einigem, dem wenigsten oder geringsten Teil zugeleget, sondern in solidum, das ift, ganz und gar, allein ber göttlichen Wirtung und dem heiligen Geift zuschreibet." 21) Es kann somit "dem Menschen vor seiner Bekehrung fein modus agendi oder einige Beije, in geiftlichen Sachen etwas Gutes au wirken, zugeschrieben werden".22) -- Missouri lehrt also der Schrift und dem lutherischen Bekenntnis gemäß: Bor feiner Bekehrung und

19) S. 608, § 83.

20) S. 598, § 44. Unfer Bekenntnis verwirft hier jede cooperatio des Menschen in der Bekehrung, somit nicht bloß die cooperatio aus natürlichen Kräften, sondern auch die sogenannte cooperatio aus geschenkten Kräften.

21) S. 594, § 25.

22) S. 603, § 62.

#### Borwort.

ehe er durch den Heiligen Geist wiedergeboren ist und ehe er bekehrt und gläubig wird, ift der Mensch Gott feind, rebellis et inimicus, widerstrebt er und kann er auch nur widerstreben Gott und der ihm angebotenen Gnade, und zwar widerstrebt er feindlich, hostiliter, wider= spenstig, contumaciter, missentlich und willig, sciens volensque. Por feiner Bekehrung tann darum der Mensch sich nicht recht verhalten, fondern immer nur fich übel berhalten. Bor feiner Bekehrung tann der Mensch nur widerstreben und er hat nicht das Vermögen, das Bider= ftreben zu lassen. Sobald der Mensch sich recht verhalten tann und das Widerstreben zu lassen vermag und die Gnade annehmen kann, sobald der Mensch dies Vermögen und Rönnen hat, ist er vom Seiligen Beist bekehrt. Somit hängt die Bekehrung ab einzig und allein von Gott und nicht teils von Gott und teils vom Menschen. Die Bekehrung und Seligkeit kommt zu stehen allein auf Gottes Gnade und nicht teils auf Gottes Gnade und teils auf das Verhalten des Menschen.

Dagegen lehrt nun die Ohiospnode, daß der Mensch vermöge der Inade, noch ehe er bekehrt ist, sich der Inade gegenüber recht verhalten oder das mutwillige Widerstreben unterlassen könne, und daß Be= kehrung und Seligkeit nicht allein von Gottes Gnade, sondern in gewisser Hinsicht auch vom Verhalten des Menschen abhängig sei. Die "Theologischen Zeitblätter" fchrieben 1887: "hätte er [der Mensch] sich aber recht verhalten, was er in Kraft der an ihm arbeitenden Gnade konnte, fo wäre er unfehlbar bekehrt und felig geworden. Daraus folgt aber unwidersprechlich, daß in gewisser Hinsicht Bekehrung und Seligkeit auch vom Menschen und nicht allein von Gott abhängig ist." 3m Jahre 1885 schrieb die ohiosche "Kirchenzeitung": "Wir halten es für un= chriftlich und heidnisch, wenn man fagt, daß die wirkliche Erlangung ber . . . Seligkeit in keiner Sinsicht vom Verhalten des Menschen der Gnade Gottes gegenüber, sondern in jeder Sinsicht allein von Gott abhängig sei. Ein Pastor, der einer solchen gottlosen Lehre gemäß predigt und Seelsorge treibt, ist ein Wolf und Teufelsapostel." In demselben Jahre schrieb die "Kirchenzeitung": "Stärker" [als Phil. 2, 12] "tann man es gar nicht ausdrücken, daß die Seligkeit des Menschen nicht in jeder Hinsicht allein von Gott abhängig ift." Dasselbe Blatt schrieb 1891: "Wenn nun des Menschen Bekehrung in keinem Sinne auch noch von etwas anderm abhinge, als von der Gnade und ebenfalls noch . . . von den Gnadenmitteln, fo würden ja alle bekehrt und felig." Der Lutheran Standard schrieb 1891: "According to the revealed order of salvation the actual final result of the means of grace depends not only on the sufficiency and efficacy of the means themselves, but also upon the conduct of man in regard to the necessary condition of passiveness and submissiveness under the Gospel call." Sechs Jahre später, 1897, schrieb die ohiosche "Rirchenzeitung": "Bekehrung und Seligkeit hängt mit vom Verhalten des Menschen ab." Im Jahre 1904 erklärte D. Schmidt auf der freien Konferenz in Detroit: "Auf Grund des ethischen Verhältnisses zwischen Gott und dem Menschen kann Gott nur jo selig machen, daß der Mensch wählt zwischen Leben und Tod. Der Mensch kann diese Wahl vollziehen, weil er noch eine ethische Persönlichkeit ift. ... Die ganze Lehre von der Bekehrung und Gnadenwahl ist klar, wenn man nur festhält, daß Gott dem Men= schen die Wahl läßt. Der Mensch kann zwar nicht libere agere, aber er kann libere pati. Er hat einen freien Willen zu leiden, was die Gnade an ihm tut, er hat die Freiheit, das Widerstreben zu lassen." Diese Säte, von welchen sich Prof. Mees lossagte, nahmen die "Theologischen Zeitblätter" in Schutz und behaupteten, daß der Mensch das mutwillige Biderstreben "in Kraft der an ihm arbeitenden Gnade lassen könnte"; "daß in dem Prozeß der Bekehrung und vor vollendeter Be= kehrung der Mensch das Bahlbermögen oder die Fähigkeit der Selbst= entscheidung wieder erhalte" — dieser Satz sei nicht notwendig syner= gistisch; der Mensch "kann aber auch kraft der an ihm arbeitenden Unade dem Wirken Gottes stille halten, es an sich geschehen und zur Ausführung kommen lassen".23) Im vorigen Jahre (1905) schrieben

<sup>23)</sup> L. u. B. 51, 37 f. Daß der Sag D. Schmidts: "Der Mensch tann diefe Bahl" [zwischen Tod und Leben] "vollziehen, weil er noch eine ethische Per= fönlichkeit ift", die lutherische Lehre von der Erbsünde aufhebt, geht klar hervor aus folgender Stelle aus bem erften Artifel ber Ronfordienformel von der Erb= fünde: Gleichfalls werben auch gestraft und verworfen, fo ba lehren, bie Natur bes Menschen "habe noch aus und von ber natürlichen Geburt, wie flein, wenig und gering es auch fei, dannoch etwas Guts, als: Fähigkeit, Geschidlichkeit, Lüchtigkeit, ober Bermögen, in geiftlichen Sachen etwas anzufangen, wirken ober mitwirken". (S. 578, § 23.) Involviert die Tatsache, daß der Mensch nach dem Fall noch eine Versönlichkeit ift, das Vermögen und die Kraft, das Leben wählen zu tönnen, fo hat ber natürliche Mensch in geiftlichen Dingen und bie angebotene Gnade betreffend nicht bloß ein geringes und geschwächtes Bermögen, sondern eine große, volle und ichließlich alles entscheidende Rraft. - In bem Streit, welcher im zweiten Artikel ber Konkordiensormel entschieden ift, war die Hauptfrage "einig und allein, was des unwiedergeborenen Menschen Verstand und Wille in feiner Betehrung und Wiedergeburt aus eigenen und nach dem Fall übergebliebe= nen Rräften vermöge". Und bieje Frage wiederum ift ber Rontordienformel fach= lich identisch mit der andern: "wann das Wort Gottes gepredigt und uns die Gnade Gottes angeboten wird, ob er" [ber noch nicht bekehrte Densch] "fich zu folcher Gnade bereiten, dieselbige annehmen und das Jawort dargu fagen tonnte", ober nicht. (S. 588, § 2.) Wer alfo die erfte Frage betreffend lehrt: Der un= bekehrte Mensch tann aus eigenen und nach bem gall übergebliebenen Rräften nur widerstreben und nichts ju seiner Betehrung tun, der muß auch die zweite Frage verneinen. Und wer mit unsern Gegnern lehrt, daß der noch nicht be= tehrte Mensch, wenn ihm die Gnade angeboten werde und somit der Heilige Geift an ihm arbeite, bennoch das Vermögen habe, fich gegen die Gnade recht zu verhalten, und bie Rraft, das mutwillige Biderftreben ju laffen, ber lehrt damit auch, felbft wenn er bas nicht Bort haben will, daß der Mensch in feiner Be= tehrung aus eigenen und nach dem gall übergebliebenen Rräften etwas vermöge. D. Schmidt ift barum nur "offen und ehrlich", wenn er bas Bermögen, fich für

#### Borwort.

bie "Zeitblätter": "Der Mensch muß also, wenn die bekehrende Gnade ihr Ziel erreichen und er bekehrt werden soll, ein solches Widerstreben lassen, so muß er auch die Kraft dazu haben, nämlich dazu, dies Widerstreben lassen zuch die Kraft dazu haben, nämlich dazu, dies Widerstreben lassen zu können; nicht, sich selbständig zu bekehren, sondern sich von Gott bekehren zu lassen. . . Und dieses Können kann man wohl eine Kraft nennen, freilich nicht eine schon zu bleibendem Besisztum gewordene, sondern eine von dem Heiligen Geist durch die Gnadenmittel auf den im Prozeh der Bekehrung befindlichen Menschen übergehende." Von benselben "Zeitblättern" wird sogar Martin Chemnitz eine cooperatio des Menschen in der Bekehrung angedichtet.<sup>24</sup>)

Die angeführten Sätze der Ohioer sowohl wie der Missourier sind flar, so klar, daß man sie nur aufmerksam zu lesen braucht, um zu erkennen: 1. daß in der Lehre von der Bekehrung Missouri und Ohio einander gegenüberstehen wie Ja und Nein; 2. daß die Ohioer dem noch nicht bekehrten Menschen ein geistliches Können und Vermögen zuschreiben; 3. daß nach Ohio die Bekehrung und Seligkeit zum Teil

bie Gnade zu entscheiden oder das Widerstreben gegen die Gnade zu lassen, mit der Tatsache begründet, daß der Mensch durch den Fall die Persönlickleit nicht verloren habe.

24) Bon ben beiden Säten: "Die Gnade + menschliches Berhalten, das find bie beiden Fattoren, welche bie Betehrung ber einen befriedigend erflären", und: "Fragt man, worauf im letten Grunde, da ja die Gnade gleich sei, die Seligkeit ber einzelnen ftehe, jo muß nach ber ohiofchen Lehre die Antwort lauten: Einzig und allein auf dem rechten Berhalten bes Menfchen" - fagt bie ohiofche "Rirchen= zeitung" vom 14. Oftober vorigen Jahres: bas fei "eine Lehre, bei welcher allen Ohioern bie haare ju Berge ftehen würden, eine Lehre fo gottesläfterlich und greulich, daß die Ohioer lieber aufs Schafott gingen, als fich zu derselben zu bekennen". - Aus ben von uns angeführten Bitaten aber geht jur Genüge her= vor, daß fich allerdings bie ohioschen Blätter ju bieser Lehre befannt haben, und zwar freiwillig und ohne daß ihnen jemand mit dem Schafott gedroht hätte. --Benn übrigens der obige Schluß der "Theologischen Zeitblätter": Beil der Mensch, wenn es zur Betehrung tommen foll, das Widerstreben laffen muß, fo muß er, ehe er bekehrt ift, baju auch bas Bermögen und die Rraft haben, -richtig ift, fo wird Ohio auch folgern müffen: Beil der Menich, wenn es gur Bekehrung tommen foll, glauben, wollen und die Gnade annehmen muß, ergo muß er auch, ehe er glaubt und bekehrt ift, die Rraft und das Bermögen haben ju wollen, ju glauben und bie Gnade anzunehmen. Und ba Ohio bas Bermögen und können mit bezug auf das Widerftreben allen zuschreibt, an welchen die Gnade arbeitet, auch solchen, welche widerstreben und nicht betehrt werden, so ift nicht abzuschen, warum Ohio bie Rraft, ju glauben, und das Vermögen, bie Unade anzunehmen, nicht auch allen denen zuschreiben follte, welche die Gnade bon fich ftogen. Dabei tommt bann bie Lehre beraus: Alle, welche bas Eban= gelium hören und an welchen also ber Heilige Geift arbeitet, glauben zwar nicht und werden nicht betehrt, viele ftogen vielmehr bie Gnade mutwillig von fich, aber fie alle haben bas geiftliche Bermögen, ju glauben, und bie geiftliche Rraft, bie Gnade anzunehmen.

auf den Menschen selber, i. e., auf das rechte Verhalten des Menschen, zu stehen kommt; 4. daß es sich in diesem Streit nicht um gleichgültige Fragen, sondern um den Kern des ganzen Christentums, das sola gratia, handelt; 5. daß Ohio der Schrift und dem lutherischen Bekenntnis schnurstracks widerspricht.

Banz ähnlich verhält es sich auch mit den übrigen Lehren, welche zwischen Ohio und Missouri streitig sind. Von der Gnadenwahl lehrt Missouri: "Die Prädestination aber oder ewige Bahl Gottes gehet allein über die frommen, wohlgefälligen Rinder Gottes, die eine Urfach' ift ihrer Seligkeit, welche er auch schaffet und was zur felbigen gehöret, verordnet, darauf unsere Seligkeit fo steif gegründet, daß sie die Pforten ber Hölle nicht überwältigen können." 25) Wir verwerfen den Frrtum, "baß nicht allein die Barmherzigkeit Gottes und das allerheiligste Ber= dienst Christi, sondern auch in uns (in nobis ipsis) eine Ursach' fei der Bahl Gottes, um welcher willen Gott uns zum ewigen Leben erwählet habe." 26) "Die ewige Bahl Gottes aber siehet und weiß nicht allein zuvor der Auserwählten Seligkeit, sondern ist auch aus gnädigem Willen und Wohlgefallen Gottes in Christo JEju eine Ursach', jo da unsere Seligkeit und was zu derselben gehöret, schaffet, wirket, hilft und be= fördert; darauf auch unsere Seligkeit also gegründet ist, daß die Pforten der Höllen nichts dawider vermögen sollen, wie geschrieben stehet: "Meine Schafe wird mir niemand aus meiner hand reißen." Und abermals: "Und es wurden gläubig, so viel ihr zum ewigen Leben verordnet waren.' Act. 13, 48." 27) "Darum es falfch und unrecht, wann gelehret wird, daß nicht allein die Barmherzigkeit Gottes und allerheiligst Verdienst Christi, sondern auch in uns eine Ursach' der Wahl Gottes sei (verum etiam aliquid in nobis causa sit electionis divinae), um welcher willen Gott uns zum ewigen Leben erwählet habe." 28)

Dagegen lehrt Ohio: Es gibt brei Ursachen ber Gnadenwahl: die Gnade Gottes, das Verdienst Christi und der Glaube im Herzen des Menschen. Nach Ohio hat Gott in seiner Wahl nicht bloß ange = sehen seine Gnade und Christi Verdienst, sondern auch etwas im Menschen: Gott hat erwählt intuitu fichei, in Ansehung des Glaubens. Gottes Gnade und Christi Verdienst sind Ohio nicht die einzigen beiden Ursachen der Bahl; denselben muß vielmehr als dritte Ursache hinzugefügt werden der Glaube im Menschen. In ihrem Synodalbericht vom Jahre 1881 erklärt die Ohiospnode, "daß die Verordnung der Auserwählten zum ewigen Leben geschehen sei in Ansehung des Glaubens". Und 25 Jahre lang haben die ohioschen Blätter die Missover vom Glauben als der dritten Ursache der Wahl verwerfen, als Calvinisten bekämpft und verleumdet. — Es liegt auch hier auf der

26) S. 557, § 20. 28) S. 723, § 88.

<sup>25)</sup> Müller, S. 554, § 5.

<sup>27)</sup> S. 705, § 8.

Borwort.

Hand, daß jeder erkenntnistreiche Christ ohne viel Mühe und Scharffinn zu erkennen vermag: 1. daß Chio den klaren Aussagen der Missourier und des lutherischen Bekenntnisses ein ebenso klares und entschiedenes Nein entgegensetzt, und 2. daß durch die ohiosche Lehre von der Wahl in Ansehung des Glaubens oder von dem Glauben als der dritten Ur= sache der Wahl die Lehre von der sola gratia gefälscht wird.

Von der allgemeinen Rechtfertigung lehrt Missouri: Christus hat Gott mit der ganzen Welt vollkommen versöhnt, also daß Gott in feinem Herzen um Christi willen der ganzen Belt voll und ganz ver= geben hat. Die Auferwedung Christi, unsers Bürgen, von den Toten ift die tatfächliche Absolution und Rechtfertigung der ganzen Sünderwelt. Dieje durch Christum erworbene und wirklich vorhandene Vergebung bietet Gott im Evangelium den Menschen an, immer wieder, reichlich und täglich. Das Ebangelium selber ift eitel Vergebung und Rechtfer= Und die im Wort und Sakrament dargebotene Vergebung tigung. eignet Gott dem Menschen zu durch den Glauben, welcher die darge= botene Vergebung ergreift, sich appliziert und zu eigen macht. Das Ebangelium bietet dem Menschen die Vergebung der Sünden und die "Et haec promissio . . . gratis offert remissio-Rechtfertigung an. nem et justificationem."<sup>29</sup>) "Evangelium . . . offert propter Christum remissionem et justificationem, quae fide accipitur." 30) Gott "hat uns das Evangelium, darin eitel Vergebung ist, geschenkt, ehe wir darum gebeten oder jemals danach gesunnen haben. Es ist aber darum zu tun, daß wir solche Vergebung erkennen und annehmen".31) Mit Luther lehren wir: "Denn der zweier muß gewißlich und unwider= sprechlich eins wahr sein: Nämlich, so aller Welt Sünden auf dem einigen Menschen 3Efu Christo liegen, wie der Seilige Geift durch Jesaiam, Rap. 53, 6, zeuget, so liegen sie freilich auf der Welt nicht; liegen sie aber auf ihm nicht, so kann's nicht fehlen, sie müssen gewißlich noch auf der Welt liegen. Item, jo Christus aller unserer Sünden, die wir je getan haben, selbst schuldig geworden ist, so find ja wir von allen Sünden absolvieret, frei und losgesprochen." 32) Derfelbe: "Also auch, wer nicht glaubet, daß er los fei und feine Sünden vergeben, der foll's mit der Zeit auch wohl erfahren, wie gar gewiß ihm seine Sünden jest" [durch die Absolution] "vergeben sind gewesen, und er's nicht hat wollen glauben."

Dagegen haben unsere Gegner in der Ohio= und Jowashnode be= hauptet: eine allgemeine Rechtfertigung oder eine Absolution der ganzen Sünderwelt werde auch in den locis classicis Röm. 5, 18 und

<sup>29)</sup> Apologie. Müller, S. 94, § 40-44. 30) S. 98, § 62.

<sup>31)</sup> S. 478, § 88. Bgl. L. u. B. 51, S. 346—353 die zahlreichen Zitate aus unserm Bekenntnis dafür, daß die Vergebung und Rechtfertigung als Gut vor dem Glauben vorhanden ift und im Evangelium dem Menschen zur Annahme durch den Glauben angeboten wird.

<sup>32)</sup> Balch VIII, 2172 f. St. L. Ausg. IX, 373.

2 Kor. 5, 19 nicht gelehrt. Gott könne zwar vergeben, aber er habe nicht aller Welt vergeben. Gott reiche dem Menschen die Vergebung nur dar unter der Bedingung, daß der Mensch zubor glaube. Und von dem Glauben, welcher die bereits vorhandene und im Evangelium angebotene Vergebung nur nehmen will, urteilt die ohiofche "Kirchenzeitung", daß es ein toter Glaube sei, der gar nicht rechtfertigen könne.33) - Auch hier bedarf es wieder keines besonderen Scharffinns, sondern nur, daß man die klaren Säte, welche von beiden Seiten aufgestellt werden, aufmerksam lieft, um zu erkennen, wie klaffend die Kluft zwischen Missouri und seinen ohioschen und iowaschen Gegnern ift, und daß auch diese zwischen uns und unsern Gegnern strittig gewordene Frage für das wahre Luthertum und Christentum von der allergrößten Bedeutung ist. Handelt es sich doch um nichts Geringeres als das teure Evangelium selber! Man sollte es nicht für möglich halten, daß Leute, die sich Lutheraner nennen und Luther gelesen haben, ja, Missouri gegenüber die allgemeine Gnade verfechten zu müffen behaupten, die tröftliche Lehre von der allgemeinen Rechtfertigung und der Absolution der ganzen Sünderwelt leugnen und so bitter bekämpfen können, wie das von unsern Gegnern geschehen ist: die selige Lehre, daß Gott um Christi willen in feinem Berzen längst allen Menschen wirklich vergeben hat, und daß er diese von Christo erworbene Recht= fertigung ober Vergebung der Sünden, in Wort und Sakrament gefaßt, allen Menschen ohne Ausnahme als ein bereits für alle vorhandenes But andietet und darreicht zur Annahme und zum Besitz und Genuß durch den Glauben. Und wenn man jest von uns verlangt, daß wir auch diefe Lehre, die doch den füßesten Kern des ganzen Ebangeliums bildet, im Interesse des äußeren Friedens preisgeben, so mutet man uns damit nichts Geringeres zu als schmählichen Verrat am Luthertum und Christentum.

Bas endlich die Analogie des Glaubens betrifft, so lehrt Missouri: Artikel des Glaubens stiften ist etwas, "welches allein Gott zugehört".<sup>34</sup>) "Gottes Wort soll Artikel des Glaubens stellen und sonst niemand, auch kein Engel." <sup>35</sup>) Wir gläuben, lehren und bekennen, daß die einige Regel und Richtschnur, nach welcher zugleich alle Lehren und Lehrer (omnia dogmata omnesque doctores) gerichtet und geurteilet werden sollen, seien allein die prophetischen und apostolischen Schriften Altes und Reues Testaments, wie geschrieben stehet: "Dein Wort ist meines zußes Leuchte und ein Licht auf meinem Wege." Ps. 119. Und St. Paulus: "Wenn ein Engel vom Himmel käme und predigte anders, ber soll verslucht sein." Gal. 1."") "Solchergestalt wird der Unter= schied zwischen der Heiligen Schrift Altes und Neues Testaments und

33) Siehe L. u. W. 51, No. 9—11, die zahlreichen Zitate aus den ohioschen Blättern, in welchen die allgemeine Rechtfertigung verworfen und fanatisch bez tämpft wird.

34) Müller, S. 303, § 13. 35) S. 303, § 15. 36) S. 517, § 1.

Digitized by Google

- . ..

-1.1

#### Borwort.

allen andern Schriften erhalten, und bleibt allein die heilige Schrift der einige Richter, Regel und Richtschnur, nach welcher, als dem einigen Probierstein, sollen und müssen alle Lehren erkannt und geurteilet werden (omnia dogmata exigenda sunt et judicanda), ob fie gut ober bös, recht ober unrecht fein." 37) "Die andern Shmbola aber und angezogene Schriften sind nicht Richter wie die Heilige Schrift, non obtinent auctoritatem judicis; haec enim dignitas solis sacris literis debetur." 38) Die prophetischen und apostolischen Schriften Alten und Neuen Testaments, der reine lautere Brunnen Israels, sind "allein die einige wahrhaftige Richtschnur, nach der alle Lehrer und Lehre zu richten und zu urteilen sein".39) Auch den Kleinen Katechis= mus Luthers und alle anderen Symbole der Kirche nehmen wir nur an und verwerfen alle Irrlehren, welche denselben zuwider find, weil diese Symbole aus der Schrift genommen sind und mit der Schrift ftimmen.40) Wir glauben also, daß "alleine Gottes Wort" [die Schrift] "bie einige Richtschnur und Regel (unica regula et norma) aller Lehre fein und bleiben folle, welchem teines Menfchen Schriften gleich geachtet, sondern demselben alles unterworfen werden soll." 41) Bir legen "Gottes Wort, als die etwige Wahrheit, zum Grunde. Verbum Dei tamquam immotam veritatem pro fundamento ponimus".42) Alle Streitfragen in der Rirche müffen beurteilt und entschieden werden nach Anleitung Cottes Worts, secundum verbi Dei praescriptum, ad normam et analogiam verbi Dei, juxta verbi Dei analogiam. Und alle Lehren, welche der in Gottes Wort gegründeten Lehre ungemäß, zuwider und entgegen sein, verwerfen wir als falsch und irrig.43) Und alle Exempel der Schrift, sowie auch alle dunklen Stellen der Schrift "sollen nach der Regeln, das ist, nach der klaren Schrift, juxta scripturas certas et claras" (nach gewissen, klaren Schriftstellen), "und nicht wider die Regel oder Schrift" ausgelegt oder eingeführt werden.44) Bermögen wir die flare Lehre einer gewissen und flaren Schriftstelle, die nach Text und Kontext diesen und keinen andern Sinn ergibt, nicht zu reimen und zu harmonisieren mit einer andern Lehre einer ebenso gewissen und klaren Schriftstelle, fo glauben wir beide Lehren einfältig und lassen bas Grübeln und Zusammenreimen mit unserer blinden Vernunft, "welches uns auch zu tun nicht befohlen ist".45) Wir unter= scheiden zwischen dem, was Gott die Glaubenslehren betreffend in seinem Bort ausdrücklich offenbart und nicht offenbart hat. Was Gott uns in der Schrift nicht geoffenbart hat, was er uns hier auf Erden verschwiegen und verborgen und allein seiner Weisheit und Erkenntnis vorbehalten hat, das sollen "wir nicht erforschen, noch unsern Gedanken

- 40) S. 569, § 4-8; S. 572, § 17. 18.
- 41) S. 571, § 9. 42) S. 571, § 13.
- 43) S. 611, § 8; S. 670, § 107; S. 674, § 128; S. 561, § 70.
- **44)** S. 284, § 60. **45)** S. 715, § 53.

**<sup>37)</sup>** S. 518, § 7. **38)** S. 518, § 8. **39)** S. 568, § 3.

hierinnen folgen, schließen oder grübeln, sondern uns an das geoffens barte Wort halten".46) Fragen, die uns in der Schrift nicht beantwortet sind, "sollen wir sparen bis in die ander Welt", da uns Gott vieles offenbaren wird, "das wir hie einfältig geglaubt und mit unser blinden Vernunft nicht begreifen können".47) Wir glauben also, "daß wir uns durch keine menschliche kluge Gedanken, was für ein Schein und Ansehen sie immermehr haben mögen, nicht wollen, können noch sollen abführen lassen von dem einfältigen, beutlichen und klaren Verstand des Wortes und Testaments Christi" [oder irgendeines andern klaren Schriftwortes] "auf fremde Meinung, anders dann wie sie lauten, sondern gehörter= maßen einfältig verstehen und glauben".48) Denn klare und gewisse Schriftstellen durch Vergleichung mit andern auslegen wollen, das heißt, die Wahreit verspotten und Wolken ins Licht bringen.49)

Dagegen haben nun unsere Gegner gelehrt: Die erleuchtete Ber= nunft habe die lette Entscheidung darüber, ob eine Lehre mit den bereits angenommenen harmoniert ober nicht und somit angenommen oder ver= worfen werden müsse. Das Columbus Theological Magazine schreibt: "There are some things, some truths we become certain about. They become a part of our faith. And now, reason, enlightened by the Spirit of God, must seek the truth more and more. It must examine everything. And when it believes that it found a doctrine, it must see if this doctrine is in harmonious relation to the others, and does not contradict them." Die Theologen stellen nach unsern Gegnern ein Schriftganzes auf und erklären und regulieren die Schrift mit ihren Aussagen und locis classicis nach diesem von Menschen aufgestellten Shitem, i. e., wovon fie erkennen, daß es mit dem von ihnen aufge= stellten "Schriftganzen" stimmt, das nehmen sie an, und wovon sie dies nicht erkennen, das verwerfen sie. Der lette und höchste Richter in theologicis ift also unfern Gegnern nicht die gewiffe, flare Schrift fel= ber, scripturae certae et clarae, sondern das von den Theologen auf= gestellte Shitem. Bas unfer Bekenntnis weder für das Apostolikum, noch für das Nicänum, noch für das Athanasianum, noch für Luthers Rleinen Katechismus, noch für irgendeine andere symbolische Schrift in Anspruch nimmt, das behaupten unsere Gegner von ihrem Shstem oder Schriftganzen, welches fie erheben zum Richter über die Schrift und ihre loci classici. Die ohiosche "Rirchenzeitung" schreibt: "Die von Ohio und Jowa aufgestellte These lautet: "Die Jowa= und Ohiospnoden behaupten, daß die christlichen Lehren ein für den Christen, namentlich den Theologen, erkennbares harmonisches Ganzes oder System bilden, das aus den vollkommen klaren Stellen der Heiligen Schrift genommen und aufgestellt ist. Diejes organische Ganze steht als höchste Norm der Schriftauslegung noch über dem Parallelismus oder der Vergleichung

46) S. 715, § 52.

48) S. 667, § 92.

47) S. 551, § 4.

49) S. Luther. St. L. Ausg. XX, 327.

#### Vorwort.

ber von derselben Lehre handelnden Schriftstellen, mit andern Worten, es bildet die Analogie des Glaubens." Nach unfern Gegnern stellt alfo nicht die klare Schrift allein Artikel des Glaubens, sondern die erkenn= bare harmonie mit dem Shitem entscheidet in letter Inftanz darüber, ob eine Lehre ein Artikel des Glaubens sei oder nicht. Die "Kirchen= zeitung" schreibt: "Ift eine Lehre aus den betreffenden Schriftstellen genommen, so muß man sie, um sicher zu sein, daß man die rechte Lehre gewonnen hat, am Schriftganzen, an der Summe aller Lehrartikel, prüfen. Die übereinstimmung mit dem Ganzen gibt erst die Gewißheit, daß das Einzelne richtig ist." Auch flare Schriftstellen allein genügen nach unfern Gegnern nicht, um einer Lehre das Gepräge einer christ= lichen Glaubenslehre zu geben; dazu ift vielmehr die Einsicht und Er= kenntnis nötig, daß die fragliche Lehre harmoniert mit den "fürnehm= ften Artikeln des Glaubens", zu welchen natürlich unfere Gegner vor allem ihre falsche Lehre vom menschlichen Verhalten in der Bekehrung rechnen. Das iowasche "Kirchenblatt" stellt die Lehre der Ohioer und Jowaer also bar: "Hat man aus den klaren Sprüchen, die von einer Lehre handeln, die Lehre genommen, so stehen als Bächter die fürnehmsten Artikel des Glaubens da und zwingen und dringen, die ge= fundene Lehre daraufhin anzusehen, wie sie mit ihnen übereinstimmt. Stimmt sie nicht, so ist sie falsch, und es ist damit bewiesen, daß der Ausleger die Sprüche, aus denen er seine Lehre geschöpft hat, falsch verstanden hat und noch einmal diese Stellen im Lichte des Ganzen an= schauen soll."

Auch diese Lehre von der Analogie des Glaubens betreffend braucht offenbar ein erkenntnisteicher Christ nur unsere Säte und die Säte unserer Gegner aufmerksam zu lesen und sorgfältig miteinander zu vergleichen, um zu erkennen: 1. daß auch hier die streitenden Parteien keinen Wortkampf führen, sondern theologisch einander gegenüberstehen wie Ja und Nein; 2. daß unsere Gegner ihre Pfeile auf nichts Geringeres richten als das lutherische sola scriptura; 3. daß unsere Gegner das von ihnen aufgestellte Schriftganze zum Richter über die Schrift erheben und zur letzten Regel und Richtschur des Glaubens machen; 4. daß sie dem von ihnen aufgestellten Unterwerfen; 5. daß sie damit nicht bloß in diametralen Gegensat zu Missouri, sondern auch zum lutheri= schen Bekenntnis und zur Heiligen Schrift treten.

So haben unsere Gegner allerdings das theologische Cleichgewicht zerstört und den Schwerpunkt der Theologie aus Gott in den Menschen verlegt. Auf der ganzen Linie haben sie die Grenzsteine, welche Gottes Wort zwischen Göttlichem und Menschlichem gesetzt, verrückt und dem Menschen ein Gebiet eingeräumt, welches die Heilige Schrift ihm ab= spricht. In der Bekehrung verlegen unsere Gegner in den noch nicht bekehrten Menschen ein geistliches Können und Vermögen, nämlich, das mutwillige Widerstreben zu unterlassen, welches Schrift und Be=

kenntnis ihm abspricht. Und der Gnade Gottes stellen sie das Berhalten des Menschen zur Seite, indem sie lehren, daß die Bekehrung nicht allein abhängt von der Gnade, sondern im gewissen Sinn auch In der Lehre von der Gnadenwahl vom Verhalten des Menschen. behaupten sie, daß die dritte und schließlich alles entscheidende Ursache ber Bahl im Menschen liege, denn die Bahl sei geschehen in Ansehung des im Bergen des Menschen sich befindlichen Glaubens. 3m Menschen, im herzen des Menschen, ift nach Ohio auch die Bedingung zu suchen, unter welcher Gott allein die Rechtfertigung dem Menschen barbiete und ihn von Sünden absolviere, denn nicht etwa habe Gott bereits allein um Christi willen der ganzen Welt vergeben, sondern er vergebe nur, wenn der Mensch zubor glaube. Und dieje Grenzverrückung und Verlegung des Göttlichen ins Menschliche vollendet sich in der Lehre unserer Gegner von der analogia fidei, nach welcher nicht das flare Wort Gottes einzig und allein entscheidet, was der Mensch zu glauben hat, sondern ebenfalls etwas im Menschen, nämlich die Erkenntnis und Einsicht der erleuchteten Vernunft, daß die den Schriftstellen entnom= mene Lehre auch stimme und harmoniere mit den vom Christen oder Theologen bereits angenommenen Lehren und dem aufgestellten Schrift= ganzen. Auf der ganzen Linie räumt die ohiosche Theologie dem Men= schen Dinge ein, die nach Schrift und Bekenntnis nur Gott gehören, und beschneidet so das Tun und den Ruhm Gottes und vermehrt das Vermögen und Lob des Menschen. Mit dem einen Juß zertritt Ohio das lutherische sola gratia und mit dem andern das lutherische sola scriptura. Wer aber das sola gratia leugnet, der muß die Gnade über= haupt leugnen und bereitet der heidnischen Lehre von der Werkgerechtig= teit den Eingang in die Kirche. Und wer das sola scriptura befämpft, ber muß folgerichtig die Schrift überhaupt preisgeben und öffnet dem Rationalismus die Tore der Gottesstadt. Ohio ist mit seinen vers fehrten Gäten dem Chriftentum und Luthertum "an die Rehle ge= fahren". In den Klarsten, wichtigsten und folgenschwersten Lehren ift es vom lutherischen Bekenntnis abgewichen. Und um dies zu erkennen, bedarf es keines besonderen Scharffinnes, sondern nur, daß man die flaren Sätze unserer Gegner aufmerksam liest und mit Schrift und Bekenntnis forgfältig vergleicht. Somit ist denn auch für uns die erste Frage entschieden. Die großen Wahrheiten, welche wir unsern Gegnern gegenüber bisher verfochten haben, können und dürfen wir im Interesse des äußeren Friedens nicht preisgeben oder für indifferent erklären. Und die Jrrlehren, welche wir bisher an den Ohioern bekämpft haben, fönnen wir, ohne Verrat an der göttlichen Wahrheit, in der Kirche nicht dulden, geschweige denn als unsere eigene Lehre annehmen und befennen.

Aus dem Gesagten geht endlich auch zur Genüge herbor, mit welchem Recht unfere Gegner behaupten, daß die Shnodalkonferenz schulb sei an der Erfolglosigkeit und Aussichtslosigkeit der freien Konferenzen, sowie

#### Borwort.

auch an der Spaltung der lutherischen Kirche in Amerika. Freilich, wäre der 3wed der freien Konferenzen derselbe gewesen, wie der Unionsver= sammlungen der Konziliten und Generalspnodisten und der zahlreichen Sektengemeinschaften, nämlich eine äußerliche Einigkeit auf Roften der Wahrheit zustande zu bringen und Formeln zu finden, unter welchen die entgegengesetten Parteien ihre widersprechenden Lehren festhalten können, so hätten unsere Gegner gang recht mit dem Vorwurf, daß Missouri diesen Zweck vereitelt habe. Da nun aber im Gegensatz zu den bielen Unionsbersammlungen unserer Zeit der ausgesprochene Zweck der freien Konferenzen der war, eine Einigkeit in der Bahrheit zustande zu bringen, so tann man doch der Synodaltonferenz, welche das Banner der Wahrheit hochhält und fest und entschieden für die lautere Wahrheit der heiligen Schrift und des lutherischen Bekenntnisses eintritt, un= möglich mit Recht den Vorwurf machen, daß sie den Zweck der freien Konferenzen vereitelt habe. Bielmehr waren auf den freien Konferenzen die Vertreter der Synodalkonferenz und ihre Bundesgenoffen die einzigen, welche nicht bloß vermeintlich und der Absicht nach, son= dern wirklich für diesen Zweck eintraten und auch allein eintreten konn= ten, da sie und nicht ihre Gegner im Besite ber Wahrheit waren. Für wahre Einigkeit kann eben nur der eintreten, der die Wahrheit hat und bekennt. Und von den Gliedern der Synodalkonferenz und ihren Genoffen ift auf den freien Konferenzen die göttliche Bahrheit reichlich und herrlich bezeugt und aus der Schrift bewiesen worden. Sind trob= dem die Gegner nicht für die Wahrheit gewonnen worden und ift es trotdem nicht zu einer Einigkeit in der Bahrheit gekommen, und haben somit die freien Konferenzen ihren 3weck nicht erreicht, so liegt die Schuld doch nicht an der Wahrheit und ihren Bekennern, sondern an denen, die an ihren Irrtümern trot aller Belehrung aus Gottes Wort festhalten.

Dasselbe gilt auch von der Behauptung, daß Missouri schuld sei an der Uneinigkeit der lutherischen Rirche Amerikas. Benn man damit sagen will, daß Missouri es nicht zu einer äußerlichen Einigkeit auf Rosten der Wahrheit habe kommen lassen und bisher jeder Bewegung in dieser Richtung hindernd in den Weg getreten sei, so ist das richtig. Missouri war von Anfang an ein entschiedener Gegner des Indifferen= tismus und Unionismus. Und die große Anfeindung, welche Miffouri in Deutschland und Amerika je und je hat erfahren müssen und inson= derheit auch in der gegenwärtigen unionistischen und vereinigungs= süchtigen Zeit wieder reichlich zu fühlen bekommt, hat ihren Grund darin, daß wir ungescheut nach allen Seiten hin die göttliche Wahrheit bezeugen, jeden Irrtum in der Kirche schonungslos bekämpfen und in= sonderheit auch den Indifferentismus und Unionismus als Verleugnung ber Wahrheit und somit als einen Greuel vor Gott entschieden verurteilen. Wollten wir unsere Lehre preisgeben oder doch den Indifferen= tismus proklamieren, so würde es nicht schwer halten, eine äußerliche

14

Vereinigung nicht bloß mit der Generalspnode, mit dem Generalkonzil und andern lutherischen Synoden, sondern selbst mit den Sekten gu= ftande zu bringen. Und ohne Zweifel würde uns dabei die Welt und die offizielle Christenheit zujauchzen und Beifall zollen. Aber eine wahre und gottwohlgefällige Einigkeit der Kirche wäre das nicht. Hußer= liche Vereinigung auf Kosten der Wahrheit ist nur ein Deckmantel innerer Uneinigkeit. Birklich einig wird die Kirche nur dadurch, daß sie im Geift und in der Wahrheit einig wird. Und dieser Einigkeit hat Missouri noch niemals ein Hindernis in den Weg gelegt und wird das mit Gottes Hilfe auch in der Aufunft nicht tun. Dieje Einigkeit ift es vielmehr, die sich Missouri von Anfang an zum Ziel gestedt hat. Die Synodalkonferenz hat durch Gottes Unade die Bahrheit und ift auch darauf bedacht, dieje Wahrheit zum Gemeingut aller lutherischen Syno= den Amerikas zu machen und in allen lutherischen Gemeinden zur Allein= herrschaft zu verhelfen. Und nur in dem Maße, als dieses Ziel erreicht wird, tann von wirklicher, gottwohlgefälliger Einigkeit der Rirche die Rede fein. Solange dagegen diefes Biel, der Sieg und die Alleinherrschaft der Wahrheit in der Kirche, nicht erreicht wird, oder gar prinzipiell als unerreichbar oder überhaupt nicht wünschenswert fallen gelassen wird, so lange bleibt die Kirche trot aller äußerlichen Vereinigungen Nicht äußerliche Vereinigung und organischen Zusammenuneinig. schluß der Gemeinden und Synoden fordert Gott, sondern innere Einig= keit, und zwar Einigkeit in der Bahrheit. Wer darum zwar für Einigkeit in der Lehre kämpft, felber aber die Wahrheit nicht hat und bekennt, der kann auch nicht für die Einigkeit im Geist, die Gott gefällig ist, eintreten. Selbst wenn es z. B. Ohio und Jowa gelingen sollte was Gott verhüten mögel ---, die lutherische Rirche Amerikas für ihre falschen Lehren zu gewinnen und auf Grund derselben zu einem orga= nischen Körper zusammenzuschweißen, so wäre das nicht etwa die Einig= feit im Geist, welche Gott fordert, sondern eine Einigkeit wider die Wahrheit und somit Spaltung in der Christenheit und Abfall von der wahren Einigkeit. Wer Irrlehren aufbringt, der richtet in der Rirche Spaltungen an. Und je eifriger jemand ist, die Leute um das Banner des Frrtums zu scharen und in der Frrlehre zu einigen, desto größer wird die Trennung und Spaltung, die er anrichtet. Nein, nicht jede Einigkeit bedeutet chriftliche Einigkeit, fondern nur die Einigkeit in der Wahrheit. Und wahrhaft einigend wirkt in der Rirche nur der, welcher felber die Wahrheit bekennt und die Christen um dieselbe zu scharen fucht. Der Vorwurf, daß Missouri schuld sei an der Uneinigkeit in der lutherischen Kirche Amerikas, fällt somit zurück auf das haupt derer, bie diesen Vorwurf erheben, auf die Generalspnodisten und Konziliten, welche dem Indifferentismus ergeben sind, und auf die Jowaer und Ohioer, welche Irrlehren in der lutherischen Rirche Amerikas aufgebracht und die Wahrheit und ihre Bekenner, insonderheit in der Synodalkonferenz, bitter bekämpft haben. Die Indifferentisten und Frrlehrer sind

schuld daran, daß es an der allgemeinen gottwohlgefälligen Einigkeit innerhalb der lutherischen Kirche Amerikas noch fo fehr mangelt. Diese Indifferentisten und Irrlehrer sind es, welche Israel verwirren, der wahren Einigkeit hindernd in den Weg treten, dieselbe nicht lassen zu= stande kommen und durch Verbreitung ihrer Frelehren und ihres In= differentismus die Einigkeit auch da zu zerstören suchen, wo sie durch Gottes Gnade noch vorhanden ist. Der ungerechten Beschuldigung un= ferer Gegner jegen wir darum die Behauptung entgegen, daß gegenwärtig in der ganzen Belt die Synodalkonferenz mit ihren Verbündeten ber einzige größere Rörper ift, welcher, eben weil er im Befite der vollen göttlichen Wahrheit und jedem Indifferentismus und Unionismus von Herzen feind ift, wirklich für die rechte, gottwohlgefällige Einigkeit der Rirche eintritt und auch allein eintreten tann; und daß es gegenwärtig keine andere größere lutherische oder andere christ= liche Gemeinschaft in der Welt gibt, welcher man nicht nach Gottes Wort den Vorwurf machen müßte, daß sie durch Indifferentismus oder Verbreitung falscher Lehren und Bekämpfung der göttlichen Wahrheit und ihrer Exponenten Spaltungen in der Kirche anrichte, die Einig= keit im Geist zerstöre und das wahre, gottwohlgefällige Einigungswerk hindere.<sup>50</sup>) F. B.

### Bur Geschichte Jojuas.

#### (Fortsegung.)

4. Jörael hat den Jordan überschritten. Alle Könige der Amoriter, die jenseit des Jordans gegen Abend wohnten, und alle Könige der Kanaaniter am Meer hörten davon. Sie hörten, und die zunächst der Stätte des übergangs seßhaften Einwohner fahen auch, daß da ein Bunder geschehen war. Die nördlichen Anwohner sahen "das Basser aufgerichtet über einem Haufen", die süblichen bis zum Salz=

<sup>50)</sup> Die vielfach angefochtenen Worte des "Lutheraner": "Ein Ruchen, ein großer Brei, ja, auch ein Lehrbrei" (siehe L. u. W. 51, 87) hat der Lutheran Observer überseht mit: "a cake of dough, a big soup, yea, and a doctrinal soup". Hieraus geht hervor, daß der Observer den Puntt, auf den es hier antommt, gar nicht verstanden hat. Der Nachdruck liegt auf dem Jahl= wort, welches der übersehter ganz übersehen hat. Der "Lutheraner" hat nicht gesagt und selbstverständlich auch nicht sagen wollen, daß die unionisstischen Körper "Ruchen" sind und "Brei" und "Lehrbrei", sondern, wie Luther sich so oft aus= duck den" sind und "Brei" und "Lehrbrei", sondern, wie Luther sich so oft aus= drückt, daß sie alle "ein (one) Ruchen" sind, weil sie alle direkt oder indirekt durch groben oder feinen Unionismus und gerade auch durch dieselben groben oder feinen Irriehren miteinander verbunden sind. So ist 3. B. die Generalspnobe "ein Ruchen" mit den Setten, sofern sie mit ihnen tirchliche Gemeinschaft psiegt und sich auch in verschienen Lehren denselben anschuegt. Aber deshalb ist die Generalspnobe noch lange nicht "a cake of dough", "a big soup" oder "a doctrinal soup".

meer hin fahen das leerer und leerer werdende und dann stundenlang ausgetrocknete Jordanbett. Und nun stand und lagerte Israel auf dem rechten Ufer. Nichts und niemand hat den übergang gehindert. Gerade so lange, als derselbe dauerte, hatte das Jordanwunder auch gewährt. Jeht floß der Strom "wieder wie vorhin in allen seinen Ufern". Das muß Israels Gott, das muß Jehovah getan und muß es um Israels willen getan haben; anders können die Kanaaniter gar nicht urteilen. Da verzagte ihr Herz, und war kein Mut mehr in ihnen vor den Kindern Israel. (Jos. 5, 1.)

Nicht umfonst wird das bemerkt. Hahab schon zu den Kundschaftern (Jos. 2, 10. 11) von der Verzagtheit und dem Schrecken gesprochen, der "alle Einwohner des Landes" überkommen habe wegen der Austrocknung des Wassers im Schilfmeer vor Israel her ein Umstand, der uns neben andern einigermaßen erklärt, warum Israel das rechte Flußufer so ganz unbesetzt und unverteidigt findet —, so nuch der Eindruck des neuen Wunders, das jeht eben geschehen war, vollends lähmend auf die Energie der Kanaaniter gewirkt haben, so daß sie zunächst jeden Gedanken an Offensibe vergaßen und hinter festen, sicheren Mauern das Weitere abwarten wollten.

Diesen Schreden hat Gott über Kanaan gesandt, damit Israel um so ruhiger und unbesorgter dem Befehl der Beschneidung nach= kommen konnte, der die große Mehrzahl feiner Männer für einige Tage waffenunfähig machte und daher einem fräftigen überfall des israelitis schen Lagers durch die Kanaaniter großen Erfolg versprochen hätte. Wir wissen ja aus Gen. 34, wie Jakobs Söhne, Simeon und Levi, bor= zeiten den durch die Beschneidung verursachten Schmerz mit sicherer Berechnung treulos zu einem mörderischen überfall ber Rinder Hemors ausnützten und alles, was männlich war in der Stadt, erwürgten. Wie, wenn die Kanaaniter von der Massenbeschneidung im israelitischen Lager Kunde bekamen und nun das Lager zu der Zeit überfielen, wo die Mehrzahl keine Waffen führen konnte? Darum ist dieser lähmend auf Kanaan lastende Schred, der Israel Ruhe schafft, als ein besonderes Faktum in der Schrift vermerkt, zum Trost auch der neutestamentlichen Rirche, daß Gott ihr wohl zur Zeit der Gefahr Ruhe schaffen tann vor ihren Widersachern. Lähmt er hier Israel durch das Gebot der Be= schneidung den Arm, so daß es das Schwert nicht führen kann, so lähmt er Kanaan den Mut, daß es den Arm nicht zu erheben wagt.

5. "Ju ber Zeit" also, da Kanaan verzagt war, "sprach der HErr zu Josua: Mache dir steinerne Messer und beschneide wieder die Kinder Israel zum andernmal". Und nun hören wir, wie dieser Befehl zur Ausführung kam (Jos. 5, 3. 7). Die Worte "zu der Zeit" legen uns nahe, in der Betrachtung dieser merkwürdigen Geschächte gerade mit diesem Kunkte zu beginnen. Beim ersten Anblick erscheint kaum ein Zeitpunkt ungeeigneter für eine Beschneidung der Israeliten in größerer Menge, als eben dieser. Da ist das durch ein großes Gotteswunder

ohne Zweifel freudig erregte und gehobene israelitische Volt, und ihm fteht entgegen das sonft starke, jett aber verzagte kanaanitische. Was schien natürlicher als ein sofortiger frischer und mutiger Angriff Israels auf Jericho, ehe der lähmende Schrecken wieder von dessen Bevölkerung gewichen und ein energischer Widerstand zu besorgen war? Gewiß wäre ein solcher Angriff auch von Josua angeordnet worden, wenn nicht eben der Befehl des HErrn dazwischengekommen wäre. Aber Josua führt diesen Befehl ungesäumt aus, ohne den Einwendungen Gehör zu geben, die ihm feine militärische Erfahrung hätte nabelegen können. Mit einem mutigen Bolt gegen ein verzagtes tämpfen, das ift ja nur die halbe Arbeit. hat es mit der Beschneidung so viele Jahre gute Wege gehabt und nicht so geeilt, so kommt es auch jetzt nicht mehr darauf an, ob noch ein halbes Jahr länger damit gewartet wird. Immer mutig voran und den günftigen Augenblick wahrgenommen; er möchte fo bald nicht wiederkehren. — Nicht fo Josua. Er gehorcht dem HErrn in Einfalt des Herzens, wie er seinem Befehl gehorcht hat beim übergang über den Jordan, wo auch alles, was ihm aufgetragen war, gar wunderbar, vernunftwidrig und unausführbar hätte erscheinen müssen. "Er machte sich steinerne Messer und beschnitt die Kinder Israel auf dem Hügel Araloth", das heißt, auf dem Hügel, der nachher den Namen Hügel der Vorhäute (Araloth) erhielt, wohl weil dort die abgetrennten Vorhäute verscharrt wurden. (Joj. 5, 3.)

Würde nun B. 4—9 fehlen und der Text nach dem Bericht von ber vollzogenen Beschneidung gleich anfügen, wie nun auch eben dort von Israel das Bassah gefeiert worden fei, so tämen wir aus der Verwunderung gar nicht heraus, wie es denn einer solchen Beschneidung habe bedürfen können bei einem Volk, dem diese Zeremonie, ja dies Sakrament so streng geboten war, sowohl von den Tagen Abrahams her, als durch den Mund Mosis, des Anechtes Gottes. Sollte ja doch alles, was männlich geboren war, als ausgerottet gelten aus dem Bolke Gottes, wenn es nicht beschnitten ward am achten Tage. Sollte nicht ein Mann wie Moses, der genugsam hatte erfahren müssen, was es mit der Unterlassung der Beschneidung auf sich hatte (2 Mos. 4), mit eiser= nem Arme auf den Vollzug gerade der Beschneidung gedrungen haben, wenn er auch sonft der Herzenshärtigkeit des stets murrenden Bolkes viel nachlassen oder nachgeben durfte? Müssen wir ihn nicht für einen untreuen Anecht achten, wenn er nicht auf den Vollzug der Beschneidung gedrungen hat? — Wir sehen, es ist nötig, daß die Heilige Schrift uns mit einer Erklärung zu Hilfe komme, warum eine Beschneidung im großen Maßstab nötig geworden fei. Dieje Erklärung finden wir denn auch V. 4-7.

Sie geht nicht dahin, wie man sich's wohl zurechtgelegt hat gerade aber als ob V. 4—7 nicht da stünde —, daß das Gebot der Be= schneidung (und, fügen wir es gleich bei, auch das Passahgeset) gar nicht auf die Zeit der Wüstenwanderung, sondern erft auf die Zeit be= rechnet und gemeint gewesen sei, da Israel im Lande Ranaan wohnen würde, weshalb denn auch natürlich die Unterlaffung der Beschneidung und Bassahfeier während der vierzig Jahre kein Unrecht in sich ge= schlossen habe; beide hätten sich vielmehr gleichsam von selbst verboten, die Baffahfeier einfach durch den Mangel an so viel Ofterlämmern, deren man doch bedurft hätte, ohne sie in der Büste zur Verfügung zu haben, die Beschneidung aber durch das beständige Umherwandern des Bolks, das der Gesundheit eben beschnittener zarter Kinder höchst gefährlich Denn einmal ist es, um bei der Beschneidung hätte werden müssen. zu bleiben, ganz unrichtig, sich die vierzigjährige Wüstenwanderung als einen täglichen Marsch von so und so vielen Meilen mit alltäglich wechselndem Nachtquartier vorzustellen, während uns die Darstellung der Heiligen Schrift vielmehr anweist, an gelegentliche Märsche und lange Standquartiere zu denken; sodann aber ist bei einiger Vorsicht die Beschneidung eines neugeborenen Anäbleins nur mit geringem Blutverlust und ein Transport mit wenig Gefahr für das wohlver= bundene Kind verknüpft.1) Nein, weder Vassah noch Beschneidung ge= hörten zu dem Bestandteil des mosaischen Zeremonialgesetes, der erft nach Einnahme Ranaans in Kraft und Wirkung treten sollte, sondern, weil möglich und sofort durchführbar, zudem auch sakramentalen Cha= rakters, zu den Hauptgesehen Israels, so daß viel stichhaltigere, stärkere Ursachen als die genannten vorhanden gewesen sein müssen, um die jahrzehntelange Unterlassung so wichtiger Handlungen zu erklären.

Belche Erflärung finden wir denn aber nun Jof. 5, 4-7? Reine, die uns auf den Glauben bringen müßte, Josua und Kaleb seien da= mals die einzigen beschnittenen Personen im israelitischen Lager ge= wesen, und keine, die uns zu der Annahme nötigte, seit dem Auszug aus üghpten sei überhaupt im Lager Israels keine einzige Beschneidung mehr vorgenommen worden (so darf man die Worte des 5. Verses nicht Sondern das ift die Meinung: was von da an, da pressen). Jsrael der Stimme des HErrn nicht gehorchte (B. 6), in der Wüfte auf dem Weg von Äghpten ins Gelobte Land geboren ward, das blieb alles unbeschnitten. Von alle dem Volk aber, das aus Egypten auszog, beschnitten wie fie alle dazumal waren, kamen nur solche in das Land, da Milch und Honig innen fließt, die zu der Zeit, wo Israel abfiel, noch nicht zwanzig Jahre alt gewesen waren. Denn nicht an den Abfall Israels ist zu denken, da es das goldene Kalb anbetete, sondern an den Num. 14 berichteten. Als damals — über 38 Jahre waren seitdem dahingegangen — die Rundschafter wieder zurücklehrten aus Ranaan und berichteten von dem ftarken Volk, das darin wohne, und sagten: Wir vermögen nicht hin= aufzuziehen, denn sie sind uns zu stark, da fuhr die ganze Gemeinde auf und schrie und weinte die Nacht hindurch und wollte durchaus einen

1) Bgl. den Artitel "Beschneidung" von Englisch in Eulenburgs Real= Enchtlopädie der gesamten Heillunde, II, 669 ff.

Sauptmann aufwerfen und wieder in guppten ziehen. Ach, riefen fie, daß wir in ägyptenland gestorben wären ober noch ftürben in dieser Büfte! Damals hatte kein Beschwichtigen geholfen, vielmehr hatte das Bolk Josua und Kaleb, die es mit allem Eifer versuchten, steinigen wollen. Da war dann die Gerrlichkeit des GErrn erschienen allen Rindern Israel in der Hütte des Stifts, und der BErr hatte geredet: Wie lange lästert mich dies Volk, und wie lange wollen sie nicht an mich glauben! Er wollte Israel mit Bestilenz hinwegraffen und Moje zum großen Volk machen. Er hat Israel geschworen in seinem Zorn, sie follten zu seiner Ruhe und in das gute Land nicht kommen. Da hatte Mose, wie so manchmal zuvor, flebentlich den HErrn um Vergebung gebeten für das Volt und hatte ihm vorgehalten: Wenn du fie vertilgft in der Büfte, fo werden es die Raupter hören. Dann wird es beißen bei ihnen: der HErr konnte mit nichten das Bolk in das Land bringen, darum hat er sie hingeschlachtet in der Büste. So sei nun gnädig der Missetat deines Volls. Und der HErr hatte gesagt: 3ch habe es ver= geben, wie du gesagt haft. Aber so wahr als ich lebe, ich will euch tun, wie ihr gesagt habt vor meinen Ohren. Eure Leiber sollen in dieser Büste verfallen. Alle, die ihr gezählet seid von zwanzig Jahren und drüber, die ihr wider mich gemurret habt, sollt nicht in das Land kom= men, ohne Josua und Kaleb. Eure Kinder, davon ihr fagtet, sie werden ein Raub sein, die will ich hineinbringen. Und eure Kinder sollen Sir= ten sein in der Büfte vierzig Jahr und eure hurerei tragen, bis eure Leiber alle werden in der Büste, daß ihr inne werdet, mas es sei, wenn ich die Hand abziehe.

Bier, bier lieat der Schlüssel aum Verständnis dessen, was in der großen Beschneidung bei Gilgal geschah. Nicht in einer eigenwilligen Unterlassung oder einem Ungehorsam des Moses, nicht in der Un= möglichkeit oder Unrätlichkeit, in der Büfte zu beschneiden. Es war ein Gericht Gottes über Jsrael, das durch Unglauben und Murren seine Langmut auf die äußerste Probe gestellt und gleichsam erschöpft hatte; es war ein Strafgericht feines Borns, daß in der Büfte binfort keine Beschneidung mehr stattfinden sollte, die bisher ebenso aut trot der Büstenwanderung hatte stattfinden können als im Diensthaus üghpten. — Wohl spricht dort der HErr: 3ch habe es vergeben; und er lügt nicht; wenn er absolviert, so gilt's; wohl stellt er, indem er verheißt: Eure Rinder will ich hineinbringen, wieder eine Zeit größerer und reicherer Gnade für die Zukunft in Aussicht; aber inne werden muß Israel, was es ist, wenn er die Hand abzieht, sonst ist Israel überhaupt nicht zu helfen, sonst zieht es auch diesmal wieder Gottes vergebende Gnade nur auf eitel Mutwillen. Darum nimmt Gott von dem Bundesvolk von da an das Bundeszeichen, die Beschneidung, auf eine lange Zeit. Während er sein Wort noch läßt, es durch Mose und Aaron auch weiterhin durch Zeichen und Bunder bekräftigen läßt, in ber Wolken= und Feuerfäule seine Gegenwart in Israel sichtbar kund=

gibt, entzieht er doch dem Bolk für eine Zeit, bis er es selbst wieder anders befehlen wird, das Sakrament der Beschneidung; und so bleibt von nun an unbeschnitten, was in der Wäste geboren ward. Was aber zur Zeit dieses Murrens außer Josua und Kaleb sonst noch beschnitten und dabei zwanzig Jahre und drüber war, das alles mußte in der Büste verfallen und war eine verworfene Generation, nicht verworfen zur ewigen Verdammnis (ich habe es vergeben, heißt es ja), aber untüchtig und ungeschickt, das Land einzunehmen, das ihren Vätern geschworen und ursprünglich auch ihnen zugedacht war. Wir sehen, daß sie nicht haben können hineinkommen. Eine schredliche Strafe, wenn Gott auch nur ein Sakrament entzieht, wenn er gleich sein Wort läßt! Und freilich konnte, wer unbeschnitten war, auch nicht Vassafien.

Aber nun das Volt über den Jordan ist, ist auch die Zeit dieses Rorns und diefer Seimsuchung vorbei. Das hat der HErr dadurch gezeigt, daß er die Kinder ebenso wunderbar durch den Jordan führt, als einft die Bäter durch das Rote Meer; und nun läßt er felbst das alte Zeichen des Gnadenbundes durch Josua wieder aufrichten und läßt dem Volk durch Josua sagen: "heute habe ich die Schande üghptens von euch gewandt", Jos. 5, 9. Nämlich die Schande, daß gappten nun wirklich vierzig Jahre lang hat mit Fingern auf Israel weisen und spotten können: Seht, seht, sie find immer noch in der Büfte, der HErr hat dies Volk noch nicht können in das Land bringen, das er ihnen verheißen hat. Denn wo Israel stedte in den vierzig Jahren, das hat man ja in Agypten gewußt, wie man es wußte Ein Volk, das nach Millionen zählt, verschwindet nicht in Kanaan. wie eine von Räubern umgebrachte Karawane. Ram nach Erfäufung ber Agypter im Roten Meer und nach der Errettung Israels Angst die Philister an, erschraken die Fürsten Edoms, tam Zittern die Gewal= tigen Moabs an und Feigheit über alle Einwohner Kangans (2 Moi. 15, 14. 15), erwarteten die letzteren mit Entsetzen den Anmarsch Jsraels, was konnten sie, als derselbe immer und immer nicht erfolgte, anders denken, als was auch die guppter werden gedacht und gesagt haben, wenn ihre Handelsfarawanen je und je während diefer vierzig Jahre dort in der Büste des Lagers Israels ansichtig wurden und die Nachricht heimbrachten: sie sind immer noch nicht in dem Lande, das ihr Gott versprochen hat, ihnen zu geben. - Jest aber maren fie barin, und diese Schmach und Schande Agyptens liegt, nun sie den Jordan überschritten haben, nicht mehr auf den Kindern Jsrael. Um der Abwälzung dieser Schmach willen heißt nun auch der Ort Gilgal.

Und Gott läßt zu Gilgal darum die Sonne seiner Gnade recht hell über Israel wieder scheinen. Josua, heißt es, beschnitt die Kinder Israel, das heißt, er gab den Beschl dazu. An Leuten, die er mit der Ausführung beauftragen konnte, mangelte es ja nicht. Abgeschen das von, daß ja die Beschneidung nicht durch die Priester vollzogen werden mußte, besand sich ja unter Israel gewiß noch eine große Menge bes schnittener Männer, vierzig, fünfzig, sechzig Sahre alt und älter, so daß ganz wohl diese sakramentale Handlung an einem einzigen Tage an allem, was männlich und unbeschnitten war, vollzogen werden konnte. - Mit fteinernen Messern follte Jofua die Beschneidung vornehmen lassen. nicht als sollte damit für alle Zufunft das Inftrument vorgeschrieben und jedes andere ausgeschlossen fein bom sakramentalen Brauch, sondern wohl darum, weil dergleichen Messer leichter als solche von Stahl in größerer Menge sich beschaffen ließen. Nach Sof. 5, 4 waren alle Kriegsleute gestorben in der Büste. Dennoch hat Josua keinen Augenblick gezögert, den Befehl des BErrn zu vollziehen. "Und da alles Volk beschnitten war, blieben sie an ihrem Ort im Lager, bis fie heil waren", und kein Feind taftete sie an. Wir haben daher auch keinen Anlaß, uns (mit Reil) auf eine approximative Abschätzung der Rahl berer einzulassen, die damals fähig gewesen wären, einem von Sericho oder sonstwoher etwa drohenden überfall zu begegnen, während die eben beschnittenen noch nicht kampffähig waren.

Im dritten Bande des von F. Vigourour, Priester zu St. Sulpice, herausgegebenen Werkes "Die Bibel und die neueren Entdedungen", Mainz, 1886, S. 180 ff., wird als fast gewiß hingestellt, daß die fteinernen Messer Josuas nunmehr gefunden seien. Der Franzose Viktor Guerin war nämlich so glücklich, im Jahr 1863 das Grab Josuas au finden; wenigstens war er überzeugt, in den Ruinen von Kirbeth= Tibneh die Ruinen von Thimnath=Serah, und in einem dort vorfind= lichen prominenten Grab, das er ausführlich beschreibt, das Grabmal Josuas vor sich zu haben, dessen Jos. 24, 30 gedacht wird. Er sprach diese überzeugung aus in seinem Berke "Le tombeau de Josué, Note sur le Khirbet-Tibneh dans le massif d'Ephraim", das die Revue archéol., 1865, p. 100, bespricht. Nun besuchte aber diejes Grab auch ber Abbé Richard im Jahr 1870, um es daraufbin zu unter suchen. Er fand darin eine ganze Menge Steinmeffer bor, wie er eine Anzahl folcher auch zu Galgal gefunden hatte. 3m Grabmal fand er, weil er suchte. Warum aber suchte er? Beil in den Text der Septua= ginta, wo von Jojuas Grab geredet wird, hinter B. 31 die Worte eingeschaltet find: exer enna per' adroid eis to puipa, eis 8 enadar adtor έχει, τάς μαγαίρας τάς πετρίνας έν αίς περιέτεμε τους υίους Ίσραήλ έν Fadyadous ... xal exer elow Eur, The organow hutpas. Man legte alfo in Josuas Grab die Steinmesser, mit welchen er die Kinder Israel in Gilgal beschnitten hatte, . . . und sie sind noch da in unsern Tagen. — Am 5. August 1871 hielt Abbé Richard auf dem wissenschaftlichen Kongreß in Edinburgh einen Vortrag, worin er sagte: "Meine Gerren, ich habe Ihnen die Steininstrumente zu zeigen, welche ich auf meiner letten Reise im Orient gefunden habe. Diese Instrumente verdienen, denke ich, unsere größte Aufmerksamkeit; ich habe sie an den Ufern des gordan, zu Galgal, gefunden, an dem Ort, wo gemäß der Bibel Josua von Gott den Befehl erhielt, das Bolt Israel zu beschneiden, und in

dem Grabe, welches die Wissenschaft heutzutage als das Grab Jojuas betrachtet. 3ch habe diese Inftrumente gefunden teils in dem Grabe Josuas selbst, in seiner Grabkammer, teils in der Borhalle, gemischt mit Topfscherben von Erde. Auch habe ich folche auf dem Felde ge= funden, welches vor dem Grabe ift, und bis zu einer Eiche hin, welche zehn Meter vom Grabe entfernt ift. Sie scheinen auf diese Beise zer= ftreut worden zu sein, als man vor alters in den Gräbern wühlte und sie verletzt hat. Es ist die gemeiniglich Messer genannte Form, welche in diesen Instrumenten vorherrscht; einige von ihnen, wie man sich überzeugen tann, sind noch fehr scharf. Auch gibt es darunter Sägen, glatte Stude, längliche und abgerundete. Sie find im allgemeinen von Feuerstein, aber es gibt auch folche von Kalk, der, wie es scheint, durchs Feuer gegangen ift." — Wir laffen das auf sich beruhen; be= merken aber, daß die Septuaginta auch hinter Joj. 21, 40 ein ganz ähnliches Einschiebsel hat über diese steinernen Messer, und daß zwischen 1863 und 1870 das betreffende Grabdenkmal von andern oft genug besucht worden ist, auch gang sorgfältig ausgemessen. Die berichten nicht von Steinmesserfunden. Ob sie nur darum nicht fanden, weil sie nicht suchten, bleibe babingestellt.

6. Im unmittelbaren Anschluß an die Beschneidung feierte Jsrael nun auch gleich noch in Gilgal das Passah. Die vom Gesetz Mosis dafür bestimmte Zeit war (nach Jos. 5, 10) gekom= men. Und da nur Beschnittene daran teilnehmen durften, jetzt aber alle Mannsbilder beschnitten waren, so durfte nun auch ganz 33rael dies Freudenfest halten. hatten sie "am andern Tag des Passah" (B. 11) noch ungefäuert Brot und Sangen gegeffen von dem Vorrat, den sie nach Sos. 1, 11 sich verschafft hatten, so aken sie, nachdem nun die 3 Moj. 23, 11 gebotenen Garben vom neuen Getreide dargebracht waren, gleich bom nächsten Tage an auch felbft bom neuen Ge= treide desselben Jahres (18. 12), und das Manna hörte auf. K.

(Fortfegung folgt.)

# Des Urbanns Regins Übersetung der Gpistel St. Pauli an Titum.

Bom Frühjahr 1522.

Bekanntlich erschien im September des Jahres 1522 Luthers erste Verdeutschung des Neuen Testaments. Einige Bücher des Neuen Testaments erschienen gleichzeitig von andern übersepern. So von Nikolaus Krumpach, Bajtor von Querfurt, das "Evangelium Johannis des gotlichen Kanplers" und der Matthäus von 3. Lang, Augustiner= Prior zu Erfurt. Mit Recht sagt Ed. Reuß (Die Geschichte der heiligen Schriften Neuen Testaments. 6. Aufl. Braunschweig, 1887, S. 534,

§ 470), daß diese "höchst seltenen deutschen übersetzungen einiger Bücher der Zeit nach, aber auch nur der Zeit nach Luthern ebenbürtig sind", und daß "nur einer (Luther) das Werk glücklich hinaussührte".

Indessen pflegt man doch, wo man solcher übersetzungen habhaft werden kann, sie wieder abzudrucken. In E. B. Löschers "Unschuldigen Nachrichten" (1721, S. 544; 1732, S. 688) finden sich wiederholt folche übersehungsproben. Wir bringen biermit eine übersehung des Titusbriefes von Urbanus Regius. In seinen (Nürnberg, 1562) her= ausgekommenen "Teutschen Schriften und Büchern" ist diese über= sesung nicht zu finden. Bir entnehmen sie "Des bochgelehrten Gerrn Doktor Erasmi von Roterdam schöne und Nare Auslegung über die Epistel Bauli zu Tito. Durch Urbanum Regium der heiligen Schrift Doktor geteutscht. — 16 Blätter. 40. Augsburg, 1522". Dað Schriftchen war der Gräfin zu Montfort unter dem 20. November 1521 gewidmet und enthält eine schöne Vorrede an sie. Da sie von geringem Umfang und da im übrigen das Büchlein eben nur übersetzung der Arbeit des Erasmus ist, hat wohl der Serausgeber der Werke des Ur= banus Regius es im Jahre 1562 nicht mit aufgenommen.

Von seiner übersetzung bemerkt Regius am Schluß der genannten Vorrede: "Es soll niemands achten.<sup>1</sup>) daß ich das Teutsch nicht auf kantlehische Manier geblümt und künstlich gesetzt hab; denn mein Für= nehmen ist, so eigentlich ich immer mag, des Apostels Meinung herfür= geben, daß sie jeglichem verständlich sei. Wer geschmuckt Teutsch wöll, der gang in Kantzlen."

Wer Gelegenheit hat, des Regius übersetung mit der Luthers bom Jahr 1522 zu bergleichen, wird auch hier das Urteil von Reuß bestätigt finden, unbeschadet der Freude, die ihm des Regius Arbeit macht. übrigens hat Regius hernach die übersetungsarbeit Luthers in einem eigenen Schriftchen wider ihre papistischen Verkleinerer und Lästerer verteidigt und dabei eine Anzahl trefflicher übersetungsregeln . gegeben.

## Die Gpistel Pauli zu Tito.

## Das erste Kapitel.

Ich Paulus, ein Diener Gottes, ein Legat JEsu Christi, nach dem Glauben der Auserwählten Gottes, und nach Erkenntnis der Wahrheit, welche ist nach dem rechten Glauben in Hoffnung des ewigen Lebens, das der hat verheißen, der nicht kann lügen, nämlich Gott, vor der Zeit dieser Welt von Ewigkeit, und hat zu seinen Zeiten eröffnet sein Wort durch die Predigt, die mir beschlen ist, von unserem Heilmacher Gott selber. Ich wünsch, das Tito, meinem rechten Sohn nach dem gemeinen Glauben, zukäm Gnad, Barmherzigkeit, Fried von Gott dem Bater und dem Herrn JEsu Christo unserm Heilmacher. Darum hab ich dich hinter mir zu Kreta gelassen, daß du fürfahreft, recht zu machen die

<sup>1)</sup> Das heißt, fich baran ftogen.

#### Des Urbanus Regius Übersetung

Ding, so ba gebresten, daß du in allen Städten Priester sehest. Wie ich denn dir verordnet hab. Ift einer unbeschuldet, ein Mann einer Hausfrauen, der da gläubige Kinder hat, nicht beschreit mit dem Laster der Unmäßigkeit oder Unkeuschheit, oder die nicht ungehorsam sind; denn es muß ein Bischof unbeschuldet sein als ein Schaffner Gottes, nicht hochströhert, nicht zornmütig, nicht trunken, kein Bocher, hader= mann ober Fechter, dem Gewinn nicht schnödiglich obliegen. Sondern er soll ein kostfreier williger Gasthaber sein, geflissen guter Dinge, nüchtern, gerecht, rechtgläubig, mäßig, handfest der glaubhaftigen ge= wissen unzweifelten Red, die nach der Lehr ist, daß er mög ermahnen durch gesunde rechtfertige Lehr und die Widersprechenden damit über= Denn es sind viel ungehorsamen Lugschwätzer, die mit zu= winden. nichtigen leichtfertigen Dingen umgehen, Verführer der Gemüt (er), und voraus die von der Beschneidung find. Dieselben muß man ge= Sie verkehren ganze hausgesind, lehren Ding, die nicht schweigen. not find, um des schnöden Gewinns willen. Es hat einer unter ihnen geredet, ihr eigener Prophet: Die Kretenser sind allweg verlogene Leute, böfe Tier, sind faule Bäuch. Die Zeugnis ist wahr. Darum straf sie härtiglich, daß fie gesund oder recht auf redlich im Glauben seien und den jüdischen Fabeln nicht aufmerken, und den Menschengeboten, die ba ebangelische Wahrheit nicht sehen und erkennen wollen. Den Reinen find alle Ding rein; aber den Unreinen und Ungläubigen ift nichts rein, fondern ihr Gemüt und Gewissen ift verunreinet. Sie geben sich aus, fie feien die, die Gott tennen, aber fie verleugnen ihn mit den Werten, dieweil sie verbannt sind ungehorsam, und zu allen guten Werken unfromm.

#### Das ander Rapitel.

Red aber du die Ding, welche sich geziemen der gesunden rechtfertigen Lehr die Alten, daß sie nüchtern, bei guter Vernunft, tapfer, Lehr. ernsthaft, bescheiden, gesund und richtig im Glauben, Lieb und Geduld; dergleichen lehr die alten Frauen, daß sie Kleidung brauchen, die unserm Glauben nicht übel anstand (anstehe). Sie follen nicht Schänderinnen, Rlafferinnen ober Nachrederinnen sein, nicht mit viel Bein beschwert, daß sie ehrbare Ding lehren, damit sie die jungen Töchterlein mögen bescheiden machen, daß dieselben ihre Ehemänner lieb haben, ihre Rin= der lieb haben und mäßig im Trinken seien, rein und keusch, Hüterinnen des Hauses, gütig oder mild, ihren Mannen untertänig, daß das Wort Gottes nicht geschmäht werde. Also ermahn auch die Jungen, daß fie nicht trunken seien, geschämig, wachend. Und vor allen Dingen gib und beweis dich felbst ein Form der guten Wert in der Lehr, beweis Bolltommenheit, Tapferkeit, eine gesund(e), rechtfertige Red, die nicht mag gestraft werden, daß der, so dawider ficht, sich schämen muß, so er nichts hat, das er uns mag verweisen, darin er uns mag übel reden. Ermahn die Knecht, daß sie ihren gerrn gehorsam seien, sich ihrer in allen Dingen wohl fleißen, daß fie nicht widersprechen ihren Gerrn, so

Digitized by Google

220

man sie etwas heißt, daß sie nicht stehlen. Sie sollen überall treu sein, damit sie die Lehr Gottes unseres Heilmachers in allen Dingen zieren. Denn es ist erschienen die Gnad Gottes, die das Heil bringt allen Men= schen, und uns unterrichtet, daß wir verleugnen den Unglauben und weltlich bös Begierd, und mäßiglich, gerechtiglich, frömmiglich und dristlich leben in dieser gegenwärtigen Zeit, erwartend die selige Hoff= nung und Erscheinung der Glorie des großen Gottes und unseres Heils machers Fcsu Christi, der sich selbst für uns dargeben hat, daß er uns erlöste von aller Ungerechtigkeit und reinigte sein [= sich] selber ein eigenes besonderes Bolk, das sich auf gute Wert gebe. Semliche [= solche] Ding red und ermahn und straf mit höchstem Ernst. Nie= mand foll dich verachten.

## Das dritt Rapitel.

Ermahn sie, daß sie der Oberkeit untertänig seien, daß sie den Amt= leuten gehorsam seien, daß sie bereit seien zu jeglichem guten Wert; daß sie niemand schmähen, daß sie nicht zänkisch oder häderisch seien, sondern freundlich, bescheiden; daß sie alle Sanftmütigkeit gegen allen Menschen beweisen. Denn wir sind etwa auch töricht gewesen, unge= horsam, irrig; wir sind angehangt und haben gedient mancherlei bösen Begierden und Bolluftbarkeiten. Wir haben gelebt in Bosheit, Neid und haß und Verbunft, wir find überläftig gewesen und mühelich. Haben einen andern mit Neid verfolgt. Aber nachdem und [= nu, nun] erschienen ift die Gütigkeit und Liebe Gottes unseres heilmachers gegen den Menschen, da hat er uns heilgemacht nicht aus den Werken der Gerechtigkeit, die wir getan haben, sondern nach seiner Barmher= zigkeit durch die Abwäschung der andern Geburt, den Tauf und Erneuerung des Heiligen Geists, den er reichlich in uns hat ausgossen, durch JEsum Christum unsern Heilmacher, damit wir, von seiner Unad fromm gemacht, Erben würden nach der Hoffnung des ewigen Lebens. Das ift eine gewisse, wahrhafte, ungezweifelte Red. Bon den Dingen will ich, daß du die Kretenser bestätest, daß sie sorgfältig seien und sich guter Werk fleißen, die da Gott (ge)glaubt haben. Denn die Ding find ehrlich und nüttlich den Menschen. Laß fahren närrische Fragen, Erzählungen vom Ursprung der Geburt, Uneinigkeit, Zwietracht, Zank und Hader, der aus dem Gesetz entspringt. Wenn du ein (en) Reter zwei= mal mahnst oder warnest, und er kehrt sich nicht daran, so scheue ihn und wisse, daß ein sämlicher [= solcher] schon verkehrt ist und sündigt, verdammt von ihm selber. Wenn ich Arteman zu dir schicken werd oder Thchicum, so hab Fleiß, daß du zu mir kommest gen Nikopol; denn ich hab mir fürgenommen, daselbst über Winter (zu) bleiben. Beleite Zenam, den Gesetzgelehrten, und Apollo freundlich, daß ihnen nichts gebreft. Die Unfern follen auch lernen, daß fie fich guter Bert fleißen zu notdürftigen Bräuchen, daß sie nicht unfruchtbar seien. Alle, die bei mir sind, grüßen dich. Grüße die, die uns lieb haben im Glauben! Gnad sei mit euch allen. Amen.

## Literatur.

### STANDARD EDITION OF LUTHER'S WORKS. Edited by John Nicholas Lenker, D. D. In connection with leading scholars of all parts of the church. Vol. X. XIII. XIV. Lutherans in All Lands Co., Minneapolis, Minn. 1905.

Der gehnte von den obigen drei Bänden bietet Luthers Rirchenpoftille vom erften Sonntag im Abvent bis Epiphanias, ber breizehnte Band enthält bie Rirchenpostille vom ersten Sonntag nach Trinitatis bis zum zwölften. Der vierzehnte Band bringt den Echlug ber Kirchenpostille vom dreizehnten bis zum sechsundzwanzigsten Sonntag nach Trinitatis. — Luther tann man nicht fleißig genug lefen. Seine Werte bilden einen schier unermeßlichen Ozan von herr-lichen, töftlichen Gedanten. Luther steht mit seiner Lehre von der Rechtfertigung im Zentrum und auf der Höhe der christlichen Wahrheit, ja, aller Wahrheit. Diese Stellung gewährt ihm einen ebenso weiten als richtigen Blict. Die Lehre von der Rechtfertigung ift eben der einzig richtige Fotus für die fchließliche Be= urteilung aller Dinge, geiftlicher fowohl wie weltlicher. Ber, wie Luther, bie Lehre von der Rechtfertigung durch den Glauben recht gefaßt und an feinem Bergen erfahren hat, der ift ein geiftlicher Menich und als folcher richtet er alles und richtet recht. Wir freuen uns darum über Diefen Berjuch D. Lenters, Luther, ben gangen Luther, auch bem euglischen Bolte zugänglich ju machen. Daß ber Geift ber lutherischen Synoden in Amerita vielfach ein fo verschiedener ift, hat wohl feinen hauptgrund barin, daß man Luther fo wenig gelesen und fich ju viel beschäftigt hat mit erotischer, unlutherischer Literatur. Beffer tann darum jeden= falls der angestrebten Einigkeit der lutherijchen Kirche in Amerika und in der gangen Welt der Weg nicht bereitet werden als durch ein allgemeines eifriges Lutherstudium, nicht blog von seiten der Prediger, sondern auch der Laien, und zwar nicht blog in den beutschen, sondern ganz besonders auch in den englischen Synoden. Bir iprechen barum bier nur noch ben boppelten Bunich aus: 1. bag es D. Lenter immer beffer gelingen möge, den genauen Ginn Luthers in glattem Englisch wiederzugeben; 2. daß D. Lenter mit feiner Lutherausgabe insonderheit auch in folche lutherische Rreife gelangen möge, in benen Luthers Schriften jo gut wie unbefannt find. ñ. B.

Morgentau aus Gottes Wort. Rurze Morgenandachten für alle Tage des Jahres von A. Rische. Zu beziehen von L. Vol= tening & Sons, St. Louis, Mo. 378 Seiten 8×5½. Preis (gebunden): 85 Cts.; Porto 15 Cts.

Dieses Buch, das uns zur Anzeige übergeben ift, enthält, wie der Titel besagt, Andachten für alle Tage des Jahres. Für jeden Tag ift ein Spruch aus der Schrift ausgewählt, der lurz erbaulich erklärt und angewandt wird. Dann folgt ein Liedervers und ein ganz turzer Gebetsseufzer. "Was hier gegeben wird", so sagt der Verfaffer selbht in dem Borwort, "find nicht zufällige erbauliche Gedanken zu einem Gotteswort, sondern es ift wirkliche Auslegung des Wortes und kurze Anwendung auf das tägliche Leben mit seinen Versungen an unsern irdischen zu einem Gotteswort, sondern es ift wirkliche Auslegung des Wortes und kurze Anwendung auf das tägliche Leben mit seinen Versungen an unfern irdischen und himmlichen Berus." Die einzelnen Andachten find turz, keine über eine Seite lang, die allermeisten fürzer. Sie eignen sich des dein versig geschliche Rahrung für den Tag mit sich nehmen möchten. Die Auslegungen sind, meistens gut und bieten auch gewöhnlich gelunde Nahrung aus Gottes Buort. Leider lönnen wir das Buch nicht ganz rüchaltlös empfehlen. Es findet sich auch manches darin, was dem Worte Gottes nicht entsprechen ist, jo z. 8. eine faliche Lehre vom Sonntag, dann auch hin und wieder Sätz, bie Faliches enthalten, so z. 12: "Die Liebe Gottes fängt nur Funten in den gegründet sinder, so such von Such auch geben der Eltern über sie finden." Geuten, die geübte Sinne haben und in der Ertenntnis der heilfamen Rehre gegründet sind, tönnen wir das Buch wohl empfehlen. Sie werden som Ges brauch desselben manchen Zegen erlangen.

## Kirhlich=Beitgeschichtliches.

## I. Amerifa.

Die große Berwüftung, welche bas Grbbeben und Feuer in Can Francisco angerichtet, war in den verflossenen Wochen Gegenstand allgemeiner Betrachtung, nicht bloß in der weltlichen, sondern auch in der kirchlichen Breffe. Es war eine gewaltige Bufpredigt Gottes an unfer ganzes Land, und von vielen Christen ist sie gewiß auch beherzigt worden. Aber bei der großen Maffe unfers Boltes und auch bei vielen, die fich Chriften nennen, ift das offenbar nicht der Fall. Unfer Land birgt ein stolzes Bolt, welches nicht müche wird, fich felber au verherrlichen und mit feinem Biffen, Können, Unternehmungsgeift und seinen Fortschritten zu prahlen. Da rührte Gott feinen Finger, und die Erde erbebte und die Feuerflammen ichoffen hervor, bie babylonischen Bauten stürzten und gingen in Rauch auf, und die Menschen zitterten und zagten vor dem Allmächtigen. San Francisco sollte unferm Volke die große Wahrheit predigen: Groß allein ift Jehovah, der BErr, und das arme Menschenkind ist ein ohnmächtiger Wurm, Staub und Asche. Aber noch war das Unglück nicht vorüber, als man auch schon in der Tagespresse wieder lefen tonnte von dem Mut und der Energie des ameri= tanischen Bürgers, den nichts beugen und den niemand ducken könne und der San Francisco viel herrlicher noch und stolzer als zuvor aus der Asche werde erstehen lassen. Sa, in Zeitungen und auf Kanzeln wurde offen ge= leugnet, daß Gott irgend etwas zu tun habe mit dem Unglück in San Francisco. Richt Gott, sondern die blinden, allgewaltigen Rräfte der Natur hätten dies Unglück angerichtet. "Gott war nicht im Erdbeben", so urteilte in St. Louis nicht blok Rabbi Harrison, sondern auch mehrere Setten-Statt also der eigenen menschlichen Ohnmacht gegenüber der prediaer. Macht und Majestät Gottes recht inne zu werden, wurde Gott zu einem ohnmächtigen Göben herabgedrückt, der den allgewaltigen Naturkräften bilf= los gegenüberstehe. "Bir gestehen", schreibt ein Bechselblatt, "daß uns das Verhalten, wie es in den Berichten von der Unglücksstätte zum Ausbruck tommt, fast wie ein den Elementen trohendes und Gott herausforderndes erscheint, anstatt demütige Beugung unter die gewaltige Sand Gottes." Gott schlägt unser Volt, aber es vernimmt es nicht. - Unser Volt ist ein fündiges Bolk, welches alle Gebote Gottes gröblich mit Füßen tritt, nicht bloß die der ersten, sondern auch die der zweiten Tafel. Ber kann die Greuel und Laster alle aufzählen und beschreiben, die täglich und ftündlich aus unserm Lande zu Gott um Rache schreien? Da griff Gott ein mit einem schredlichen Strafegempel, um unferm Bolke zu zeigen, daß er ein heiliger, gerechter und eifriger Gott ift, ber die Günde nicht ungestraft läßt. hat aber Gott seinen Zweck erreicht? Gewiß, die wahren Rinder Gottes haben sich von neuem fürchten gelernt vor der Sünde und dem gorn Gottes über dieselbe. Aber ihrer sind verhältnismäßig wenige im Lande. Von der aroken Masse unsers Volkes gilt das nicht. Glaubten doch viele in der Tagespresse und auf christlichen Ranzeln Gott rechtfertigen und in Schutz nehmen zu müffen gegen den Borwurf, als ob er gurne und die Sünder ftrafe und heimsuche mit solchen schrecklichen Gerichten. Nicht in Gott, sondern in den blinden Kräften der Natur müsse man die Ursache dieses Unglücks suchen! Rev. Stephan, Pastor einer Methodistenkirche in St. Louis,

redete verächtlich von den Predigern, "who will descant on this terrible experience as a demonstration of the wrath of God on the wicked, a foreboding of the end of the world". Ebenso urteilte der Epistopalprediger Rev. G. Plond: "I am not one of those who say that this awful disaster is a visitation of God. God does not make such visits to His children, wicked and sinful as they may be." Statt also in dem großen Unglück in San Francisco Gottes gerechtes Gericht über die Sünde bußfertig zu erkennen, leugnet man Gottes Heiligkeit und Gerechtigkeit, leugnet seinen Eifer und gorn wider die Sünde, macht Gott zu einem rationalistischen Bögen und die Sünde zu einer unschuldigen menschlichen Berirrung und schläfert so die Sünder ein in Sicherheit und Unbukfertiakeit. Und statt unferm Bolke feine übertretungen recht au Gemüte au führen, ergingen fich viele Prediger und Zeitungen in Lobeserhebungen über den edlen Charakter unsers Volkes, der sich jest, da so viele das Opfer blinder Naturkräfte ge= worden, offenbare in arokartiger amerikanischer Freigebigkeit und Liebestätigteit. Gott schlägt, aber unser Volk vernimmt es nicht. - Daß der Jüngste Tag vor der Tür fei, das ift ein Gedanke, für welchen die große Masse unsers Volkes nur noch ein überlegenes Lächeln übrig hat. Man "schafft" und "macht Geld", man ist und trinkt, man freit und läßt sich scheiden, als ob dies Erdenleben ewig dauere und es weder ein Gericht noch einen Gott im Himmel gabe. Und unfere hohen Schulen mit ihren Männern der "Biffenschaft", denen die Presse fich jederzeit als williges Sprachrohr gur Verfügung stellt, find unabläffig bemüht, unferm Bolt au demonstrieren, wie töricht der christliche Glaube an das nahe bevorstehende Ende der Belt sei. Da greift Gott zu einem schredlichen Gerichte, um die Men= schen aufmerksam zu machen auf fein Wort und das in demselben angeküns digte Endgericht und zeigt an einem Exempel, wie leicht es ihm fein wird, Sonne, Mond und Sterne auf die Erde zu werfen und aus allen Poren ber Erde Feuerflammen emporschießen zu lassen, um die Belt mit aller ihrer Pracht in Staub und Afche zu legen. Un die Beisfagung von dem Ende der Welt haben auch bei dem Unglück in San Francisco die Christen gedacht und sich von neuem auf dasselbe vorbereitet. Aber bei der großen Masse unsers Volkes ist dieser 3weck offenbar nicht erreicht worden. Mit besonderer Genugtuung brachten die Zeitungen folche Stellen aus Predigten zum Abdrud, welche verächtlich redeten von dem Glauben der Christen, welche in dem Unglück am Stillen Ozean ein Vorzeichen des nahenden Ge= richts und Weltendes erblickten. Und Aftronomen fingen eifrig an zu rechnen und dem Volke zu zeigen, daß unfere Erde wenigstens noch 200 Millio= nen Jahre stehen werde und daß sich somit niemand vor dem nahenden Ende der Belt zu fürchten brauche. — Auch mit den Rirchen unfers Landes hat Gott durch das Unglück in San Francisco ein ernstes Wort geredet. Freilich gerade auch auf die Tatsache, daß so viele Kirchen mit untergegangen find, weisen diejenigen bin, welche in dem Unglud nicht die Sand des alls mächtigen Gottes erbliden wollen. Räme das Unglud von Gott als Strafe über die Sünde, fo hätte er doch der Rirchen schonen müffen! Aber Gott hat auch etwas wider die Kirchen in unserm Lande. Sind sie doch zum großen Teil, wie der Tempel in Jerufalem zur Beit Chrifti, Mördergruben geworden, in welchen die Seelen nicht zum Leben geführt, sondern durch Frrlehren gemordet werden. Von Tausenden von Kanzeln unfers Landes erschallt Sonntag für Sonntag nicht Gottes Wort, sondern Menschenwitz,

nicht die Wahrheit des Ebangeliums, sondern Lügen und Menschenlehren. In denselben kommt nicht die Schrift zu Worte, sondern die Vernunft, die tollgewordene Vernunft der höheren Kritiker, welche die Bibel zerfeten, die heidnische Vernunft, welche die Seligkeit aus den Werken lehrt und die Ge= rechtigkeit und Seligkeit allein aus Gnaden um Christi willen durch den Glauben verspottet, die götzendienerische Vernunft, welche an die Stelle des lebendigen Gottes Maria und die Seiligen und andere Gögen sett. "Bekehrt euch von eurem Unglauben und Gögendienst!" - das ist die Mahnung, welche das Unglud im fernen Besten vielen Kirchen unfers Landes zuruft. Aber auch sie haben ein unbeschnittenes Berg. Sie ver≠ ftehen und vernehmen nicht, was Gott ihnen predigt. Wie das Erdbeben in Kalabrien und das Unglud am Besubius den Brieftern nur ein Anlag war, ihre eigene Macht zu befestigen und den Aberglauben und Heiligen= dienst im Bolke zu nähren, fo treibt auch das Unglud in unserm Lande bie Papftknechte nur zu um fo größerem Gifer in ihrem Gögen= und Deg= Und die von der liberalen Theologie angestedten Protestanten dienst an. nehmen ebenfalls dieje Gelegenheit mahr, um mit besonderem Nachdruck den allein wahren Gott und Bater unfers gerrn Jeju Christi, den Gott, der Bunder tut oben im Himmel und unten auf Erden, und den Gott, des Name heilig ist, dem gottlos Befen nicht gefällt und der den Sündern gürnt und nur in Christo und um Christi willen gnädig ift, zu leugnen. Bott schlägt sie, aber sie vernehmen es nicht. - Um so mehr follen die wah= ren Chriften in unferm Lande Gottes Absichten zu erkennen und nicht zu In dem allgemeinen Unglud find ja auch fie nicht ver= vereiteln suchen. schont geblieben. Sie klagen aber Gott nicht der Ungerechtigkeit an, denn fie wissen aus Gottes Wort, daß auch sie mit ihren Sünden Gott erzürnt und seine Strafe zeitlich und ewig gar wohl verdient haben. Bitten sie doch Bott täglich, daß er nicht mit ihnen handeln wolle nach feiner Gerechtigkeit, fondern nach feiner großen Barmherzigkeit. Und fie glauben und miffen, daß Gott das auch tut, felbst dann, wenn er sein Angesicht verbirgt und zu ftrafen und zu zürnen scheint. Sie missen, daß um Christi willen alles Un= glud, das sie trifft, nicht eigentliche Strafe ift, sondern väterliche Zuchtigung, die, wie alles andere, ihnen nur zum besten dienen soll und kann, insonder= heit auch dazu, immer beffer zu lernen, allein von der Gnade zu leben und fich von der Belt und ihrem gottlofen Befen und Treiben unbefledt zu er= halten, damit fie nicht mit der Belt verloren werden. Diefe wahren Christen find es auch, welche in dem schredlichen Unglück, das unser Land betroffen, nicht bloß ben großen Born Gottes wider die Sünde feben, fondern auch die lieblichen, lichten Strahlen der göttlichen Langmut, Enade und Geduld er= bliden, welche durch den gorn hindurchschimmern. Sie loben und preisen den Gott, der in feiner großen Langmut es nicht gar ausgemacht hat mit unferm Land, vielmehr um Christi willen immer noch Geduld mit unferm Volke und der ganzen Welt hat und mit dem Endgericht noch wartet, um ben Menschen Frift und Raum zur Buße und Umkehr zu geben. Und fo wird und foll den Christen diese göttliche Mischung von Born und Gnade, von Gericht und Erbarmen nicht blog ein Anftog zur eigenen Demütigung, Buße und Befferung werden, fondern auch ein Sporn zu erneutem Eifer, wie Noah das stolge und verkehrte Geschlecht unferer Beit gur Buße au rufen, zur Umkehr von den Göpen zu dem lebendigen Gott. F. B.

Obiofche Entstellungen und Berleumbungen. Miffouri lebrt, es gibt nur zwei Ursachen, die Gott bewogen haben, uns zu erwählen: feine Barmherzigkeit und Christi Verdienst. Ein Drittes, das Gott angesehen und welches ihn zur Wahl bestimmt hätte, gibt es nicht. Auch der Glaube im Menschen ift keine solche Ursache, die Gott zur Babl bewogen hat: Gott hat uns nicht erwählt in Ansehung des Glaubens. So lehrt Missouri. Da kommen nun aber unsere Widersacher und behaupten: Missouri sei von feiner eigenen früheren Lehre abgefallen. Bährend es jett nur zwei Urfachen gelten laffe, die Gott zur Bahl bewogen hätten, habe es früher drei folcher Ursachen gelehrt. Bährend Miffouri jest allein Gottes Barmherzig= feit und Christi Verdienst als die einzigen beiden Bewegursachen der Bahl ansehe, habe es früher diesen beiden Ursachen als dritte den Glauben hinzus gefügt. Und diese frühere Lehre der Miffourier von den drei Ursachen, die Gott zur Bahl bewogen hätten, werde vorgetragen im Dietrichschen Rates chismus der Missourismode, welcher lehre: Es gibt drei Ursachen der Wahl: die Barmherzigkeit Gottes, Christi Verdienst und den Glauben. Missouri fei also von feiner eigenen früheren Lehre abgefallen, wenn es das intuitu fidei verwerfe und den Glauben nicht gelten lasse als dritte Urfache, warum Gott den Menschen erwählt habe. 3m Lutheran vom 31. August 1905 schrieb z. B. D. Nicum mit Bezug auf die freie Konferenz in Fort Bayne: "Dietrich's Catechism was referred to in order to prove that the opponents of Missouri stand where this Synod (Missouri) stood formerly. Dietrich's edition of Luther's Smaller Catechism was for years published by the Missouri Synod and used in its churches. This Catechism teaches in election: The grounds for election are threefold, to-wit: 1. the unfathomable goodness and mercy of God; 2. the unlimited atonement proclaimed in the Gospel; 3. the abiding saving faith in Christ. This Catechism has for some years been replaced by another edition which, it is claimed, is in greater harmony with the present teaching of the Synod." Uhnlich lauteten die Berichte in mehreren andern Blättern: Jest lehre Missouri, daß es nur zwei Ursachen (Bewegursachen) gebe, während es früher im eigenen Dietrich drei Ursachen der Wahl gelehrt habe. Damit ftimmen auch die Angaben der ohioschen "Kirchenzeitung" vom 6. Januar, denen zufolge auf der freien Konferenz in Fort Bayne von den Ohioern also geredet wurde: "Von unferer Seite wurde gesagt: Der alte Dietrich nennt hier drei Urfachen der Seligkeit, nämlich neben Gottes Barmherzigkeit und Christi Verdienst auch den beharrlichen Glauben. Nun leugnen aber befanntlich die Miffourier, daß der Claube eine Urfache der Seligkeit fei." In keinem einzigen von den Berichten, die wir gelesen haben, wurde darauf hingewiesen, daß Missouri von eigentlichen Bewegursachen redet, wenn es lehrt: Es gibt nur zwei Urfachen, warum Gott den Menschen erwählt habe, daß aber von den alten Theologen der Ausdruck Ursache oft in einem viel weiteren Sinn gebraucht wird und 3. B. auch 3wede (causae finales) und Mittel (causae instrumentales) in sich schließt. Mit keiner Silbe wurde darauf hingewiesen, daß im alten missourischen Dietrich die 323. Frage nicht lautet: "Welches find jene Ursachen der Seligkeit?" son= bern: "Belches find jene Urfachen und Mittel der Seligkeit?" und daß in der folgenden (324.) Frage das Wort "Urfache" ganz wegfällt und gefragt wird: "Sind aber diefe Mittel der Seligkeit nicht für alle Menschen ohne Ausnahme?" Mit keiner Silbe wurde endlich angedeutet,

daß auch Missouri heute noch gar nichts dawider hat, wenn man dem schos lastischen Raufalspftem entsprechend auch die Mittel und Zwede als Ur= sachen bezeichnet und dann nicht bloß von drei, sondern 2×3 Ursachen der Seligkeit redet. Von unfern Gegnern wurde vielmehr vor dem Bolt einfach behauptet: Missouri ist von seiner früheren Lehre abgefallen, denn jest lehrt Miffouri, daß es nur zwei Ursachen (Bewegursachen) der Bahl gebe, während es früher im eigenen Dietrich gelehrt hat: Es gibt drei Ursachen ber Bahl. Unfere Gegner haben somit ihren Lefern weisgemacht, daß der Dietrichsche Katechismus von drei eigentlichen Bewegursachen rede. Damit haben sie aber den missourischen Dietrich gefälscht und Missouri verleumdet. Gerade auch die "Theologischen Zeitblätter" von Columbus haben dafür einen von ihrem Standpunkt aus "unwiderleglichen Beweis" geliefert, da auch fie behaupten, daß Dietrich den Glauben als causa instrumentalis betrachte. In den "Beitblättern" heißt es: "Junächst ist es an sich, bloß auf jene Frage und Antwort gesehen, ganz willfürlich und unberechtigt, weil durch nichts angezeigt, jene beiden Ausdrücke so zu verteilen. Der erste und natürlichste Eindruck ist doch der; daß beide auf alle drei Stücke gehen, daß diese alle "Ursachen und Mittel ber Seligkeit" genannt werden. Daß dies der Fall ift, geht ferner daraus hervor, daß in den folgenden zwei Fragen alle drei Stücke einfach und ohne alle Unterscheidung "diese Mittel der Seligkeit' genannt werden, sowie daß im ursprünglichen Dietrich es in jener Frage heißt: "Mittel und Urfachen", "Mittel" also vorangestellt ift und somit nicht mit irgend einem Schein des Rechts gesagt werden tann, die Stellung deute darauf hin, daß auf den zuletzt genannten Glauben auch nur diefer lette Ausdruck zu beziehen fei. Sodann follte es einem lutheri= schen Professor der Theologie doch nicht unwahrscheinlich, geschweige un= möglich, sondern im Gegenteil höchst wahrscheinlich vorkommen, daß Konrad Dietrich den Glauben eine "Urfache der Seligkeit" nennt. Der follte doch wiffen, daß es unfern alten Dogmatikern ganz geläufig ift, den Glauben eine Urfache, nämlich eine Mittelurfache, eine causa instrumentalis, nicht etwa efficiens oder meritoria, der Bahl, der Rechtfertigung und der Selig= feit zu nennen." In diefer Eregese ber Dietrichschen Fragen bleibt freilich gar manches dunkel, aber eines ift hier sonnenklar bewiesen: Dietrich redet nicht von lauter Bewegursachen, und der Glaube ift ihm keine Urfache im eigentlichen Ginn des Wortes, sondern causa instrumentalis oder Mittel. Freilich war das nicht der Scopus der ohiofchen "Zeitblätter", den Beweis dafür zu liefern, daß alle diejenigen Miffouri verleumden und Dietrich fälfchen, welche behaupten, Miffouri fei von feiner früheren Stellung ab=" gefallen, weil es jest nur zwei Bewegursachen der Babl lehre, während es früher im eigenen Dietrich drei Ursachen gelehrt habe. In blindem Gifer schlugen die "Zeitblätter" drauf los, und ohne lange zu überlegen, wen fie eigentlich getroffen, fingen auch gleich die ohioschen Blätter in sensationeller Beise an, über die große Niederlage, welche Missouri erlitten, zu jubeln. "Bir wollen sehen", schrieben die "Zeitblätter", "ob er ("F. B.") diese ganz und gar aus der Luft gegriffene Beschuldigung offen und ehrlich aurücknehmen wird." (S. 30.) In der folgenden Nummer prahlen sie wieder, "unwiderleglich nachgewiesen" zu haben, daß nicht die Gegner Missouris, sondern "L. u. W." sich "ber offenbaren Fälschung Dietrichs" schuldig gemacht habe, und wiederholen dann die Worte: "Wir wollen sehen, ob er diese ganz und gar aus der Luft gegriffene Beschulbigung offen

und chrlich zurücknehmen wird." (S. 102.) Und abermals: "Doch wir tommen auf die angebliche "Fälfchung des Dietrich" zurück und erklären hiermit: Da ,F. B.' seine leichtfertige und unverantwortliche Beschuldigung gegen uns so weit nicht zurückgenommen hat, sie auch nicht als begründet zu erweisen sucht, sondern einfach stehen läßt: so werden wir, solange er nicht dieser Pflicht der einfachsten Ehrlichkeit nachgekommen ift, ihn und was er schreibt, gänzlich ignorieren." (S. 103.) Öfter, lauter und ausgelaffener noch kräht natürlich auch die ohiosche "Kirchenzeitung" über den vermeint= lichen großen Gieg ihrer "Beitblätter". Uber wenn Denfchen fo viel und laut gadeln, so ist in der Regel etwas faul. Es ist dies auch nicht das erste Mal, daß die Ohioer in ihrem Kampf wider Missouri zum boomerang greifen, auf Missouri zielen und sich selber treffen. — Dem Gesagten fügen wir noch etliche Bemerkungen hinzu. 1. Wenn die Ohioer aus der Tatsache, daß Missouri auf einen Angriff nicht antwortet oder doch nicht sogleich antwortet, folgern, daß Missouri nicht antworten könne und daß die ohiosche Beweisführung unwiderleglich sei sähnlich schließt auch das Columbus Magazine, S. 30], so erinnert uns dieser falsche Schluß aus dem Nichttun auf das Nichttunkönnen an den Paralogismus unserer syner= gistischen Gegner vom göttlichen Fordern und Gebieten aufs menschliche Rönnen und Vermögen. Luther bekennt in den Schmalkaldischen Artikeln, daß er nicht "alle Mäuler des Teufels stopfen" könne, weil ihm dazu die Beit fehle. Aus demfelben Grunde können auch wir nicht auf alle Angriffe und Verleumdungen unferer Gegner eingehen. Und daß wir dies nicht können, beunruhigt uns auch nicht sehr, da für den aufmerksamen Lefer in der Regel diese Angriffe selber den Keim der Widerlegung in sich tragen, wenngleich nicht immer so augenfällig wie diesmal in den "Beitblättern". 2. Die "Zeitblätter" erklären, daß sie, falls wir unsere Beschuldigung nicht zurückziehen, uns "gänzlich ignorieren" werden. Da wir nun unsere Be= schuldigung gerade auch auf Grund der obioschen Ausführungen haben auf= recht erhalten müffen, "so wollen wir nun sehen", ob die "Zeitblätter" auch Wort halten werden. 3. Die ohioschen Blätter haben auch in dieser Sache ihre Leser wider uns voreinzunehmen gesucht nicht bloß durch allerlei per= fönliche Angriffe und Verdächtigungen, sondern auch durch die wiederholte Behauptung, daß wir auch mit den Nicht=Missouriern in Europa "aufs un= barmherzigste ins Gericht gehen". Wir geben nun gerne zu, daß "L. u. 28." scharf polemisiert hat gegen Harnad, Rade, Jatho, Fischer, Mauritz, Kalt= hoff, Brede, Bernle, Bouffet und viele andere. Bu welchen von den von uns befämpften Irrgeistern bekennen fich die "Beitblätter"? 4. Benn die ohioschen Blätter die Sache so darstellen, als ob es sich in dieser Frage handle um Dietrich überhaupt und nicht ausschließlich um den Dietrichschen Rate= chismus der Missourispnode, so ist das eine Verdrehung des Streitpunktes. Rönnen unfere Gegner nicht aus dem miffourischen Dietrich felber beweisen, daß in demselben drei Bewegursachen der Wahl gelehrt werden, so haben fie Miffouri verleumdet, und alles Material, welches fie anderweitig herbei= schleppen, um zu beweisen, was sich aus dem Katechismus selber nicht dar= tun läßt, ift bloß ein Tatbekenntnis ihrer Schuld. 5. Wenn endlich unsere Gegner immer wieder behaupten: Missouri habe jest "einen eigenen neuen Ratechismus, weil es eine neue Lehre aufgebracht habe", so ist das ebenfalls eine Verleumdung und eine Verdrehung ber Tatsachen. ¥. Ø.

Bu einer exegetischen Arbeit im Columbus Theological Magazine über Eph. 1, 4. 5 bemerkt die ohiosche "Kirchenzeitung": "In Fort Wahne wurde flugsweg behauptet und sogar scheinbar bewiesen, daß ,uns' und ,in Christo' grammatisch nicht zusammengetan werden dürfen. Rlar und schlagend wird von Schmitt das gerade Gegenteil bewiesen, und zwar grammatisch, jo daß die gegenteilige Behauptung als leere tendenziöfe Behauptung dastehen bleibt. So geht's mit einer Anzahl missourischer Auslegungsversuche, durch die manche Ohioer vielleicht sich haben verblüffen lassen." Bu diesen Schwachen unter den Ohioern, die sich in Fort Wahne haben "verblüffen lassen", gebort auch D. St., welcher, wie wir schon mitgeteilt haben, in den "Theologischen Zeitblättern" bekennt, daß sich Eph. 1 die grammatische Verbindung des "uns" mit "in ihm" im Sinne von "uns als in ihm feiend" nicht halten läßt. Die Schriftstellen nun, aus welchen das Columbufer Magazine beweisen will, und nach der Columbuser "Rirchenzeitung" "Klar und schlagend" bewiesen hat, was doch nach den Columbuser "Beitblättern" nicht bewiefen werden tann, find die folgenden: Röm. 6, 11; 8, 10; 16, 3. 8. 9. 10. 12. 13; 2 Ror. 5, 17; Eph. 2, 13; Phil. 3, 9; 4, 21; 1 Theff. 4, 16; Philemon 23; 1 Betr. 3, 16. Benn der Lefer fich aber die Mühe geben will, die obigen Stellen nachzuschlagen, so wird er finden, daß keine einzige ein Analogon zu Eph. 1 bildet. Der von der "Rirchenzeitung" gepriesene Artikel dokumentiert also nur den schlieklichen völligen Bankerott der ohioschen Eregese. Ja, wäre "pluck" das Ding, welches den Theologen macht, so gebührte ohne Zweifel der ohioschen "Kirchenzeitung" die Balme. **R. B**.

Borin die Generalspnode ihren Ruhm und ihre Aufgabe erblidt, davon forcibt der Lutheran Observer alfo: "The General Synod is the one body that possesses the American spirit to the largest degree. It is the living example that there is nothing incompatible between Lutheranism and Americanism. . . . It is the mission of the General Synod to inculcate the American spirit into the Lutheran Church and open the way for it to make itself felt as a power in the religious thought of the nation. The peculiar mission of the General Synod is to lead the Lutherans of America to recognize this mission and opportunity and rouse them to the necessity of doing their duty." Worin besteht nun aber dieser amerikanische Beist, den die Generalspnode im höchsten Make besitzt und allen Lutheranern einimpfen möchte? Ms die drei wesentlichen Merkmale des Amerikanis= mus ober des amerikanischen Geistes bezeichnet der Lutheran Observer: 1. Die Annahme der englischen Sprache als Kirchensprache. Er schreibt: "The Lutheran Church cannot be American in spirit so long as it refuses to adopt the language of America." 2. Die Anerkennung oder Duldung Der Observer schreibt: "No one but the most short-sighted der Logen. and narrow-minded will insist on making membership in a fraternal organization a matter of synodical legislation or cause for excommunication." 3. Kirchliche Gemeinschaft mit den Sekten. Der Observer schreibt: "The American spirit is that of fellowship. Failure to be American in this is sure to bring us into ridicule and even disrepute with the mass of the best Christian people of the land." - Es liegt auf der Hand, daß der Schreiber im Lutheran Observer weder weiß, was eigentlich Luther= tum ift, noch was eigentlich amerikanischer Geift und Amerikanismus ift. Bürden die vom Observer genannten Dinge: englische Sprache, Logenduldung und Unionisterei, das Wesen des Amerikanismus ausmachen, so befänden sich die eigentlichen und besten Amerikaner nicht etwa in den Vereinigten Staaten, sondern in England und Schottland und Irland. Spezifisch Amerikanisches hat der Observer überhaupt nicht berührt. Und das ist aut. Denn wenn Logenwesen und Unionisterei zum Befen des Amerikanismus gehörte, fo wäre es teine Ehre, fondern eine Schmach und Schande, ein Amerikaner zu sein. Gewiß hat der Observer nicht die Absicht, aber er schmäht, schändet und verleumdet das echte Amerikanertum. Der Observer verwechselt den Amerikanismus mit dem Sektengeiste, dem zwar nicht die englische Sprache, wohl aber Indifferentismus und Unionisterei wesentlich sind. Schlimmer aber als die Schmach. welche er dem Ameris fanismus antut, ist die Tatsache, daß sich der Lutheran Observer mit feinem Programm in direkten Widerspruch fest zu Gottes Wort und zum lutheri= schen Bekenntnis. Eine Gemeinschaft, die es sich zur Aufgabe macht, dem Logentum und Unionismus in der Kirche Anerkennung zu verschaffen, hat, was diesen Punkt betrifft, die Rebellion wider Gott und fein Wort auf ihre Fahne geschrieben. Wo bleibt also der Ruhm der "E. R. 3.": "Die Gene= ralspnode hat in den letten fünfgehn Jahren eine Wandlung durchgemacht in der Richtung einer gesunden lutherischen Entwickelung"? F. B.

Bon ber Stellung ber Miffourispnobe schreibt ein Pastor aus dem Generalkonzil im Lutheran Witness unter anderm wie folgt: "An article in Der Lutheraner some time ago shows that Missouri Lutherans are intensely serious, severe, and vehement. They are impatient towards laxity of opinion touching Lutheran doctrine and principle. They are radical opponents of pulpit and altar fellowship with non-Lutherans, and we think consistently and logically so. Missouri Lutherans live and act in conformity with their beliefs and professions. . . . Missouri does not claim perfection for itself; but this much it may justly claim: it is the most conservative and substantial Lutheran Synod in America, and its history proves that a true, uncompromising, and unyielding conservatism is not inimical to external development, success, and power. There are many Lutherans in the world not known by that name; and there are also many orthodox and loyal Lutherans who do not call themselves by the name Missouri. 'As a man thinketh in his heart so is he.' But more Missouri Lutheranism is a great need and should be more strenuously cultivated." — Das Ziel, welches sich die Missourismode gesteckt, ist aller= dings kein anderes, als das Luthertum rein zu erhalten und dies reine Luthertum so weit als möglich zu verbreiten, nicht bloß in den Vereinigten Staaten, sondern in der gangen Welt. Leider ist dies, insonderheit das querft Genannte, nicht der Zweck aller lutherischen Synoden in Amerika. Die Generalspnode a. B. hat sich das Ziel gestedt, das Luthertum au "ameri= fanisieren" und die Lutheraner in Amerika zu bewegen, mit diesem "ameri= fanisierten" Luthertum das alte, echte Luthertum zu vertauschen. Mas aber die Generalspnode amerikanisches Luthertum nennt, ist, wie im vorigen Paragraphen gezeigt, weiter nichts als ein unionistisches, indifferentistisches und fektiererisches Luthertum. ¥. B.

Das tanadische "Kirchenblatt" schreibt mit Bezug auf den Artikel des Lutheran Observer, nach welchem die Generalspnode den besonderen Beruf haben soll, der lutherischen Kirche den amerikanischen Geist (englische Sprache, Logenwesen, Unionisterei) einzuimpfen, wie folgt: "1. Die eng=

lifche Sprache foll unter allen Nationalitäten, die hier eine zweite heimat suchen, as rapidly as possible, so schnell wie möglich, eingeführt werden. Daß das auch das Beftreben des General Council ift, haben wir hier schon oft nachgewiefen; in diesem Punkt ftimmt also der englische Teil beider Kirchenkörper überein. Und wir können das von ihrem Standpunkt aus auch recht gut verstehen. Die Sprache ist das Mittel, durch das der Geist wirkt, oder, wie Luther das einmal in seiner klassischen Art ausgedrückt hat, .die Scheide, darin das Schwert des Geistes stedt'. Da ist ihnen die deutsche Sprache, die zu meistern ein gut Teil schwerer ist als die englische, nach vielen Seiten hin ein Hindernis. Bir Deutschen aber wissen, was wir an unferer Sprache haben, wie viele Geistesschätze in ihrem Gewand eingehüllt find und wie alle Nationen, die geiftig vorwärts streben, sie zu erlernen fuchen. Und vor allem wissen wir, welche religiösen Schätze in dieser Schatz= tammer aufgespeichert sind und daß man diese in einer andern Sprache taum haben tann. Um deutlichsten sehen wir das immer wieder an Luther: die beste übersehung ift mangelhaft und gibt taum seinen Geist wieder, gang zu schweigen von seinem kräftigen und doch wieder gemütvollen Stil. So gern wir aber auch fremde Sprachen erlernen, und zwar je mehr je beffer, fo wollen wir doch gerade diefe Sprache uns und den Unfern erhalten. Und zwar um so mehr, als sich ja gerade in der englischen Sprache, wie der Lutheran Observer etwas unvorsichtig zugibt, der amerikanische Geist offens bart. Gegen diefen Geift tämpfen wir eben, müffen wir tämpfen, weil es nicht der Geist Luthers und der lutherischen Kirche ist. Das geht deutlich aus den beiden andern Charakteristiken hervor: 2. Der amerikanische Geist besteht in der Logenfreundlichkeit. Darin hat nie der Geift der lutherischen Rirche bestanden und wird nie darin bestehen. Hier stehen sich amerikanis scher und lutherischer Geist diametral gegenüber. Unsere Kirche hat mit den Logen zu rechnen; sie hat ihnen gegenüber Stellung zu nehmen. Das ift in verschiedener Beise geschehen. Man hat sie wütend-blind bekämpft und das übel nur noch schlimmer gemacht; man hat sie — und das scheint uns das einzig Richtige zu fein - mit den eigenen Baffen, nämlich den Sterbeund Krankenkassen, bekämpft und Erfolg gehabt. Sier ist der Kirche also der Beg gewiefen, wie sie auch über dies übel Gerr werden kann. Aber be= tämpfen wird und muß sie die Logen um ihres christusfeindlichen Geistes willen und um ihrer felbst willen; sie würde als Rirche zugrunde geben, wenn sie sich mit der Welt der Loge identifizieren wollte. Die Rirche foll wohl die Welt aufnehmen, mit ihrem Geist durchsäuern, aber nicht in ihr untergehen. Das wollen die Anbeter des amerikanischen Geistes nicht ver= ftehen, wie das deutlich aus dem dritten Punkt erkennbar ist: 3. Der ameri= tanische Geift fordert Ranzel= und Altargemeinschaft, also Union im weitesten und breitesten Sinn, einen Religionsmischmasch ohne festes Bekenntnis. Gewiß sind Religion und Bekenntnis nicht identisch, aber sie hängen doch auf das innigste zusammen; das eine ohne das andere ist gar nicht denkbar. Luthers Wort mit feiner Abfage an Zwingli: "Ihr habt einen andern Geift als wir' gilt auch uns noch. Deshalb bekämpfen wir eine Union mit allen möglichen Sekten als unlutherisch und unchristlich. Für die rechte Union jedoch, für die eine Berde unter dem einen hirten, arbeiten wir. Aber diefer eine hirte ist uns Christus, und zwar der ganze Christus der Schrift, nicht die schwankende und wankende Gestalt der "modernen" und "amerikanischen" Theologen. Wir als deutsche Lutheraner müssen also, wenn wir unfern Beift, wie er fich in unferer Kirche widerspiegelt, erhalten wollen, den ameritanischen Geift auf das entschiedenste befämpfen und jest um fo mehr, nachdem uns die Generalipnode ein fo flares Bild diefes Geiftes gegeben hat. Wir müssen auch verlangen, daß der englische Teil des Generaltonzils, der bisher so vielfach mit der Generalspnode geliebäugelt hat, uns klar und deutlich fagt, welche Stellung er diefem amerikanischen Geist gegenüber einnimmt." - hierzu bemerten wir: 1. Obgleich der Sprachenwechsel vom Deutschen ins Englische Gefahren für das wahre Luthertum mit sich bringt, fo bietet doch auch die deutsche Sprache an sich keinen Schutz gegen Logentum und Unionismus, wie die kirchlichen Juftände in Deutschland und bei den deutschen Unierten in Amerika zeigen. 2. Wer die Logen mit "Sterbe= und grantentaffen" ftatt mit Gottes Bort betämpfen will, wird, wenn überhaupt, doch nur äußerlichen Erfolg haben. Innerlich los von der Loge werden die Leute nur durch Belehrung aus Cottes Wort. 3. Wer zwar die Rirchengemeinschaft mit den Sekten verwirft, aber mit allerlei grrlehrern, die sich Lutheraner nennen, aufrecht erhält, ift inkonsequent und wird feine Bosition weder halten tönnen noch, wenn es zum Klappen tommt, halten wollen, wie die Geschichte des Generalkonzils und feiner Synoden zeigt. 4. Mit ihrem Vorgehen gegen das Generalkonzil scheinen die Ranadier Ernft machen zu wollen. In einem Berichte über die "mittlere Konferenz der Kanadaspnode" fagt das tanadische "Rirchenblatt": "In der Sipung am Mittwochvormittag wurde auf besonderen Beschluß zum Gegenstand einer Debatte gemacht: Unfere Stellung zum Generaltonzil. Die lebhafte Debatte hatte zur Folge, daß beschlossen wurde, der nächsten Synodalber= fammlung zu empfehlen, fich über folgende Buntte betreffend die Stellung des Generalkongils auszusprechen: 1. Logenfrage, 2. Kanzelgemeinschaft, 3. Fürforge für das Deutschtum in den Anstalten und 4. Rirchenbuch."

F. B.

Dem "Chriftlichen Botschafter", dem Organ der "Ebangelischen Ge= meinschaft", welcher 1836 gegründet wurde und in diesem Jahre seinen 71. Jahrgang begonnen hat (die "Reformierte Kirchenzeitung" steht im 76. Jahrgang), "gratuliert von Herzen", als "dem älteren Kollegen", der "Lutherische Herold" vom 7. April. — Das stimmt zum Luthertum des Generaltonzils. F. B.

Der Unglaube unter den Baptisten und Gpistopalen. Der baptistische Journal and Messenger schreibt von dem baptistischen Prof. Clarke und seinem neuften Berte: "Now comes The Christian Register, chief organ of the Unitarians (Boston), with a notice of the same book, which seems to fairly bubble over with delight, declaring that 'as a whole, it is of the highest service to preachers and to all men.' 'It is hoped that the book will find its way throughout the Unitarian fellowship. It can be read there without reserve or deduction.' Just what is meant by its being read 'without deduction' we do not quite understand; but we can understand that Dr. Clarke is regarded as greatly reinforcing and promoting the Unitarian doctrine. His book is imbued with Unitarianism from cover to cover, and is the most valuable reinforcement that cult has received for many years. Our grief is that the author of such a book should be a teacher of theology in our oldest and hitherto much trusted theological school." - Es gibt wohl keine größere Sektengemeinschaft, in der sich nicht zahlreiche Leugner der Gottheit Christi und der Versöhnung

befinden. Der Christian Register ichreibt: "If Dr. Crapsey, now on trial in the Episcopal church for denying the deity of Jesus Christ and the miraculous element in the New Testament, should be vindicated, nothing could keep many Unitarians out of the Episcopal church, but if he should not be vindicated, it will be impossible to keep many Episcopalians out of the Unitarian church." D. Crapfey hat in Predigten und Schriften ge= leugnet die christlichen Lehren von der Dreieinigkeit und von der Gottheit, der jungfräulichen Geburt und Auferstehung Christi. In dem "heresy trial" haben sich nun vier Glieder der Kommission für Suspension ents schieden, das fünfte Glied aber hat sich auf D. Crapseps Seite gestellt mit der Begründung: "His (Crapsey's) error consists rather in presuming to define what God has not been pleased to reveal, and to interpret those doctrines in a manner not generally received by the church, rather than in a denial and rejection of their truth and authority." Dr. Crapics hat es genau so gemacht wie die liberalen Theologen in Deutschland: Die ortho= doren Redeweisen behält er bei und füllt sie mit heterodorem Inhalt. Den alten Bein schüttet er aus den alten Schläuchen und füllt fie mit dem Fufel des modernen Unglaubens. F. B.

The Fifth Student Volunteer Convention wurde in Nafhville abgehalten. Es waren anwesend als beglaubigte Vertreter 3060 Studenten und 286 Brofessoren, zusammen 3346. Siebenhundert Anstalten waren vertreten gegen die 453 auf der Toronto-Ronbention. Dazu kamen 144 Miffionare von 26 Miffionsfeldern, 149 Vertreter von etwa hundert verschiedenen Miffionsgesellschaften und Behörden, 44 Vertreter der Preffe, 397 besons dere Vertreter, mit Einschluß der Vertreter von Vereinen christlicher Jüng= linge und Jungfrauen, Redner u. a. Das sind zusammen 4188 gegen 2957 in Toronto. Außerdem waren Sunderte zugegen, deren Namen nicht eingetragen wurden. Es stehen zurzeit bereits etwa 4000 dieser Freiwilligen in der Arbeit. In 668 Anstalten find Miffionsstunden eingeführt, an welchen sich 12.629 Studenten beteiligten. Die Studenten, welche sich der Verbindung anschließen, verpflichten sich zur Arbeit in der Seidenmission. Das Hauptthema in Nashville war wieder: "The World Conquest for Christ." Bu diefer unionistischen Versammlung hatten auch folgende Anstalten der Generalsynode und des Generalkongils Vertreter gesandt: St. Olaf College, Bethany College, Muhlenberg College, Wittenberg Seminary. Carthage College, Midland College, Gettysburg Seminary u. andere.

F. B.

Der Chefcheidungstongreß, welcher in Waschington tagte, um über Mittel und Bege zu beraten, wie ein einheitliches Ehescheidungsgesche für das ganze Land erzielt werden könnte, kam zu dem Resultat, kein ent= sprechendes Amendement zur Vereinigten Staaten=Konstitution zu bean= tragen, sondern den einzelnen Staaten ein Gesch zur Annahme zu emp= schlen, welches als Ehescheidungsgründe gelten läßt: Untreue, Bigamie, überführung eines Verbrechens, unerträgliche Grausamkeit, absichtliche Ver= lassung auf zwei Jahre und Trunksucht — und als Gründe für Scheidung von Tisch und Bett: Untreue, unerträgliche Grausamkeit, absichtliche Ver= lassung auf zwei Jahre und Trunksucht — und als Gründe für Scheidung von Tisch und Bett: Untreue, unerträgliche Grausamkeit, absichtliche Ver= lassung auf zwei Jahre, hoffnungsloser Wahnsinn beim Mann und Trunksucht. — Der Staat hat zwar nicht das Recht, Dinge zu gebieten, die Gottes Wort verbietet, wohl aber hat er, und zwar auch die Ehe betreffend, das Recht, Dinge zu gebieten, die Gottes Wort nicht gebietet, und Dinge unbe= straft geschehen zu lassen, die Gottes Wort verurteilt. Wenn aber viele Settenprediger und Christen glauben, ihr Gewiffen falbieren zu können, wenn sie sich in ihrem handeln einfach richten nach dem Staatsgesetz, so beruht das auf einer Verwechselung von Kirche und Staat. Die Rirche und jeder einzelne Christ muß sich richten nach der Heiligen Schrift. Alles darum, was Gott felber in der Schrift mit Bezug auf Cheschließung und Ehescheidung festgestellt — geboten oder verboten — hat, daran darf der Chrift und die Kirche nicht rütteln, felbft wenn der Staat es freigibt. Und weil Gottes Wort dem Staate Macht gibt, auch mit Bezug auf die Ebe, allerlei Bestimmungen zu treffen, die zwar über Gottes Wort hinausgehen, aber demfelben nicht zuwiderlaufen, so sind die Christen verpflichtet, sich auch in diesen Stücken den Ordnungen des Staates zu fügen. - Wir bemerten hier noch, daß das Obergericht der Vereinigten Staaten am 16. April mit fünf gegen vier Stimmen die Entscheidung getroffen hat, daß eine Ghescheidung nur dann für alle Staaten gültig ift, wenn fie erfolgt ift in dem Staate, in dem beide, Mann und Frau, wohnhaft sind. F. B.

Der Papft foll an Roofevelt die Frage gestellt haben, ob ihm die Er= nennung Frelands zum Kardinal recht fei. So berichteten wenigstens die Tageszeitungen, und von Waschington aus ist auch, soviel wir wissen, kein Auf der Versammlung der Baptisten in Chattanooga Dementi erfolgt. wurde darum folgender Beschluß eingebracht: "Whereas, It has been reported in the newspapers that the pope of Rome has sent to the President of the United States a communication in reference to the appointment of an officer in the Roman Catholic church; and, Whereas, It is un-American and mischievous for the President to have any part in the appointment of church officers; therefore, Resolved (1), That the 1,900,000 white Baptists respectfully and emphatically protest against the President having anything to do with the affairs of any church. (2) That the president and secretary of this convention are instructed to communicate this preamble and resolution to the President of the United States." Der Befchluß murde auf den Tisch gelegt. Auch der hiefige Globe-Democrat hat kein Verständnis dafür, daß der Präsident sein Amt mißbraucht, wenn er dem Bapste mitteilt. daß er die Wahl eines zweiten Kardinals für Amerika gutheiße. ¥. B.

Der Grundstein des neuen Pottgebäudes in Baschington wurde von Freimaurern gelegt. Dazu bemerkt der Independent: "Exactly why the Grand Lodge of Masons of Washington should have been chosen to perform the ceremony of laying the corner-stone of the new office building to be attached to the Capitol it is not easy to say. They represent but a section of the citizens, one of the secret societies, an organization to which many other citizens are much opposed. It is a question whether, if they are to be thus honored, on another occasion some other society or lodge should not be recognized, such as the Sons of Temperance or the Order of Elks." Präsident Roosebelt ist selber ein Freimaurer und so mag es ihm schwer fallen, dem Geschligkeit und Billigkeit nicht blog gegen die übrigen Logen, sondern auch gegen die firchlichen Gemeinschaften Raum zu geben und die Freimaurerloge als solche aus Staatsangelegenheiten fernzuhalten.

### II. Ausland.

Allgemeine lutherifche Konferenz. Die "A. E. L. R." fcreibt in einem Artikel "aus Amerika": "In der Woche nach Judica war das Komitee über Einladung der Allgemeinen Ebangelisch=Lutherifchen Konferenz nach Ame-

rika in Philadelphia versammelt, um darüber schlüssig zu werden, ob es ratfam sei, die Allgemeine Konferenz für das Jahr 1907 nach Amerika ein= Anwesend waren die Doktoren Jacobs, Späth, horn, Schmauk, auladen. heischmann und Nicum nebst Rechtsanwalt Staake als Vertreter des Gene= ralfonzils, und die Doktoren hamma, Albert und Richard, sowie Prof. Stöver als Vertreter der Generalspnode. Rechtsanwalt Staake führte den Vorsit. Einerseits wurde auf den großen Segen hingewiesen, den ein folches Bu= fammenkommen von Vertretern fämtlicher Teile der lutherischen Kirche für alle Beteiligten haben würde. Schon das Einanderkennenlernen sei von großem Berte. Sodann seien Bestand und Entwidelung der lutherischen Rirche als Freikirche für Vertreter lutherischer Landeskirchen von größter Bichtigkeit, und die lutherische Kirche in Amerika, die nun feit zweihundert Jahren bestehe und sich ohne jegliche Unterstützung aus der Rasse des Staates aufs schönfte entwidelt habe, gebe darin den besten Anschauungs= unterricht. Auf der Konferenz könnten Fragen besprochen werden, die nicht nur die lutherische Kirche, sondern auch die Christenheit im allgemeinen berühren. Auch sei ein Garantiefonds zur Bestreitung der nötigen und anderweitig nicht gedeckten Auslagen gesichert; das Konzil habe aufs neue den Bunsch ausgesprochen, daß sich die Konferenz 1907 in Amerika verfammeln möge, während andere, die früher dagegen gewesen seien, in letter Zeit ihre Stellung geändert hätten. Auf der andern Seite wurde erwähnt, daß nicht nur gewisse Teile der lutherischen Kirche Amerikas, wie die Missouri= und Ohiosynode, die Konferenz nicht wünschten, weil sie ein "unierter' Rörper fei, sondern daß auch solche ihre ernsten Bedenken hätten, die das Werk der= felben von Gerzen befürworten. Einmal handle es sich um die Sprache. Man möge boch erwägen, daß mit wenigen Ausnahmen die Besprechungen in deutscher Sprache stattfinden würden, weshalb sehr viele Konferenz= besucher den Verhandlungen nicht würden folgen können. Zum andern sei in den Gemeinden Philadelphias, wo die Konferenz gehalten werden foll, kein Enthusiasmus für die Sache. Ferner sei man der Ansicht, daß sich die Ronferenz wahrscheinlich mit Gegenständen beschäftigen werde, welche zwar von großer Wichtigkeit für europäische Zuftände sind, aber amerikanische Verhältnisse weniger berühren. Auch befürchtete man, es möchten nur wenige über das Wasser kommen. Sei aber die Rahl derer, die von drüben kommen, gering, dann würde die Allgemeine Konferenz bei dem amerikanis schen Publikum, das nun einmal auch in kirchlichen Dingen gewohnt sei, mit großen Zahlen zu rechnen, keinen besonders günstigen Eindruck hinter-Schließlich wurde dann auf Antrag des Prof. Stöber beschlossen, lassen. daß die Einladung bis auf weiteres verschoben werde. Einzelnen Gliedern tat das leid. Aber es kam noch etwas dazu, was diese Hinausschiebung noch besonders begründete. Cleich nach Eröffnung der Sitzung nämlich erklärte Prof. Richard im Namen seiner Kollegen in der Fakultät des theologischen Seminars der Generalspnode in Gettysburg, Ba., daß die Lehrbasis der Generalspnode als genügend für ihre Beteiligung an der Allgemeinen Konferenz anerkannt werden möge. Das Komitee ging auf das Ansinnen nicht ein. Die offizielle Lehrbasis der Generalspnode (gegründet 1820) ist schlecht= hin die Augsburgische Konfession, und zwar nicht ausdrücklich die Invariata, als eine wefentlich richtige Darstellung' der Lehre, wie sie in Gottes Wort enthalten ist, mit Ablehnung der übrigen Symbole der lutherischen Kirche. Man wollte nun den Zusammentritt der Allgemeinen Konferenz, wie es

scheint, dazu benutzen, um dieser Lehrbafis in der lutherischen Kirche Anertennung zu verschaffen. Das Komitee lehnte es aber entschieden ab, auf die Sache einzugehen. In der Generalspnode findet sich nämlich eine Richtung, welche die übrigen Symbole der lutherischen Kirche für sektiererisch erklärt. Früher hatte diese Partei das übergewicht; seit mehreren Jahren jedoch befindet sich die konservative Partei in der Mehrheit. Während nun allerdings das Komitee auf das Ansinnen des Prof. Richard nicht einging, so hatte doch wohl dieser unerwartet zutage getretene Beweis innerer Uneinigkeit einigen die Freudigkeit genommen, eine Einladung zu befürworten, wie sie es ursprünglich im Sinne hatten." — Jur "Allgemeinen lutherischen Konferenz" gehören und auf ihren Versamklungen sind zu Worte gekommen Theologen, die, was die Stellung zum lutherischen Bekenntnis betrifft, viel tiefer stehen als Dr. Richard und die Generalspnode. F. B.

Das Borbringen ber mobernen Theologie in ber fächstichen Landestirche. Das prinzipiell Neue, die neue Denkweise ist die moderne Geschichts= betrachtung, die Religionsgeschichte. Diese lehrt das bisherige Christentum als einen Frrtum erkennen, der beseitigt werden muß. Das "Befen des Chriftentums", "die Religion JEju" foll nur religionsgeschichtlich festzu= stellen sein. Bir haben in Sachsen feine Fälle, wie den "Fall Fischer, Mauritz, Jatho" 2c., welche bei der Geltendmachung diefer neuen Lehre unvermeidlich find, aber wir haben sie nur nicht, weil man sie nicht haben Wir Sachsen sind ja gemütliche Leute, und ganz gemütlich werden will. die alten Dogmen, an denen die moderne Theologie Anstoß nimmt, auch bei uns von manchen beiseite geschoben. Dann ist ja die Bahn frei. Man beruft sich auf die gesicherten wissenschaftlichen Ergebnisse, und die fächsische höflichkeit verlangt, daß man mit geziemender Ehrfurcht diefer neuen Beis= heit huldige. Aber wir müssen doch auf der hut fein. Planmäßig sucht man der modernen Theologie Eingang und Einfluß zu verschaffen. Männer wie Prof. D. Tröltsch=Seidelberg, der die Absolutheit der christlichen Religion und der chriftlichen Ethik aufgegeben hat, oder wie Brof. D. Baumgarten, ber darum eifert, daß der lette Reft katholischen Sauerteiges, die Anerkennung irgendeiner Autorität außer der in unserer Bruft gelegenen, beseitigt werde, werden als Leuchten theologischer Biffenschaft zu Lehrvorträgen nach Sachsen gerufen. Wenn aber "JEsu Autorität" nur gewertet und korrigiert werden foll nach dem Gemiffensgeset, nach dem religiösen Gefühl, nach dem Makstab eines möglichen Mitempfindens, Miterlebens, ift es feine "bösartige" Frage, wie Tröltich meint, wenn Prof. D. Seinrici fragt: "Dürfen wir noch Chriften bleiben?" Denn diese Frage müßte ja, wie auch heinrici tut, verneint Aber Märthrer der neuen Religion zu werden, ift nicht beliebt. werden. (S. R.≠ u. S.)

Gegen die konfeffionellen Beftimmungen der preußischen Schulvorlage haben 27 Professoren an deutschen Hochschulen einen Protest verfaßt und denselben an sämtliche Professoren der Universitäten, technischen Hochschulen und Alademien, auch an hervorragende Rünstler und Gelehrte zur Unterschrift versandt. Sie verwersen in demselben den Grundsat, daß die Kinder in den Schulen in allen Fächern nur von Lehrern ihres Bekenntnisse unterrichtet werden sollen. In dem Unterricht jedes Faches (Naturtwissenschaft, Geschichte, Literatur) solle das Recht der Sache allein walten. Die Einheit der humanen und nationalen Bildung sei zu wahren. Religion, nicht religöser Partikularismus sei in der Schule zu pstegen. — Heirzu bemerkt

die "A. E. L. R.": "Alfo in diefen Fächern foll der Lehrer neutral unter= richten können. Bie macht er das 3. B. bei der Reformationsgeschichte? Soll Luther gelobt oder getadelt werden? Ein protestantischer Lehrer wird ihn loben, ein tatholischer tadeln. Dann aber werden die Schüler der einen oder andern Konfession geärgert werden. Belchen Ausweg wissen bier die perren Professoren? Doch wohl nicht den, daß nur ein religiös indifferenter Mann Lehrer fein könne, oder vielleicht gar ein Jude? Und ebenso würde es mit den Jesuiten geben oder mit gemiffen Bapiten. Alfo mit dem Ge= ichichtsunterricht wäre es nicht so einfach. Aber vielleicht mit der deutschen Literatur. Aber wenn nur nicht auch hier wieder Luther stände, der ge= waltige Sänger unbergänglicher Lieder, bor allem bon ,Ein' fejte Burg', und jo viele andere religiöfe Dichter des Protestantismus; wenn nur nicht unsere großen Alassifter so ftart ihre Abneigung gegen Rom durchbliden Man müßte mit gewaltiger Schere durch die deutsche Literatur ließenl fahren, um fie neutral zu machen; man müßte viel von dem Schönsten und Besten unterdrücken. Und wem zuliebe? natürlich Rom. Und das heißt man, sich vom klerikalen Joch frei machen! So bliebe aber wenigstens die Naturwiffenschaft als neutraler Gegenstand. Bie, diese ist eine neutrale Bissenschaft in einem Zeitalter Häckels und Ladenburgs? Das wichtigste Stück haben wir noch nicht erwähnt, den Religionsunterricht. Auch er müßte in der nationalen Einheitsichule in interfonfeffionellem Sinne erteilt werden. Belche Konfequenzen fich bier ergeben und wer den meiften Gewinn davon hätte, darüber lassen wir am liebsten den Altmeister auf dem Gebiete der ebangelischen Bolksschule, P. a. D. Zillessen, reden. In einer jüngft au Berlin abgehaltenen Versammlung zeigte er, daß die Einheitsschule das Gegenteil von dem würde, was ihr Name besagt. In religiöfer Bezichung tann fie gar teine feste Stellung einnehmen und wird immer im Dienste der Negation, des Unglaubens, stehen. Bas wäre das für ein Religionsunterricht, an dem Christen, Juden und Geiden teilnehmen können? Wo ist da von höherer Einheit zu reden? Aber diefe "Einheitsschule" würde fich dahin ausgestalten, daß sie überhaupt keinen Religionsunterricht mehr dulden, sondern nach französischem Muster nur einen Moralunterricht erlauben würde. P. Zilleffen zeigte auch, wie allein die römische Kirche den Borteil haben, die evangelische aber leiden müßte. Die römische Kirche ließe sich folchen gemeinsamen Religionsunterricht selbstverständlich nicht gefallen. Lehrreich find in diefer Beziehung die Erfahrungen in Rrefeld, wo man die "Einheitsschule' eingeführt, nachher infolge der Erfahrungen aber fie wieder Die Ratholiken hatten damals ein Bureau für Schulbebeseitigt hat. schwerden eröffnet, und die Beschwerden hagelten nur fo gegen die Lehrer, die im Unterrichte angeblich den katholischen Lehren zu nahe getreten sein follten. Man hatte in Krefeld bald genug, und die liberale "Rrefelder Zei= tung' gab nachher dem für die konfessionelle Schule eintretenden P. Billesjen durchaus recht und wünschte, nie mehr folche Buftande bei der vielempfohlenen Einheitsschule erleben zu dürfen. Evangelische öfterreichische Lehrer könnten berichten, welchen Schaden die ebangelische Rirche bei der öfterreichischen Einheitsschule nimmt 2c. Die Einheitsschule ift die Schule des größten Glaubensdruckes, der größten Intolerang." In den Vereinigten Staaten gilt nicht bloß den Sekten, sondern auch vielen Lutheranern ein neutraler gemeinfamer Religionsunterricht für Katholiken, Protestanten und Juden als wünschenswert und ausführbar. ¥. B.

In Norwegen hat ber Liberalismus wieder einen großen Sieg errungen. Der liberale Theologe D. Johannes Ording ift nach langem Kampf von der Regierung zum Professor der systematischen Theologie an der Universität ernannt worden. Das Zensustomitee war zu dem Resultat gekommen, daß D. Ording nicht als Lehrer für werdende lutherische Pastoren angenommen werden könne, weil er falfch ftehe in der Lehre von den Sakramenten. Diefes Urteil wurde gestützt von den Bischöfen, den meiften Baftoren, dem Volt und auch von Prof. Odland. Die übrigen theologischen Professoren aber, einige liberale Paftoren mit P. Klavenet an der Spite, das atade= mische Kollegium, bestehend aus Repräsentanten aller Fakultäten, und die sogenannte Intelligenz mit den liberalen Staatsräten an ihrer Spipe traten ein für Ording, wissenschaftliche Freiheit und Fortentwickelung der Re-Der Rirchenstaatsrat Sauge, ein Enkel des bekannten Laien= formation. prediaers, schlug vor, die Brofessur vorläufig auszuseben, die Vorlefungen über Dogmatik dem positiven Prof. Odland zu übertragen und D. Ording Ethit und Apologetit zu überlassen. Die theologische Fatultät aber und das atademische Rollegium waren dagegen und die liberalen Staatsräte setten die Anstellung D. Ordings durch. Auch Prof. Odland nahm nun den Abschied. jo daß die liberale Theologie jett die ganze Fatultät beherrscht. Die liberale Theologie hat also einen völligen Sieg errungen und ist jest eifrig damit beschäftigt, ihre Position au verstärken durch populäre Vorträge und Trattate. Aus denselben geht zugleich hervor, daß auch die Liberalen in Nor= wegen nicht bloß abweichen in der Sakramentslehre, sondern auch in der Lehre von der Dreieinigkeit und der Gottheit Christi. Der Plan der Posi= tiven, an deren Spipe Prof. Odland steht, ist nun der, an den nächsten Bahlen fich energisch au beteiligen, um fo den Gemeinden au ihrem Recht zu verhelfen. Auflöfung der Staatsfirche aber wollen auch in Norwegen weder die Liberalen nach die Positiven. ¥. B.

Der Liberalismus in Holland. Die "Reformierte Rirchenzeitung" be= richtet von der Generalspnode der Nederlandsch Gerevormerde Rert: "Seit Monaten waren die christlichen Kreise erregt durch die Schrift eines friesis schen Predigers, Dr. Bühler, in der er offen für den Buddhismus eintrat und Buddha über den Christus der Schrift erhob. Die Provinziallirchenbehörde von Friesland war pflichtmäßig eingeschritten und hatte den Mann, ber offen bekannte, dem Christus der Bibel nicht zu glauben, aus feinem Amte entfernt. Die fräftige Tat erregte Auffehen, denn man war gewohnt, jeden Prediger lehren zu lassen, was ihm einfiel; wie man auf politischem Gebiet sich darin schickte, daß reformierte Prediger die Rolle von sozial= bemokratischen Agitatoren übernahmen, so war man auch auf dem heiligen Erbe der Rirche weithin unempfindlich geworden gegen den Greuel der Berwüftung. Der verurteilte Buddhift berief sich auf die Allgemeine Synode, und hier wurde er von der mit der Angelegenheit betrauten Kommission wieder in sein Amt eingesetzt, da er sich mit , dem Geist und der Sauptsache des Bekenntnisses' nicht in Widerspruch befinde. Allerdings legte die Minderheit der Synode sofort ernsten Protest ein gegen diesen Beschluß, durch den der "Geift und die Grundfäte des Bekenntnisses in ärgerlicher Beife vertannt feien und der Herr Jesus Christus als der einige und volltommene Seligmacher einer verlorenen Welt schmählich verhöhnt werde'. Doch der Proteft wurde stürmisch zurückgewiesen. Ebensowenig ändert der Sturm ber Entrüftung, der fich in den chriftlichen Blättern und in einer großen

Digitized by Google

1

Anzahl von Presbyterien erhob, etwas an der Tatfache, daß die oberfte Ver= tretung einer reformierten Kirche einen Prediger als Bruder und Diener der Kirche schützt, der seine Gemeinde zu Buddha hinruft, statt zu dem Christus der Schrift."

Der übertritt der Brinzeffin von Battenberg ift in San Sebaftian am 7. März feierlich vollzogen worden. Seit Tagesanbruch durchzogen Musik= forps die Stadt, fast alle Baltone waren mit Teppichbehängen geschmückt, die häuser prangten im Flaggenschmud, auch die im hafen vor Anker liegen= den Schiffe hatten geflaggt. Nach Schluß der Feier wurden 21 Kanonens schüffe abgefeuert. Ein englischer katholischer Bischof, Brindle von Notting= ham, nahm die Zeremonie vor. Die Prinzeß schwor in der mit weißen Blumen prächtig geschmückten Schloßtapelle den ebangelischen Glauben ab, indem sie, erst in englischer, dann in spanischer Sprache die Abschwörungs= formel mit lauter, flarer Stimme vorlas. Weder ihre Mutter, Prinzek Mice, die dritte Tochter der Königin Viktoria, noch ihr Oheim, König Edward, noch ein Glied des königlichen oder prinzeßlichen Hofftaates wohnten der Feier bei. Somit wurde ihnen auch erspart, Zeugen der Demütigung zu fein, der sich die Konvertitin unterziehen mußte: sie wurde nach der Abschwörung noch einmal getauft und nahm neue Namen an: Biktoria Eugenie Chriftine. Der Papft foll auf diefer bedingten Taufe keineswegs bestanden haben. Man fragte aber bei König Edward, der Prinzeß Mice und bei der aufünftigen Königin an, ob sie, zum Zeichen, daß es sich nicht um einen Scheinübertritt handle, gegen den Vollzug der Taufe nichts einzuwenden hätten, und von allen drei sei die Antwort erteilt worden, es stehe der er= neuten Taufe nichts im Wege. Alfo auch die Taufe der anglikanischen Kirche wird in Spanien nicht als vollgültig und christlich angesehen. Unmittelbar nach dem Taufakte und der sich daran anschließenden Messe fand ein feiers liches Familiendiner ftatt, an dem die Mitglieder der königlichen Familie von England, an ihrer Spite König Edward, teilnahmen. Selbst die "Rölnische Volkszeitung" (tatholisch) begleitet die Handlungsweise der englischen herrschaften mit den Worten: "Benig imponieren wird jedenfalls, und zwar auf beiden Seiten, das Verhalten der königlichen Familie in England. Rönig Edward mußte vor seiner Thronbesteigung einen fürchterlichen Eid gegen allen Ratholizismus und "Papismus' leisten und hat ihn ruhig ge= leistet, obwohl seine katholischen Untertanen aufs lebhafteste gegen diesen überlebten und ganz überflüssigen Eid protestierten. Das hat ihn jest aber nicht gehindert, feine hand zu bieten, daß feine Nichte zum Katholizismus übertrat, als die Krone von Spanien winkte." Tief verstimmt über diese römische Biedertaufe find die Ritualisten der anglikanischen Rirche. Be≠ schweren können sie sich aber nicht. Sie sind vom Papst nur behandelt morden, wie sie sclber andere behandeln. Die Prinzessin von Battenberg ist nämlich jest zum drittenmal getauft worden. Gleich nach ihrer Geburt empfing sie die Taufe nach presbyterianischem Ritus in der schottischen Staatsfirche. Ms sie sich später in England der Hochkirche anschloß, wurde fie bedingungsweise wiedergetauft, da die ritualistische Richtung der angli= fanischen Staatsfirche die fakramentale Wirkungskraft der presbyterianischen Taufe bestreitet. F. B.

"Die Trennung von Staat und Kirche ift ein verberblicher Jrrtum." So haben alle Bäpfte gelehrt, und fo lehrt auch Bius X. Die Reformkathos liken in Frankreich (Abbe Felig Klein, Abbe Hemmer, Fousegrive u. a.)

waren aus Opportunitätsgründen für das Trennungsgesets und sie glaubten auch den Papit für sich zu haben. Aber der Osservatore Romano vom 17. Februar brachte ihnen eine schwere Enttäuschung. In derselben ver= öffentlicht der Papit die Enzyklika über die Trennung von Staat und Kirche an die französischen Ratholiken. Sie ist eine in heftigem Ton gehaltene Verdammung des Gesetzes vom 9. Dezember 1905 und der Lehre von der Trennung von Staat und Rirche überhaupt. Der Antichrift schreibt: "Rraft der höchsten Autorität, die uns Gott verliehen hat, weisen wir zurück und verurteilen wir . . . das in Frankreich angenommene Gesetz über die Trennung von Kirche und Staat als tief beleidigend für Gott, den es amtlich verleugnet, indem es als Grundfat aufstellt, daß die Republik keinen Rultus anerkennt. Wir weisen es zurück und verurteilen es als eine Verletzung von Naturrecht, von Völkerrecht und von Treue und Glauben, die bei Ver= trägen gelten müssen; als der göttlichen Verfassung der Kirche, ihren wesent= lichen Rechten und ihrer Freiheit guwider, weil es die Gerechtigkeit umfturgt und die Besitprechte mit Füßen tritt, welche die Kirche unter vielfachen Rechts= titeln und außerdem kraft des Konkordats erworben hat; wir verwerfen und verurteilen es als schwer beleidigend für die Bürde des apostolischen Stuhles, für unfere Person, für den Epistopat, für den Alerus und alle Ratholiken Frankreichs. So protestieren wir also feierlich und mit aller Kraft gegen die Einbringung, die Annahme und Bekanntmachung dieses Besetes und erklären, daß es niemals gegen die unabänderlichen und un= verjährbaren Rechte der Kirche angeführt werden kann, um fie als kraftlos zu erklären." - Natürlich wird nun der Papft nicht eber ruhen, bis er feine Macht in Frankreich wiedercrobert hat. Bu dem Ende hat Bius X. in feiner Enzyklika gleich den Laien, deren Bablitimmen er jest bedarf, eingeschärft. daß sie "sich als gelehrige herde von den hirten führen zu lassen und ihnen au folgen" haben. In der Engyklika beißt es: "Die Verordnungen des neuen Gesetzes widerstreben der Konstitution der Kirche, wie sie von Jeju Christo gegründet ist. Die Schrift lehrt uns und die Tradition der Bäter bestätigt es, daß die Kirche der mhstische Körper Christi ift. ein Körper, der durch hirten und Lehrer regiert wird, eine Gesellschaft von Menschen, in welcher sich Führer befinden, die ausschließliche Vollmacht haben, zu regie= ren, zu lehren und zu richten. Daraus geht hervor, daß diese Kirche ihrem innerften Befen nach eine ungleiche Gefellichaft ift, das heißt, eine Ge= sellschaft, die zwei Kategorien von Personen in sich faßt, die Hirten und die Herde, diejenigen, die eine Stelle einnehmen auf den verschiedenen Stufen der Hierarchie, und die Menge der Gläubigen. Und diese Rate= gorien sind so verschieden voneinander, daß in dem pastoralen Körper allein das Recht und die Autorität wohnen, die nötig find, um alle Glieder zum Endziel der Gesellschaft hinzubringen und zu leiten. Die Masse aber hat keine andere Pflicht, als sich führen zu lassen und als geborsame Herde ibren hirten nachzugehen." Mit andern Worten: Auch in politischen Fragen müssen Papisten dem Papit mehr gehorchen als Gott und der Obrigkeit. Und wie eifrig die Papisten in Frankreich find, diesem Gebot des Bapites Folge zu leisten, davon zeugen die andauernden gewalttätigen und blutigen Auflehnungen gegen die Obrigkeit bei der Inventur. Rebellion wider den Staat und Vergewaltigung desselben gehört zum innersten Wesen des Papsttums. ¥. B.

Sehre und Wehre.

| <b>Jahrg</b> ang 5 | 2. | Juni 1906. | No. | 6. |
|--------------------|----|------------|-----|----|
| Jayrgang d         | 2. | yunt 1906. | No. | 6. |

## Woher hat der Glaube das, daß er gerecht und felig macht?

Jedes Ding steht in Beziehung zu vielen andern. Das gilt auch vom rechtfertigenden Glauben. In Relation steht der Glaube vor allem au seinem Objekt oder Inhalt: der Gnade Gottes, dem Verdienst Christi, der Absolution oder der Verheißung des Ebangeliums von der Vergebung der Sünden und den Gnadenmitteln, in welchen die Vergebung und Rechtfertigung angeboten wird. Beziehung hat ferner der Glaube zur Reue, die ihm voraufgeht, und zu den Tugenden und guten Werten ber Heiligung, die ihm folgen. In Relation kann man sich den Glauben auch denken zur Wiedergeburt oder Bekehrung, durch die er erzeugt wird, ja, auch zu sich felber als Alt des Vertrauens und Nehmens. Welcher Art und Natur nun diese verschiedenen Relationen des Glaubens sind, gedenken wir später zu erörtern. Sebt soll uns die Frage beschäftigen: In welcher Beziehung rechtfertigt der Glaube? Mit andern Worten: Bas gibt dem Glauben seine rechtfertigende Rraft, oder woraus und woher nimmt und hat der Glaube das, daß er von Sünden reinigt? Die Frage lautet nicht: Wie kommt es, daß nur der Glaube in den Besit zund Genuß der Vergebung bringt? Auch diese Frage wollen wir nicht umgehen; aber die Hauptfrage soll hier die fein: Worin ruht die vis justificans des Glaubens? Nun liegt es auf der Hand, daß diese Frage zusammenfällt mit der andern: Bas sieht Gott an, oder was bestimmt und bewegt Gott zur Rechtfertigung des Sünders? Bas Gott in seinem rechtfertigenden Urteil ansieht, darauf müssen auch die Augen des Glaubens geheftet sein. Und was Gott be= wegt und bestimmt zur Vergebung, daran muß sich der Glaube halten, und darin allein tann die von Sünden reinigende Kraft des Glaubens bestehen. Bas ist dies nun, worauf in der Rechtfertigung Gott blickt und woran der Glaube sich hält, oder in Beziehung auf welches der Glaube rechtfertiat?

Der Glaube steht in Beziehung zur Reue, die wesentlich nichts anderes ift als Furcht vor Gottes Zorn und Gericht über die Sünde,

16

Furcht vor der Hölle und Verdammnis. Diese Reue nun geht dem Glauben vorauf, und in (nicht aus) derselben entsteht der Glaube. Ohne voraufgehende Reue gibt es keinen Glauben. Sofern die Reue mit Liebe vermischt und Betrübnis darüber ist, daß man seinen lieben Bater im Himmel beleidigt hat, folgt sie dem Glauben. Rechtfertigt nun der Glaube mit Bezug auf die Reue, welche ihm voraufgeht oder folgt? Dies behaupten nicht bloß die Bapisten, sondern auch die alten und modernen Rationalisten. Die Reue oder die Zerknirschung des herzens fei das Ding, welches Gott bewege, dem Sünder zu vergeben und den verlorenen Sohn in feine Arme zu schließen, und an welches sich darum auch der Glaube in der Rechtfertigung zu halten habe. Die "Christliche Welt" schreibt: "Wer einmal so weit ist in der Selbsterkenntnis, daß er nicht mehr auf fein gutes Berg bauen und auf feine Werke trauen kann, sondern schlicht und ehrlich aus der Tiefe seufzen muß: Gott, fei mir Sünder gnädig, der gibt damit nur der Bahrheit die Ehre." Und in dieser Selbsterkenntnis, Wahrhaftigkeit und Ehr= lichkeit erblicken die Modernen die Kraft und Bürde des Glaubens. Der Unitarier Eliot sagt: "Die Hauptbedingung und vielleicht die ein= zige, unter welcher wir Vergebung der vorigen Sünden empfangen, ift ein Akt . . . der Selbstverleugnung, der Fußfall eines überführten Sünders vor Gott, der Aft des aufrichtigen Bekenntnisses der Buße, mit einem Wort, der Akt der Selbstübergabe an Gott, welcher von der Schrift Glaube genannt wird." 1) Unter Menschen kommt das auch bor, daß ein Herr seinem Anechte oder ein Bater seinem Sohne vergibt, weil er ein ehrliches, volles und reumütiges Bekenntnis abgelegt hat. Aber vor Cott vermögen die Tränen der Reue und Buße die Sünde nicht zu sühnen. Und so notwendig die Reue auch sein mag, wenn anders der Mensch zum Glauben kommen und durch denselben Ver= gebung der Sünden erlangen foll, fo ift es doch nicht die Reue, welche Gott zur Vergebung bestimmt und welcher der Glaube seine recht= fertigende Kraft entnimmt.

Unser Bekenntnis lehrt: Der Glaube ist keine "epicurea persuasio de impunitate omnium scelerum". Der wahre Glaube ist in "recht= schaffener Buße" und richtet unser Herz "in den Schrecken der Sünde und des Todes" wieder auf. (Müller, 95, § 45.) Es "soll nicht ein solcher Glaub gedichtet werden, der bei und neben einem bösen Vorsatz zu fündigen und wider das Gewissen zu handeln, sein und bleiben könnte". (529, § 11.) "Haec (ficks, quae vere et ex corde assentitur promissioni gratiae) non fit sine magno agone in cordibus humanis." (139, § 182.) Und wenn wir die Reue von der Rechtfertigung aus= schliehen, so geschieht das "nicht der Meinung, als könnte ein wahrer Glaub wohl sein ohne Reu". (618, § 36; 614, § 22.) Die Predigt von der Buß "erschreckt die Gewissen und ift nicht ein Scherz, sondern

<sup>1)</sup> Günthers Symbolit, 241. .

ein groß Schreden, da das Gewissen sein Jammer und Sünde und Gottes gorn fühlet. In dem Erschreden follen die Bergen wieder Troft Und der Glaube ift "derselbige starke Trost", "welcher in suchen". folchem Bagen und Schreden die Bergen wieder aufrichtet und tröftet". (98, § 62.) "Denn Sünde recht fühlen und Gottes gorn, ift nicht fo ein schlecht, schläfrig Ding. Biederum Vergebung der Sünde ergreifen, ist nicht so ein schwacher Trost." (111, § 79.) "Wenn wir aber do contritione, das ist, von rechter Reu, reden, schneiden wir ab die un= zähligen unnüten Fragen, da sie Fragen fürgeben, wenn wir aus der Liebe Gottes, item, wenn wir aus Furcht der Strafe Reue haben? Denn es find allein bloke Wort und vergebliche Geschwätz derjenigen, die nicht erfahren haben, wie einem erschrodenen Gewissen zu Sinne ift. Wir sagen, daß contritio oder rechte Reue das sei, wenn das Gewissen erschredt wird und feine Sünde und den großen gorn Gottes über bie Sünde anhebt zu fühlen, und ist ihm leid, daß es gefündiget hat." (171, § 28 f.) "Alfo ift ein wahrer, feligmachender Glaube nicht in denen, so ohne Reu und Leid sind und einen bösen Fürsatz haben, in Sünden zu bleiben und beharren, sondern wahre Reu gehet vorher, und rechter Glaube ift in oder bei wahrer Buß, fides justificans in iis est, qui vere, non ficte, poenitentiam agunt." (615, § 26.)<sup>2</sup>)

Seine rechtfertigende Kraft aber entnimmt der Glaube nicht der Reue. Die Apologie fagt: "Wir lehren auch, daß in der Buße Strafe ber Sünden fei; benn die großen Schreden, badurch die Sünde in uns gerichtet wird, ift eine Straf, viel größer und höher denn Ballfahrten und dergleichen Gaukelspiel. Aber solch Schreden gehet die satisfactiones nicht an, so verdienet es auch nicht Vergebung der Sünde oder des ewigen Lodes, sondern wo wir nicht durch Glauben getröstet würden, wäre solch Schreden und Straf eitel Sünde und Tod." (195, § 52.) Anders freilich lehren die Papisten. "Bulla Leonis X. damnavit articulum, . . . non esse confidendum, quod simus absoluti propter nostram contritionem, sed propter verbum Christi." (151, § 276.) Im Papfttum wurden "viel frommer Herzen und Gewissen zur Berzweiflung bracht, denn sie wußten nicht anders, sie mußten sich (in der Beicht) also fressen und beißen mit dem Erzählen, gusammenrechnen ber Sünde". (167, § 67.) Dem Beichtenden erklärte der Priefter: "Je reiner er gebeichtet und je mehr er sich schämet und sich selber also für dem Priester schändet (pudore et ignominia coram sacerdote suffusa), je ehe und besser er gnugtät für die Sünde; denn solche Demut erwürbe gewißlich Unade bei Gott." (315, § 19.) Demgemäß fuchen die Römischen auch zu bestimmen, "wie groß die Reu sein follt, damit sie ja gnugsam wäre für Gott", und unterscheiden contritio und attritio. (314, § 16.) "Sie bringen Fragen für, ob in attritione ober contritione Vergebung der Sünde geschehe, und so die Sünde

243

<sup>2)</sup> Bgl. über bie Reue und Beichte 186, § 10 ff.; 171, § 30 ff.

bergeben wird um der Reu oder Kontrition willen, was denn der Ab= folution vonnöten fei? ... Darüber fo lehren und schreiben fie noch un= geschidter Ding; sie lehren, man könne durch Reue Gnade verdienen, und wenn sie da gefragt werden, warum benn Saul und Judas und bergleichen nicht Gnade verdienet haben, in welchen gar ein schredliche Rontrition gewesen ift? — auf diese Frage sollten sie antworten, daß es Judas und Saul am Ebangelio und Glauben gefehlet hätte, daß Judas sich nicht getröstet hat durchs Evangelium, und hat nicht ge= gläubet; benn ber Glaube unterscheidet die Reue Betri und Judä. Aber die Widersacher gedenken des Evangelii und Glaubens gar nicht, sondern des Gesetzes; sagen, Judas habe Gott nicht geliebt, sondern habe sich für der Straf gefürcht. Ift aber das nicht ungewiß und un= geschidt von der Buß gelehret? Denn wenn will ein erschroden Gewissen, sonderlich in den rechten großen Engsten, welche in Pfalmen und Propheten beschrieben werden, wiffen, ob es Gott aus Liebe als feinen Gott fürchtet, ober ob es seinen gorn und etwige Verdammnis fleuhet und haffet?" (168, § 6 ff.) "Darum lehren fie vertrauen, dak wir Vergebung der Sünden erlangen durch folche Reue und unfer Lieben." (180, § 75.) Sie "dichten, das Wert, beichten und reuen, mache fromm ex opere operato, ohne Chrifto, ohne Glauben; das heißen rechte Juden". (169, § 12.)<sup>3</sup>)

Diese papistische Lehre, welche die vis justificans in die Reue set, wird von unserm Bekenntnis bekämpft und verworfen. Bergebung ber Sünden erlangen wir "nicht durch (propter) unser Reu ober At= trition". (102, § 83.) "Confessio ex opere operato non justificat aut salvat." (150, § 263.) "Derhalben, wenn die Bidersacher lehren, daß wir durch Reue und Liebe Vergebung der Sünden erlangen und darauf vertrauen, ift nichts anders, denn das Gesetz lehren." (181, § 78.) "Darum ift Judä und Sauls Reue nichts nütz gewest. Denn da ift nicht Glaube geweft, der sich gehalten hätte an die Ver= heißung Gottes durch Christum. Dagegen find Dabids und St. Peters Reue rechtschaffen gewesen. Denn da ist der Glaube gewest, welcher gefaßt hat die Zusage Gottes, welche anbeut Vergebung der Sünde durch Christum." (172, § 36.) Als offenbare Irrlehre verwirft die Apologie die folgenden Säte der Papisten: "2. Daß wir durch Attri= tion oder Reu Gnade verdienen. 3. Daß unsere Sünde auszulöschen genug sei, wenn ich die Sünde an mir selbst hasse und schelte. 4. Daß wir durch unfer Reue, nicht um des Glaubens willen an Christum Ver= gebung der Sünden erlangen. . . 9. Daß wir aus Empfahung des Sakraments der Buß, ex opere operato, wenn das herz gleich nicht dabei ist, ohne den Glauben an Thristum Gnade erlangen." (170.) Auch die Konkordienformel lehrt, "daß vorhergehende Reu und nachfolgende gute Werke nicht in den Artikel der Rechtfertigung vor Gott

Digitized by Google

3) Bgl. 88, § 9.

gehören". (529, § 11; 615, § 27.) "Also auch verlässet sich der Glaube in der Rechtfertigung für Gott weder auf die Reu noch auf die Liebe oder andere Tugenden, sondern allein auf Christum." (616, § 30.)

Der Glaube steht auch in Relation zur Heiligung und zum neuen Gehorsam. Die füßen Früchte des Glaubens find: Liebe, Dankbarkeit, Sanftmut, Geduld, Mildtätigkeit und viele andere Tugenden und Berke. Entnimmt nun der Glaube seine rechtfertigende Kraft diesen Früchten, bie der Heilige Geift im Menschen wirkt? Rechtfertigt der Glaube, so= fern er die Burgel der Heiligung und der guten Berte ift? Ober berläkt sich der Glaube auf irgend eine gute, vom Seiligen Geift gewirkte Beschaffenheit oder irgend ein gutes, von der Gnade gewirktes Tun des Menschen? So lehrte Augustin: Die Berte natürlicher Vernunft und Rraft und die Werke äußerlicher Ehrbarkeit könnten zwar nicht den Menschen rechtfertigen, wohl aber der neue Gehorsam, den der Geilige Geist im Menschen wirke, und die Reinheit und Bollkommenheit des Herzens, welche die gratia infusa zustande bringe. Und von papistis schen Theologen werden alle möglichen Formen der Berkgerechtigkeit vertreten, von der grob heidnischen, nach welcher Gott den Menschen rechtfertigt, wenn und weil er tut, was er kann (quod in se est), bis zur feineren, nach welcher der Mensch gerecht ist vermöge der Erneue= rung, welche die Gnade in ihm wirkt. Alle lehren, daß die rechtfertis gende Kraft in der Beschaffenheit, in der Liebe und den Werken des Die einen behaupteten, daß zur Vollbringung dieser Menschen liege. Werke ein übernatürlicher habitus dilectionis (prima gratia), den uns Christus erworben habe, nötig sei, während andere lehrten, daß auch bie Berke, welche ber natürliche Mensch zu leisten vermöge, zur Rechts fertigung genügen.4) Bei allen aber kommt es auf die Lehre hinaus:

۱

<sup>4) 137, § 167</sup> f. - Rach Melanchthon führt Augustin nicht die lutherische Lehre, bag wir gerecht werben "aus göttlicher Burechnung umfonft, bie außer uns und durch ben Glauben, das ift, durch gemiffe Buberficht aus Gottes Bort, ent= ftehet und gefaffet wird". (Luther. Erl. Ausg. 58, 340.) Rach Augustin feien wir gerecht "burch ben Glauben, bas ift, burch unfere Erneuerung". "Auguftin hält nicht, daß ber Mensch umsonft felig werbe, sondern, daß er von wegen ber Tugenden, fo ihm geschentt find, selig werde", und "bag wir für gerecht gerechnet werden des Gefeges Erfüllung halben, die ber Seilige Geift in uns wirtet". (A. a. O., 341. 356.) "Sic enim [Augustinus] loquitur, quasi judicare debeamus nos justos esse fide, hoc est, novitate nostra. . . . Et hinc orta est scholasticorum gratia gratum faciens. . . . Augustinus non hoc sentit, gratis salvari hominem, sed salvari propter donatas virtutes. . . . Tota ratio Augustini de meritis alia est, quam vestra [Lutheri], nec tollit nisi meritum impii." (349.) Luther hält bafür, bag Augustin trot feiner Abweichungen im Bergen mit ben Lutherischen ftimme. Luther ichreibt: "Es fei alfo ober nicht" (wie Melanchthon über Augustin urteilt), "boch zeigt bies Bort Augustini genugsam an, daß er's mit uns hält, ba er fagt: Erschredt werbe ich

"Remissionem peccatorum emamus nostris operibus." (132, § 139.) Bei allen kommt die Rechtfertigung au stehen auf die gute Beschäffenheit und das gute Tun des Menschen, auch bei solchen, die lehrten, daß Gott erst dem Menschen das gute Tun durch Eingiebung der Gnadenkräfte ermögliche, oder daß die Rechtfertigung bestehe in der "Mitteilung einer der Bollkommenheit Gottes entsprechenden Beschaffenheit an die, welche im Clauben sich Christo und Gotte hingeben." 5)

Von Christo lehrten die Papisten, "daß er uns verdienet habe ein habitum oder, wie sie es nennen, primam gratiam, die erste Gnade, welche sie achten für eine Neigung" (also eine Beschaffenheit im Men= fcen), "baburch wir dennoch Gott leichter denn sonft lieben können". (89, § 17; 142.) "Ex Christo non propitiatorem et justificatorem. sed tantum legislatorem fecerunt (mansit tamen apud aliquos pios semper cognitio Christi)." (151, § 271.) Die Widersacher fagen, "daß die Sünde also vergeben werde, quia attritus vel contritus elicit actum dilectionis Dei, wenn wir uns aus der Vernunft fürnehmen, Gott zu lieben; durch das Werk (fagen fie) erlangen wir Vergebung ber Sünde. . . . Bas ift bas anders, denn bertrauen auf unfere Berke, nicht auf die Zusage oder Verheißung von Christo?" (180, § 75.) "Verum est enim, quod in doctrina poenitentiae requiruntur opera, quia certe nova vita requiritur. Sed hic male assuunt adversarii, quod talibus operibus mereamur remissionem peccatorum aut justificationem." (135, § 153 f.) Die Papisten stellten das Prinzip auf: "Maximam et praecipuam virtutem justificare", berbanden damit 1 Ror. 13, 13 und folgerten: Die Liebe rechtfertigt. (123, § 97 ff.) "Aus diesen Früchten und Berten des Glaubens flauben die Bider= facher nur ein Stüde, nämlich die Liebe, und lehren, daß die Liebe für Gott gerecht mache; also find sie nichts anders denn Werkprediger und Gesetzlehrer. Sie lehren nicht erst, daß wir Vergebung der Sünde er= langen durch den Glauben. Sie lehren nicht von dem Mittler Christo, daß wir durch denselbigen einen gnädigen Gott erlangen, sondern reden von unferer Liebe und unfern Werken, und fagen boch nicht, was es für eine Liebe sei, und können es auch nicht sagen. Sie rühmen, sie

5) Plitt, Die Apologie, 126.

wohl, ich verzage aber darum nicht, benn ich gedenke an die Bunden des Herrn. Und weiter in lidr. Confessio: Beh der Menschen Leben, so gut und löblich es auch ist, Sottes Barmherzigkeit hintangeset! hie zeigt er klar an, daß der Glaub tätig und kräftig sei im Ansang, Mittel und Ende, das ist, immerdar, für und für." (345. 352.) Die Berusung auf Augustin in der Apologie bez treffend schrieb Melanchthon an Brenz im Jahre 1531: "Ich ziehe Augustinum darum an (eito Augustinum tamquam prorsus  $\delta \mu \delta \psi \eta \phi o \nu$  propter publicam de eo persuasionem), daß er bei allen ein groß Ansehen hat, wiewohl er nicht genugsam erkläret des Glaubens Gerechtigkeit." (358; cf. Corpus Ref. II, 501 sq.)

können das Gesetz erfüllen oder halten, so doch die Ehre niemands ge= höret denn Christo; und halten also ihr eigen Bert gegen Gottes Ur= teil, sagen, sie verdienen de condigno Gnad und ewiges Leben." (113, § 24 f.) Bu den Sprüchen der Schrift, welche von der Rechtfertigung durch den Glauben handeln, erdichten die Bapisten "ein sophistische Gloß" und sagen, sie "sind von fide (caritate) formata zu verstehen. Das ist, sie sagen: Der Glaub macht niemands fromm oder gerecht, benn um der Liebe oder Werk willen." (107, § 109.) Nach den Papisten rechtfertigen sonach Liebe und Berke. Und der Glaube recht= fertigt nur, wenn und weil er mit der Liebe und guten Berken verbunden ift. In der Liebe und den Werken liegt die vis justificans des Claubens. Thomas Aquinas fagt: "Fides formata est virtus. Fides autem informis (die bloße notitia) non est virtus." Darum recht= fertigt nach den Papisten zwar nicht die fides informis, wohl aber die fides formata, eben weil sie Tugend im Menschen ist.

Daß nun Liebe und gute Berke nötig find, dem Glauben folgen und von Gott uns belohnt werden, leugnet unser Bekenntnis nicht. "Auch wird gelehret, daß solcher Glaub gute Früchte und gute Wert bringen soll, und daß man müsse gute Werk tun, allerlei, so Gott ge= boten hat, um Gottes willen, doch nicht auf folche Wert zu vertrauen, badurch Gnade für Gott zu verdienen." (40.) "Gute Werk sollen und müssen geschehen, nicht daß man darauf vertraue, Gnade damit zu verdienen, sondern um Gottes willen und Gott zu Lob." (46, § 27.) "Die Liebe folgt, wo der Glaube ift." (100, § 77.) "Bir fagen auch, daß die Liebe dem Glauben folgen soll, wie Paulus sagt: "In Christo JEju ift weder Beschneidung noch Vorhaut etwas, sondern der Glaub, welcher durch die Liebe wirket.' Man soll aber darum auf die Liebe nicht vertrauen, noch bauen, als erlangten wir um der Liebe willen oder durch die Liebe Vergebung der Sünde und Versöhnung Gottes. ... Biewohl es wahr ift, daß Frücht und Wert nicht außen bleiben." (108, § 111 f.) "Nos sentimus ac docemus, bona opera necessario facienda esse (debet enim sequi fidem inchoata legis impletio)." (123, § 93.) "Bie wir nu fagen, daß die rechte Buß soll das ganze Leben burch währen, also sagen wir auch, daß die guten Bert und Früchte bes Glaubens das ganze Leben durch geschehen sollen; wiewohl unser Berke nimmermehr so teuer werden, daß sie sollten dem Schatz Christi gleich fein ober das ewig Leben verdienen." (144.) Die Konkordien= formel schreibt: "Nachdem der Mensch durch den Glauben gerechtfer= tiget worden, alsdann ist ein wahrhaftiger lebendiger Glaube durch die Liebe tätig, Gal. 5. Also, daß die gute Wert dem gerechtmachenden Glauben allzeit folgen und bei demfelben, da er rechtschaffen und leben= dig (si modo vera et viva fides est), gewißlich erfunden werden; wie er dann nimmer allein ift, sondern allzeit Liebe und Hoffnung bei fich hat. Fides enim vera numquam sola est, quin caritatem et

spem semper secum habeat." (529, § 11.)<sup>6</sup>) "Wann wir aber lehren, daß durch die Wirkung des Heiligen Geistes wir neu geboren und gerecht werden, hat es nicht die Meinung, . . . als dürften oder sollten wir ohne Buh, Bekehrung und Besserung den Sünden folgen, darin bleiben und fortsahren. Denn wahre R eu muß vorhergehen, und die also... zu Inaden angenommen werden, denen wird auch der Heilige Geist gegeben, der sie berneuert und heiliget, in ihnen wirket Liebe gegen Gott und gegen dem Nächsten." (614, § 22 f.) Ja, gerade dazu hat uns der Sohn Gottes erlöst, damit wir uns Tag und Nacht im Geseh Gottes üben. (536, § 2.)

Auch leugnet unser Bekenntnis nicht, daß Christen aus ihrer Seili= gung schließen können und sollen, ob sie im Glauben stehen und bor Gott gerecht find. "Es ist auch die Liebe eine Frucht, so dem wahren Glauben gewißlich notwendig folget. Denn wer nicht liebet, das ift eine gewiffe Anzeigung, daß er nicht gerechtfertiget, sondern noch im Tode sei, oder die Gerechtigkeit des Glaubens wiederum verloren habe, wie Johannes sagt 1 Joh. 3." (615, § 27.) "Credimus . . . bona autem opera testimonia (Beugen) esse, quod Spiritus Sanctus praesens sit atque in nobis habitet." (532, § 15.) "Christus saepe annectit promissionem remissionis peccatorum bonis operibus, non quod velit bona opera propitiationem esse, sequentur enim reconciliationem, sed propter duas causas. Altera est, quia necessario sequi debent boni fructus. Monet igitur hypocrisin et fictam poenitentiam esse, si non sequantur boni fructus. Altera causa est, quia nobis opus est habere externa signa tantae promissionis, quia conscientia pavida multiplici consolatione opus habet. Ut igitur baptismus, ut

<sup>6)</sup> hiermit fteht nicht im Biderspruch, wenn bie Rontordienformel fcreibt: "Denn gute Bert geben nicht für ber Rechtfertigung ber, fondern folgen ber= felben, und bie Berson muß erft gerecht fein, ehe fie gute Berte tun tann." (615, § 27.) Logisch ift ber Glaube bas prius und die Werke das posterius. Beitlich aber liegt tein spatium zwischen bem Glauben und feiner Betätigung burch bie Liebe in guten Berten. Luther fagt: "Impossibile est dare credentem et non facientem." (Erl. Ausg. 58, 351.) "Richt daß Wert bie Seligkeit zuwege bringen ober erlangen, sondern daß fie da und zugegen find bem Glauben, der die Gerechtigkeit erlanget (fidei impetranti praesentes [praesentia] seu coram sunt), wie ich von Not wegen werbe gegenwärtig muffen fein zu meiner Seligteit. 3ch werbe auch babei fein, fagt jener Gefell, ba man ihn henten follte und andere Leute fehr nach bem Galgen liefen und eileten." (A. a. O., 346. 353.) Papiftische Theologen aus alter und neuefter Beit behaupten, bag fich bie Lutheraner widersprechen, wenn fie lehren: Gute Werte find nötig, und: Der Glaube allein rechtfertigt. Aber ichon dem Bischof Sabolet, einem ber erften, welcher diefen Borwurf erhob, wurde gezeigt, daß nach lutherischer Lehre gute Berte nicht nötig seien zur Rechtfertigung und Seligteit, fonbern bag fie als Früchte bem Glauben notwendig folgen, und bag fomit von einem Widerspruch nicht bie Rebe fein tonne. (343. 351.)

coena Domini sunt signa, quae subinde admonent, erigunt et confirmant pavidas mentes, ut credant firmius remitti peccata: ita scripta et picta est eadem promissio in bonis operibus, ut haec opera admoneant nos, ut firmius credamus. Et qui non benefaciunt, non excitant se ad credendum, sed contemnunt promissiones illas. Sed pii amplectuntur eas et gaudent habere signa et testimonia tantae promissionis. Ideo exercent se in illis signis et testimoniis. Sicut igitur coena Domini non justificat ex opere operato sine fide, ita eleemosynae non justificant sine fide ex opere operato." (135, § 154 f.) "Si quis dilectionem abjecerit, etiamsi habet magnam fidem, tamen non retinet eam. Non enim retinet Spiritum Sanctum." 1 Kor. 13, 2 ermahnt darum Paulus die Christen, "ut bonos fructus ferrent, ne amitterent Spiritum Sanctum". (124, § 98.) "Alfo ift auch auf den Spruch aus dem Ebangelio zu antworten: "Vergebet, so wird euch bergeben.' Denn es ift gleich eine folche Lehre von der Buke. Das erste Stud an diesem Spruche fordert Besserung und gute Berke, das andere Stück fest dazu die Verheißung, und man soll daraus nicht schließen, daß unser Vergeben ex opere operato Vergebung der Sünde Denn das sagt Christus nicht, sondern wie in andern Sa= verdiene. kramenten Christus die Verheißung heftet an das äußerliche Zeichen, also heftet er auch hie die Verheikung von Vergebung der Sünde an die äußerlichen gute Werk. Und wie wir im Abendmahl nicht erlangen Vergebung der Sünde ohne den Glauben, ex opere operato, also auch nicht in diesem Wert und unserm Vergeben; denn unser Vergeben ift auch kein gut Werk, es geschehe benn von denjenigen, welchen von Gott in Christo die Sünde schon zuvor vergeben sind. Darum unser Bergeben, soll es Gott gefallen, so muß es nach der Vergebung, da uns Gott vergibt, folgen. Denn Christus pfleget die zwei also zusammen zu seten, das Gesetz und Ebangelium, beide den Glauben und auch die guten Berke, daß er anzeige, daß kein Glaube da fei, wenn nicht gute Werk folgen. Stem, daß wir äußerliche Zeichen haben, welche uns erinnern des Ebangelii und Vergebung der Sünde, dadurch wir ge= tröftet werden, daß also manchfältig unser Glaube geübet werde." (134.) Genau so der Große Katechismus zur fünften Bitte ("Als wir vergeben unfern Schuldigern"): "Vergibst bu nicht, so bente auch nicht, daß dir Gott vergebe; vergibst du aber, so hast du den Trost und Sicherheit, daß dir im Himmel vergeben wird, nicht um deines Ver= gebens willen; benn er tut es frei umsonst, aus lauter Gnade, weil er's verheißen hat, wie das Ebangelium lehret, sondern daß er uns folches zur Stärke und Sicherheit als zum 28 ahrzeichen febe, neben ber Verheißung, ut nos certos ac securos faciat, tamquam symbolo seu certo signo una cum promissione proposito. . . . Denn miebiel bie Taufe und Sakrament, äußerlich zum Zeichen gestellet, schaffen, fo viel vermag auch dies Zeichen" [unfer Vergeben] "unfer Gewiffen

zu stärken und fröhlich zu machen, und ist für andern eben darum ges stellet, dah wir's alle Stunde könnten brauchen und üben, als das wir allzeit bei uns haben." (480, § 95 ff.)

Was ferner die Belohnung der guten Werke betrifft, so schreibt bie Apologie: "Docemus operibus fidelium proposita et promissa esse praemia. Docemus bona opera meritoria esse, non remissionis peccatorum, gratiae aut justificationis (haec enim tantum fide consequimur), sed aliorum praemiorum corporalium et spiritualium in hac vita et post hanc vitam, quia Paulus inquit (1 Cor. 3, 8): Unusquisque recipiet mercedem juxta suum laborem. Erunt igitur dissimilia praemia propter dissimiles labores. . . . Paulus (Eph. 6, 9) commendat nobis praeceptum de honorandis parentibus mentione praemii, quod additur illi praecepto, ubi non vult, quod obedientia erga parentes justificet nos coram Deo; sed postquam fit in justificatis, meretur alia magna praemia. Deus tamen varie exercet sanctos et saepe differt praemia justitiae operum, ut discant non confidere sua justitia, ut discant quaerere voluntatem Dei magis quam praemia; sicut apparet in Job, in Christo et aliis sanctis." (120, § 73 ff.) "Etsi justificatio et vita aeterna ad fidem pertinent, tamen bona opera mereantur alia praemia corporalia et spiritualia et gradus praemiorum." (148, § 245.) "Concedimus et hoc, quod eleemosynae mereantur multa beneficia Dei, mitigent poenas, quod mereantur, ut defendamur in periculis peccatorum et mortis, sicut paulo ante de tota poenitentia diximus." (186, § 157.) Und was das Wort "Lohn" betrifft, so schreibt die Apologie: "Was sagen wir aber von bem Lohn, welches die Schrift gedenket? Für das erste, wenn wir fagten, daß das ewige Leben werde ein Lohn genennet, darum, daß es ben Gläubigen Christi aus der göttlichen Verheißung gehöret, jo hätten wir recht gesagt. Aber die Schrift nennet das ewige Leben einen Lohn, nicht daß Gott schuldig sei, um die Wert das ewige Leben zu geben, fondern nachdem das ewige Leben sonft geben wird aus andern Urfachen, daß bennoch bamit vergolten werde unfer Wert und Trübsal, obschon der Schatz so groß ist, daß ihn Gott uns um die Werke nicht schuldig wäre. Gleichwie das Erbteil ober alle Güter eines Baters dem Sohn gegeben werden und find ein reiche Vergleichung und Belohnung feines Gehorfams, aber bennoch empfähet er bas Erbe nicht um seines Verdienstes willen, sondern daß es ihm der Bater gönnt als ein Bater. Darum ift's gnug, daß das etwige Leben deshalben werde ein Lohn genennet, daß dadurch vergolten werden die Trübfalen, so wir leiden, und die Werk der Liebe, die wir tun, ob es wohl damit nicht verdienet wird. Denn es ist zweierlei Vergelten, eins, das man schuldig ist, das ander, das man nicht schuldig ist. Als, so der Kaiser einem Diener ein Fürstentum gibt, damit wird vergolten des Dieners Arbeit, und ift doch die Arbeit nicht würdig des Fürftentums, sondern

ber Diener bekennt, es fei ein Gnadenlohn. Alfo ift uns Gott um die Berke nicht schuldig das etwige Leben; aber bennoch so er's gibt um Thriftus' willen den Gläubigen, so wird damit unser Leiden und Berk vergolten. Weiter sagen wir, daß die guten Werke wahrlich ver= dienstlich und meritoria fein. Richt daß fie Vergebung der Sünde uns follten verdienen ober für Gott gerecht machen. Denn fie gefallen Gott nicht, sie geschehen benn von denjenigen, welchen die Sünden ichon ver= geben sind. So sind sie auch nicht wert des ewigen Lebens, sondern fie find verdienstlich zu andern Gaben, welche in diesem und nach diesem Leben gegeben werden. Denn Gott verzeuhet biel Gaben bis in jenes Leben, da nach diesem Leben Gott die Heiligen wird zu Ehren seben. Denn hie in diesem Leben will er den alten Adam freuzigen und töten mit allerlei Anfechtungen und Trübfalen. Und dahin gehört der Spruch Pauli: Ein jeder wird Lohn empfahen nach feiner Arbeit. Denn die Seligen werden Belohnung haben, einer höher denn der ander. Solchen Unterschied macht der Verdienst, nachdem er nun Gott gefällt, und ist Berdienst, dieweil diejenigen folche gute Wert tun, die Gott zu Rindern und Erben angenommen hat. So haben sie denn eigen und sonderlichen Berdienst, wie ein Kind für dem andern." (147, § 243 ff.) ---"Darum schließen wir die Wert durchs Wort Sola nicht also aus, daß sie nicht folgen sollten; sondern das Vertrauen auf Verdienst, auf Berk, das schließen wir aus und sagen, sie verdienen nicht Vergebung ber Sünden." (100, § 74.) "Denn die Schrift gebeut und lobet also gute Berke, daß fie doch gleichwohl Gottes Verheißung und den rechten Schatz, Christum, noch viel tausendmal höher set." (120, § 67.) Und umgekehrt, wenn die Propheten den Frrtum von den Werken, der der Welt so hart anklebet, bekämpfen, so verdammen sie "nicht die Opfer an ihnen selbst, denn die hat Gott geboten als äußerliche übungen in demselbigen seinem Bolk, sondern sie treffen vornehmlich ihr gottlos herz, da sie die Opfer der Meinung taten, daß sie meineten, dadurch würde Gott ex opere operato versühnet; dadurch ward der Glaube unterdrückt." (122, § 85.) Auch durch die particulae exclusivae "werden die Wert ausgeschlossen, nicht der Meinung, als könnte ein wahrer Glaub wohl fein ohne Reu, oder als sollten, müßten und dürften die guten Wert dem wahren Glauben als die gewisse, unge= zweifelte Früchte nicht folgen, ober als ob die Gläubigen nicht dürften noch müßten etwas Gutes tun: sondern von dem Artikel der Recht= fertigung für Gott werden die guten Wert ausgeschlossen". (618, § 36.)

Zwischen den Papisten und Lutherischen handelt es sich nicht um die Frage, ob gute Werke nötig sind und ob Gott sie belohnt 2c., sondern ob in diesen Werken die vis justificans liegt und ob sich der Mensch auf die Liebe und guten Werke im Gerichte Gottes verlassen kann. "Wir aber zanken nicht um das Wort Lohn, sondern von diesen großen, hohen, allerwichtigsten Sachen, nämlich wo christliche Herzen rechten,

gewissen Troft suchen follen. Stem, ob unsere Bert die Gewissen können zu Ruhen oder Friede bringen. Stem, ob wir halten sollen, daß unsere Werk des ewigen Lebens würdig find, oder ob es um Christus' willen gegeben werde. Dieses sind die rechten Fragen in diesen Sachen; wenn da die Gewissen nicht recht bericht sein, so können sie keinen gewissen Troft haben." "Derhalben ist dieser Streit über einer hohen, wichtigen Sache, da den frommen Herzen und Gewissen ihr höchster, gewissester, ewiger Trost an gelegen ift, nämlich von Christo, ob wir sollen ber = trauen auf den Verdienst Christi oder auf unsere Berke." (115, § 36.) Mit großem Nachdruck betont nun unser Bekenntnis: Die Liebe und die Werke rechtfertigen nicht. Sie versöhnen Gott nicht, verdienen nicht Vergebung ber Sünden und Gnade, überwinden nicht bie Schreden der gölle und bes Todes, fie tonnen wir nicht bem gorn und Gerichte Gottes entgegenhalten, fie geben keinen Troft wider bie Sünde und bringen dem Gewissen auch keine Ruhe und keinen Frieden und durch sie haben wir auch keinen Zugang zu Gott. "Nicht durch die Liebe, nicht um der Liebe oder Werk willen erlangen wir Vergebung ber Sünde." (100, § 77.) "Non possumus irae Dei opponere nostram dilectionem et opera nostra." (101, § 81.) Durch die Berke haben wir keinen Zutritt zu Gott. (101, § 81.) Der Glaube set "gegen Gottes gorn nicht sein Verdienst ober Wert", "welches ein Federlein gegen einen Sturmwind wäre". (95, § 46.) Mit Gott, der hohen Majestät, können wir nicht "durch unser elend bettelisch Werk und Verdienst handeln". (97, § 60.) "Denn der ewige Tob und die Engste der Hölle lassen sich nicht also quittieren, wie sie wähnen wollen. Man muß gar viel ein andern und größeren Schatz haben, dadurch wir von Tod, ewigen üngsten und Schmerzen ertauft werden, denn unsere Berke sein. Denn solche Berkheiligkeit ist ein müßig Ding, und die Werkheiligen schmecken nicht einmal, was Tod ist." (194, § 49.) "Darum bleibt dieser Beschluß wie eine Mauer, ja wie ein Fels feststehen, daß wir, ob wir schon angefangen haben, das Geset zu tun, dennoch nicht um folcher Wert willen, sondern um Christus' willen durch den Glauben Gott angenehm sind und mit Gott Frieden haben, und ist uns Gott für dieselbige Werk nicht schuldig das ewig Leben; sondern gleichwie uns Vergebung der Sünde und Gerechtigkeit um Christus' willen, nicht um unser Berte ober bes Gesetzes willen, wird zugerechnet, also wird uns auch nicht um unser Werke willen noch um des Gesetzes willen, sondern um Christus' willen samt der Gerech= tigkeit etwig Leben angeboten, wie denn Christus fagt (Joh. 6, 40): "Das ift der Wille des Baters, der mich gesandt hat, daß ein jeglicher, der den Sohn siehet und gläubet an ihn, habe das etwige Leben. Stem (B. 47): "Der da gläubet in den Sohn, hat das ewige Leben." (143.) "Bie hätte boch Betrus Härer reden können? Er fagt: Bergebung der Sünden empfahen wir durch feinen Namen, das ist, durch ihn erlangen wir sie, nicht durch unser Verdienst, nicht durch unser Reu ober Attri= tion, nicht durch unser Liebe, nicht durch eigenen Gottesdienst, nicht durch eigene Menschensatung oder Berke, und setet bazu: "wo wir in ihn gläuben'. Derhalben will er, daß ein Glaub im Herzen sei, darum fagt er, es zeugen mit einem Mund von dem Christo alle Propheten." (102, § 83; 129, § 122.) "Darum will Christus nicht, daß die Liebe und die Werke sollen der Schatz sein, dadurch die Sünden bezahlt werden, welches Christus' Blut ift." (114, § 34.) "Und Christus will nicht, daß die Frau durch das Werk der Liebe verdienet habe Ver= gebung der Sünde, darum fagt er klar: "Dein Glaub hat dir geholfen." Nu ist das der Glaub, welcher sich verlässet auf Gottes Barmherzigkeit und Wort, nicht auf eigene Werk. Und meinet's jemands, daß der Glaube sich zugleich auf Gott und eigene Werk verlassen könne, der verstehet gewißlich nicht, was Glauben sei. Denn bas erschrocken Ge= wissen wird nicht zufrieden durch eigene Werk, sondern muß nach Barmherzigkeit schreien und läßt sich allein burch Gottes Wort tröften und aufrichten." (114, § 31 f.) "Gleichwie wir nicht erlangen Ber= gebung ber Sünde durch andere gute Werk und Tugenden, als um Geduld willen, um Reuschheit, um Gehorsams willen gegen der Obrig= feit, und folgen doch die Lugenden, wo Glaub ist: also empfahen wir auch nicht um der Liebe Gottes willen Vergebung der Sünde, wiewohl fie nicht außen bleibt, wo diefer Glaube ift." (113, § 31.) Der Glaube felbft rechtfertigt, nicht von wegen der Liebe und Berke, so folgen. Die Apologie fcreibt: "Aber etliche, wenn man fagt, der Glaub macht rechtfertig für Gott, verstehen solches vielleicht vom Anfang, nämlich daß der Glaub sei nur der Anfang, oder ein Vorbereitung zu der Rechtfertigung, also, daß nicht der Glaub selbst dafür gehalten werden foll, daß wir dadurch Gott gefallen und angenehm sind, sondern daß wir Gott angenehm sind von wegen der Lieb und Bert, so folgen, nicht von wegen des Glaubens. Und folche meinen, der Glaub werde allein derhalben gelobet in der Schrift, daß er ein Anfang fei guter Werk, wie denn allezeit viel am Anfang gelegen ist. (Magna enim vis est principii, ut vulgo dicunt, αρχή ήμισυ παντός, ut si quis dicat, quod grammatica efficiat omnium artium doctores, quia praeparet ad alias artes, etiamsi sua quemque ars vere artificem efficit.) Dies aber ift nicht unfer Meinung, sondern wir lehren also vom Glauben, daß wir durch den Glauben selbst für Gott angenehm sind." (99, § 71.) Die Werke rechtfertigen nicht, und das gilt von allen Werken, nicht bloß von den Zeremonien. Zu Röm. 3, 28 bemerkt die Apologie: "Da wollen die Widersacher sagen, Paulus habe ausgeschlossen allein die jüdischen Zeremonien, nicht andere tugendliche Werke. Aber Paulus redet nicht allein von Zeremonien, sondern eigentlich gewiß redet er auch von allen andern Werken und von dem ganzen Gesetz geben Geboten. Denn im 7. Kapitel hernach zeuhet er an den Spruch aus den zehen Geboten: "Laß dich nicht gelüsten." Und so wir durch andere Werke, welche nicht jüdische Zeremonien wären, könnten Vergebung der Sünde erlangen und dadurch Gerechtigkeit verdienen, was wäre dann Christus und seine Verheißung vonnöten? Da läge schon danieder alles, was Paulus von der Verheißung an so viel Orten redet. So schriebe auch Paulus unrecht zu den Ephesern, da er sagt Eph. 2, 8: "Ohne Verdienst, umsonjt seid ihr selig worden; denn Gottes Cabe ist's, nicht aus Werken." 2c. (103, § 87.)

Nach der Apologie rechtfertigen nun Liebe und Werke deshalb nicht, weil sie in sich selber unvollkommen sind, weil sie nur vorhanden find bei folchen, die ichon durch den Glauben gerecht find, weil fie Gott nur gefallen um Christi und des Glaubens willen und weil die Lehre von der Werkgerechtigkeit Christum und fein Berdienst beseitigt und somit Rudfall ins heidentum ist. Für ihre Berklehre beriefen sich die Papisten aufs Geset. Die Apologie aber schreibt: "Man tann aber furg antworten auf alle Sprüche, fo fie einführen von dem Gesete, nämlich, daß das Gesetz ohne Christo niemands halten tann, und wenn gleich äußerlich gute Werke geschehen ohne Christo, so hat doch Gott barum an der Person nicht Gefallen. Darum wenn man will von guten Werken lehren oder predigen, foll man allgeit dazu seben, daß zubör= derst Glaube da fein müffe und daß fie allein um des Glaubens willen an Christum Gott angenehm sein, und daß sie Früchte und Zeugnis des Glaubens find." (119, § 63.)7) Auf unsere Berke können wir nicht vertrauen, weil sie nicht vollkommen sind. "Tota scriptura, tota ecclesia clamat legi non satisfieri. Non igitur placet illa inchoata legis impletio propter se ipsam, sed propter fidem." (117, § 45.) Die durch den Glauben Biedergeborenen empfangen den Seiligen Geift und haben dem Gesetz entsprechende Bewegungen, aber von der Boll= kommenheit des Gesehes sind auch sie noch weit entfernt. (118, § 54.) "Die Widersacher denken also, die Liebe sei die Erfüllung des Gesetes, darum wäre es wohl wahr, daß die Liebe uns gerecht macht, wenn wir das Gesetz hielten. Wer darf aber mit Bahrheit fagen ober rühmen, daß er das Gesetz halte und Gott liebe, wie das Gesetz gebeut? 28ir

<sup>7)</sup> Aus der Tatsache, daß Paulus 1 Ror. 13 die Liebe fordert, folgerten die Papisten, daß die Liebe rechtfertige. Aber die Apologie bemerkt: "Nihil quisquam ex hoc textu (1 Cor. 13, 2) amplius ratiocinari potest, quam quod dilectio sit necessaria. Id fatemur. Sicut necessarium est non furari. Neque vero recte ratiocinaditur, si quis inde velit hoc efficere: non furari necessarium est, igitur non furari justificat. . . Er seht nicht die affirmativam dazu, daß die Liebe für Gott gerecht mache." (124, § 101 f.) Dasselbe gilt von dem Mißbrauch, den die Papisten mit Jatobus trieben. "Wenn die Widersacher allein ihre Träume" (ihre falschen Schlüffe) "außen lassen lassen die hinanstieden, was sie wollen, so ist" (auch Jatobus betreffend) "die Antwort leicht." (129, § 123; 124, § 101; 131, § 131; 132, § 138.)

haben oben angezeigt, daß darum Gott die Verheißung der Gnaden getan hat, daß wir das Gesetz nicht halten können. . . . Denn ehe wir ein Tüttel am Gesetz erfüllen, so muß erst da sein der Glaub an Chriftum, durch welchen wir Gott verfühnet werden und erst Bergebung ber Sünden erlangen." (115, § 38.)8) Illa inchoata legis impletio "in nobis est exigua et immunda. Ideo non placet propter se ipsam, non est accepta propter se ipsam et non justificat, quia tantum est accepta propter fidem." (116, § 40.) "Denn so wir Vergebung der Sünde und Versühnung Gottes nicht ohne Verdienst erlangen durch Thristum, so wird niemands Vergebung der Sünde haben, er habe denn das ganze Gesetz gehalten. Denn das Gesetz macht niemands gerecht für Gott, solange es uns anklaget. Nu tann sich ja niemands rühmen, daß er dem Gesetz gnug getan habe. Darum müssen wir sonft Troft suchen, nämlich an Christo." (115, § 36.) "Conscientia non potest statuere, quod opus satisfaciat Deo. Ideo semper angitur et subinde alia opera, alios cultus excogitat, donec prorsus desperat. Lex enim semper accusat." (137, § 164.) "Doctrina adversariorum relinquit conscientias ambiguas, ut nunquam pacatae esse queant, quia lex semper accusat nos etiam in bonis operibus. Semper enim caro concupiscit adversus Spiritum (Gal. 5, 17)." (141, § 198.) "So Gottes Enade und Hilfe gegen uns gebauet ist auf unsere Bert, so ist sie gar ungewiß. Denn wir können nimmermehr gewiß fein, wenn wir Berke gnug tun, oder ob die Werke heilig oder rein gnug sein." (120, § 67.) "Denn so wir halten werden, daß Christus allein uns primam gratiam, bas ift, bie erste Gnade, verdienet hätte (wie fie es nennen), und wir hernach durch unfere Werke erst das etwige Leben müßten verdienen, so werden die Gerzen oder Gewissen weder an der Todesstunde noch sonst nimmermehr zufrieden werden, werden nimmermehr bauen können auf gewissen Grund, werden nimmer gewiß, ob uns Gott gnädig wäre. Also führet ihre Lehre die Gewissen ohne Unterlaß auf eitel Gerzeleid und endlich auf Verzweifelung. Denn Gottes Geset ift nicht ein Scherz, das klagt die Gewissen an außer Christo ohne Unterlaß, wie Paulus fagt (Röm. 4, 15): "Das Gesetz richtet gorn an." Also benn, wenn die Gewiffen Gottes Urteil fühlen und haben tein gewiffen Troft, fallen sie dahin in Verzweiflung." (142.) "Und dieses verstehen fromme herzen und christliche Gewissen fast wohl, nähmen nicht tausend Belt, daß unser heil auf uns stünde (si penderet res ex meritis nostris)." (102, § 84.) "Sentiendum est igitur, quod reconciliati fide, propter Christum justi reputemur, non propter legem aut propter opera nostra; sed quod haec inchoata impletio legis placeat propter fidem, et quod propter fidem non imputetur hoc, quod deest impletioni legis, etiamsi conspectus impuritatis nostrae perterrefacit nos." (118,

<sup>8)</sup> Cf. 107, § 110; 134, § 148; 171, § 34; 143; 615, § 27; 626, § 8.

§ 55 f.) "Darum können wir nicht rühmen viel Verdienst und Werk, wo sie ohne Gnade und Barmherzigkeit angesehen werden." (325, § 3.)9) "Jtem, so ist's klar genug, daß wir allein durch den Glauben ben heiligen Geift empfangen; item, daß unfere Bert und da wir anfahen, das Gesetz zu halten, an ihm selbst Gott nicht gefallen. So ich nu, wenn ich gleich voll guter Werke bin, wie Paulus war und Petrus, dennoch anderswo muß meine Gerechtigkeit suchen, nämlich in der Verheißung der Gnade Christi, item, so allein der Glaub das Gewissen stillet, so muß je das gewiß sein, daß allein der Glaub für Gott gerecht macht. Denn wir müffen allzeit dabei bleiben, wollen wir recht lehren, daß wir nicht um des Gesetzes willen, nicht um Werke willen, sondern um Christus' willen Gott angenehm sein. Denn die Ehre, so Christo gebühret, soll man nicht dem Gesetz oder unsern elenden Werken geben." (119, § 61.) "Das heißt je Christum wieder ins Grab steden und die ganze Lehre vom Glauben wegnehmen", wenn man lehrt, daß Christus uns verdiene den habitum dilectionis, und daß wir durch die Liebe zu Gott kommen und durch unser Werk einen Zutritt zu Gott haben. (101, § 81.)<sup>10</sup>) Ja, "können wir durch folche Berk für Gott fromm und Christen werden, so wollt ich gerne hören (und versucht alle euer Bestes, hie zu antworten), was doch vor Unter= schied sein wollt zwischen der Philosophen und Christi Lehre?" (89, § 12.)<sup>11</sup>)

Mit befonderem Nachdruck betont die Apologie, daß auch nach ber Wiedergeburt es nicht die Werke find, die den Christen vor Gott rechtfertigen. "Denn unsere besten Werke, auch nach empfangener Enade des Evangelii, sein noch schwach und nicht gar rein." (116, § 42.) Vergebung erlangen wir "nicht durch unser Werke, die vor ober nach geschehen, wenn wir bekehrt oder neu geboren sein in Christo". (188, § 19.) "Ehristus bleibt nichtsdestoweniger vor als nach der einige Mittler und Versühner, wenn wir in ihm also neu geboren sein. Darum irren diejenigen, die da erdichten, daß Christus allein uns primam gratiam oder die erste Enade verdiene, und daß wir hernach durch unsere eigene Werke und Verdienst müssen das ewige Leben ber= bienen. Denn er bleibt der einige Mittler, und wir sollen des gewiß

10) Cf. 183, § 88 ff.; 139, § 178 ff.; 107, § 109 ff.

11) 121, § 80 ff.; 123, § 91 ff.; 126, § 108; 134, § 144; 151, § 272.

256

<sup>9)</sup> Cf. 626, § 8. — Luther fagt: "Der Gehorsam (Pauli) gefället um Paulus' willen, ber da glaubt, sonst gesselle Gott sein Gehorsam nicht. . . Darum scheinen die Wert durch des Glaubens Glanze und gesallen (Gott) um des Glaubens willen, nicht der Glaub um der Wert willen (opera igitur fulgent radiis fidei et propter fidem placent, non econtra), sonst wären die solgenden Wert besser von dräftiger denn der Glaube, den Menschen gerecht zu machen, als die ihn länger gerecht machten, nämlich im Mittel und Ende seines Lebens." (Erl. Ausg. 58, 344.)

fein, daß wir um seinetwillen allein ein gnädigen Gott haben; ob wir es auch gleich unwürdig sein, wie Paulus sagt: "Durch ihn haben wir ein Zugang zu Gott." Denn unsere besten Werke, auch nach empsange= ner Gnade des Ebangelii (wie ich gesagt), sein noch schwach und nicht gar rein." (116, § 41.) "So wir hielten, daß, wenn wir nu zu dem Ebangelio kommen und neu geboren sein, hernach durch unsere Werk verdienen sollen, daß uns Gott gnädig forthin wäre, nicht durch den Glauben, so käme das Gewissen nimmer zur Ruhe, sondern müßte ver= zweiseln; benn das Gesehlfen nimmer zur Ruhe, sondern müßte ver= sweiseln; benn das Gesehlfen nimmer zu. Bie denn die ganze heilige christ= liche Kirche, alle Heiligen allzeit bekannt haben und noch bekennen." (117, § 45.)<sup>12</sup>)

Ebenso bestimmt redet die Konkordienformel. Die Epitome ver= wirft die Lehre: 1. daß wir "von wegen der durch den Heiligen Geist eingegossenen Liebe, Tugend und daraus folgender Werk mit der Tat vor Gott gerecht gemacht werden"; 2. "daß der Glaube nicht allein ansehe den Gehorsam Christi, sondern seine göttliche Natur, wie die= felbige in uns wohnet und wirket, und durch folche Einwohnung unfer Sünde bedecket werden"; 3. "daß der Glaub darum jelig mache, weil die Erneuerung, fo in der Liebe gegen Gott und dem Nächsten stehe, in uns durch den Glauben angefangen werde"; 4. "daß der Glaub den Vorzug habe in der Rechtfertigung, gleichwohl gehöre auch die Er= neuerung und die Liebe zu unfer Gerechtigkeit vor Gott, dergestalt daß sie wohl nicht die vornehmste Ursach unserer Gerechtigkeit, aber gleich= wohl unfer Gerechtigkeit vor Gott ohne folche Liebe und Erneuerung nicht ganz oder vollkommen sei"; 5. "daß die Cläubigen vor Gott gerechtfertigt werden und felig fein zugleich durch die zugerechnete Ge= rechtigkeit Christi und durch den angefangenen neuen Gehorsam, oder zum Teil durch die Zurechnung der Gerechtigkeit Christi, zum Teil aber

<sup>12)</sup> Vergleiche bie ganze Ausführung S. 116 f. - Auf die Frage: "Ob ber Mensch anfänglich durch den Glauben, hernach aber vollend durch die Wert für Bott gerecht und angenehm werde", antwortet Luther in feinen Tischreben: "Ein Rreatur, so geschaffen ift, von der tann man nicht sagen, daß fie noch soll ge= ichaffen werden, weil fie allbereit geschaffen ift. Alfo ein Gerechter, fo bereit gerecht ift, von dem tann man nicht fagen, daß er noch foll gerecht werden, weil er schon gerecht ift. Es reimet fich allerding nicht, daß man sagen wollte, daß wir zwar anfänglich burch ben Glauben gerecht find, nachmals aber werbe bie Gerechtigkeit durch bie Wert vollendet und erseget. . . . Geschaffen find wir in Chrifto JEju ju guten Berten, barum ichaffen ober machen uns bie Bert nicht. fonft maren wir nicht Gottes Rreaturen, fondern, wie fie babon reben, Rreaturen unfer Bert. . . . So ber Unfang ber neuen Rreatur ohn des Gefetes Bert ift, fo ift's auch das Mittel und Ende, fonft wären die drei, Anfang, Mittel und End, nicht einerlei Befchöpfe, auch nicht eines Schöpfers, noch eines Beichlechts, fondern ein häglich ungeheuer Geschöpfe, jum Teil ohne Wert, jum Teil um ber Wert willen." (Erl. Ausg. 58, 338. Cf. 341 ff.)

burch den angefangenen neuen Gehorsam"; 6. "daß der Glaube nicht rechtsertige ohne die gute Werk, also daß die guten Werk notwendig zu Gerechtsertigkeit ersordert, ohne derselben Gegenwärtigkeit der Mensch nicht gerechtsertigt werden könne" (529 f.); 7. "daß gute Werk nötig sein zur Seligkeit; item, daß niemand jemals ohne gute Werk sei seligk worden; item, daß es unmöglich sei, ohne gute Werk selig werden". (533, § 16.)<sup>13</sup>)

Die Solida Declaratio lehrt, daß der Mensch gerecht und selig werde "ohne einig unser Verdienst oder Bürdigkeit, auch ohne alle vorgehende, gegenwärtige, oder auch folgende Wert (praecedentibus, præsentibus aut sequentibus nostris operibus), aus lauter Gnaden, allein um des einigen Verdienstes, des ganzen Gehorsams, bittern Lei= dens, Sterbens und Auferstehung unfers HErrn Christi willen, des Gehorsam uns zur Gerechtigkeit zugerechnet wird." (612, § 9.) "Aber hie muß mit sonderm Fleiß darauf gar gute Acht gegeben werden, wenn der Artikel der Rechtfertigung rein bleiben soll, daß nicht dasjenige, was vor dem Glauben hergehet und was demfelben nachfolget, zugleich mit in den Artikel der Rechtfertigung, als darzu nötig und gehörig, eingemenget ober eingeschoben werde, weil nicht eins ober gleich ift, von der Bekehrung und von der Rechtfertigung zu reden. Denn nicht alles, was zur Bekehrung gehöret, auch zugleich in den Artikel der Rechtfertigung gehöret." (615, § 24 f.) "Gleichfalls auch, wie= wohl die Verneuerung und Heiligung auch eine Wohltat des Mittlers Chrifti und ein Bert des Heiligen Geistes ist, gehöret sie boch nicht in den Artikel oder in den Handel der Rechtfertigung für Gott, sondern folget derfelben, weil sie von wegen unsers verderbten Fleisches in diesem Leben nicht gang rein und vollkommen ift." (615, § 28.) "Also, wann gleich die Bekehrten und Gläubigen haben angefangene Ber= neuerung, heiligung, Liebe, Tugend und gute Bert, fo können boch, follen und müffen dieselbigen nicht eingezogen ober eingemenget werden in den Artikel ber Rechtfertigung für Gott, auf daß dem Erlöser Christo feine Ehre bleib, und weil unfer neuer Gehorfam unvollkommen und unrein, die angefochtenen Gewissen einen beständigen Troft haben mögen." (617, § 34.) Die particulae exclusivae zeigen, "daß unser Werk weber Ursach noch Verdienst der Rechtfertigung, darauf Gott in diesem Artikel und Handlung sehen, oder wir uns darauf verlassen möchten oder sollten, noch zum ganzen oder zum halben noch zum wenig= ften Teil gesetzt und gehalten follen werden." (618, § 37.) Die Solida Declaratio verwirft folgende Säte: "1. daß unser Liebe oder gute

<sup>13)</sup> Cf. 531, § 2; 532, § 15; 628, § 22 ff. — Siehe Luther (Erl. Ausg. 58, 350 ff.) über die Frage, ob der Mensch gerecht werde "principaliter propter misericordiam et minus principaliter propter suas virtutes seu opera", oder ob die guten Werte "partialis causa" der Rechtfertigung seien.

Bert Verdienst oder Ursach fein der Rechtfertigung für Cott, entweder gänglich oder je (saltem) zum Teil"; "2. oder daß durch gute Wert der Mensch sich darzu würdig und geschickt machen müsse, daß ihm das Berdienst Christi mitgeteilet möge werden"; "3. vel formalem nostram justitiam coram Deo esse inhaerentem nostram novitatem seu caritatem: das ift; daß unsere wahrhaftige Gerechtigkeit für Gott sei die Liebe oder die Erneuerung, welche der Seilige Geift in uns wirket und in uns ist"; "4. oder daß zwei Stück oder Teil zu der Gerechtig= keit des Glaubens für Gott gehören, darinnen sie bestehe, nämlich die gnädige Vergebung der Sünden, und dann zum andern auch die Ver= neuerung oder Heiligung"; "5. item: fidem justificare tantum initialiter, vel partialiter, vel principaliter; et novitatem vel caritatem nostram justificare etiam coram Deo vel completive vel minus principaliter"; "6. item: credentes coram Deo justificari vel coram Deo justos esse simul et imputatione et inchoatione, vel partim imputatione, partim inchoatione novae obedientiae". (620 f.) Auch fieht der Glaube nicht an Christi "göttliche Natur, wie dieselbige in uns wohnet und wirket, und durch solche Einwohnung unsere Sünde für Bott zugededet werden". (624, § 63.) Solche Einwohnung Gottes ist "nicht die Gerechtigkeit des Glaubens, davon St. Paulus handelt und sie justitiam Dei, das ist, die Gerechtigkeit Gottes, nennet, um welcher willen wir für Gott gerecht gesprochen werden, sondern sie folget auf die vorgehende Gerechtigkeit des Glaubens, welche anders nichts ist denn die Vergebung der Sünden und gnädige Annehmung der armen Sünder allein um Christus' Gehorsam und Verdienstes willen." (622, § 54.) Wenn man darum fragt, "woraus und woher der Glaube das habe, und was dazu gehöre, daß er ge= recht und felig mache, ist's falsch und unrecht, wer da saget, . . . daß der Glaube nicht könnte rechtfertigen ohne die Bert oder daß der Glaube dergestalt rechtfertige oder gerecht mache, dieweil er die Liebe bei sich habe, um welcher Liebe willen folches dem Glauben zugeschrieben (fidem, quatenus caritatem, qua formetur, conjunctam habet, justificari); oder daß die Gegenwärtigkeit der Bert bei dem Glauben notwendig sei, soll anders der Mensch dadurch für Gott gerechtfertiget werden; oder daß die Gegenwärtigkeit der guten Werk im Artikel der Rechtfertigung oder zu der Rechtfertigung vonnöten sei, also daß die gute Berk eine Ursach sein sollen, ohne welche ber Mensch nicht könnte gerechtfertiget werden (bona opera esse causam sine qua non), welche auch durch die particulas exclusivas, absque operibus etc., das ist, wenn St. Paulus spricht: ohne Werk, aus dem Artikel der Rechtfertigung nicht ausgeschlossen werden." (620, § 43.) Obwohl darum die Kon= fordienformel den Satz verwirft: "Bona opera noxia esse ad salutem" (533, § 17), so lehrt sie doch, daß gute Berke "im Artikel von der Rechtfertigung vor Gott gänzlichen ausgeschloffen werden follen", und

bekennt sich zu den Worten Luthers: "Derhalben, alldieweil und folang wir in diesem Artikel von der Rechtfertigung zu tun haben, verwersen und verdammen wir die Werk, sintemal es um diesen Artikel also getan ist, daß er keinerlei Disputation oder Handlung von den Werken nicht leiden kann: darum schneiden wir in dieser Sache alle Geseh und Gesehes Werke kurz ab." (616, § 29.)<sup>14</sup>) K. B.

(Fortfegung folgt.)

# Bur Geschichte Jojuas.

(Fortfegung.)

7. Als Israel noch in Gilgal vor Jericho lagert, crscheint bem Josua ein Mann, ber "ein bloß Schwert in seiner Hahr, eine kriegerische Erscheinung also. Auf Josuas Frage: "Gehörest du uns an oder unsern Feinden?" wird ihm der Bescheid, daß "ein Fürst über das geer des GErrn" vor ihm steht. Er fällt auf sein Angesicht vor bemselben und spricht zu ihm: "Was saget mein Herr seinem Knecht?" Die ganze Antwort, die wir zunächst hören, ist die Beisung: "Zeuch deine Schuhe aus von deinen Füßen; denn die Stätte, darauf du stehest, ist heilig." (Jos. 5, 13—15.)

Fürft über das heer des HErrn, fo könnte wohl auch ein geschaf= fener Engel heißen. Dieser Engel hier aber nimmt, ungleich jenem Offenb. 19, 10, die Ehre der Anbetung an, muß daher wohl der un= geschaffene Engel des Bundes, der Sohn Gottes, sein, der von ügypten und vom Sinai her Israel geführt und geleitet hatte. So weiß also nun Josua, daß mit dem sichtbaren Geere Israels ein unsichtbares Engelheer zieht, und daß Jehovah, der "jest kommen ist", nicht Israels Feinden, sondern Israel zugehört. Heilig ist die Stätte, wo Josua diese Offenbarung zu teil wird, und Jehovah heilig ist das Land, das er selbst feinem Bolt einnehmen hilft. Darum zieht Josua billig feine Schuhe aus, wie einer (Ruth 4), der ein Recht aufgibt. Wie Moses (Er. 3, 5. 6), so wird auch Josua vom HErrn Anweisung bekommen, was er tun soll. Wie 2 Mos. 3, 10 der generelle Befehl, Israel aus üghpten zu führen, nachher in eine Menge von Einzelbefehlen zerfällt, so wird Josua von dem unsichtbaren Herzog über das Seer des HErrn jeweils Anweisung bekommen, wie er seine Aufgabe (Joj. 1, 3. 5) aus= zuführen hat. Für den gegenwärtigen Augenblid gibt's ihm Mut und Freudigkeit, zu wissen, wer für Israel streiten wird.

Gilgal, eine Gebenkstätte großer Wunder: hier der Jordan trocke= nen Fußes durchschritten und die zwölf Steine aufgerichtet, hier die Beschneidung der Unbeschnittenen, hier die erste Passahfeier im Lande

<sup>14)</sup> Cf. 628, § 22 ff.; 531, § 2. 7; 618, § 36.

ber Verheihung, hier die Erscheinung des himmlischen Fürsten über das heer des HErrn — wie heilig war diese Stätte! Hier war nachsmals unter Samuel der Sitz der Stiftshütte (1 Sam. 10, 8; 11, 14; 15, 21. 33); hier hielt Samuel jährlich Gericht (1 Sam. 7, 16). Eben von diesem Gilgal aber (und kaum von einem andern) wird auch gelten, was Hoss, 4, 15; 9, 15; 12, 12 und Amos 4, 4 von der dasselbst getriebenen Abgötterei zu lesen steht. — Jest aber, zu Josus Zeit, unterhielt Israel dort ein beseistiges Lager, von dem aus ihre mili= tärischen Operationen geleitet wurden. (Jos. 4, 19; 9, 6; 10, 6.)

8. Die erste diefer Operationen galt der wohlverwahrten Festung Jericho, deren Eroberung und Zerstörung uns Sof. 6 beschrieben wird. - Daß Jericho genommen werden müsse, wenn Kanaan erobert werden follte, das war leicht genug einzusehen. Jericho liegen lassen und vor= rücken, als wenn es tein Jericho gabe, das hätte geheißen, sich zu den Feinden, die man vor sich hatte, auch noch solche im Rücken schaffen. Denn auf die Länge konnte man nicht erwarten, daß Jericho untätig bleiben werde. Aber wie follte dieje feste Stadt genommen werden? Josua erfährt es. Der HErr fagt es ihm (Jos. 6, 2), der eins ist mit dem Fürften über das Seer des BErrn. "Siehe da", fpricht er, "ich habe Jericho samt ihrem Könige und Kriegsleuten in deine Hand ge= geben." Richt fagt er, ich werde geben, sondern er redet, als wäre die Stadt schon so gut als genommen. Und doch ist die Weise, zu der Josua und feine Kriegsleute nebst den Priestern sich dabei bequemen follen, so ganz unmilitärisch, ja albern und unvernünftig anzusehen, daß sie besorgen müffen, dabei den Feinden zum Gespött zu dienen. Posaunen und Feldgeschrei, ja die mögen wohl ein stürmendes Seer noch mehr anfeuern, aber daß ohne Sturm allein dabei (nicht dadurch) einer Stadt Mauern umfallen sollen, wer hat dergleichen je gehört! Aber Josua gehorcht, und Israel gehorcht; ein fast unerhörtes Beispiel von Glaubensgehorfam, wenn man bedenkt, daß es von einem gangen Volk gegeben wird, das wir von Mosis Zeiten her von einer ganz andern Seite kennen. überhaupt ist der Gehorfam und die Billfährig= keit, die während feiner ganzen Birksamkeit der im Vergleich zu Mofe nicht so gewaltig auftretende Josua findet, staunenswert. Israel läßt sich jetzt nicht beirren; was immer in den ersten sechs Tagen beim bloßen Umzug, am siebenten beim siebenmaligen Umzug von Jerichos Mauern herab an spöttischen Bemerkungen bis an das Ohr der Män= ner von Jerael dringen mag, sie horchen nicht darauf. Und wie der HErr verheißen, so tam es: als des siebenten Tages das Bolt ein Feld= geschrei machte und man die Posaunen blies, fielen die Mauern um, ohne die Männer von Israel zu erschlagen oder auch nur zu versehren; "ein jeglicher ging ftrads vor sich; alfo gewannen sie die Stadt". Auch darin waren sie dem besonderen Wort des BErrn durch Josua gehorsam, daß sie alles, was in dieser Stadt war (Rap. 6, 17), ver=

bannten mit der Schärfe des Schwertes, beide Mann und Beib, jung und alt, Ochsen, Schafe und Esel (Kap. 6, 32) — unangesehen, daß sonst durch das mojaische Kriegsgesets, andern Feinden gegenüber, eine mildere Behandlung zuläffig war; eine Behandlung, die dem Sieger Genuß und Gebrauch von vielem eroberten Gut zuließ, von lebendigem und totem. Diesmal machten sie wirklich (mit der einen Ausnahme Achans, wovon Rap. 7) reine Bahn, zerstörten auch mit Feuer alle Häuser der so leicht eroberten Stadt und ließen nur Rahab und ihre Verwandtschaft nebst deren ganzem Besitz unversehrt und am Leben (B. 17. 35), weil Rahab die Botschafter Josuas am Leben erhalten und einen Eid, der ihr Schonung versprach, von ihnen genommen hatte. Sollte durch die Beise der Einnahme Jerichos deutlich werden, es ist der HErr, der die Stadt Israel gegeben hat, und nicht Israels Schwert, Spieß und Schild, so sollte Gottes Volt auch weiterhin nicht auf Mauern und häufer sich verlassen, so febr es nach vierzigjährigem Gebrauch von Zelten sich nach festeren, dauernderen Wohnsiken sehnen mochte, sondern es sollte vom HErrn Beisung nehmen, was und wiediel ihm zustehe. Nicht mit allen Städten wurde hernach verfahren, wie mit Jericho, über welches Josua schwur und sprach: "Verflucht sei der Mann vor dem HErrn, der diese Stadt Jericho aufrichtet und bauet! Wenn er ihren Grund leget, das tofte ihn feinen ersten Sohn; und wenn er ihre Lore sepet, das toste ihn seinen jüngsten Sohn!" (Rap. 6, 26.)

Mit Recht macht Brenz darauf aufmerksam, daß man nicht mit taubem Ohr an der Nettung der Nahab vorübergehe. Es gab in Jericho angesehene, mächtige, reiche, es gab ehrbarere Personen darin als Nahab, die Hure. Aber sie allein wird am Leben erhalten. Ja sie wird hernach Salmas Beib (Matth. 1, 5) und Stammmutter Davids und JEsu. Bas in der Welt nichts gilt, kann durch Gottes Barmher= zigkeit groß werden im Neich Gottes. Jöllner und Huren können ins Neich Gottes eingehen, wie auch umgekehrt aus ersten gar leicht letzte werden können. Und an Hiels Geschick (1 Kön. 16, 34), an dem Josuas Fluch sich erfüllte, knüpft er die allgemeine Bemerkung, daß der nicht Glüch und Heil haben kann, der aufzubauen sucht, was Gott selbst niederreißt.

9. Vor ber Einnahme Jerichos hatte Josua dem Volk Jörael ein= schärfen müssen (Jos. 6, 18. 19): "Hütet euch vor dem Verbanneten, daß ihr euch nicht verbannet, so ihr des Verbanneten etwas nehmet, und machet das Lager Israels verbannet und bringt es in Unglück; aber alles Silber und Gold samt dem ehernen und eisernen Geräte soll dem HErrn geheiliget sein, daß es zu des HErrn Schah komme." Diesen Vefehl hatten alle gehalten, dis auf Achan aus dem Stamm Juda. Er nahm des Verbanneten etwas. Er hatte unter dem Raub einen köstlichen babhlonischen Mantel gesehen, und 200 Silberlinge und eine goldene Zunge, 50 Lot am Gewicht. Des gelüstete ihn und er nahm es und verscharrte es in feiner Hütte in die Erde, das Silber zu unterst. (Jos. 7, 21.) Das alles zusammen war wohl nicht so voluminös ge= wesen, daß er es nicht hätte unbemerkt unter seinem eigenen Mantel aus der Stadt ins Lager in seine Hütte bringen können. Dort aber konnte er es nicht offen liegen lassen ohne Gefahr der Entdeckung; und er wird es dort kaum haben vergraben können, ohne daß Weib und Kinder von dem Raube wußten und sich, vielleicht durch Drohungen seinerseits, zum Schweigen bewegen ließen. Jedenfalls aber blieb seine Tat außerhalb seiner Familie geheim.

Allein der HErr macht fie offenbar. Er tut es auf einem Umweg. Jørael greift mit verhältnismäßig geringer Mannschaft (3000) denn der Mut war ihnen gewachsen — die nahe Stadt Ai mit 12,000 Einwohnern an, wird aber verjagt, und 36 Jøraeliten werden er-Da die Israeliten keine Verheißung hatten, ohne Verluft schlagen. an Mannschaft alle Stäbte zwischen dem Jordan und Mittelmeer ein= zunehmen, da sie also doch auf gelegentliche Verluste gefaßt sein mußten, fo befremdet es in der Tat, ein Bolk, das feine wehrfähige Mannschaft doch nach Hunderttausenden zählte, bei einem Verlust von nur 36 Mann fo aus aller Fassung tommen zu sehen: "da ward bem Bolt das Berg verzagt und ward zu Wasser". Und noch mehr, auch Josua, der von aller Feigheit weit entfernte tapfere Seerführer, und mit ihm die ültesten Braels werfen Staub auf ihre häupter; Josua zerreißt seine Rleider, fällt auf sein Angesicht zur Erde vor der Lade des GErrn bis auf den Abend, und was er spricht (Joj. 7, 7-9), klingt so mutlos, als wäre er unter allen der verzagteste. Das läßt sich nur fo erklären, daß ein Schreden vom HErrn auf ihn und ganz Jsrael gefallen war, ein Schreden, der Josua zu der Klage treibt: "Ach, HErr, HErr, was soll ich sagen, weil Israel seinen Feinden den Rücken kehret?" Da antwortet ihm denn der HErr: "Jørael hat sich versündigt und haben meinen Bund übergangen und haben des Verbanneten genom= men und gestohlen und verleugnet und unter ihre Geräte gelegt. Die Rinder Jorael müffen ihren Feinden den Rücken tehren, denn fie find im Bann. 3ch werde hinfort nicht mit euch sein, wo ihr nicht den Bann aus euch vertilget." Und nun gibt Gott auch gleich das Mittel an, den Bann zu tilgen, B. 13—15. Durchs Los soll der Schuldige gleich morgen früh ermittelt und dann nebst allem, was er hat, mit Feuer verbrannt werden.

Der Befehl des HErrn wird nun ausgeführt. Das am frühen Morgen versammelte Volk erfährt, um was es sich heute handelt, und alles harrt gespannt des Ausgangs. Von den zwölf Stämmen wird Juda getroffen; von den Geschlechtern Judas das der Serahiter; von den Sippen der Serahiter die des Sabdi; von den Hauswirten Sabdis aber Achan. — Auf eindringliches Zureden Josus gibt Achan dem HErrn die Shre und gesteht seine Misserta. (Jos. 7, 19—21.) Man findet den in seiner Hütte verscharrten Raub. Und das Todesurteil wird sofort an Achan und seiner ganzen Familie vollzogen, alle ihre Habe, auch die geraubte, verbrannt, und ein monumentaler Steinhaufe bezeichnet für die ferne Zukunft die Stätte, wo der Bann von Israel getan wurde und der HErr sich von dem Grimm seines Zorns kehrte. (Jos. 7, 22—26.)

Bas muß Achan empfunden haben, als durch die Hütten des israelitischen Lagers die Nachricht drang: daß unsere Leute teils er= schlagen, teils geflohen sind vor Ai, das kommt daher, daß einer aus Jerael sich vergriffen hat an dem Verbannten; und morgen früh soll's herausgebracht werden, wer es war; und der Täter soll mit Feuer verbrannt werden mit allem, was er hat; der HErr felbst hat's befohlen. Wird er nicht hingehen, sich melden bei Josua und seine übeltat frei= willig eingestehen? Er tut's nicht. Die Furcht und Angst ist zu groß. Er wartet. Rönnen nicht auch andere schuldig sein, am Ende mehr als ich? Warum foll ich mich felber angeben? Der Morgen kommt. Der Stamm Juda wird getroffen; das ift fein Stamm; das Geschlecht der Serahiter, das ist sein Geschlecht. D, das Unheil rückt immer näher. Sollte er nicht wenigstens jest hervortreten und sprechen: macht euch nicht weiter Mühe, ich bin der Schuldige? Er tann sich nicht dazu entschließen. Er wartet, bis der Ring immer enger geworden und zuletzt fein Name genannt ist. - Ja; die Sünde ist eine große und erschreckliche Macht; wer sich vom Satan darein verstricken läßt, wird nicht so schnell losgegeben. — Auch Achans Familie, es kann nicht anders sein, war mitschuldig, war schuldig der Sehlerei; sonft wäre fie nicht auch dem Tode verfallen gewesen, der ihr nach B. 24 wider= fuhr, während (18. 15) der Untergang allein dem Schuldigen und all seiner habe gedroht war. Welcher Schrecken muß auch auf Achans Söhne und Töchter (das Beib wird nicht erwähnt) gekommen fein, als fie merkten, daß Gott fich als ein schneller Beuge wider des Baters Stehlen und ihr Verhehlen offenbare! Achan fühlt es, bier ift kein Entrinnen. Als daher Josua Achan vornimmt mit den Worten: "Mein Sohn, gib dem HErrn, dem Gott Jsraels, die Ehre und gib ihm das Lob und sage mir an, was haft du getan? und leugne mir nichts" - er fragt nicht: Haft du etwas getan? sondern: 28 as haft du getan? Denn an dem Frevel selbst ist nicht zu zweifeln —, da be= kennt Achan, was er genommen hat, und gibt an, wo der Raub zu finden ist. Er ist jest zusammengebrochen. — Josua sendet Boten bin; es war so, wie Achan angegeben hatte. Der Raub wird gebracht; alle Rinder Israel sehen ihn; kein leisester Zweifel an Achans Schuld und feiner Familie Mitschuld kann mehr obwalten. Da wird denn auch ohne Verzug das vom HErrn selbst bereits gefällte Urteil an den Schul= bigen vollzogen. "Beil du uns betrübet haft, fo betrübe bich der HErr an diesem Tage", so spricht Josua.

Man hat der mojaischen Gesetzgebung und Gerichtspflege gar oft schon den Vorwurf inhumaner Härte gemacht gerade auch darum, weil gefällte Todesurteile ohne Möglichkeit einer Appellation sofort voll= zogen worden seien. Abgesehen davon, daß doch auch in Israel die Richter irrtumsfähig, mithin ungerechte Todesurteile möglich gewesen feien, erscheine es doch überaus hart, daß dem Verurteilten allem An= schein nach nicht einmal eine Gnadenfrist von acht oder doch drei Tagen, felbst nicht von 24 Stunden zur Bekehrung und zum Testamentmachen im weiteren Sinn gesetslich gewährleistet gewesen sei. Ein unbilliger und von unverständigem Humanitätsdusel herrührender Einwand! Testamentarische Berfügungen konnten in Jsrael, wo das Erbrecht der Rinder feststand, wenn etwa der Bater Verbrecher war, und wo die Macht des Baters, wenn eins der Familienglieder den Tod verdient hatte, in ihrer Geltung blieb, kaum je in dem Umfang eine Verzögerung nötig machen, daß das Strafgeset von vornherein auf solche Rücksicht nehmen mußte. Mit einer "Gnadenfrist zur Bekehrung" aber hat es die weltliche Obrigkeit, jüdische oder heidnische oder "christliche", über= haupt nicht zu tun; sie soll den übeltäter, der des Todes schuldig ist, töten, ob bekehrt oder unbekehrt, damit die Missetat gerächt und bestraft werde, und der Bann, die Blutschuld 2c. nicht auf dem Lande ruhe und Bottes Strafe auf dasselbe herabrufe. Die Möglichkeit eines unge= rechten Todesurteiles aber war in Israel, wo das Beweisverfahren durch das Gesets so strikt geregelt war (vgl. 4 Mos. 35, 30; 5 Mos. 17, 6; 19, 15; 3 Moj. 5, 1), merklich geringer als in unfern hoch= zivilisierten Kulturstaaten, wenn auch nicht gänzlich ausgeschlossen. —

Manche Eyegeten haben die Frage erörtert, ob Achan bußfertig gestorben und selig geworden sei. Der Leyt gibt dazu nicht genug Material an die Hand. Wohl aber ist die väterliche Beise, wie Josua den Achan zum Geständnis zu bringen sucht, und wie er ihm hernach begegnet, ein wahres Muster pädagogischer Behandlung. Begangene Eünde besennen heißt Gott die Ehre und das Lob geben, daß er ans Licht bringen kann, was im Finstern verborgen ist; daß er also auch nicht ein Gott sei, dem gottlos Wesen gefällt. Wer vöse ist, bleibt nicht vor ihm. — Mancher Schulmann hat in seinem steinen Staat gerade dadurch, daß er mit mutmaßlich diedischen Kindern in der Weise Josuas redete, ein williges Geständnis erzielt und ein williges Erleiden der Rute, die auch dann, wenn wahre Buße vorhanden ist, nicht als Freude, sondern als Traurigkeit, als ein Betrübtwerden durch den Herrn emp= funden wird. —

Brenz läßt die Frage, ob Achans Söhne und Töchter mitschuldig gewesen, wenigstens offen. Waren sie es nicht, so erscheint ihm ihr Tod in keinem andern Licht als der vieler Kinder in Jericho, oder in Sodom, oder zur Zeit der Sündflut, die auch mitleiden mußten unter bem über die Alten ergehenden Gericht. Freilich, fügt er bei, die bür =

gerliche Obrigkeit darf die Rinder nicht mit den schuldigen Eltern ftrafen; aber wenn, wie hier, Deus aliter jusserit, sequendum est mandatum Dei. — Bas aber die Frage anlangt, ob man diesem Exempel folgen und durchs Los Schuldige ermitteln dürfe, jo jagt Breng: Existimo, sortem eo tempore a divina ordinatione ita constitutam esse, quemadmodum aquam maledictionis (Num. 5). Sicut enim tunc aqua maledictionis divina ordinatione deprehendit adul-. teram mulierem, ita et sors . . . ut est exemplum hoc loco de Achan, et alibi de Jonatha, et de Jona propheta. Nunc autem cessaverunt hae ordinationes Dei, proinde relinguamus hanc ordinationem, rationem sortis, suo tempori. Und freilich, wer nicht, wie Josua (7, 14), bie direkte Verheißung hat, der HErr wird den Stamm treffen --welch Geschlecht der BErr treffen wird; welch haus der BErr treffen wird —, der lasse ja das Losen in solchen Fällen bleiben und warte, wenn die legalen Mittel erschöpft sind, mit denen man einen übeltäter überführen kann, auf den Tag, der alles offenbart.

10. Wir hören nun (Rap. 8), wie Jojua durch erlaubte Kriegslift Ai einnimmt, nachdem der Bann von Israel hinweggetan ist. — Josua weiß, daß er hinweggetan ist, tropdem führt er erst auf ausdrücklichen Befehl Gottes nun fein ganzes Kriegsheer gegen Ai. Bu fehr war er zuvor erschroden und verzagt, als daß er auf die bloße Steinigung Achans hin schon den Zug gegen Ai gewagt hätte. Erst die ausdrück= liche Verheißung: "Siehe da, ich habe den König von Ai samt seinem Volk in seiner Stadt und Land in deine Hände gegeben", macht ihm Mut. Es soll aber nach der Eroberung mit Ai wie mit Jericho ge= halten werden, "ohne, daß ihr ihren Raub und ihr Vieh unter euch teilen sollt". Auch der Hinterhalt wird gestellt auf ausdrücklichen Be= fehl Cottes. Gott will Ai und die sonst noch zu erobernden Städte nicht auf dieselbe Beise wie Jericho unter Posaunenschall und Feld= geschrei ohne Mühe in Israels Hände geben, aber zuteil sollen sie Israel werden. — Hier geschieht dies durch verstellte Flucht Israels, welche die Männer von Ai fämtlich aus der Stadt lockt, weil es den Anschein hat, als gelte es nur noch ein Verfolgen und Zerstreuen der flüchtigen Israeliten, bis Josuas Hinterhalt die Stadt anzündet und seine Hauptmacht sich plözlich umkehrt gegen die, so ihnen nachjagten (Joj. 8, 20), so daß die Männer von Ai, von vorn und von rückwärts bedrängt, gänzlich unterlagen, "bis daß niemand von ihnen überblieb noch entrinnen konnte". (18. 22.) Zwölftaufend fielen desfelben Tages, Männer und Beiber; und der lebendig ergriffene König von Ai wurde an einen Baum gehängt bis zum Abend (18. 29), dann aber seich= nam herabgenommen nach dem Gesetz Mosis (5 Mos. 21, 23) und unter der Stadt Tor geworfen und mit einem großen Steinhaufen zu= gedeckt, "der bis auf diesen Tag da ist".

11. Nunmehr errichtet Josua auf dem Berge Ebal einen Altar von ganzen Steinen, mit keinem Eisen behauen, opfert dem HErrn

Brandopfer und Dankopfer, läßt alle Gesetsworte des Deuteronomiums vom Segen und Fluch vor der ganzen Gemeinde Israel, auch vor allen Weibern, Kindern und Fremdlingen, die unter Israel wandelten, ausrusen in feierlicher Versammlung "und schrieb daselbst auf die Steine", nämlich nicht auf die des Altars, sondern auf andere, eigens zubereitete, "das andere Geset, das Mose den Kindern Israel vorgeschrieben hatte", eine monumentale Promulgation der Gesetze und Rechte Jehovahs, die fortan gelten sollten in dem verheißenen Lande, das Israel einzunehmen nun begonnen hatte. (Ivos. 8, 30—35.) Die letzten Worte in V. 35 lassen uns erkennen, daß dieser feierliche Att ganz so verlief, wie er (5 Mos. 27) noch von Moses selbst ange= ordnet war.

12. Jericho und Ai waren nicht mehr. Tief war der Eindruck, den die völlige Ausrottung beider wohlberwahrten Städte auf die Bewohner Kanaans und auf ihre Könige machte. Bas konnten sie anders erwarten als ein gleiches Schickfall Oder wie? sollten sie einfach mit Rind und Regel, Sad und Pad jo eilig als möglich Ranaan räumen und dies herrliche Land den Israeliten preisgeben und ohne Schwertstreich überlassen? Das sei fernel Aber allein und einzeln haben sie wenig Hoffnung, gegen Israel etwas auszurichten. Höchstens vereint können fie sich noch Erfolg versprechen. So fammeln sie sich denn einträch= tiglich zuhauf, die Könige der Hethiter, Amoriter, Kanaaniter, Phere= fiter, geviter und Jebusiter, daß sie wider Josua und wider Israel ftritten. (Jof. 9, 1. 2.) Wie weit fie es mit ihrem Vornehmen brachten, lesen wir von Kapitel 10 an. Einige Städte aber im Gebiet der Hebiter, nämlich Raphira, Beeroth und Kiriath=Jearim (30f. 9, 17), die unbedeutend waren, vor allem aber das bedeutende und streitbare Gibeon (Joj. 10, 2), beschlossen, es nicht auf einen Waffengang ankommen zu lassen, von dem sie sich nichts Gutes versprachen, sondern burch Lift wenigstens das nadte Leben zu retten. Mit alten, zerrissenen, geflickten Weinschläuchen, in alter, geflickter Rleidung, mit hartem und schimmligem Brote, als tämen fie aus fernen Landen, finden sich ihre Abgeordneten bei Josua im Lager zu Gilgal ein und begehren einen Bund mit Israel zu machen. Sie schnaufen nicht davon, daß sie von bem wunderbaren übergang über den Jordan, vom Untergang Jerichos und Ais etwas gehört haben; aber was Sihon, dem Amoriterkönig, und Og, dem König zu Basan, geschehen ift, und was der Gott Jsraels in ügypten getan hat für sein Volt, das haben sie freilich gehört, ehe fie ihre fehr lange Reife antraten. Sie wünschen einen Bund zu machen mit einem Volk, das einen solchen Gott hat. — Und ihre Lift gelingt ihnen; sie gelingt durch die Vertrauensseligkeit Josuas und der andern israelitischen Hauptleute. Bohl wissen diese, daß sie keinen Bund mit irgend jemand machen dürfen (B. 7), der in den Grenzen des Israel zugedachten Landes der Verheißung wohnt, — die Gibeoniter wissen bas auch (B. 24: euch das ganze Land — alle Einwohner vertilgen) — aber zu der Klasse gehören diese weithergereisten guten Leute ja un= möglich, denken Josua und seine Hauptleute; sie "nehmen daher der Gibeoniter Speise an" — ein Zeichen der Freundschaft fast in aller Welt — und unterlassen es unbedachterweise, "den Mund des HErrn zu fragen", was Josua doch (4 Mos. 27, 18—21) wohl hätte beachten sollen. So machen sie denn Frieden mit ihnen, richten einen Bund mit ihnen auf, dah sie leben bleiben sollen, und die Obersten der Gemeinde beträftigen das mit einem Eid.

Drei Tage nachher finden sie aus, daß sie überlistet, daß sie "be= trogen" find. (18. 22.) . Das Bolk, die ganze Gemeinde, und das war diesmal ein gutes Zeichen, ist fehr ungehalten auf seine Obersten, die es verfäumt haben, den HErrn zu fragen. Wird nicht der HErr es an uns strafen, daß wir die Gibeoniter jett fo unter uns dulden müssen wider sein Verbot? Und wenn wir sie töten, stehen wir dann nicht als treulose, wortbrüchige Leute da? So denken sie; aber sie sind doch geneigt, sie eher zu töten, als des HErrn Gebot zu unterlassen. (B. 26.) Jojua "errettet" die Gibeoniter von der Kinder Jørael Hand; und das Volk läßt sich zulet belehren und beschwichtigen. Die Gibeoniter bleiben am Leben, "daß nicht ein Zorn über uns komme um des Eides willen, den wir ihnen getan haben"; aber sie müffen Holzhauer und Bafferträger sein für die ganze Gemeinde (18. 21) und für den Altar des HErrn bis auf diesen Tag, an dem Ort, den er erwählen würde. (18. 27.) — Mit Recht wird der Eid gehalten und nicht gebrochen. Josua und seine Hauptleute sind wachsam; kein zweites Mal erlistet eine Stadt Schonung und ergibt sich freiwillig; alle folgenden Städte werden mit Streit gewonnen. (Joj. 11, 19.) Den Gibeonitern aber wird außer dem Geschenk des Lebens auch das zu teil, daß sie in die Gemeinschaft des rechten Gottes und Gottesdienstes kommen. Sie bemütigen sich unter die gewaltige hand Gottes (Joj. 9, 24. 25), und ihnen widerfährt Gnade. ---

Brenz erinnert an Sach. 5, 4: "Ich will meinen Fluch ausgehen lassen, spricht der HErr Zebaoth, daß er soll kommen . . . über das Haus derer, die bei meinem Namen fälschlich schwören, und soll bleiben in ihrem Hause, und soll's verzehren samt seinem Holz und Steinen." Dieser Fluch würde über Israel gekommen sein, wenn es Gibeon nicht Bort gehalten hätte. "übrigens kann man an Saul und seinen Nachkommen sehen, mit welchen Strasen Gott die heimslucht, die Eide nicht halten. Denn Saul wollte (2 Sam. 21, 2) die Gibeoniter vernichten in feinem (vermeinten) Eiser für die Kinder Israel und hatte ihrer etliche getötet, gleich als brauche man einen durch List erschlichenen Eid nicht zu halten. Aber Gott hatte hernach Israel mit brei Jahre anhaltender Teurung deswegen gestrast, und sieben Schne Sauls mußten darüber elend umkommen." — Mit Recht tjellt daher Brenz diesen Eid auf völlig gleiche Linie mit dem von den Kundschaftern der Rahab ge= leisteten. Nicht Feinde Israels und seines Gottes wurden hier am Leben gelassen, sondern demütig sich Unterwersende, die für niemanden eine Gefahr der Verleitung zur Abgötterei in sich schlossen. "Est autem hoc exemplum magistratui maxime observandum. Nam si magistratus alicui aliquid juravit aut promisit, quod loco juramenti in magistratu esse debet, et is, cui facta est promissio, aliqua in re deliquerit, non est ei frangenda fides, sed aliis poenis afficiendus est, pro merito sui delicti."

13. Dadurch, daß die Gibeoniter sich von den übrigen Sevitern ferngehalten und mit Jojua verbündet hatten, erregten fie aufs höchste den Jorn ihrer Volksgenoffen, die mit andern kanaanitischen Königen zum Kampf wider Israel sich verabredet hatten und bereithielten. Die fünf Könige von Jerufalem, von Hebron, von Jarmuth, von Lachis und von Eglon beschloffen daher fofort, den Abfall Gibeons von dem, was sie ohne Zweifel als gemeinsame patriotische Pflicht der Selbst= erhaltung ansahen, mit vereinter voller Kraft zu rächen, und zwar noch ehe sie sich gegen Josua aufmachten. Erst muß Gibeon gezüch= tigt werden, dachten sie, diese große königliche Stadt; sonst greift das boje Beispiel des Abfalls um sich. Go belegen und belagern sie denn Bibeon. Die zu Gibeon aber bitten nun Josua: "Zeuch deine hand nicht ab von deinen Knechten; komm zu uns herauf eilend, rette und hilf unsl" (Joj. 10, 6.) Und nun zeigte sich die Treue und Auf= richtigkeit Josuas in ihrem vollen Wert und Glanz. Ein anderer an feiner Stelle hätte denken mögen: Gut, wir haben Gibeon das Leben zugesichert, wir wollen's ihnen auch nicht nehmen und uns nicht an ihnen vergreifen um des Eides willen; aber weil sie uns boch betrogen haben und doch ursprünglich auch zum Untergang durchs Schwert be= stimmt waren, so wollen wir's nicht hindern, daß sie durch das Schwert ihrer Volksgenossen fallen; unrecht geschieht ihnen damit nicht. Aber Josua war von solcher Treulosigkeit weit entfernt, die gewiß den Bei= fall mancher gefunden hätte, die mit Josua und den hauptleuten ge= murrt hatten. Josua sah jett mit Recht die Gibeoniter als seine Untertanen und darum auch als feine Schutbefohlenen an. Er wartet nicht mit dem Aufbruch bis morgen früh, sondern noch am selben Abend zieht er ab von Gilgal, die ganze Nacht hindurch, der bedrängten Stadt zu hilfe, "eilend", wie er gebeten war. Er zweifelt nicht, daß das seine Pflicht ift; wenn er noch den geringsten Zweifel gehabt hätte, fo hätte ihn die Verheißung des HErrn (Jof. 10, 7) beseitigt: "Fürchte bich nicht vor ihnen; denn ich habe sie in deine Sände gegeben; niemand unter ihnen wird vor dir stehen können." Sofort nach feiner Ankunft greift er an und kommt plöglich über sie, schreckt sie, liefert ihnen vor Gibeon eine große Schlacht, treibt sie in die Flucht und jagt ihnen nach bis gen Afeka und Makkeda. (Joj. 10, 10.) Auf der Flucht aber

werden die Kriegsleute der fünf Könige von einem großen Hagel ge= troffen, den der HErr auf sie fallen läßt, auf sie, nicht auch auf die verfolgenden Israeliten. "Und viel mehr starben ihrer vom Hagel, denn die Kinder Israel mit dem Schwert erwürgeten" (Jos. 10, 11), so daß also die letzteren es greisen konnten: der HErr streitet für uns, und er tut das Beste in der großen Schlacht.

Auf diesen großen Hagel, in dem Gott eine Naturmacht wunder= bar fo lenkt, daß sie den Feinden Israels zum Verderben gereichen muß, läßt Gott sogleich ein noch größeres Bunder folgen, das zugleich von der Macht des gläubigen Gebets das denkbar stärkste Zeugnis ablegt. Josua, der sieht, daß der Tag nicht zureichen will, die Feinde zu vernichten, der aber die Verheißung hat, daß sie in seine Sände gegeben werden follen, "redet mit dem HErrn und sprach vor gegen= wärtigem Jsrael: Sonne, stehe still zu Gibeon, und Mond im Tal Ajalonl" Er redet, das heißt, sein Gebot an Sonne und Mond ist ein brünstiges Gebet des allerstärkften Glaubens. Gott foll tun, was er nie getan hat bisher, seit er am vierten Schöpfungstag Sonne und Mond ihre Bahnen angewiesen hat, wann und wie sie scheinen und leuchten sollen auf Erden. Er soll machen, daß Sonne und Mond da ftill stehen, wo sie jest stehen, bis das Volk sich an seinen Feinden habe rächen können. Und ganz genau das tut Gott, was Josua begehrt: "Da stund die Sonne und der Mond stille, bis daß sich das Volk an feinen Feinden rächete." Wie lange dauerte das? "Alfo ftund die Sonne mitten am Himmel und verzog unterzugehen, beinahe einen ganzen Tag." Also beinahe zweimal so lange war es desselbigen Tages hell, als es nach dem Kalender, den ja der Mensch nach Gen. 1, 14 von den Lichtern an der Feste des Himmels sich abnehmen soll, hätte sein sollen. — Und was sich da zutrug zu Gibeon und im Tal Ajalon, das war weder optische Täuschung für Israel und seine Geg= ner, noch rein lokal, wie jene dreitägige ägyptische Finsternis, sondern für die ganze von Sonne und Mond erleuchtete Erde hat hier eines Mannes Gebet den Stillstand der beiden Geftirne zur Folge gehabt, jo daß (Joj. 10, 14) "kein Tag diesem gleich war, weder zuvor noch danach, da der BErr der Stimme eines Mannes gehorchte; denn der HErr stritt für Israel". Und das ist's eben und nichts anderes, was uns hier der Heilige Geift bemerklich machen will: die von Gott felbit in die Natur gelegten Gesetze und Ordnungen - und es ift alles weis= lich geordnet — find ihm nicht so unabänderlich, daß er sich nicht durch eines gläubigen Menschen Gebet bewegen ließe, den Seinen zu gut Ausnahmen zu machen. "Wer kann", ruft Brenz aus, "dies große Bunder wohl würdig genug ausreden? Bas ift weniger in des Men= schen Gewalt als Sonne und Mond! Nur Gott der HErr allein hat Sonne und Mond in feiner Macht. Benn also ein Mensch, Sonne und Mond zwingt, daß sie ihm gehorchen müssen, was heißt das anders,

als daß der auch den HErrn, seinen Gott, übermag. Gott übermögen aber, ja, was will das bedeuten! Und glaube nicht, daß nur dies eine Mal der HErr der Stimme eines Menschen gehorcht habe. Ein ganz ähnliches Beispiel ist's, wenn Elias drei Jahre weder Tau noch Regen kommen läßt, und der Himmel gehorcht." Er verweist dann darauf, wie Jakob ringt mit dem Engel des HErrn, mit Gott und Menschen kämpft, obsiegt und zum Israel wird.

Belch feltfame Verblendung ift es nun aber doch, wenn wir wahr= nehmen, daß Eregeten, die sonft Bunder zugeben, bei die sem Bunder wie die Rahe um den heißen Vrei herungehen und hier keinen eigent= lichen Eingriff in die Ordnung des vierten Schöpfungstages finden. Sollte dem HErrn etwas unmöglich sein? Geben Felsen, wenn man mit ihnen redet oder sie schlägt, von Natur Basser? Ist nicht je des Bunder entweder eine Sistierung oder wohl auch eine übernatürliche Potenzierung der Naturkräfte? Kann, wer ein kleines Rad in der von ihm bereiteten Maschine für Minuten oder Stunden außer Ge= brauch setz, nicht auch ihr großes Triebrad zum Stehen bringen, ohne die Maschine zu ruinieren oder sich selbst zu scheen bringen, ohne bie Maschine zu ruinieren oder sich selbst zu scheen Exeget äußerst beanstich und zweiselkaft finden, wenn es sich um Gottes Wert und Gottes Macht handelt. —

Die fünf Rönige hatten auf der Flucht ein Versted in einer Höhle zu Matkeda gefunden. Ohne die Verfolgung ihrer fliehenden Kriegs= leute unterbrechen zu lassen, befahl Jojua die Böhle mit Steinen zu verrammeln und zu bewachen und erst, nachdem die versprengten über= bleibsel in ihre heimatlichen festen Städte sich geflüchtet, ließ Josua an den aus der Söhle herbeigebrachten Königen das Todesurteil vollziehen. Die Obersten des israelitischen Kriegsvolks traten ihnen mit Füßen auf die Hälfe, dann wurden sie getötet, an fünf Bäumen aufgehangen und nach Sonnenuntergang in die Söhle geworfen, worin sie sich vertrochen batten. Große Steine wurden vor der Höhle Loch gelegt. "Die sind noch da bis auf diesen Lag." (Jos. 10, 27.) Alsdann wurden ohne Verzug Makkeda, Libna, Lachis, das Lachis zu Hilfe eilende Geser, hier= auf Eglon, Sebron und Debir angegriffen, genommen, niemand übrig gelassen und alles verbannt, was Odem hatte, nach dem Befehl des HErrn. So "gewann Josua alle diese Könige mit ihrem Lande auf einmal". Und Josua zog wieder ins Lager zu Gilgal mit dem ganzen Jsrael. (Jof. 10, 21. 43.) Die Eroberung eines Hauptteils des Landes Kanaan war mit diesem großen Siege gesichert. Bas 40 oder 38 Jahre zuvor, als die Kundschafter von den großen Städten und der riesenhaften Bevölkerung Kanaans berichteten, dem Volk so unmöglich erschienen war, nämlich Kanaan einzunehmen: wie war das doch bisher so leicht und mit verhältnismäßig wenig Mühe gelungen! Barum? "Der HErr, der Gott Israels, stritt für Israel." (Joj. 10, 42.) K. (Fortfegung folgt.)

# Bermijchtes.

"Dloderne Theologie des alten Glaubens." Das ift jest das ge= dankenlose Schlagwort vieler als "positiv" geltenden Theologen, in= sonderheit D. Kaftans von Schleswig=Holstein und D. Seebergs von Berlin, welcher für das obige Schlagwort "moderne positive Theologie" einsett. Aber schon der Titel deutet an, daß wir es in dieser Theologie nur zu tun haben mit einer neuen Verdrehung nicht bloß der alten Theologie, sondern auch des alten Glaubens. Bu Grunde liegt ihr der Schleiermachersche Gedanke, daß die Theologie den Glauben zu deuten und zu erklären habe. Als ob der alte christliche Glaube der Gegenstand wäre, über den Theologen wie Kaftan und Seeberg allerlei Hypo= thesen und Theorien aufzustellen hätten, wie die Aftronomie über die Erscheinungen der Himmelskörper! Als ob nicht vielmehr der alte Glaube felber schon bestünde aus Lehren, nicht freilich von Menschen erfundenen, sondern von Gott selber in der Schrift niedergelegten Lehren über die großen Taten Gottes zu unserm Seill Die christliche Theologie hat darum auch nicht die Aufgabe, jelbst allerlei Theorien und Lehren zu erfinden, sondern die in der Schrift bereits vorhandenen Lehren darzulegen. Ihr Lehrinhalt ist kein anderer als die Lehren der Schrift. Vom christlichen Standpunkt aus beurteilt, ist somit der Titel "moderne Theologie des alten Glaubens" ein Widerspruch in fich felbit, ein holzeifen. Bon einer "modernen Theologie des alten Glaubens" kann man ebensowenig reden als von einer neuen Lehre der alten Lehre. Und was D. Kaftan mit seinem Schlagwort meint, ift auch im Grunde nichts anderes als: modernes Substitut für den alten Glauben. Um sich davon zu überzeugen, braucht man nur das anzusehen, was D. Kaftan als seine "moderne Theologie des alten Glaubens" anpreist. In der "Allg. Eb.=Luth. Kirchenzeitung" vom 9. Januar schreibt Raftan von der jungfräulichen Geburt 3Eju: "Alfo mit Metaphyjik hat die Frage der übernatürlichen Geburt, dieje in ihrer Besonderheit, nichts zu tun. Es ift rein eine Frage der Geschichte, eine geschichtliche quaestio facti. Schäder, nachdem er konstatiert hat, daß ich in diesem Punkte bedenklicher sei als Seeberg, führt mit großer Energie durch, daß es für die hertunft Jeju nur ein Entweder=Oder gebe, entweder aus dem Geift, aus Gott (doch die menschliche Mutter vorbehalten?) oder aus der natürlichen Entwidlung der Dinge. "Tertium non datur.' Ich fühlte das - und wohl nicht ich allein - als gegen mich gerichtet und verstand das nicht. Aber S. 204 fagte er dann: "Darin hat Raftan recht: für die Gottessohnschaft des Menschen Jeju . . . trägt diese besondere Bestimmtheit feiner Entstehung (die aus jungfräulicher Geburt) nichts aus. Die Gottheit des Menschen Jesu ... hängt nicht an dem positiven Datum seiner jungfräulichen Geburt. Es wäre an sich denkbar, daß die Entstehung Jesu aus Gott auf andere Beise erfolgt wäre.' Nun alsol So gewiß Jesus von Nazareth in

#### Bermischtes.

aller feiner Menschheit nicht nur Mensch ist wie wir, sondern ,von oben ist', was Baumgarten einen ,bölzernen' Ausdruck schilt, ebenso zweifel= los ist es mir, daß er in seiner menschlichen Geburt nicht nur geboren ift wie wir, sondern geboren ist ,aus dem Geist, aus Gott'. Tritt mir nun in biblischer überlieferung die Verfündigung von der Geburt aus der Jungfrau entgegen, so befremdet das mich schlechterdings nicht; den immer wieder gehörten hinweis auf die Naturgesete erkenne ich in luguriöfer Klarheit als eine perasance els alla yevas. Araendein Vorurteil gegen eine übernatürliche Geburt Jesu liegt mir also absolut fern. Bas mir nicht gleich sicher und gewiß ist, ist lediglich das "positive Datum seiner jungfräulichen Geburt', und zwar nur deshalb, weil mir die biblische Verkündigung derselben nicht ausreichend feststeht." Auch die kirchliche Lehre von der "persönlichen gottheitlichen Präeristenz Jeju" will D. Kaftan nicht bekennen. Er schreibt: "Das führt nun auf das Zweite, die "persönliche gottheitliche Präezistenz Jesu". Dak das, was Seeberg bietet, eine solche nicht darstellt -- darin kann ich Schäder nur beistimmen. Von mir tonstatiert Schäder, daß ich sie nicht erwähne, und deutet das fo: ,fie ift ihm nicht in dem Ginne von tragen= ber, begründender Bedeutung für den Glauben an Jesus, daß diefer von ihr, von ihrer Erkenntnis lebt' (S. 197). 3ch halte sie, so meint Schäder, für ,ein Stück kommender und gehender menschlicher Theologie', während er, wenn ich ihn recht verstehe, sie für etwas hält, daran die Wahrheit der Gottheit Jeju hängt. Bon da aus verstehe ich dann auch die Kraft, mit der Schäder für sie eintritt, entsinne ich mich doch einer Periode in meinem eigenen Leben, da ich felbst dem Gedanken nachging, an dieser Präeristenzfrage hänge die lette Entscheidung." "Von der Präezistenz Jesu wird vielfach geredet, als wäre die Ewigkeit eine unendliche Zeit, als gebe es für den Jejus Christus unsers Glaubens drei Zeiten, eine unendliche Zeit vor feiner Menschwerdung, eine endliche Zeit in den Tagen seines Fleisches und wieder eine unendliche Zeit nach feiner Auferwedung, bezw. feiner Erhöhung. An die erste diefer drei Zeiten denkt man, wenn man von der persönlichen Präegi= stenz Jesu handelt. Derartiges aber mache ich nicht mit. Ewigkeit ist mir nicht unendliche Zeit, sondern ,immer gleichbleibende Gegenwart'. Damit will ich die Präezistenzfrage zwar nicht erledigt, wohl aber so= zusagen richtig placiert haben. Erledigt ist sie nicht; denn auch bei richtiger Fassung der Begriffe erührigt zweifellos die Frage: Wie ftand es um Jesus Christus, ehe Abraham war? ja, ehe denn der Welt Grund gelegt ward? Darauf antworte ich: Jesus Christus ist der Gottmensch. Der war damals nicht. Das aber, was in ihm, das ist, in seiner Person und seinem Wesen, das Göttliche war und ist, das war felbstverständlich auch damals. Was göttlich ist, ist ewig; das wird nicht; das ist von Ewigkeit zu Ewigkeit. Wie es damals war — das weigere ich mich zu sagen, einfach deshalb, weil ich das nicht weiß. Gott hat das nicht geoffenbart, und was ich die Menschen darüber habe sagen

hören — sie sagten viel, aber mich hat das nicht belehrt. Oder wäre das erstere nicht richtig? Hat Gott das doch offenbart? Jo weiß ja fehr wohl, woran viele bier denken: an einzelne Aussprüche des Baulus und beim Johannes, und zwar bis hinein in das Selbstzeugnis Jesu. Erinnern will ich hier die alle, die wie Schäder und ich fich zur historisch= tritischen Auffassung der Schrift als der von Gott gebotenen bekennen, daß Offenbarung und Schrift nicht, wie die lutherische Scholastik lehrt, identische Begriffe find; in der Wertung solcher einzelner außerungen spukt vielfach auch bei historisch=kritischen Theologen im Hintergrunde immer noch das alte Inspirationsdogma, dessen Einfluß man sich gar nicht fein und verzweigt genug vorstellen kann. Aber das ist mir hier nicht die Hauptsache. Das ist dies: Nehme ich die hier in Frage ftehenden äußerungen alle buchstäblich, wie sie lauten, ziehe ich daraus fo genau, wie ich es irgend vermag, Schlüffe und versuche dann zu fagen, wie es um den Gott, der in Jesus Mensch geworden, vor dieser Mensch= werdung rücksichtlich der innergöttlichen Beziehungen stand, dann ver= mag ich schlechterdings keine präsentable Antwort zu geben, solange ich, und zwar mit den Bätern, mit vollem Ernft festhalte an dem: es ift nur ein Gott. Deshalb schweige ich, dabon überführt, daß es nicht Gottes Bille ift, daß wir Söhne der Zeit innergöttliche Verhältnisse biskutieren." Von der "Gottmenschheit" 3Esu sagt D. Kaftan: "Schäber geht, fast gleitet er von der Präeristenzfrage über zu der Frage der Gottmenschheit. Hier referiere ich wieder zuerst. Auch Schäder sieht felbstverständlich, daß dieses, daß ,ein gottheitliches 3ch durch einen über= natürlichen Eintritt in die Geschichte zu einem gottmenschlichen 3ch ge= worden ist, mit enormen Denkschwierigkeiten behaftet ist, aber dess halb sich gegenüber diesem Geheimnis, genauer, dem Geheimnis des Gottmenschen gegenüber, bescheiden, das heißt in seinen Augen dokumentieren, daß "Christus die Seele nicht innerlich berührt hat"." "Schäs der kritisiert die Lehre, durch welche die altkirchliche Theologie dieses Problem zu lösen suchte, ja zu lösen — denn das ist die ursprüngliche und eigentliche Tendenz diefer Lehre -- die Zweinaturenlehre, und zwar wieder so, daß ich nichts hinzuzufügen habe. Es gilt nach Schäder neue Bege einschlagen. Verheißungsvoll ist der Schleiermachers, von einem Sein Gottes in Jesu zu reden, nur daß das anders verstanden fein will, als Schleiermacher und nach ihm Harnad das verstanden hat. Es gilt zu dem Zwed, ,oben, beim Präegistenten, einzuseten und von ihm aus zu dem Sein Gottes in Jesu zu gelangen'. Das tut Schäder. Das 3ch des Präezistenten und trotzem die Einheit Gottes findet er gewahrt durch den Gedanken der ewigen Zeugung. Näher findet er das erklärt durch das Verhältnis von Geist und Wort in Anlehnung an die johanneische Logoslehre, deren Ursprung er dahingestellt läßt. Mit diesen kurgen Ausführungen ist die eigentlich metaphysische Er= örterung im wesentlichen beendet. Von da aus wird dann die Mensch= werdung Gottes erörtert, ihre Notwendigkeit, bie in der Sünde wurzelt,

ihre Birklichkeit, die darin besteht, daß der ewige Sohn, das präeristente gottheitliche 3ch', durch ,allmächtige Umsebung feiner Seinsweise durch Gott' zu einem ,ohnmächtigen', nichts wiffenden, ,entwidlungsfähigen Rinde wird', dem aber, als wesenhaftem Gottessohn ,die Beltherrichaft gehört", die er dann in seiner Geschichte bis zur Erhöhung' gewinnt. Abgeschlossen wird mit einer ähnlich wie bei Seeberg psychologisch orientierten Schilderung, wie der Gottmensch in Kraft der ständigen Einwirtung des Baters sich entwidelt durch allmähliches geistiges Berden, durch Versuchung, durch Leiden und Sterben hindurch, bis er, in feiner Erhöhung entschränkt, im ganzen Bereich feines Lebens göttlich' wird — eine Schilderung voll feiner Büge, ansprechender noch als die überhaupt die ganze Ausführung von der über die Not= Seeberas. wendigkeit der Menschwerdung an bis zur Vollendung des Gottmenschen in der Erhöhung — ich sage auch ihr gegenüber, was ich bezüglich Seebergs Ausführungen sagte: wir stammeln, wenn wir von dem gottseligen Geheimnis reden: Gott war in Christo; aber ich habe sie mit innerer Freude gelesen. Von ein paar Ausdrücken abgesehen, die durch die vorausgehende metaphylische Diatribe bedingt sind, tann ich mir sie aneignen. In ihrem Gesamtsachberhalt braucht nichts geändert zu werden, wenn man die drittehalb Seiten Metaphysit, die Schäder vorausschickt und als Basis des Ganzen wertet — streicht. Mozu aber dann jene? Ober glaubt wirklich irgend jemand, daß das Verständnis des Gottmenschen damit erschlossen oder auch nur erleichtert wird, daß man ,in dem ohnmächtigen entwidlungsfähigen Rinde' ein ,präezistentes gottheitliches 3ch' konstatiert, deffen Seinsweise durch Gottes Allmacht total geändert fei?" Aus der traurigen Lehre Schäders will also Raftan auch noch das "präezistente gottheitliche 3ch" gestrichen wiffen. Bon der Dreieinigkeit endlich sagt Raftan, daß wir nur "die Offen= barungstrinität" und nicht "das innergöttliche Verhältnis von Bater, Sohn und Geist" tennen. Er schreibt: "3ch frage auch hier: hat das alles, was wir in alter und neuer Zeit über die immanente Trinität zu lesen bekommen haben, diese irgendwie begreiflich gemacht? Bas die alten bekannten Konstruktionen angeht, warum gibt ein Seeberg sie auf und versucht eigene Wege zu gehen und, wie er, andere auch? Doch wahrlich nicht aus Luft an der Verleugnung des Alten, sondern unter dem Zwang der Erkenntnis, daß ihre Konstruktionen unhaltbar sind. Rähler sagt: eine genauere Bestimmung des Begriffs der dreifaltigen Persönlichkeit ,darf nicht dem Versuche dienen, weitere Erkenntnis der Gottheit zu gewinnen'. So will es verstanden sein, wenn er tropdem die altdogmatischen Bestimmungen anführt, von den drei "Hppostasen" ber Gottheit redet. Aber ift es nicht richtiger, dann noch zurückhaltender au fein? Es taugt nicht, mit den Alten Geheimnisse durch Geheimnisse erklären zu wollen, und es frommt auch nicht, Worte zu brauchen, wo der volle Sachbegriff fehlt, und was find "Hppostafen" genau genommen für uns anderes als Worte?" Raftans moderne Theologie des alten

Glaubens ist also weiter nichts als ein liberales Substitut für den alten Glauben. Auch die "Chr. Welt" vom 3. Januar erblickt in der Seebergschen und Kaftanschen Theologie eine "Nachfolge" der liberalen Theologie. Dabei rühmt sich D. Kaftan als "einen durch und durch von Luther geprägten" Theologen, "der seine ganze Theologie stützt auf das Wort". Was sodann die "A. E. L. K." betrisst, so macht sie sich durch Verbreitung der Kastanschen Jrrlehren zum Mundstück des Unglaubens. Freilich sagt sie in einer Fußnote, daß sie dussfüh= rungen D. Kastans über die "jungfräuliche Geburt" "nicht teile". Aber mit einem solchen matten "salvavi animam meam" kann sie tveder vor Gott noch vor der Kirche bestehen. F. B.

## Literatur.

THE PRECIOUS AND SACRED WRITINGS OF MARTIN LUTHER. Edited by John Nicholas Lenker, D. D. Vol. XI. Lutherans in All Lands Co., Minneapolis, Minn.

Diefer elfte Band ber Werte Luthers in englischer überseigung enthält außer ben einleitenden historischen und andern Bemerkungen 27 Predigten der Ricchenpostille über die Evangelien vom ersten Sonntag nach Epiphanias dis zum ersten Sonntag nach Oftern. D. Lenter hat recht, wenn er von Luthers Schriften und ben lutherischen siedern schreibt: "If the congregation sing the tunes and hymns and the preacher preach as Luther did, a glorious Lutheran sound will go forth into the world; and where this is not done all boasting will be in vain." Eine falsche Einschäuung des Pietismus ist es aber, wenn es in der Widmung heißt: "The Reformation blossomed into German Pietism." Der Pietismus ist nicht Blüte der Reformation, sondern Entartung derselen. R. B.

OPINIONS ON SECRET SOCIETIES, collected and arranged by William Dallmann. American Lutheran Publication Board, Pittsburg, Pa. 1906. Preis: 5 Cts.; beim Duhend 50 Cts. und beim Houndert \$3.50.

Diefer Traktat bietet nicht bloß intereffante Leftüre, sondern leiftet auch große Dienste im Rampf wider die Loge, zumal wenn es gilt, dem Einwurf zu begegnen: "Ihr beschränkten Miffourier seid die einzigen, welche die Logen be= tämpfen; wäre das Logenwesen unrecht, so würden auch andere Leute und ernste Christen das ertannt haben." Auf diesen Einwurf bietet der obige Traktat die ichlagendste Animort. F. B.

# Kirhlich = Beitgeschichtliches.

### I. Amerifa.

Miffouri lengnet die subjektive Rechtfertigung und lehrt nicht mehr die Rechtfertigung allein durch den Glauben — diese Fabel haben die ohioschen und iowaschen Blätter in den beiden letzten Jahren eifrig verbreitet. Frei= lich hat dis dato die ohiosche "Kirchenzeitung", welche diese Verleumdung mit einer der "gelden Presse" würdigen Sensation in Kurs gescht, für diese

Behauptung auch nicht eine einzige flare Stelle aus missourischen Schriften angeführt. Aber das hindert die "Kirchenzeitung" nicht im geringsten, ihre Berleumdung aufrecht zu erhalten und immer von neuem auszugeben. Bermögen die Ohioer keinen klaren Text in den missourischen Schriften zu finden, in welchem die subjektive Rechtfertigung geleugnet wird, so fols g ern sie einfach die nicht vorhandene Reperei und heften sie den Missouriern ans Rleid. Aus der Lehre von der allgemeinen Rechtfertigung, an der allers dings Miffouri mit aller Entschiedenheit festhält, folgert und ichließt bie ohiosche "Kirchenzeitung": Missouri lehrt, daß der Mensch subjettib gerecht werbe ohne ben Glauben. Ihre eigenen falichen Schlüsse geben auch fonst die Ohioer und Jowaer für Lehren der Miffourier aus. Aus der Lehre, daß Bekehrung und Seligkeit einzig und allein von der Gnade und nicht auch vom Verhalten des Menschen abhängt, folgert die sophistische Bernunft unserer Gegner: Missouri lehre eine Zwangsbekehrung. Auch diese uns von Ohio angedichtete Rezerei ist weiter nichts als ein fauler, falfcher Schluß unferer Gegner. Und aus der biblischen Lebre der Missourier, daß Gott nur wenige erwählt habe, und zwar zum Glauben, folgern ebenfalls unfere Gegner: Miffouri lehre, daß Gott nicht wolle, daß allen Menschen geholfen werde. Und obwohl unsere Gegner für diese ihre Behauptung, die sie nun schon 25 Jahre lang im Kurs erhalten, aus missourischen Schriften nicht eine einzige Beweisftelle beigebracht haben, so fteben fie boch tapfer zu ihrem verleumderischen Schluß. Es ift immer der blinde Red ihres Auges, den die Ohioer und Jowaer auf Miffouri richten, und barum sehen sie auch immer nur, was sie sehen wollen, nämlich nicht Di i f souri, sondern ihre eigenen Trugschlüsse und Vorurteile. Missouri lehrt keine Zwangsbekehrung und leugnet weder die allgemeine Gnade noch die Rechtfertigung durch den Glauben. Diese Irrlehren haben die Ohioer nicht bei Missouri gefunden, sondern selber ausgebedt und fälschlich gefolgert und Miffouri angedichtet und ihm wider seinen Billen angeheftet. Das gestehen indirekt unsere Gegner auch bisweilen felber zu. So haben z. B. in jüngfter Zeit die iowaschen und ohioschen Blätter selber Zitate aus miffourischen Schriften und Predigten, aus alter und neuester Zeit, gebracht, welche das Gegenteil beweisen von dem, was die ohioschen und iowaschen Gegner Missouri zur Laft legen. Es fehlt aber bas offene Bekenntnis, daß sie den Missouriern ihre eigenen Rucuckeier ins Nest gelegt und ihnen eine Frrlehre aufgebürdet, die sie (die Gegner) aus einer göttlichen Bahrheit (der allgemeinen Rechtfertigung) fälschlich gefolgert und mit keiner einzigen flaren Stelle aus miffourischen Schriften bewiesen haben, ja, gegen welche fie felber vielmehr aus missourischen Schriften zahlreiche Zitate zur Hand haben. ¥. B.

Der Bietismus ber Generalspnobe. Bon ben beiden zu Anfang dieses Jahres gestorbenen Theologen der Generalspnobe, D. Sprecher und D. Balentine, rühmt der Lutheran Observer unter anderem auch dieses, daß sie ber Generalspnobe ein pietistisches Gepräge berliehen hätten. "Both pietistic, giving to the church a characteristic of pietism such as Spener had and Francke." Insonderheit von Sprecher schreibt der Observer.: "It was his fear, that true evangelical piety and the certainty of faith, could not be maintained so well under a strict orthodoxy, that made him hesitate to embrace all of the Symbolical Books of the Lutheran Church in his system of faith, and led him to think that this could probably be done better by a modified Lutheranism, a Lutheranism modified especially by Melanchthonianism. This was one of the effects upon him of the New England theology with which he came in contact largely in his early life. We are all more or less influenced by our environments. But after a most comprehensive and continued study of Lutheran symbols and theology, and their effect upon practical Christian life, as manifested in such men as Spener, Francke, Muhlenberg, and Walther, of this country, he came to the conclusion that they were capable of producing the very highest type of piety. And he was magnanimous enough to make a public statement of his changed convictions in regard to this matter. But the Lutheranism which he thus endorsed was that of the Reformers, of Spener and Muhlenberg, of a pious and practical godliness, and not that of dead orthodoxy, which, while having the form of godliness, denied the power thereof." Die Vietisten verstehen nicht das Verhältnis von Rechtfertigung und heiligung, von Lehre und Leben. Sie meinen, die heiligung und bas fromme Leben sei etwas nicht aus der Rechtfertigung Aliekendes, sondern anderswoher zur Rechtfertigung Hinzukommendes. Sie sehen nicht, daß Rechtfertigung burch den Glauben und heiligung sich zueinander verhalten wie Ursache und Wirkung, wie Quelle und Strom. Unsinnigerweise bes fürchten sie darum auch, daß die Heiligung zu turz tomme, wenn man die Rechtfertigung zu oft predige und zu viel treibe. Als ob man die Rechtfertigung zu viel treiben könntel Als ob die Werke, das heilige Leben, zu turg kommen könnte, wenn man fleißig für die Ursache, die Lehre von der Rechtfertigung, sorat! Die Vietisten bedenken nicht, daß ein wirklich gutes Wert nur ein folches ift, welches aus dem Glauben und aus der burch den Glauben erzeugten Dankbarkeit und Liebe fließt. Solche Früchte bes Geistes und des Glaubens tann man aber nur so erzeugen, daß man die im Gesetz gebotenen Werke in Beziehung setzt zum Glauben und zur Rechtfertigung und so bem Menschen das rechte Motiv und die Kraft zu guten Werken barreicht. Solange bie Generalspnobe sich von biesem pies tistischen Grundirrtum mit Bezug auf das Verhältnis der Heiligung zur Rechtfertigung nicht losmacht, wird sie sich auch nicht befreien können von pietistischem Indifferentismus gegen die Lehre und andern sektiererischen Bealeiterscheinungen des Bietismus. ¥. B.

Bon ber Buße und bem Glauben schreibt der Lutheran Observer S. 34: "In order to be saved by Jesus Christ, there are two things that are indispensable. One is repentance of sin, and the other is faith. They both mean doing. They are not merely frames or feelings; they are revolutionary acts. Repentance is a resolute turning away from your old sins with a full purpose to live a different life. Faith is a resolute grasp of Jesus Christ, binding your soul to Him as your atoning Savior. You must put your whole heart into both. Nor can you consider yourself a converted man or a saved man until you are joined by the Holy Spirit to the infinite Son of God. The Spirit will help you, waits to help you, and every hour that you refuse to obey conscience and follow Jesus you are resisting that divine loving Spirit. In the saving of your soul, you must act and Christ must act. Your faith is your laying hold on Jesus and doing whatever He bids you. Jesus will forgive your sins, cleanse your soul, and give you strength to follow Him. That is His doing." - Bur Seligieit ift allerdings nötig Reue und Claube. Beide find hier aber nicht richtig bes

schrieben. Der feste Entschluß, von den alten Sünden zu lassen, und der feste Vorsatz, ein besseres Leben zu führen, sind eine Frucht der Bekehrung und des Glaubens und somit kein Stück der Neue, die dem Glauben voraufgeht. Und der rechtfertigende Glaube ist das Ergreisen der im Worte um Christi willen angebotenen Vergebung der Sünden und nicht überhaupt "laying hold on Jesus and doing whatever He bids you". Der Gehorsam mit Bezug auf alles, was Gott uns in seinem Worte gebietet, ist ebenfalls eine Frucht und Folge des Glaubens. F. B.

Falfche Demnt. Die Lutheran World schreibt: "We are in full sympathy with what the Lutheran says: 'God knows that we Lutherans have no monopoly on true religion, and we rejoice that this is so. On the contrary, we have much to keep us humble and much to make us say: "God, be merciful to me a sinner."' There is one thing, however, that gives us something of a feeling of satisfaction. We have made no great contributions to religious fads and extravaganzas. It is some comfort to know that we have not furnished many recruits of a certain order. Dowie was a Congregationalist, and his successor Voliva came from the Disciples." — Daß es in andern kirchlichen Gemeinschaften auch fromme Rinder Gottes gibt, leugnet ein rechter Lutheraner nicht. Bohl aber müffen wir behaupten, daß die treulutherische Kirche Gottes Wort lauter und rein hat, daß dies weder der Fall ist bei den Papisten noch bei den reformierten Setten, und daß Gott darum von allen Menschen verlangt, daß sie keine andere als die Lehre annehmen, welche die lutherische Rirche in ihren Symbolen bekennt. Die Demut der Lutheran World und des Lutheran ift eine falsche, denn sie erniedrigt nicht Menschen und menschliche Beisheit, fondern Gott und sein Wort. Ihren letzten Grund hat diese falsche Bescheidenheit in der Untreue gegen die lutherische Wahrheit. **F. B**.

Die Presbyterianer, welche früher nichts wiffen wollten von kirchlichen "Formen" und "Formularen", haben jest auch ein "vook of common worship". Vor drei Jahren wurde die Herausgabe diefer "Formen" von der General Assembly beschlossen icht ohne viel Widerspruch. Im Trauformular fehlt das Wort "obey", woraus hervorgeht, daß auch die Presbyterianer Gottes Wort modeln nach den Verhältnissen und nicht die Verhältnisse nach Gottes Wort. F. B.

Bifcof Ebfall fagte auf der Versammlung der Epistopalen in Minneapolis: "Die Erfahrung der letzten zwei Jahre hat mich davon überzeugt, daß die zweite Generation unserer deutschen und standinavischen Bevölkerung für unsere geliebte Kirche ein Feld liefert, das weiß zur Ernte ist. Mögen wir nur Fleiß anwenden, daß wir die Ernte gut einbringen! Ich glaube nicht fehl zu gehen, wenn ich behaupte, daß über die Hälfte der Versonen, die ich während des verslossenen Jahres lonfirmiert habe, deutscher und standinavischer Abtunst sind." — Die Settenlirchen, welche zum großen Teil von den Lutheranern leben, können wir nicht besser klämpfen, als wenn wir dasjür forgen, daß alle Lutheraner der lutherischen. F. B.

In ben öffentlichen Schulen bes Staates New Yort dürfen keine Nonnen angestellt werden. So lautet die Entscheidung des Appellationsgerichts des Staates New York. Bersuche, die Nonnen als Lehrerinnen in den öffentlichen Schulen anzustellen, wurden mit großem Eifer seit etwa elf zahren gemacht in Batervliet (West Troh), Voughleepsie, Rondout, Suspension Bridge, Corning, Lima und an andern Orten. In Lima wurde der Rampf drei Jahre lang mit großer Erbitterung geführt. Nun hat das Gericht gegen die Papisten entschieden. Dem "Apologeten" zufolge lautet die Begründung der Entscheidung, wie folgt: "Das erste, was die Nonnen des Morgens in dem Schulhaus (in Lima) taten, war das Gerfagen von den vorgeschriebenen Gebeten der römisch-katholischen Kirche. Dieses ge= schah allerdings unmittelbar vor der festgesetten Zeit zur Eröffnung der Schule, und protestantische Kinder wurden nicht gezwungen, mit den tathos lischen Kindern an diesen Gebeten mit den Nonnen teilzunehmen. Immerhin war die dazu bestimmte Zeit so eingerichtet, daß die protestantischen Kinder meiftens zugegen waren. Während sie je nach Bunsch sich an diesen religiöfen übungen beteiligen durften oder nicht, würden protestantische Eltern doch in der Regel dieses dem ungereiften Urteil, namentlich ihrer Töchter, nicht gerne überlassen. Budem bildet der beftändige Anblid dieser Lehrerinnen während des ganzen Tages in ihrer besonderen Ronnentracht und mit den ihnen eigenen bescheidenen Manieren und den niedergeschlagenen Augen einen unberkennbaren Anschauungsunterricht von dem Orden und ber Kirche, welcher fie angehören. Es ift Sache der allgemeinen Erfahrung, daß Lehrer oder Lehrerinnen einen großen Einfluß auf junge Kinder und besonders auf junge Mädchen ausüben, und daß die letzteren besonders empfänglich sind für den Reiz, den ein solcher beständiger Anschauungs. unterricht in der Tagesschule ausüben muß." [Diefe Lehrerinnen werden, nebenbei gesagt, von den Kindern nicht nach ihrem eigenen Namen genannt, fondern immer als "Schwefter" angeredet.] "Es ift daher unfere Ansicht, daß man es niemals gestatten sollte, daß solche Schweftern als Lehrerinnen in unfern öffentlichen Schulen angestellt werden sollten. Die Beschaffenheit ihrer Gelübde und ihrer Lebensweise läßt es nicht zu, daß die Aufficht und bie Erziehung der Jugend ihnen übergeben werde, ohne die freiwillige Bus ftimmung der Eltern. Ratholische Eltern mögen ihre Einwilligung dazu geben, aber protestantische Eltern werden das nicht tun. Diese "Schwestern" können ohne eine folche Ordenstracht nicht lehren, weil ihre Gelübde dieses nicht zulassen. Sie sind verpflichtet, die Nonnentracht ununterbrochen im Schulgebäude zu tragen. Sie eignen sich daher nicht als Lehrerinnen in den öffentlichen Schulen, wo Protestanten sowohl als Ratholiken praktisch gezwungen find, ihre Rinder erziehen zu laffen, und bei vielen ift dies die einzige Erziehung, welche sie je empfangen werden. Es scheint, daß in diesem Schuldistrikt ein beharrlicher Versuch gemacht wird, Schwestern, welche zu diesem tatholischen Orden gehören, als Lehrerinnen anzustellen. Die oberste Erziehungsbehörde des Staates hat seit Jahren erklärt, daß bieje Nonnentracht in den öffentlichen Schulen des Staates nicht getragen werden dürfe. Das Volk hatte sich jahrelang in einen Zustand der Dinge geschidt, welchen sie verpflichtet waren, aufzulösen. Der tatholische Schuls direktor (Truftee) machte diefe Schulkontrakte der Anordnung des Staats= superintendenten zum Trop. Die Lehrerinnen und ihre Oberin, der zu gehorchen sie feierlich gelobt hatten und welche den Lohn ihrer Arbeit er= halten follte, wußten ebensowohl wie der genannte Schuldirektor, was die Befehle des Staatssuperintendenten waren. Diese Kontrakte waren uns gültig und ungesetlich, weil fie wohl wußten, daß, wenn die Schwestern überhaupt als Lehrerinnen fungierten, sie die Nonnentracht tragen mußten." - Ein anderer erfolgreicher Plan, die Staatsschulen fo weit als möglich

unter den Einfluß der römischen Kirche zu bringen und zugleich ihre Leistuns gen herabzudrücken, ist das Bestreben der Römlinge, möglichst viele Lehrerstellen in den öffentlichen Schulen mit katholischen Lehrerinnen zu besehen.

F. B.

Den Besuch ber Staatsichulen von feiten romijch-tatholischer Rinber betreffend, sagt Bischof Canevin von Bittsburg in einem Bastoralschreiben: "Damit niemand Zweifel hege bezüglich der Bedeutung des Gesetes, sums mieren wir dasselbe folgendermaßen: 1. An Orten, wo sich eine tatholische Schule innerhalb zwei Meilen mit Gebäuden, Rlassen und Lehrern und der vom Schulboard geforderten Disziplin befindet, ist Eltern und Vormündern bei Strafe einer Lobfünde verboten, ihre Kinder in eine nichtfatholische Schule zu schiden; und den Brieftern ift verboten, diejenigen, die nicht geborsam find, zu absolvieren. 2. An Orten, wo keine katholische Schule sich innerhalb zwei Meilen befindet, und Eltern gezwungen sind, ihre Kinder in eine nichtlatholische Schule zu senden, muß das Versäumnis des relis giösen Unterrichts so viel wie möglich gutgemacht werden durch Instruktion zu hause und regelmäßigen Besuch der Ratechismusklasse an Sonntagen und an einem Tage in der Woche, zu folcher Zeit und an folchem Orte, wie ber Priester bestimmen mag. 3. Eltern und Vormünder, welche diese Berordnungen mit bezug auf den religiösen Unterricht der Kinder, für welche sie verantwortlich sind, vernachlässigen, die irgendwelche ihrer Kinder im schulpflichtigen Alter in eine nichtfatholische Schule schiden, wenn eine fatholische Schule ohne zu große Schwierigkeiten und Unkosten erreicht werben tann, oder welche verfäumen, alle ihre Rinder von schulpflichtigem Alter zum Katechismus zu senden, wie oben vorgeschrieben, können von keinem Priefter absolviert werden. Kein Priefter darf eine Ausnahme von diefer Regel machen, und jede Person, die genügende Gründe zu haben glaubt, ihr Rind in eine nichtlatholische Schule zu schiden, muß diese Gründe schrifts lich dem Bischof unterbreiten." (Chr. Ap.)

## II. Ausland.

Die Lutherifche Ronferenz für Oberheffen veröffentlicht folgende Erflärung in der "A. E. L. K.": "1. Die Behauptung, daß die "heffische Kirche" calbinistisch=reformiert sei, hat niemals betreffs der gangen hessischen Kirche, sondern nur betreffs der niederhessischen aufgestellt werden können. Шo der Verfasser von "Gessen" redet, meint er in der Tat alfo nur Riederbessen. In der Kirche Oberhessens hat stets das lutherische Bekenntnis zu Recht 2. Daß die heffischen Theologen philippistisch gesinnt gewesen bestanden. seien, gilt im wesentlichen nur von Niederhessen, und auch dort nicht von allen Theologen. 3. An dem Lutherschen Ratechismus, welcher bis zur Einführung der Verbesserungspunkte in gang heffen als Landeskatechismus anerkannt war und bis heute der Ratechismus der lutherischen Rirche heffens ift, ift niemals in heffen eine Rezension vorgenommen worden, niemals , unter dem Brot und Wein' in , mit dem Brot und Wein' berändert "Mit dem Brot und Bein' findet sich niemals in Luthers Rate= worden. chismus, sondern in den aus den hessischen Kirchenordnungen von 1566 und 1574 später dem Ratechismus Luthers beigefügten Konfirmationsfragen, welche auf Crund des Brenzschen Katechismus verfaßt sind. Daraus ergibt sich, daß hier der aus dem Brenzschen Katechismus übernommene Ausdruck mit Brot und Bein' gar nicht zu berftehen ift in dem Sinne von ,cum pane et vino', was übrigens keineswegs in reformiertem Sinne gedeutet werden müßte, sondern in dem Sinne von , pane et vino, mittel st Brot und Bein', was zweisellos gut lutherische Lehre ist."

In Baben erschien unter dem 17. Oktober 1905 ein Erlaß des Ober= firchenrats, wonach für die Zulassung zu den theologischen Prüfungen "nach wie vor das Reifezeugnis eines Ghmnassung erforderlich ist". Unter dem 11. Februar 1906 erschien eine neue Prüfungsordnung, wonach auch Abi= turienten eines Realghmnassung oder einer Realschule zu den theologischen Prüfungen zugelassen werden, "wenn sie dis zum Ende des zweiten Seme= sters durch Ergänzungsprüfungen im Griechischen, bezw. im Lateinischen und Griechischen, berbollständigt werden".

Bon bem Rirchenbesuch in Berlin fagte Dr. Didie, feiner Denomination nach ein Presbyterianer und Paftor der amerikanischen Kirche in Berlin, in einer feiner Reden, die er fürglich in Amerika gehalten: "Germany has had a revival of religion. I wish you could see the difference that I see since I spent my student days in Berlin - along back in the early seventies. Then nobody went to church in Berlin - or just as good as nobody. In the great churches you would find the ministers holding services with a mere handful. Thirty was counted a good-sized audience for a big Berlin church in those days. But nowadays - well, you just ought to see the way Berlin people go to church now. Sunday mornings there will be crowds around the church doors before they are opened. And when services begin, the churches are packed full - state churches and all. It's that way all over the city." He speaks very highly also of the improvement of Sunday observance and of efforts at temperance reform. Much of the improvement, he says, is due to the influence exerted by the empress. He considers her one "of the most devoted religious women in the world. She certainly cares more for religion than for any other interest in life. Just think what it means in the life of a loyal folk like the Germans for it to be known that the empress never allows her children to go to bed - no matter what functions may be on in the palace - until she has gathered them around her and prayed with them -- not merely heard them say their prayers, but prayed with them." - Dr. Didie hat jedenfalls die Farben etwas did aufgetragen. Das Dr. Didie auch in seinen theologischen Urteilen über Deutschland nicht zuverlässig ist, geht daraus hervor, daß er 3. B. Dr. Harnad als einen ebenso frommen als wahrhaft chriftlichen Theologen beschreibt. ¥. B.

"Unionstirche." "Gotthold" schreibt: "Eine im Bau begriffene Kirche ber Heiligtreuz-Gemeinde in Berlin sollte "Ebangelische Unionstirche" genannt werden. Der Kaiser aber hat diesen Namen nicht genehmigt. Die Gemeindeorgane hatten vorher die Namen "Schleiermacherlirche" und "Gustab-Udolf-Gedächtnistirche" vorgeschlagen, die auch nicht genehmigt wurden. Sie sind jest angewiesen worden, einen biblischen oder der reformatorischen Zeit entstammenden Namen vorzuschlagen. "Diese prinzipielle Entscheidung war", schreidt die "Rreuzztg.", "nötig, da die preußischen Behörden sonst gelische Bundestirche" oder ähnliche vorgeschlagen zu erhalten, denn es war ja nicht ausgeschlossen" der Rame "Unionstirche" auch von dem liberalen "Unionsverein" hergeleitet war." Die Sache wird wohl den tieferen Grund haben, daß man gerade jest ber Union nicht paradieren will, wo es sich darum handelt, in aller Stille gang Deutschland bamit zu beglücken."

Die Leichenverbrennung als "Beiterbilbung" ber firchlichen Sitte. Beim ersten Spatenstich zum ersten fachfischen Krematorium in Chemnit sagte der zweite Vorsitzende des Feuerbestattungsbereins u. a. über die fünftige Einrichtung des Arematoriums: "Nach Rede und Segen des Geist= lichen finkt der blumengeschmückte Sarg unter Orgelklang geräuschlos zur Tiefe, und am Rande der Öffnung stehen die Angehörigen des Entschlafenen, genau wie am Grabe, und streuen die letten Blumenspenden über die irdische Dann schließt sich ebenso geräuschlos die Gruft durch eine verzierte Hülle. metallene Dede. Aus diefer Schilderung werden Sie, verehrte Anwesende, entnommen haben, daß auch der letzte Vorhalt, den die Gegner der Feuerbestattung noch aufrecht erhalten, daß wir eine durch jahrtausendalten Brauch gebeiligte kirchliche Sitte verleten, nicht autreffend ist. Denn alles, was bei dem bisherigen Brauche sichtbar war, behalten wir in der Hauptsache bei; der Unterschied liegt nur in der in beiden Rällen für die Beteiligten unsicht= baren Bernichtungsart, durch Verwesung oder Einäscherung. Wir alauben daher behaupten zu können, daß wir die kirchliche Sitte nicht verleten, sondern lediglich weiterbilden. Eine wesentliche und für alle Teile folgens schwere Underung des bisherigen Brauches würde es aber bedeuten, wenn die kirchliche Reier im Krematorium unmöglich gemacht würde, wie dies ein fleiner Teil unferer Gegner wünscht. Dies hintanzuhalten ist zurzeit die größte Aufgabe unsers Vereins, und ich kann Ihnen auch heute schon die erfreuliche Mitteilung machen, daß die kirchlichen Behörden von Chemnit uns fehr entgegengekommen find. Beiter bin ich aber auch von dem Borfipenden der Sächsischen kirchlichen Konferenz, dem hier in Chemnit noch in bester Erinnerung stehenden herrn Sup't. Rirchenrat Dr. Meher, ermächs tigt, zu erflären, daß diese große kirchliche Vereinigung unsere Bestrebungen nach voller Beteiligung der Kirche bei der Einäscherung unterstützt, und weiter hat der Herr Kirchenrat D. Meher sogar versprochen, unsere diess bezüglichen der im Mai 1906 zusammentretenden Synode zu unterbreitenden Bünsche zu den feinigen zu machen. So können wir denn mit großer Buversicht hoffen, daß die Einweihung unferer Einäscherungshalle im Spätfommer 1906 unter rüchaltlofer Anerkennung feitens der Kirche und unter vollem kirchlichen Segen erfolgen werde. Das walte Gott!" -- Die moder= nen Theologen muß man recht verstehen. Sie haben ihre eigene Terminos Logie. Beiterbilden oder entwideln heißt bei ihnen so viel wie erdrosseln oder den hals umdrehen. So dreht die moderne Theologie den Lehren des alten Glaubens Stüd für Stüd den Hals um und bezeichnet diese Arbeit dann als Beiter- und Fortbildung der alten Theologie. In demfelben Sinne tann man dann freilich auch die heidnische Leichenverbrennung, die jett in neun deutschen Bundesstaaten zugelassen ist, als Beiterbildung der firchlichen Sitte bezeichnen. ¥. Ø.

Auf ber Chemnitzer Konferenz hielt P. Bogel einen Vortrag über "Recht und Pflicht ebangelischer Gemeindeglieder gegenüber falscher Lehre auf Kanzel und Ratheder". Die erste These lautet: "Obgleich wir in der fächsischen Landeskirche in letzter Zeit keinen an einen bestimmten Namen geknüpften Disziplinarfall wegen falscher Lehre gehabt haben, unterliegt es doch keinem Zweisel, dah auch bei uns sich nicht wenige Pastoren auf der Kanzel, im Konfirmandenunterricht und in der Schule von der freisinnigen radikalen Theologie, die bis zur Leugnung der wesentlichen Gottheit Christi fortschreitet und an Stelle der wirklichen Offenbarung die religionsgeschichtliche

Entwidelung sest, beeinflussen lassen und für ihre bekenntniswidrige Lehre Gleichberechtigung fordern." Daß es in Sachsen keine Lehrprozesse gebe, hat nach den Ausführungen P. Bogels seinen Grund nicht in dem Tatbestand, fondern in der "fächfischen Gutmütigkeit". Für "fächfische Gutmütigkeit" hätte P. Vogel einseten sollen "religiöse Abgestumpftheit". Nachdem P. Bogel sobann in den folgenden Sätzen gezeigt, wie man gegen offenbare grrlehrer vorangehen solle, fährt er in der sechsten These also fort: "Bäre auf diesem Wege (auch durch Beschwerdeführung) eine Beseitigung des Argerniffes nicht zu erreichen, so würde doch damit noch keine Nötigung zum Austritt aus der Landeskirche gegeben sein, solange diese felbst durch ihre Behörden und Vertretung die Lehre des modernen Unglaubens auf Kanzel und Ratheder nicht als gleichs oder alleinberechtigt erklärt, — vielmehr würde solches ürgernis als eine lokale Krankheitserscheinung der Einzels gemeinde die gläubigen Gemeindeglieder nur berechtigen und verpflichten, Auspfarrung, bezw. Ausschulung zu verlangen, unter Umständen auch selbst au vollziehen und alle äußeren nachteiligen Folgen um des Gemiffens willen auf sich zu nehmen." Hierzu bemerkte P. Vogel: "Obwohl keine Landess firche ohne Lehrzucht bestehen kann, wird solche doch von neun Zehnteln uns ferer Kirchenalieder teils infolge eigener Untirchlichkeit, teils infolge man= gelnden Verständniffes für ihre Bedeutung nicht gewünscht, noch weniger feitens der Presse und modern=ungläubig angehauchter Konferenzen, wohl auch taum von den andern, und ihre Durchführung könnte zur Sprengung ber Landestirche führen, daher ift Selbsthilfe im äußersten Fall notwendig, und die hier empfohlene Form derfelben wird kaum bei den Behörden auf Biderstand stoken, da das sonst unvermeidlich Separation wäre." — Die flaren Schriftstellen, welche Separation von den Falschgläubigen und Uns gläubigen gebieten, tamen auf der Konferenz nicht zur Geltung. ¥. B.

Auf ber 48. Berfammlung bentscher Bhilologen und Schulmänner in Hamburg sagte Prof. Gurlitt in einem Vortrag über die Pflege und Entwidelung der Persönlichkeit: "Wenn ein Kind lügt, tut es dies nur, weil es sich einer brutalen Gewalt gegenüber sieht. (Lachen.) Jebe Lüge eines Rindes ist ein schwerer Vorwurf für den Erzieher. (Lachen.) Die Lüge ift die Waffe des Schwachen. Dem Starken ist das Bekennen der Wahrheit eine Luft. Benn ein Rind aus des Nachbars Garten üpfel bricht, fo handelt es zunächst vernünftig. (Lachen.) Ber beikt denn die Menschen, Gottes= gaben in Privatbesitz zu nehmen? Beshalb gestatten wir nicht jedem Menschen, sich von jedem Baum nach Bedarf die Früchte zu pflücken? (Geiterkeit.) 280 Gütergemeinschaft herrscht, da gibt es keinen Diebstahl. Das Kind kennt aber nur Gütergemeinschaft und es dauert lange Zeit, bis es sich an die Selbstfucht der Menschen gewöhnt hat. (Lachen.)" Die "deutschen Philologen und Schulmänner" konnten nur lachen, wo doch sittliche Entrüftung allein am Plate war. F. B.

Gegen Ende vorigen Jahres liefen vier Leipziger Studenten einen Aufruf zum allgemeinen Austritt aus der Kirche ergehen, weil es mit dem Chriftentum eitel Lug und Trug fei. Jetzt wendet sich, wie die "A. E. L. R." berichtet, das Münchener Freidenkerorgan die "Wahrheit" an die Schüler und Schülerinnen mit ähnlichen Ideen. Unter anderm heißt es: "Alles dies ist untwahr, und was das Schlimmste ist, die weisten eurer Lehrer wissen, daß es untwahr ist. . . Und ähnlich sind die Berhältnisse vielfach bei euren Eltern, die ebenso wie eure Lehrer bie stitliche Bslicht hätten, euch

nicht in Lehren einer Religion zu erziehen, an die sie, soweit sie zu den gebildeten Ständen gehören, selbst nicht glauben. Aber auch hier bilden oft Rücksichten auf das Geschäft, auf die Stellung 2c. eine mehr oder weniger gerechtfertigte Entschuldigung zu ihrem unschönen Handeln." "Benn ihr an einem Sonntag mit euren Eltern spazieren geht und ihr seht am Begrand einen blinden oder lahmen Bettler stehen, so fragt sie, wie es doch beim Vorhandensein eines allmächtigen und allgütigen Gottes möglich ift, daß diesem bemitleidenswerten Menschen nicht geholfen wird. Gott könnte den Bettler von seinem übel befreien (denn er ist allmächtig) und er weiß, daß er unter diesem übel seufat (er ift allwissend). Und er tut es dennoch nicht? 3hr werdet keine Antwort auf diese Frage erhalten aus dem ein= fachen Grunde, weil diefer Gott, von dem euch in der Schule gelehrt wird, nicht vorhanden ift. Denn wenn er wirklich vorhanden märe und er kann, aber er will nicht helfen, könntet ihr dann zu diesem Gott noch weiter beten, ihm vertrauen, ihn lieben, achten und verehren?" "Um euch so fest als möglich in händen zu haben, hat man euch schon als unmündige Kinder, als ihr kaum das Licht der Welt erblickt hattet, durch die sogenannte Taufe in den Schok der Kirche aufgenommen; man hat nicht gewartet, bis ihr feben, hören und denken konntet, um felbst zu entscheiden, ob ihr einer Rirche beitreten wollt ober nicht, nein, man hat euch als unschuldige Kinder auf das brutalfte vergewaltigt, und dieser Vergewaltigung habt ihr es zu vers danken, daß ihr jett im Religionsunterricht die unfinnigsten Sprüche und Berje auswendig lernen müßt, die wertlos für euer späteres Leben sind, ftatt einen der Bahrheit entsprechenden Belt= und Lebensunterricht zu er= halten, ber euch befähigen würde, wenn ihr später ins Leben hinaustreten müßt, den Rampf ums Dafein aufzunehmen." Diefer Aufruf wird auch an Schüler durch bie Bost versandt mit der Aufforderung, ihn weiter unter den Mitschülern zu verbreiten. Die baberische Obrigkeit hat aber bereits Schritte getan, um diefer Aufwiegelung der Kinder gegen ihre Eltern, Lehrer und Vorgesetten vermittelft der Boft ein Ende zu machen. ¥. B.

Bu bem Aufruf ber positiven Union an die evangelische adelige Jugend, sich in den Dienst der Kirche zu stellen, äußert sich die "Augsburger Postzeitung" folgendermaßen: Sie könne sich in die Gefühle orthodorer Brotestanten hineindenken angesichts der "Greuel", welche ihre liberalen Glaubensgenoffen durch "rücksichtslofe, konsequente Durchführung des Grundprinzips des Protestantismus" über die evangelische Kirche gebracht habe. Sie legt dann auseinander, warum der katholische Adel so zahlreich seine Söhne in den Alerusreihen unterbringe. "Der katholische Seelsorger steht ber Gemeinde vor an Christi Stelle als Verkünder der Heilslehre und Ausspender der Gnadenmittel. Durch die Beihe, welche er empfängt, wird er gleichsam aus der gewöhnlichen Welt herausgehoben. Diese bevorzugte Stellung des tatholischen Geiftlichen ift es, welche schon so viele Söhne aus den Adelsfamilien, ja selbst Pringen, dem Priesterstande zugeführt hat. Und diese Stellung, welche die tatholische Rirche für ihre Geiftlichen in Anspruch nimmt, ist von niemand mehr befrittelt worden als gerade von den Protestanten. Ja, wenn der Geistliche nichts weiter ist als das, au dem ihn der Protestantismus degradiert hat, dann braucht er sich auch nicht zu wundern, daß niemand aus den höheren Ständen in diesen Stand eins treten will." Sehr schmeichelhaft ist diefer Erklärungsgrund für die tatholischen adeligen Kleriker nicht, soviel Wahrheit ihm auch innewohnen mag.

"Compendio della Dottrina cristiana prescritto da Sua Santita Papa Pio X alle diocesi della Provincia di Roma", fo lautet der Titel des von Pius X. herausgegebenen neuen Ratechismus. In demselben beikt es von der Ehe: "Was ist die Zivilehe? Diese ist nichts anderes als eine vom Gefetz vorgeschriebene Formalität, um den Chegatten und ihren Kindern bie bürgerlichen Folgen ihrer Verbindung zu verbürgen und zu sichern. Genügt für einen Christen die Zivilehe? Nein, sie genügt nicht, da sie fein Sakrament, folglich keine wahre Cheschließung ist. In welcher Lage befänden sich Ehegatten, welche nur zivil getraut sind? Sie befänden fich in einem dauernden Zustand der Todsünde, und vor Gott und der Rirche wäre ihr Bund stets illegitim. Much man denn doch die Zivilebe eingeben? Man muß doch auch die Zivilehe eingehen, denn obgleich diese kein Sakrament ist, dient sie dazu, den Ehegatten und ihren Rindern die bürgerlichen Folgen der Chegemeinschaft zu sichern. Deshalb auch gestattet die kirchliche Behörde als allgemeine Regel erft die kirchliche Trauung, wenn die vom bürgerlichen Gefet vorgeschriebenen Schritte geschehen find." Øier≠ nach leben alle Cheleute, welche nicht von einem papiftischen Priefter getraut worden sind, in einer Todsünde und in einem Bunde, der vor Gott nicht als Ehe gilt, also in der Hurerei. — Von der Reformation saat der Rates chismus: "Endlich die große Rezerei des sechgehnten Jahrhunderts, die des Protestantismus durch Luther und Calvin. Diefe Neuerer gerftörten gänzlich die Grundlagen des Glaubens, indem sie die göttliche Tradition verneinten und nur noch die Heilige Schrift als Quelle der Offenbarung anerkannten, diese Seilige Schrift aber der rechtmäßigen hut der Rirche entzogen, um sie unbesonnenerweise der freien Auslegung der persönlichen Meinung des einzelnen anheimzugeben. Hierdurch wurden die heiligen Bücher der Profanation durch Unwissenheit und überhebung preisgegeben und allen Jrrtümern Tür und Tor geöffnet. . . . Der Protestantismus ober die reformierte Religion, wie ihre Gründer hochmütigerweife fie nennen, ift die Summe aller Repereien, die vor ihr waren, nachher gekommen find oder noch tommen werden, um die Seelen zu verderben (far strage delle In einem Kampf, der ohne Stillstand zwanzig Jahrhunderte anime). dauert, hat die katholische Kirche nicht aufgehört, das heilige Vermächtnis (il sacro deposito) der von Gott ihr anvertrauten Wahrheit zu verteidigen und die Gläubigen zu beschüten gegen das Gift (veleno) der keberischen Lehren. . . . Verurteilt wurde der Protestantismus durch das Konzil von Trient. Unter der Bucht dieser Verurteilung sah der Protestantismus die in feinem verderbten Organismus schlummernden Reime der Auflösung mächtig wachsen: Zwietracht zerriß ihn, die Sekten vermehrten sich, bis er, immer wieder gespalten, in lauter Splitter (frammenti) zerfallen ist. Deuts zutage bedeutet der Name Protestantismus nicht mehr einen einheitlichen, allgemein verbreiteten Glauben, sondern verhüllt die ungeheuerlichste Menge besonderer und individueller Frrtümer, vereinigt in sich alle Repereien und stellt jede Form von Empörung gegen die heilige Kirche dar. Dennoch aber verbreitet sich der protestantische Geist, oder genauer der Geist maßloser Freiheit und Opposition gegen jede Autorität in weite Rreise. Bon stolger, eitler Bissenschaft aufgebläht, von Ehrgeiz und Eigennutz getrieben, sind viele Männer aufgestanden und haben sich nicht gescheut, Umfturzgedanken gegen den Glauben, die Moral und alle göttliche und menschliche Autorität au verkündigen." — Als rechter Antichrist führt hier also der Papst die

Spaltungen und Setten in der Christenheit, den modernen Unglauben und die Auflehnung wider Gott und fein Wort zurück auf die Predigt des reinen Ebangeliums im 16. Jahrbundert. Gott und fein beiliges Wort ift nach der Lehre des Papstes die Ursache aller Frelehren, Greuel und Gottlofigs keiten in der Welt. Die Bibel, sagte man im Mittelalter, ift der Quell aller Rehereien. Und das ist auch noch der Standpunkt Pius' X. im Jahre 1906. — Von der Bibel heißt es in demfelben Ratechismus: "Wenn einem Christen von einem Protestanten oder irgendeinem Sendling der Protes ftanten die Bibel angeboten wird, dann muß er fie mit Abscheu wegschleu= dern, da sie von der Kirche verboten ist; hat er sie aber aus Unbedachtsamkeit in Empfang genommen, fo muß er sie schnell ins Feuer werfen oder sie "Die Kirche verbietet die protestantischen feinem Pfarrer aushändigen." Bibeln, weil sie entweder gefälscht sind und Irrtümer enthalten, oder in Ermangelung der kirchlichen Approbation und der die dunklen Stellen er= Närenden Anmerkungen dem Glauben schaden können. Daher verbietet die Kirche sogar auch die von dieser früher gutgeheißenen übersetzungen der Beiligen Schrift, wenn diese (wie das Neue Testament des + Münsterschen Eregeten Ristemaker) ohne die Auslegungen der Kirche neu gedruckt werden." Ru beachten ift auch, daß der als liberal gerühmte Pius X. sich in diesem Katechismus bekennt zu dem fanatischen Shllabus Pius' IX. ¥. B.

Intoleranz in Rufland. In der Spezialkommission für Glaubensduls bung ift unlängst die Frage der Eröffnung von Schulen in den Gemeinden der Altgläubigen und Sektierer geprüft und der Beschluß gefaßt worden, diesen Dissidenten den Religionsunterricht nach ihrem Bekenntnisse zu ges ftatten; doch soll diese Angelegenheit noch dem Reichsrate zur Entscheidung vorgelegt werden, und es wäre mithin sehr wohl möglich, daß von dieser Behörde das völlige Gegenteil beschlossen wird. Bas der Reichsrat nämlich fertig bringt trot aller Manifeste und aller Versicherungen des Zaren, es würden alle von ihm versprochenen Reformen unbedingt durchgeführt wers den, das erweist zur Genüge ein am 27. Februar d. 3. gefaßter Beschluß in bezug auf Glaubensduldung. Am genannten Tage lagen der Plenarverfammlung des Reichsrates Anträge des Juftiaministers bor, die aweds Ausführung des Toleranzediktes vom 30. April v. 3. dahin gingen: 1. aus dem Strafgesetbuche die hinweise auf Straffälligkeit solcher Eltern zu streichen, die an ihren Kindern kirchliche Handlungen nach dem Ritus einer andern Ronfession vollziehen lassen und nicht derjenigen, nach welcher die Rinder laut Gesetz erzogen werden müßten; 2. die Bestimmung des Strafgesets zu ftreichen über die Straffälligkeit für gulaffung eines Gliedes der ruffischen Staatstirche zur Beichte und zum Abendmahle seitens eines Geistlichen einer andern Konfession, und 3. die Geistlichen anderer Konfessionen für Trauung von "orthodozen" Brautpaaren oder von "Orthodozen" mit Personen anderer Bekenntnisse nicht mehr als straffällig anzuerkennen. Auf Grund der vom garen versprochenen und zugesicherten Glaubens= und Ge= wissensfreiheit mußte die volle Zustimmung des Reichsrates erwartet werden; dieser aber beliebte nur, das Strafmaß für die Berlezung der fraglichen Artikel herabzuseben.

Die Juben in Palästina. Bie P. Schneller in Cöln schreibt, gehört das Land zwischen Jaffa und Haifa jeht meilenweit Juben. In Caliläa sollen sie schon drei Fünftel des Landes besizen. Zwar ist der Zuzug der Juben vom Sultan streng verboten; sie scheinen aber Mittel und Bege zu

wissen, um durch inhaltvolle Händedrücke am Goldenen Horn selbst die Ver= bote des Großherrn unwirksam zu machen. Nach der babhlonischen Gesangenschaft wanderten 70,000 Juden ins Gelobte Land zurück. Diese Zahl ist durch die heutige Rückwanderung längst überschritten.

Seit Jahren wird über bie Zuftände im Rongostaat geklagt. Freilich hat es nicht an Stimmen gefehlt, die behaupteten, es fei längst nicht so schlimm, wie geschrieben werde. Aber der feierliche Aufruf von 52 Missionaren aus England, Amerika, Deutschland, Schweden, Norwegen und Däne= mark, die im "unabhängigen" Kongostaat arbeiten, beweist klarer als irgend etwas anderes, daß unerhörte Grausamkeiten an den Eingeborenen begangen worden sind. Die Mikstände waren nach dem Zeugnis diefer gewiß uns parteiischen Männer noch zu Anfang dieses Jahres vorhanden. "Bir sind überzeugt", heißt es in ihrem Aufruf, "daß die Grausamkeiten, wie zur Genüge bewiesen worden ist, begangen worden sind und noch jest begangen werden." Wer indes noch ein weiteres Zeugnis dafür haben möchte, daß die im Kongostaat stattfindenden Greuel zum Himmel schreien, den ver= weisen wir auf den Bericht der Kommission, die König Leopold selbst, unter bem Drud der öffentlichen Meinung Europas, bezw. der englischen Regierung zur Untersuchung der Zustände nach Afrika sandte. Diese Kommission tat gewiß alles, um einen für die Kongo=Regierung möglichst günstigen Bericht zu liefern, mußte indes die schwerften Anklagen bestätigen, da ihr Beugnisse wie die folgenden vorgelegt wurden: "Während die Männer in den Bäldern waren und versuchten, die ihnen vorgeschriebene Menge Gummi zu sammeln, wurden ihre Frauen von den Wachtposten geschändet, mißhandelt und gestohlen." (Frau Harris in Baringa.) "Beil Frau Baoji ihrem Mann Treue wahren wollte, wurde sie verstümmelt. 3hr verstümmelter Leib und ein Bein ohne Ruft beweisen, wie wahr die Angabe ift." (herr harris in Baringa.) "Ich kenne kein Dorf, dessen Einwohner nicht gehn Tage aus je fünfzehn Tagen arbeiten mußten, um den Forderungen der Gummikompagnie nachzukommen. Die Schildwachen mißbrauchten ihre Stellung in abscheulicher Weise und wurden auch für die empörendsten Untaten nie gestraft. Lokungu, mein Zeuge, hatte eine Schnur mit 42 Knoten, von denen jeder die Ermordung einer Person in Nsungamboyo anzeigt. Er hatte auch ein Paket von fünfzig Blättern, von denen jedes eine Frau bezeichnete, die von den Bachtposten ergriffen worden war." (Herr Camman in Bongandanga.) "Ich erzählte ihnen von den Anzeichen der Verwüftung in allen Diftrikten und von den Meteleien, welche die verschiedenen weißen Männer des Staates und der dort befindlichen Rompagnien angerichtet hatten." (herr Gilchrift in Bulanga.) "Ein anderer Zeuge erzählte, wie er die Leichen seiner Mutter, seines Onkels und seiner Schwester fand, die von den Bachtposten ermordet worden waren. Alle hatten herzzerreihende Geschichten von der brutalen Ermordung naher Verwandter zu berichten. Hilflose Frauen und Kinder wurden ohne Unterschied niedergeschossen, um die Serzen diefer ungludlichen Leute mit Schrecken zu erfüllen und sie so zu zwingen, Gummi zu bringen. Während die Männer in den Wäldern das Cummi zusammenzubringen suchen, werden ihre Frauen von den im Dienst des Staates stebenden Soldas ten geschändet und gestohlen. Diese Zuftände haben jahrelang geherrscht. Das Verfahren ift im höchsten Grad ungerecht und wird, wenn fortgesett, zur Ausrottung der ganzen Bebölferung führen." (Gerr Stannard in Baringa.) (R. R.)

288



Sehre und Wehre.

| Jahrgang 52. | Juli 1906. | No. | 7. |
|--------------|------------|-----|----|
|--------------|------------|-----|----|

## Jum Schriftbeweis für die Lehre von der Guadenwahl.

über den Schriftbeweis für die Lehre von der Gnadenwahl ift in den letten Monaten in den Publikationen unserer Gegner lebhaft disku= tiert und die von uns vertretene Eregese hart angesochten worden. So in dem Artikel über Eph. 1: 4, 5 by Rev. Reuben Schmitt im Novemberheft 1905 des Columbus Theological Magazine, S. 337 ff.; bann über Rom. 8, 28-30 von demfelben Verfasser im Aprilheft 1906 bes genannten Magazine, S. 78 ff.; in dem Artikel "Die interspnodale Konferenz in Fort Wayne, Ind.", von P. D. H. Mlwardt, in den "Theologischen Zeitblättern", Märzheft 1906, S. 74 ff. und Maiheft 1906, S. 145 ff.; sowie in der kürzlich erschienenen Schrift "Die Schriftlehre von der Engbenwahl" von P. Geo. 3. Fritschel. Wir können diese neuesten Angriffe nicht ganz unerwidert lassen. Die Lehre von der Gnadenwahl ist ja wohl nicht die Zentrallehre, doch immerhin eine wichtige Lehre der Schrift, durch welche der Sauptartikel des christlichen Glaubens, daß wir allein aus Gnaden gerecht und felig werden, bestätigt wird. Und diese Lehre ift nun einmal wieder in Fluß gekommen. Und fo ift es für einen lutherischen Theologen gewiß nicht aus dem Wege, wenn er auch hinsichtlich dieser viel umstrittenen Lehre fort und fort in der Schrift forschit, ob es sich auch also verhalte, wie er mit feiner Rirche lehrt und bekennt. Wir beschränken uns indes in unserer Erwiderung auf die Hauptpunkte in der beiderseitigen Schrift= auslegung. Wir wollen hier nicht einfach wiederholen, was wir schon früher eingehend dargelegt haben, insonderheit nicht solche Erörterungen, welche von unsern Gegnern jetzt gar nicht wieder berührt oder nur flüchtig gestreift worden find. Benn ein Lefer dieses Blattes die eben erwähnten jüngsten eregetischen Produkte der Ohioer und Jowaer näher in Augenschein nehmen und von neuem pro und contra miteinander vergleichen will, so ift er gebeten, nicht nur den vorliegenden Artikel, son= dern auch die früheren eregetischen Arbeiten aus unfern Preisen au berücksichtigen. Er kann sich dann selbst davon überzeugen, ob durch die erneuten Angriffe unsere Position erschüttert worden ist oder nicht.

Wir weisen daher auf folgende Artikel von "Lehre und Wehre" zurück, in denen ja auch schon die gegnerischen Argumente beleuchtet worden find: 1880: S. 73 ff. S. 129 ff. S. 161 ff. S. 176 ff. S. 197 ff. S. 225 ff. S. 270 ff. S. 303 ff. - 1881: S. 65 ff. S. 120 ff. S. 167 ff. S. 235 ff. S. 364 ff. S. 376 ff. - 1885: S. 134 ff. -1898: S. 65 ff. S. 97 ff. S. 129 ff. S. 161 ff. --- 1904: S. 61 ff. S. 481 ff. — 1905: S. 151 ff. S. 193 ff. S. 202 ff. S. 245 ff. S. 294 ff. S. 433 ff. S. 481 ff. Bgl. das Juliheft 1905 der "Theologischen Quartalschrift". Aber auch die mehr populäre Schrift= erklärung in den Synodalberichten des Bestlichen Distrikts von 1877. 1879, 1880, in dem Spnodalbericht der Wisconfinspnode von 1880, wie in der Schrift P. Zorns von der Gnadenwahl und in dessen Artikeln von der Gnadenwahl im laufenden Jahrgang des "Lutheraner" ent= hält genug theologisches Beweismaterial. Es soll im folgenden also nur ein Nachtrag zu dem Schriftbeweis für die sogenannte missourische, in Bahrheit lutherische Lehre von der Gnadenwahl geliefert werden.

Und so zuvörderst noch ein Wort über Eph. 1, zunächst 1, 3. Εύλογητώς ό θεώς χαί πατήρ του χυρίου ήμων Ίησου Χριστού δ εύλογήσας ήμας έν πάση εύλογία πνευματική έν τοις έπουρανίοις έν Χριστώ. "Gelobt fei der Gott und Bater unsers HErrn JEju Christi, der uns gesegnet hat mit allem geistlichen Segen im Himmel durch Christum." Daß mit juas, "uns", die Christen gemeint sind oder, was ja ganz dasselbe ist, die "Heiligen" und "Gläubigen" B. 1, darüber ist kein Streit. Und was den Sinn des ganzen Sates anlangt, so können wir denselben unserseits just mit den Worten D. Allwardts, a. a. O. S. 80 wieder= geben: "In unserer Epheserstelle ift nun zwar von uns Christen in Berbindung mit er Xpeoro die Rede: Gott hat uns gesegnet in Christo und uns erwählt in ihm, aber die Wortstellung ist nicht eine folche, daß man ,das Sein der Chriften in Christo' daraus erweisen könnte. Sier besagt das er Xpisto nur, daß Christus uns den Segen und die Rind= schaft, zu welcher die Heiligen und Gläubigen erwählt sind, erworben hat. Und das gilt fast ausnahmslos von all den Stellen dieser Spistel, wo sich der Ausbruck findet." Also er Xpiaro und auch das deutsche, bem Griechischen nachgebildete "in Christo" im Sinn von "durch Chriftus". Gott hat uns gesegnet in Christo ober durch Christum. Christus hat uns den Segen erworben. Aber nun fährt D. Allwardt fort: "Doch gibt es auch Stellen (hier und sonft in der Schrift), wo ,das Sein in Christo' nicht ausgesprochen, durch die ganze Aussage aber notwendig vorausgesett wird." Also "das Sein in Christo" oder der Glaube soll hier, Eph. 1, 8 zwar nicht ausgesprochen, aber "notwendig vorauss gesett" fein. Bie wird das bewiesen? Bubörderft mit den Ausdrücken "Heilige" und "Gläubige" V. 1. D. Allwardt spricht sich S. 76 so aus, als hätte der Unterzeichnete in seiner Erklärung von Eph. 1, 3-14 im Oktoberheft 1905 dieser Zeitschrift die zwei ersten Verse des Rapitels wie absichtlich übergangen. Nun, die zwei ersten Verse des Epheser-

290

briefs sind Einleitung zum ganzen Brief und stehen in keinem engen Rusammenhang mit dem ersten Abschnitt des Briefes, 1, 3-14. Indes wir find gern bereit, für den Ausdruck "uns Christen", den wir bei Erklärung des huas 28. 3 und 4 öfter gebraucht haben, auch den andern "uns heilige und Gläubige" einzuseten. Das find ja Synonyma: Christen, Seilige, Cläubige. Bir können auch fo reden: Gott hat uns Gläubige gesegnet, oder auch in der dritten Verson: Gott hat die Gläu= bigen gesegnet. Damit ist aber nicht notwendig gesagt, daß "das Sein in Christo" ober der Glaube die notwendige Voraussehung des Segens Gottes sei, wie Allwardt annimmt, oder daß wir Christen, wir Gläubigen qua Christen und Gläubige gesegnet sind. "Christen", "Gläus bige" tann in folcher Satberbindung auch gar wohl einfache Bezeichnung und Beschreibung der Personen sein, um die es sich hier handelt. 28ir bekennen im dritten Artikel, daß der Heilige Geist "die ganze Christen= heit auf Erden beruft, sammelt, erleuchtet". Die ganze Christenheit auf Erden, das find alle Gläubigen auf Erden. Bie? Beruft, fammelt, erleuchtet der Heilige Geist die ganze Christenheit als solche, qua Christenheit, alle Gläubigen qua Gläubige? Ift das Christsein, der Glaube Voraussezung für das Berufen, Sammeln, Erleuchten? Werden durch Berufung, Sammlung, Erleuchtung des heiligen Geistes die Menschen nicht vielmehr erft zu Chriften, zu Gläubigen gemacht? Offenbar ist "die ganze Christenheit auf Erden" nur Bezeichnung der Personen, von denen hier die Rede ift. Eph. 2, 1 ff. heißt es: "Euch, da ihr tot waret in übertretungen und Sünden . . . uns, da wir tot waren . . . hat Gott lebendig gemacht." Mit "euch", "uns" sind da gleichfalls dieselben Leute gemeint, welche 1, 1 als Seilige und Gläubige bezeichnet waren. Bie? Aft darum der Glaube notwendige Bor= aussehung für das geiftliche Lebendigwerden, für die Bekehrung, das Bläubigwerden? In folche Absurditäten verliert man sich, wenn man aus dem bloken hµas 1, 3, das für sich allein nur Versonbezeichnung ift, und aus der Beziehung des  $\eta\mu a_{\varsigma}$  1, 3 auf "Heilige" und "Eläubige" 1, 1 den Glauben als notwendige Voraussehung und Vorbedingung für den Segen Gottes herausschlagen will.

Vor allem aber beruft sich D. Allwardt zum Beweis dafür, daß das "Sein in Christo" oder der Glaube bei dem Segen durch Christum notwendig vorausgesetzt sei, auf andere Sprüche der Schrift, wie solgende: "St. Paulus sagt: "Also werden nun, die des Claubens sind, gesegnet mit dem gläubigen Abraham.' Gal. 3. "Abraham hat Gott geglaubt, und das ist ihm zur Gerechtigkeit gerechnet.' Röm. 4, 8. "Ich sage aber von solcher Gerechtigkeit vor Gott, die da kommt durch den Glauben an Jesum Christ, zu allen und auf alle, die da glauben.' Röm. 3." S. 89. Daran ist kein Zweisel, daß der Glaube Voraus= sehung der Rechtsertigung ist, das ist der soraussesse sal. 3 ge= meinten Segens, das ist des verheißenen Erbes. Der Glaube und die 292

Furcht des HErrn, die aus dem Glauben folgt, ist ja 3. B. auch Voraus= fepung des Bf. 128 beschriebenen) ehelichen Segens. Und wenn wir nun die an vielen Stellen der Schrift fo flar bezeugte Bahrheit, daß wir nur durch den Glauben gerecht und felig werden, bei Behandlung von Eph. 1 verleugnen und hier an eine Rechtfertigung und Seligkeit ohne Clauben denken würden, so wären wir gewiß auf falscher Fährte. Nun aber wird Eph. 1, 3 eddayeiv, "fegnen" in einem weitern Sinn gebraucht, so daß es auch den Glauben selbft mit einschließt. Das erkennt auch Allwardt an, indem er S. 77 schreibt: "Bas ift nun aber bieser "Segen"? Alles, was wir als Heilige und Gläubige haben, im Unterschiede von denen, die das nicht find oder noch nicht find: die rechte Erkenntnis Gottes, den wahren Glauben, Vergebung der Sünden, Frieden mit Gott, die Erneuerung 2c. Mit Recht zählt man den Glaus ben auch zu den Segnungen, womit Gott uns begnadet hat, weil er gänzlich eine Gabe Gottes und zur Seligkeit unerläßlich ift." Benn aber der Glaube, die Begnadung mit Glauben in dem "Segen" in= begriffen ist, so ist er doch wahrlich nicht Voraussehung und Vorbe= dingung dieses eddoreiv. Gott schenkt doch nicht den Gläubigen qua Bläubigen den Glauben. Die Sache ift fehr einfach und verhält sich fo. Gott hat uns, das ift eben die Versonen, die jest Christen, Gläubige, Seilige find, mit allem geiftlichen, himmlischen Segen gesegnet durch Christum, der uns den Segen erworben hat. Da brauchen wir nichts vorauszuseten oder hinzuzuseten. Freilich ift der Sat 2. 3 ein sehr allgemeiner Satz und nur Einleitung der folgenden Ausführung, in welcher der Segen Gottes näher erklärt und spezialisiert wird. Und in diefer Ausführung V. 4-14 wird nun auch dem Glauben die ihm gebührende Stellung angewiesen. Der Segen Gottes, den wir emps fangen haben, besteht in folgenden Stücken: Bir haben das Evan= gelium von unserer Seligkeit gehört und find dadurch zum Glauben gekommen. B. 13. Und durch den Glauben, im Glauben haben wir nun Vergebung der Sünden, find im Besith der Vergebung, exapter, 8. 7, und haben wir allerlei Weisheit und Erkenntnis. 8. 8 ff. Durch den Glauben find wir Gottes Eigentumsvolt, περιποίησις B. 14 ges worden. Nachdem wir geglaubt haben, gläubig geworden find, nioreioarres, find wir auch mit dem Seiligen Geist der Verheißung versiegelt, . der uns das fünftige Erbe verbürgt. 2. 13. 14. So redet der Apostel in diesem Zusammenhang von Evangelium, Glaube, Rechtfertigung oder Vergebung der Sünden, Erhaltung im Glauben (Versiegelung), Erbe, Seligkeit just ebenso, wie in allen seinen Briefen und wir vermissen hier keinen der gewohnten Begriffe, auch nicht "den Glauben". Und der Glaube ift nach diefer Darstellung eben nicht die Voraussebung, sondern der Anfang des göttlichen Segnens, aus welchem dann die andern Segnungen refultieren.

Die richtige Fassung der Aussage V. 3 in ihrem Zusammenhang mit der folgenden Aussührung (V. 6 b ff. 12 b ff.) ift von Belang für

das Verständnis dessen, was nun der Apostel B. 4. 5 von der ewigen Erwählung und Verordnung sagt: xadws eterletaro huas ev adrų nod χαταβολης χόσμου, είναι ήμας άγίους χαι αμώμους χατενώπιον αυτού έν αγάπη, προορίσας ήμας είς υίοθεσίαν δια Ίησοῦ Χριστοῦ είς αὐτόν 20. Bas die Bestimmung des Wortfinns der Verba extercosat und mpoupiser anlangt, so besteht zwischen uns und unsern Gegnern, von wenigen Aus= nahmen abgesehen, keine wesentliche Differenz. Der status controversiae ift und bleibt, ob der Glaube nach dem Sinn und der Intention des Apostels als Voraussezung für die ewige Bahl und Verordnung Gottes anzusehen ift oder nicht. Altere und neuere Vertreter der Intuitu-fidei=Theorie nehmen, wie bekannt, huag er auro B. 4 als einen Begriff und gewinnen so den Gedanken, daß Gott uns als in Christo Seiende erwählt habe. Und wenn man jest auch fast allgemein diese Konstruktion aufgegeben hat, so wehrt man sich doch dagegen, daß dieselbe so unmöglich sei, wie von unserer Seite behauptet werde. Prof. Schmitt zitiert a. a. O. S. 343 einen Passus aus "Lehre und Behre" Vol. 26, 229: It is grammatically impossible to construe έν αὐτῷ as a modifier of  $\eta\mu$ âς. In that case a Greek would have been compelled to write ήμᾶς τοὺς ἐν αὐτῷ or ἐν αὐτῷ ὄντας etc. Sierau bemerkt er bann: The thing, which above all else must decide this question is the Scriptural usage. Grammarians may say that such a construction is impossible, but the fact is that it occurs, and one fact is worth hundred theories. We refer to the passages, Rom. 6, 11; 8, 10; 16, 3. 8. 9. 10. 12. 13, especially v. 11! 2 Cor. 5, 17; Eph. 2, 13; Phil. 3, 9; 4, 21; 1 Thess. 4, 16; Philemon 23; 1 Pet. 3, 16. In all these passages the sense is evidently to be in . . ., and the article as well as any form of elvas are missing. They suffice to disprove completely the impossibility of such a construction. There is indeed a disposition on the part of some of our opponents to admit that the construction without the article may occur, but they will not admit its use in this passage. So we may, if we wish, as the Fathers did, construe  $\dot{\epsilon}v a \dot{v} \tau \tilde{\psi}$  as a modifier of  $\eta \mu \tilde{a}\varsigma$  and translate as if it were written, ev abra ovras. Such a translation gives the sense correctly; it does no violence to the meaning of the words; it does not conflict with the N. T. usage nor with the analogy of faith. Bir stimmen unsrerseits dem bei, daß hier der Sprachgebrauch entscheiden muß. Das wären schlechte Grammatiker, die bei Auf= stellung ihrer Theorien auf den Sprachaebrauch keine Rücksicht nehmen würden. Mit dem neutestamentlichen Sprachgebrauch, mit den angeführten Schriftstellen will nun offenbar Brof. Schmitt nicht nur beweisen, daß er Xpisto auch "in Christo" bedeuten könne, sondern daß auch die in Frage stehende Konstruktion juag er abro, will sagen "uns, die in Christo Seienden" oder "uns als in Christo Seiende" spracklich möglich sei. Wir müssen zunächst konstatieren, was hier eigentlich unsere Position ist, und was nicht. Niemand von uns ist je so unsinnig

gewesen, daß er geleugnet hätte, daß en Apioro, en adro gar oft "in Christo" bedeutet und ein Sein oder Tun oder Geschehen in Christo bezeichnet, ober daß er behauptet hätte, en Xoiarw, resp. en auro müßte überall, in allen Verbindungen, wo es "in Christo" heißt, notwendig den Artikel oder eine Form des Verbum elvae bei sich haben. Bas wir behaupten und auch schon früher behauptet haben, kommt in einem Passus eines Artikels in "Lehre und Wehre", Band 27 (1881), S. 123. 124, den wir hier wiederholen, zum Ausdruck. "Es ist wohl wahr, daß im Neuen Testament, wie ichon im Klassischen Griechisch, der Artikel öfter fehlt, wo man ihn erwarten follte. Aber diese Fälle find begrenzt. So fehlt manchmal der Artikel bei Adverbialbestimmungen, die mit Präpositionen eingeführt sind, auch wenn dieselben an ein Abjektiv oder Substantiv, selbst ein durch den Artikel normiertes Substantiv angeschlossen werden, z. B. Eph. 4, 1: 5 déspuis ès zopiw. Aber ein folches Substantib ober Abjektib enthält dann eben einen Begriff, der einer Adverbialbestimmung fähig ist. Nirgends findet sich bei den neu= testamentlichen Grammatikern und Lexikographen ein Beispiel der Art verzeichnet, daß eine artikellose Adverbialbestimmung zu einem bloßen Personalpronomen, das ja nur auf eine Person deutet, ohne von deren Beschaffenheit etwas auszusagen, hinzuträte." "Wohl aber finden sich im Neuen Testament solche Verbindungen, in denen ein Adjektiv oder Partizip oder eine adjektivische Bestimmung, mit dem Artikel versehen, als Apposition an ein Personalpronomen sich an= fchließt, g. 38. Eph. 5, 33: Uneis ol xad' Eva; Eph. 4, 1: erd o desnuos; Eph. 1, 12: ήμας τούς προηλπικότας; 1 Theff. 4, 15: ήμεις οί ζώντες. Oder die Apposition ist als solche durch das Partizip von elvae markiert: Eph. 2, 1: buas orras resposs. Bgl. noch Rom. 8, 1. 4. So feben wir hier die im klassischen Griechisch gültige Regel befolgt: "Mit dem Artikel werden auch Abjektiva zu einem persönlichen Pronomen als Apposition hinzugefügt.' Rrüger, Syntax S. 110." Bir verweisen bier noch auf Curtius Grammatik § 379: "Durch den Artikel kann jedes Abjektib, Partizipium und Abberbium sowie der Infinitiv zu einem Substantiv gemacht werden." In der fraglichen Verbindung huas er adro ift er adro als Apposition gedacht, also substantiviert, müßte also den Artikel haben. Und ferner auf Biner, 7. Aufl. S. 128 ff., Bläß, S. 156. Unter den bei beiden Grammatikern regis ftrierten Beispielen, in denen eine durch eine Präposition eingeführte Näherbestimmung sich artikellos an ein vorhergehendes Nomen ans fclieft, und fo mit demfelben im Grunde nur einen hauptbegriff bildet, findet sich kein einziges, in welchem diese Räherbestimmung an ein Versonalpronomen angefügt wäre, wie dies ja auch nach dem oben Bemerkten in der Natur der Sache liegt. Das ift also das punctum saliens. Beweisen die von Prof. Schmitt zitierten Schriftstellen, daß fich ein folcher prapositionaler Busat wie er adro ohne Artikel ober obne das Vartizipium von elva, welches dann den Zusat in einen

295

Rebensatz umwandelt ( $\dot{\eta}\mu\tilde{a}_{\varsigma}$  èv adr $\tilde{\varphi}$  övra $\varsigma$  = uns, sofern, dieweil wir in Christo sind ober waren), auch an ein bloßes Personalpronomen wie  $\dot{\eta}\mu\tilde{a}_{\varsigma}$  anschließen kann? Wir wollen seine dieta probantia in Kürze Rebue passieren lassen.

Röm. 6, 11: ζωντας δε τῷ θεῷ εν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ χυρίψ ήμῶν. Hier ift er Xpisto 'Insou Näherbestimmung zu bem Verbalbegriff Corras. Gewiß, das wird in der Schrift öfter hervorgehoben, daß die Chriften in Christo find und leben. Röm. 8, 10: El de Xpiords er butr. Das heißt: "So aber Christus in euch ist." Das er buir ift nicht Busat zu Χριστός, sondern Prädikat im Sat. Röm. 16, 3. 8. 9. 10. 12. 13: τούς συνεργούς μου έν Χριστῷ Ίησοῦ, τὸν ἀγαπητόν μου ἐν χυρίψ, τὸν συνεργόν ήμῶν ἐν Χριστῷ, τὸν δόχιμων ἐν Χριστῷ, τὰς χυπιώσας ἐν χυρίψ, rdy extextdy ey zupiw. Die hier verzeichneten Substantive, Adjettive und Partizipien, welche Eigenschaften und Lätigkeiten bezeichnen, haben er Xoiorw, er xupiw als Näherbestimmung bei sich. Die Meinung ift, daß die betreffenden Personen in Christo, in ihrer Gemeinschaft mit Christo, als Christen, ober im Dienst Christi, in der Sache Christi das find oder tun, was diese Substantive, Abjektive, Verba besagen. Espocially v. 11, nämlich Röm. 16, 11! 'Ασπάσασθε τους έχ των Ναρχίσσου rode duras en zupiw. Von diefer Schriftstelle gilt also auch: The article as well as any form of elvas are missing? 2 Ror. 5, 17: "Qore el riç έν Χριστώ, xaivy xrisis. Das heißt: "Darum, ift jemand in Christo, fo ift er eine neue Preatur." Das en Xpioro ift nicht Busat zu ric, fondern Brädikat im Sap. Eph. 2, 13: Nuvi de ev Xpior@ 'Inoou umeis οί ποτε όντες μαχράν έγγυς έγενήθητε έν τῷ αίματι του Χριστου. Der Apostel erinnert die Christen aus den Heiden, daß sie, die einst ferne waren, außerhalb des Gottesstaates Israel, nun nabe berzugekommen, in die Rirche Gottes eingegangen find. Das ift in und mit ihrer Bekehrung geschehen. Das er Xpisto 'Insou läßt fich grammatisch nicht mit bueis verbinden, das ja im folgenden Appositionssatz seine Räherbestimmung hat, sondern gehört zum Prädikat, wie die meisten neueren Eregeten annehmen, errde erevosnre. Durch JEfum Christum und zwar durch fein Blut ift es geschehen, daß ihr nahe herzugekommen, bekehrt seid. Und wollte man, allem sonstigen Sprachgebrauch zuwider, die Luthersche übersetzung "bie ihr in Chrifto SEju feib" festhalten, fo wäre biefer Bei= fat nur einfach Beschreibung der Versonen und könnte unmöglich bedeuten "als solche, die in Christo JEsu sind". Denn das "Sein in Christo", ber Glaube ift doch nicht Voraussehung und Vorbedingung des Nahes tommens, ber Bekehrung. Phil. 3, 9: xal copesa er adra und exan, "und in ihm erfunden werde" als der, welcher nicht eigene, sondern die Glaubensgerechtigkeit hat. "In Christo erfunden werden" ist ein ähn= licher Ausdruck, wie "in Christo sein", "in Christo leben". Das "Sein in Christo" ist in diesen Redewendungen durch das Verbum bezeichnet. Bhil. 4, 21: 'Λσπάσασθε πάντα άγιον έν Χριστφ. Das έν Χριστφ ift Näherbestimmung des Begriffs Beiligkeit. 1 Theff. 4, 16: of verpol

έν Χριστῷ αναστήσονται πρῶτιν. Das έν Χριστῷ ift Näherbeftimmung des Begriffs "Tote". Die Toten in Christo, die in Christo entschlafen find und jest in ihm ruhen, werden zuerst auferstehen. Philemon 23: ό συναιγμάλωτός μου έν Χριστφ. Die Gefangenschaft ift eine christliche, die dem Betreffenden im Dienst Christi widerfahren ift. 1 Petr. 3, 16: την άγαθήν έν Χριστῷ άναστροφήν. Das έν Χριστῷ ift ein characteristicum des guten Bandels der Christen. In allen den genannten Stellen, außer Röm. 8, 10 und 2 Ror. 5, 17, wo er buir und er Xpeoro Prädikat ift, ift er Xpiorm, er xupiw einem Substantiv, Abjektiv oder Verbum beigefügt und ift nicht eigentliche Apposition, sondern adver= bielle Näherbestimmung des Begriffsinhalts der betreffenden Nomina und Verba, Näherbestimmung des mit den betreffenden Substantiven, Abjektiven, Verben bezeichneten Charakters, Zustands, der damit be= zeichneten Lage, Eigenschaften, Handlungen der Christen. Und es versteht sich, wie schon oben bemerkt, gang von felbst, daß ein bloges Versonalpronomen, das an sich keinen solchen Begriffsinhalt hat, wie ein Substantiv, Abjektiv, Verbum, eine derartige Räherbestimmung nicht vertragen tann. So hat auch Prof. Schmitt tein einziges Beispiel aufgewiesen, in welchem er Xpiorw ober er zupiw einem einfachen Bersonalpronomen als modifier beigeordnet wäre. Sein ganzer Schriftbeweis für die Möglichkeit der Konstruktion yuas er adro fällt also in nichts dahin.

Schmitt erklärt sich S. 344 schließlich auch bereit, wenn wir auf dem robs ober deras bestehen, auf die fragliche Konstruktion um des Friedens willen zu verzichten, und zieht sich auf die gewöhnliche Berbindung des er adro mit efelefaro zurud. Diefelbe erflärt er S. 345 mit folgenden Worten: In the sphere of Christ means not only in the sphere of His person but also of His work, and indicates the sole basis and cause for our election. It is the causa meritoria. But it is not only the merit of Christ as it is acquired, acquisita, that is, the causa meritoria of our election but as it is appropriated by faith, appropriata (cf. Baier, ed. Preuss, p. 572). For it is only by faith that we can be in communication with Christ, in His sphere. God elected us in the sphere of Christ. That says not only that He elected for the sake of Christ (that would have been dia autov), but also that He elected us who are in the sphere of Christ. Nun, wenn er adro zu efelefaro gehört, dann ift bie Bebeutung "in der Sphäre Chrifti" ausgeschloffen. Bas foll das heißen, daß jene etwige Handlung Gottes in der Sphäre Christi beschloffen Man kann sich dabei nichts denken. Indem Schmitt hier in mar? adro die causa meritoria angezeigt findet, gibt er zugleich zu, daß er hier im Sinn von per oder propter zu nehmen ift. Mittel und Ursache find aber ganz andere Begriffe, als "in der Sphäre". Benn bie Pharifäer fagten exsedder ta daipovia er to Beellesoul, "er treibt bie Teufel aus durch Beelzebul", Matth. 12, 24, so dachten sie nicht

296

an ein Teufelaustreiben "in der Sphäre Beelzebuls". Es ist noch keinem Grammatiker und Eregeten in den Sinn gekommen, alle die andern Bedeutungen der vielbesagenden Präposition ev, wie per, propter, wo sie sich auch finden, immer auf die eine Bedeutung "in", "in der Sphäre" zurückzuführen. 'E, bedeutet gar oft auch "durch" und wird de instrumento gebraucht und in diesem Sinn auch mit Personen= namen verbunden, wie z. B. auch Winer anerkennt. Benn letterer nun gerade das er Xpioro durchweg auf die Gemeinschaft mit Christo deutet, so geht er darin au weit, unsers Wissens hat tein einziger neuerer Lezikograph und Ezeget diese Restriktion festgehalten. In Schrift≠ ftellen, wie Rol. 1, 16; Eph. 1, 19. 20, leidet er Amoro keine andere Fassung, als "durch Christum", wie wir das 3. B. "Lehre und Wehre" 1905, S. 437 nachgewiesen haben. Die Bedeutung "durch" ergibt im vorliegenden Fall schließlich denselben Sinn, wie die andere Bedeutung "um — willen", "von wegen", propter. Ift die Erwählung durch Chriftum, den Erlöser, vermittelt, erworben, so kann man auch fagen, daß Gott uns um Christi willen, propter Christum, erwählt hat. Freis lich tann er auch direkt propter heißen. Die Dogmatiker und Eregeten bes 17. Sahrhunderts, welche auch aus dem ezelefaro juas er auro Eph. 1, 4 das intuitu fidei herauszueregesieren suchen und dabei, wie es die meisten tun, er abru mit efelefuro verbinden, übersegen boch bas er adro einfach mit per oder propter, wie z. B. Calob: Particula enim infert causam impulsivam; vid. Matth. VI, 7. Act. VII, 29. Eph. III, 13; quemadmodum Ebraeorum  $\supset$ , in solet idem esse, quod  $\delta_{id}$ , propter. Vid. Gen. XXIX, 18. Deut. XIV, 16. Neque aliter hic quam de causa impulsiva accipi potest, in ipso, hoc est propter ipsum. Allerdings ergänzen sie dann das per Christum oder propter Christum burch fide appropriatum oder fide apprehensum. Da behaupten wir aber nach wie vor, daß dies lettere eine ganz unmotivierte und unberechtigte Gloffe zum Tert ift.

Einen dritten Weg, um den Glauben als Voraussezung der Bahl in dem Ephesertext unterzubringen, hat D. Allwardt eingeschlagen. Derselbe verweist zwar mit Recht darauf, daß das év adræ V. 4 dem év Xocoræ V. 3 entspreche, und übersett V. 4 ganz richtig: "wie er uns denn erwählt hat durch denselbigen, ehe der Belt Grund gelegt ward" 2c. Aber er zieht dann aus dem  $j_{\prime\prime}a_{\bar{a}}$  und der Beziehung desselben auf V. 1 seine Schlüffe. Er schreidt S. 165: "Was ist nun das Ergebnis unserer Untersuchung? Daß wir Heilige und Gläubige alle Güter des Heils allein in Christo haben, wie wir ja schon bor der Zeit der Welt in ihm allein erwählt sind, wie wir ja schon bor der Zeit der Welt in ihm allein erwählt sind, dicht mit eben diesen Worten da; das Gegenteil aber doch wahrlich auch nicht." "Um den Ausdruck intuitu sies speisen wir auch gar nicht, wohl aber um die damit bezeichnete Lehre und die steugt, indem von vornherein die Gläubigen als die von Gott Gefegneten und Erwählten genannt werden." Also daß die mit huar 8. 3 und 8. 4 gemeinten Personen B. 1 arioi und nioroi genannt find, das soll "uns widersprechlich flar" beweisen, daß die mit intuitu fidei bezeichnete Lehre oder die Lehre, nach welcher der Glaube, die Voraussicht des Glaubens Voraussezung und Vorbedingung der ewigen Erwählung ist, Eph. 1 bezeugt ist. Wir erinnern an das, was wir zu V. 3, wo bom Segen Gottes die Rede war, über jene beiden Ausdrücke bemerkt haben. Der Say, daß die Gläubigen von Gott gesegnet und erwählt sind, ist nicht identisch mit dem andern, daß die Gläubigen als Gläubige von Gott gesegnet und erwählt find. Und nun lesen wir B. 4 nicht einmal juag rods niorebouras, und das bloge juas tann wohl mit "uns Chriften" umschrieben werden, nun und nimmer aber "uns als Christen" bebeuten. Nein, weber aus er adro noch aus huas er adro noch aus arior und niorul B. 1 läßt fich erweisen, daß Gott uns in Ansehung des Glaubens erwählt habe. Dagegen ergibt sich aus der weiteren Be= schreibung der ewigen Bahl und Verordnung, sowie aus dem Zusam= menhang derselben mit dem gegenwärtigen Segen, daß der Glaube ein Awed der Bahl ist oder, was der Sache nach dasselbe ist, als Be= ftandteil in den ewigen Wahlratschluß hineingehört.

Wir kommen nochmals auf die Rwedbestimmung der Wahl 18. 4. 5 Gott hat uns vor Grundlegung der Welt durch Christum zur aurüd. Rindschaft erwählt und verordnet, oder vollständiger, hat uns dazu erwählt und verordnet, daß wir durch NEfum Christum seine Kinder werden und als solche heilig und unfträflich, in der Liebe vor ihm wandeln sollten. Die Kindschaft hat nach der Schrift, wie die Recht= fertigung, und "Kindschaft" und "Rechtfertigung" sind ja im Grunde identische Begriffe, den Glauben an Christum zu ihrer Voraussehung. Gal. 3, 26. Joh. 1, 12. Der Glaube ift allerdings, wie Allwardt schreibt, das enge Pförtlein, durch welches allein man zu dem Baterhaus eingehen tann, und es ift eitles Gerede, wenn derselbe aus dem Sate in "Lehre und Wehre" 1905, S. 439: "Sind wir also zum Rindesstand prädestiniert, so eo ipso auch zum Glauben" die Folgerung zieht, daß wir anderswo einzusteigen suchen und dann im Baterhause auch ben Glauben finden. S. 162. Die Kindschaft hat nach der Schrift das Rindeserbe im Gefolge. Nom. 8, 17. Beides wird auch im vorliegenden Zusammenhang, Eph. 1, 3—14, vom Apostel bezeugt. Durch ben Glauben find wir das Eigentumsvolt Gottes, nepinoingis, geworden. "Gottes Voll" und "Gottes Kinder" bezeichnen dieselbe Sache. Dem Bolt Gottes, ben Rindern Gottes, ift das Erbe, die Seligkeit, xdypovoula, owrypia vom Heiligen Geift garantiert. B. 13. 14. Auch nach Eph. 1 find Claube, Rindschaft, Erbe, Seligkeit eng zusammengehörige Begriffe. Nun ist B. 3. 4 allerdings zunächft nur der Hauptbegriff "Gotteskindschaft" hervorgekehrt. Wir dürfen denselben aber nicht von feiner Voraussehung und feiner Folge loslöfen. Nach Sinn und Intention des Apostels, nach dem Zusammenhang dürfen wir uns von

der Erwählung und Verordnung zur Kinkschaft keine andere Vorstellung machen, als daß Gott von Ewigkeit uns dazu erwählt und vorher= bestimmt hat, daß wir zum Glauben kommen, durch den Glauben Gottes Kinder werden, als solche heilig und unsträflich, in der Liebe vor ihm wandeln und schließlich das Erbe der Kinder, die Seligkeit erlangen sollten.

Vor allem aber verweisen wir auf das zurück, was wir in unserer früheren Erklärung von Eph. 1 über den Rusammenhang zwischen dem gegenwärtigen Segen und ber ewigen Erwählung und Verordnung Wir haben da gezeigt, daß in der Zwedbestimmung bemerkt haben. der Bahl und in der Spezialisierung des Segens, den wir Christen jest besitzen und genießen und noch erhoffen, wefentlich dieselben Güter genannt werden, daß wir jett das haben, empfangen haben, was Gott uns schon in der Ewigkeit zugedacht hat, daß in beiden Hälften der einheitlichen Periode Eph. 1, 3—14 die Segnungen der Zeit als Aus= fluß und Ausführung des ewigen Rats und Vorsates Gottes erscheinen. Und die ganze Gedankenentwicklung des Abschnitts B. 3-14, von welcher unsere ohioschen Opponenten wenig Notiz genommen haben, hat für uns eben solchen Wert, wie die einzelnen Ausdrücke. Nicht nur die einzelnen Worte und Sätze, sondern auch der Kontert, die Satzberbindung, die Anlage und Struktur der langen Periode gehören zu dem sprachlichen Ausdruck, in welchem der Geift Gottes uns die gött= lichen Gedanken kund gegeben hat. Ift nun der durch den ganzen Abschnitt hin beschriebene Segen Realisierung des ewigen Bahlratschlusses Gottes und ist die Predigt des Ebangeliums und der Glaube, wie oben dargelegt, nicht Voraussezung, sondern Bestandteil, der Anfang diefes Segens, jo ift felbstverständlich Predigt und Claube auch als Bestandteil, Objekt und Zwed in den Ratschluß der Bahl inbegriffen. **Wir** find eben vor Grundlegung der Belt zu dem erwählt und verordnet, was wir in der Zeit überkommen haben, zu allen Segnungen des Chriftentums, die mit dem Glauben, dem Gläubigwerden angehoben haben. Bei diefem nexus der Gedanken, der jedem vorurteilslos prüfenden Lefer in die Augen springt, kommt es nicht so viel darauf an, wie man das xados 2. 4 versteht. Die nächste, allgemeine Bedeutung von xa&ws, deutsch "wie denn", ift "dem entsprechend, daß", "dem ange= meffen, daß". Erwählung und Segen entsprechen einander. Diese allgemeine Bedeutung verengert sich aber in vielen Fällen, spezialisiert fich in verschiedene, engere Begriffe. Und da wird benn von allen Legitographen neben der Bedeutung quemadmodum, quomodo auch die andere quandoquidem, "benn", "weil", "fintemal" registriert und burch biblische Beispiele belegt. Zwei Dinge, zwei Handlungen können ja auch in der Beise, wie Ursache und Birtung einander entsprechen. Und da nun in dem ganzen Abschnitt B. 3-14 der Segen als Ausfluß und Folge der ewigen Bahl dargestellt wird, so paßt B. 4 für xasos am besten die Bedeutung guandoguidem, "dieweil". Aber das Resultat

bleibt dasselbe, wenn man bei der allgemeinen Bedeutung "ent= sprechend", "angemessen" stehen bleibt. Nur dann ist der Segen der Zeit der ewigen Erwählung und Verordnung angemessen, wenn alles, was der Segen in sich faßt, also auch der Glaube, schon in die ewige Ver= ordnung Gottes hineinfällt. Gott hat in der Zeit uns das Ebangelium zu hören gegeben, uns zum Glauben gebracht, durch den Glauben ge= rechtfertigt, mit dem Heiligen Geist beschentt und versiegelt. Und das entspricht dem, daß Gott uns schon vor Grundlegung der Welt zum Glauben, zur Kindschaft, zur Heiligung, wie auch zum Kindeserbe erwählt und verordnet hat. Dagegen ist der Segen der Erwählung nicht angemessen, intongruent, wenn man den Glauben, der ein Stück des Segens ist, von der Wahl, dem Inhalt der Wahl absondert und als Voraussehung, Vorbedingung vor die Wahl stellt.

Eine eigentümliche Rassung des Beariffs Erwählung, welche, wie er selbft eingesteht, teine Tradition hinter sich hat und auch feinen Ge= finnungs= und Rampfesgenoffen nicht recht in den Sinn will, befür= wortet Prof. Fritschel in der im Eingang genannten Schrift und sucht fie S. 33-45 aus dem biblischen Sprachgebrauch zu erweisen. Er nimmt exdereoval, Inzweg als gleichbedeutend mit "bekehren". Wir haben "Lehre und Wehre" 1905, S. 435 unserfeits anerkannt, baß in etlichen Stellen des Neuen Testaments, wie Joh. 15, 19; 1 Ror. 1, 27. 28; Jak. 2, 5 von der geschichtlichen Erwählung die Rede ist, "bie identisch ift mit der Berufung oder Bekehrung". In der Bekehrung vollzieht sich ja eine Aussonderung. Da wir durch Gottes Gnade bekehrt wurden, sind wir eben damit tatfäcklich aus der Belt beraus= genommen und zu Gott in Verhältnis geset worden. Deshalb darf man aber nicht schlechthin Erwählung und Bekehrung identifizieren. Die Erwählung tann auch in einem blogen Willensatt, in einer Bestim= mung, Beschlukfassung betreffs der in Rede stehenden Objekte bestehen. Vor allem beruft sich Fritschel auf die etwa 230 Stellen des Alten Testaments, in denen gesagt wird, daß Gott Israel sich aus der Bölkerwelt erwählt und zum Volt des Eigentums angenommen habe. 28ir haben a. a. O. bemerkt, daß allerdings die neutestamentlichen Sprüche, in denen Gott als Subjekt des Erwählens genannt wird, die Chriften als Objekt, wie Cremer richtig bemerkt, auf diejenigen Aussprüche des Alten Testaments zurückgehen, in welchen 2nd bon der göttlichen Erwählung Israels gebraucht wird, als "der bevorzugenden Herausnahme desselben aus allen Bölkern, damit es im Unterschied von diesen im Berhältnis besonderer Zugehörigkeit zu Gott stehe". Indes an den wenigsten dieser "230 Stellen" ist mit znr die Bekehrung Israels ges meint. Das Israel, das sich Gott im Alten Bunde aus allen Bölfern auserwählt und zu seinem Bolke gemacht hatte, ist der gesamte Same Abrahams, das Israel zard sapza, einschließlich der vielen unbekehrten Israeliten. Gott hatte fich in der Zeit des Alten Bundes zu diefem Volk als Volk in Beziehung gesetzt. Dem ganzen Volk gehörten die

Röm. 9, 1 ff. genannten Vorzüge. Nur in etlichen Prophetensprüchen, besonders im zweiten Teil des Jesaias, bezeichnet "Jsrael, mein Er= wählter" das gläubige Israel. Die Erwählung Israels zum Bundesvolt ist nur ein Analogon der Erwählung der Kinder Gottes zum ewigen Leben. Indem Fritschel anerkennt, daß Eph. 1, 4 die Erwählung = Bekehrung in die Ewigkeit zurückatiert wird, kommt er schließlich auch auf einen Ratschluß Gottes hinaus und bestimmt nun die ewige Erwählung und Verordnung Gottes als die Verordnung von unferer Gott hat schon in der Ewigkeit uns bekehrt, das heißt Bekehrung. beschloffen, uns zu bekehren. Das efelefarn er auro erklärt er: "Gott hat uns in Christum hineinerwählt, indem er uns verordnete." S. 80. Wir könnten uns, wenn nicht sprachlich, doch sachlich mit dieser Erklä= rung ganz zufrieden geben. Denn Verordnung zur Bekehrung ist ja dasselbe, wie Bahl zum Glauben. Fritschel legt die Bekehrung, den Blauben in die Erwählung, Verordnung hinein, setzt den Glauben nicht als Voraussezung vor die Erwählung. Er beschreibt den Glauben in der Zeit als die notwendige Folge der ewigen Erwählung. "Der Ratschluß ist gefaßt vor Grundlegung der Welt und damit die zeitliche Bekehrung, so viel Gott betrifft, in der Ewigkeit geschehen. Eine objektibe Bekehrung, die in der Beit zu einer subjektiven werden muß." Aber Fritschel meint das alles ganz anders, als die Worte S. 62. Lauten. Das ergibt sich schon aus seiner Begriffsbestimmung von ευδοχία, πρόθεσις, βουλή, θέλημα.

"Wohlgefallen, Beschluß, Vorsatz und Wille" Eph. 1 wird von Fritschel S. 29, wie von Schmitt S. 352 stradsweg als der allgemeine Seilswille und Heilsrat Gottes gefaßt, wie er aus der Seilsgeschichte bekannt ist, als die voluntas revelata et ordinata. Wir wiederholen, daß es bodenlose Willfür ist, den Inhalt dieser Begriffe, der nur nach dem Zusammenhang der betreffenden Schriftstellen bestimmt werden tann, aus dem Schriftganzen, der Heilsgeschichte ein für allemal zu fizieren und diesen fertigen Inhalt dann in irgend eine beliebige Schrift= ftelle, in der fich einer jener Ausdrücke findet, einzutragen. Der Inhalt der πρώθεσις Eph. 1, 11 ift der προυρισμός, nichts anderes. Und der Sab: του τα πάντα ένεργούντος χατά την βουλην του θεληματος αύτου wird einfach ins Gegenteil verkehrt, wenn man mit Fritschel S. 26 annimmt, daß der Vorsat, von dem hier die Rede ist, durch des Menschen mutwilliges Biderstreben zu nichte gemacht werden kann. Gott, der immer alles nach dem Rat seines Willens ins Werk seht, wirklich durch= führt, führt auch die in dem προορισμός bestehende πρόθεσις durch, in= dem er das Widerstreben des Menschen, natürlich nicht mit Gewalt, sondern durch Wort und Geist, wegnimmt, den Menschen bekehrt und im Glauben erhält. Bir verweisen hier auf unsere früheren Ausführungen über die Begriffe Vorsatz, Rat, Verordnung "Lehre und Behre" 1905, S. 245 ff. 444 ff., mit denen die genannten Kritiker fich weiter nicht auseinandergesett haben. Benn übrigens Prof.

Schmitt S. 352 dem Unterzeichneten ein unglaubliches mistake beis mißt, indem derselbe V. 11 xará etc. als modifier of  $\pi \rho o o \rho c \sigma \delta \epsilon v res,$ ftatt als modifier of  $\epsilon v \epsilon \rho \gamma o \tilde{v} \tau \sigma \varsigma$  genommen habe, so beruht das auf einem mistake seinerseits. Der Wortlaut des betreffenden Satzes ist a. a. O. S. 445 zweimal zitiert und das xará etc. immer richtig an seinen Platz gestellt, hinter  $\epsilon v \epsilon \rho \gamma o \tilde{v} \tau \sigma \varsigma$ . Und die Erklärung des Satzes schließt jenes mistake birekt aus. Allerdings aber ergibt sich aus der ganzen Konstruktion V. 10. 11, daß der göttliche Vorsatz zugleich als Rat Gottes gedacht ist.

Ja, unfere Gegner tennen nur einen Ratfcluß ber Ewigkeit, nämlich daß Gott schon in Ewigkeit beschlossen bat, Christum in die Welt zu senden, zum Heil der Welt, und alle, die an Christum alauben, felig zu machen, oder, was dasselbe ift, die Feststellung und Anordnung des Heilsweges und der Heilsmittel. Die Bahl in Ansehung des Glaubens ift ja nur eine felbstberständliche Folgerung aus dem allge= meinen heilsrat in Verbindung mit der göttlichen Allwissenheit. Benn Fritschel feinerseits S. 38 "bie ewige Verordnung" "als ben allgemeinen Liebesratschluß in der persönlichen Anwendung auf den einzelnen Bläubigen" definiert, so kann man sich bei diesem bagen, unbestimmten Ausdruck nach feiner ganzen Darftellung nichts anderes denken, als daß Gott in der Ewigkeit den allgemeinen Liebesratschluß gefaßt hat. der dann in der Zeit an dem einzelnen Gläubigen zur Ausführung tommt. Er bezeugt ja S. 23 ausdrüdlich "von dem allgemeinen Heilsrat": "Das ist ja in Birklichkeit der einzige Rat betreffs der Seligkeit, ben es gibt." Und was nun Eph. 1 anlangt, fo faßt Prof. Fritschel, nachdem er B. 3-14 eregesiert und manche charakteristische Ausbrücke ganz richtig erklärt hat, am Schluß das Ganze in Sätze, wie die folgenden, zusammen: "Gott hat uns, das heißt, sein Volk des Neuen Testaments, die Christen, die Bekehrten vor Grundlegung der Belt verordnet, das heißt, den nun ausgeführten Ratschluß gefaßt, in dem alles geordnet war, was notwendig, uns zu solchen zu machen, die vor feinem Angesicht Heilige und Makellose sind, jest und in alle Ewigkeit." "In seiner Liebe hat er alles verordnet . . . was notwendig war, daß wir durch Chriftum zu Kindern Gottes gemacht worden find." S. 68. Da wird die Verordnung der betreffenden Versonen zur Bekehrung, aur Kindschaft, von welcher allein Eph. 1 die Rede ist, auf welche allein bie Ausbrude eferefaro ymas, npoopisas, npoopiskeres paffen, plöglich in eine Anordnung sachlicher Objekte, der Mittel zur Bekehrung ums gesetzt und so aus einem x ein u gemacht. Gott hat "alles angeordnet", was zur Kindschaft notwendig war. Unsere zeitliche Bekehrung oder vielmehr die Möglichkeit unserer Bekehrung kann demnach nur sofern "schon in der Ewigkeit begründet sein", als Gott in der Ewigkeit alle die Mittel schon festgesetht hat, die zur Bekehrung notwendig sind. Unfere Gegner ftreichen burch ihre Eregese, burch ihre Verdrehung flarer Schriftworte und Schriftbegriffe die Lehre von der Versonenwahl

und der Verordnung der Personen zur Kindschaft und allem, was dazu gehört, wie sie 3. B. auch Eph. 1 enthalten ist, einsach aus der Schrift aus. Wir bleiben bei dem klaren Text und Kontext der Schrift und bei unserm schriftgemäßen Bekenntnis, in welchem z. B. auch Eph. 1 just so ergegsiert ist, wie wir es getan, nämlich, daß Gott alle und jede Personen der Auserwählten, so durch Christum sollen selig werden, in Enaden bedacht, zur Seligseit erwählt, auch verordnet hat, daß er sie auf die Weise, wie jest gemeldet, durch seine Gnade, Gaben und Wirkung dazu bringen, helsen, sördern, stärken und erhalten, das heißt durch Geist und Wort zur Buße und zum Glauben bekehren, zur Kind= schaft annehmen, in der Liebe heiligen, im Glauben stärken und er= halten und so endlich selig und herrlich machen wolle. G. St.

(Schluß folgt.)

## Boher hat der Glaube das, daß er gerecht und felig macht?

### (Fortfegung.)

Wenn nun der Glaube rechtfertigt weder mit Bezug auf die Reue, die ihm voraufgeht, noch mit Bezug auf die Berke, die aus ihm fließen, entnimmt er dann etwa seine von Sünden reinigende Kraft dem eigenen Alte des Vertrauens oder den Veränderungen, welche die Bekehrung im Menschen herborruft? Der Alt des Glaubens ift ein Ergreifen, Erfassen, Annehmen, Empfangen, sich geben oder schenken lassen mit Bezug auf die im Wort dargebotene Vergebung der Sünden. Lieat nun die vis justificans des Glaubens in diesem Att als solchem? Ber= gibt Gott die Sünden um des Ergreifens und Faffens willen? Ift der Alt des Empfangens oder Sichschenkenlassens das qua ratione oder die relatio, in welcher der Glaube reinigt, rechtfertigt? Gewiß, dies Ans nehmen und Sichschenkenlassen, oder der Glaube als Aft des Nehmens bringt in den Besitz und Genuß der Rechtfertigung. Aber dies Annehmen und Sichschenkenlassen bewegt Gott nicht zur Rechtfertigung, ift keine Bedingung, unter welcher Gott die Vergebung darreicht und zurechnet, auf dasselbe verläkt sich darum auch der Glaube nicht und in demselben hat er nicht seine rechtfertigende Kraft. Der Glaube recht= fertigt nicht, weil der Att des Annehmens oder Sichschenkenlassens Gott gefällt und etwas Gutes und Gottgewirktes, ein neues, gottwohlgefälliges velle et accipere, Gehorsam gegen das Ebangelium, ein gut Berk, eine schöne Tugend, Eigenschaft oder Beschaffenheit im Menschen, ift. Das Glauben als Alt des Ergreifens ober als "opus organicum". wie Brenz unter Luthers und Melanchthons Zuftimmung dafür fagt, bewegt Gott nicht, dem Menschen zu vergeben. In diesem Alte liegt fomit auch nicht die rechtfertigende Kraft des Glaubens. Der Glaube, welcher sich auf sein eigenes Glauben verläßt, treibt mit sich selber

Gözendienst. Aber auch an dieser Art der Abgötterei schlt es nicht. Wie die sleischliche Vernunft aus den Werken der alttestamentlichen heiligen, welche schon Vergedung der Sünden um Christi willen hatten und die Werke taten, um ihren Glauben zu üben und andere durch ihr Exempel zum Glauben zu reizen, fälschlich folgerte: die Heiligen hätten mit ihren Werken Vergedung der Sünde erlangt, und dann die Werke der Heischliche nachäffte, um also Vergedung zu erlangen (121, 80 ff.): <sup>1</sup>) so kommt auch die sleischliche, pharisäische Vernunft, wenn sie in der Bibel so viel vom Glauben hört, auf den Gedanken, daß der Akt des Glaubens als Vertrauen und neues Wollen, als Unterlassen des Widerstrebens, als Sichschenkenlassen und Sichgefallenlassen des Ding sei, welches um seiner selbst willen und so ausnehmend Gott gefalle, oder doch in dem Maße gefalle, daß er dem Sünder um dieses Glaubens= aktes willen vergebe.

Die Arminianer lehren: "Der Glaube selbst ist ein Att unsers Gehorsams, ben Gott uns vorschreibt" und ber "im Handel ber Rechtfertigung zu betrachten sei als unser Werk ober Tun".2) Die Apologia Conf. Rem. betont, "fidem requiri ad justificationem, quatenus est viva fides", und zwar viva im Sinne von efficax per caritatem.3) Und nach Limborch ift dieser durch die Liebe tätige Glaube die "conditio in nobis et a nobis requisita, ut justificationem consequamur. Et itaque actus, qui licet in se spectatus perfectus neguaquam sit, ... tamen a Deo gratiosa et liberrima voluntate pro pleno et perfecto acceptatur".4) Den Arminianern ist also der Akt des Glaubens als sittliche Lat des Menschen das Ding, welches Gott bestimmt, oder doch mitbestimmt, dem Sünder zu bergeben. Die Socinianer lehren: Ms den Beg, gerecht zu werden, habe Gott uns gezeigt "den Glauben an Jesum Christum, das ift, den Gehorsam der Gebote Christi, unter der Hoffnung, das etwige Leben zu erlangen, um welches Gehorsams willen ein jeglicher, der ihn hat, ob er schon etwa ein Sünder und Gottes Feind gewesen ist, Gott bennoch lieb und angenehm ift und aller seiner Sünden Vergebung erlangen wird".5) Socin lehrt: Die conditio sine qua non der Recht= fertigung ist der Glaube, der wesentlich sei "Dei obedientia", "obe-

- 2) Günthers Symbolit, 241.
- 4) L. c., p. 394.

- 3) Gueride, Symb., 394.
- 5) Günther, l. c., 241.

<sup>1)</sup> Die Apologie fchreibt: "Denn wenn biefelbigen fehen gute Wert an ben Heiligen, richten sie menschlicherweise von den Heiligen, wollen wähnen, die Heiz ligen haben mit ihren Werten Vergebung der Sünde erlangt oder sein durch Werte für Gott gerecht worden. Darum tun sie dergleichen ihnen nach und meiz nen, sie wollen auch also Vergebung der Sünden erlangen und Gottes Jorn verz sühnen. Solchen öffentlichen Irrtum und falsche Lehre von den Werten verdamz men wir." — Wenn nun dieselben Leute vom Glauben lesen, daß er "eine lebenz dige, erwegene Zuversicht" sei, "so gewiß, daß er tausendmal drüber stürbe" 2c., so tommen sie auf den Gedanten, daß ber Glaube Gott deshalb so sehr gefalle, weil er Wagemut und fühne Helbentat sei zc.

dientia praeceptorum Christi", "recta faciendi et prava vitandi amor ac studium". Er schreibt: "Credere in Jesum Christum nihil aliud est, quam Jesu Christo confidere et iccirco ex ejus praescripto vitam instituere." "Fides in Christum . . . Christi praeceptorum obedientia est sub spe futurae immortalitatis." 6) Den Socinianern ist somit der Glaube die vertrauensvolle Rachfolge Christi im Bandel, und um dieses Gehorsams willen, dem die vis justificans inhäriert, rechtfertige Gott den Menschen. Genau so die Unitarier: Das gläubige und ver= trauensvolle Herz, oder der Versuch, als Nachfolger Christi Gottes Willen zu tun, oder der Akt der Selbstberleugnung, des aufrichtigen Bußbekenntnisses und der Akt der Selbstübergabe an Gott, welcher von ber Schrift Glaube genannt werde, sei "die Hauptbedingung und viel= leicht die einzige, unter welcher wir Vergebung der vorigen Sünden empfangen".7) Bie die Socinianer und Unitarier, fo lehren auch die Rationalisten. Der Glaube rechtfertige als Gesinnung. Der Mensch werde Gott angenehm nicht durch vereinzelte Berke, fondern durch bie gläubige Gesinnung des Herzens. Begscheider fagt: der Mensch werde gerecht "sola vera fide h.e. animo ad Christi exemplum ejusdemque praecepta composito".8) Auch viele Sektenprediger pflegen vom Glauben zu reden wie die Socinianer und Rationalisten. Den Glauben be= schreiben sie als "sich unbedingt Jesu und seinem Geiste zur Verfügung ftellen", ober "fich durch den vertommenen Buftand der Menschen nicht abschrecken lassen, hand ans Wert zu legen", oder "auf die Macht der Wahrheit und des Geistes vertrauen", oder "die Zuversicht auf Gott feten und ihm gehorsam sein", oder "freie Singabe unserer felbst Gott zum Eigentum und Dienst", oder "helpfulness", "Liebe", "Gehorsam gegen die Gebote", insonderheit das Halten der Golden Rule 2c. Und dem also beschriebenen Wert des Menschen, das fie fälschlicherweise für ben christlichen Glauben ausgeben, legen sie, gang oder teilweise, die vis justificans bei. Es ift im Grunde die alte papistische Lehre von der fides caritate formata, welche rechtfertige mit Bezug auf die mit ihr ver= bundenen Tugenden und Werke, oder weil der Glaube in fich felber ein gut Bert oder ein neues ethisches Prinzip im Menschen sei.9) "Eine ähnliche Theorie" — fagt E. F. R. Müller 10) — "trugen manche Bie=

6) Gueride, l. c., 396.

7) Günther, l. c., 241.

8) Luthardt, Romp., 294.

9) Daß der Glaube Vergebung erlange, weil er Hingabe an Gott sei, lehrte im Jahre 1530 Jatob Sadolet, römischer Bischof von Carpentras in Südfrantreich: "Illa fides" (den wir Gott darbringen und der zum Teil Sache unsers Willens sei) "Dei omnipotentis justitiam excitat per quam ille ut est vere bonus, non ignoscit solum ad se accedentidus et per fidem sese illi dedentidus, sed eos eadem prope justitia, qua est ipse praeditus et eodem genere bonitatis exornat." (Plitt, Apologie, 127. Cf. Luther, Grl. Ausg. 58, 346. 353.)

10) Symbolit, 285.

20

tisten und die neuere Vermittelungstheologie vor." Von Schleiermacher und seinen Schülern schreibt Luthardt:<sup>11</sup>) "Schleiermacher hat die Rechtfertigung, seiner Gesamtanschauung entsprechend, umgedeutet in ,das Aufgenommentverden in die Lebensgemeinschaft mit Christo als ver= ändertes Verhältnis des Menschen au Gott", statt: Gottes zum Men= schen. Bon der Vermischung der Rechtsertigung mit der Biedergeburt und heiligung hat sich auch die an Schleiermacher sich anschließende Theologie nicht ganz frei gehalten. In der Regel wird hier der Glaube als rechtsertigend gedacht, sofern er ein neues ethisches Prinzip ist. Selbst Martensen, § 230: "in seiner gnadenreichen Anschauung sieht Gott im Samenkorn die künstige Frucht der Seligkeit, in dem reinen Billen das realisierte Ideal der Freiheit". Aber sobald der Glaube als rechtsertigend gesaßt wird, sofern er lebendiger ist, erschüttert man die Gewißheit des Heils und die Sicherheit des Trostes und nähert sich dem römischen Intern."<sup>12</sup>)

Aber auch Luthardt felber steht und kann als synergistischer Theos loge in diefer Frage nicht recht stehen. Freilich lehrt er nicht, daß der Glaube rechtfertigt, sofern er lebendig ober durch die Liebe tätig ist. Wohl aber lehrt Luthardt, daß sich im Menschen, wenn er bekehrt werde und ehe er glaube, finden müsse nicht bloß Sündenerkenntnis und Sünbenschmerz, sondern auch der ernstliche Bille, mit der Sünde zu brechen, um Gott zu leben.<sup>13</sup>) Und den Akt des Glaubens wirkt nach Luthardt nicht Gott, sondern macht Gott dem Menschen durch seine Gnade nur möglich. Gott gibt dem Menschen die Kraft zu glauben, und der Mensch gebraucht diese Rraft, bekehrt sich selber, viribus non nativis, sed dativis, und ruft durch eigene Billensentscheidung in sich den Alt des Glaubens hervor. Die Bekehrung ist nach Luthardt eine Leistung des Menschen, und der Glaube ist freier Gehorsam, den der Mensch leistet, der Glaube ift des Menschen eigene Tat.14) Von diesem Glauben nun, bem der ernftliche Wille, mit der Sünde zu brechen, um Gott zu leben, voraufgeht und der zustande kommt durch die eigene Willensentscheidung des Menschen, sagt Luthardt: "Die Folge des Glaubens an die Inade Gottes in Christo ist die Rechtfertigung." 15) "Der Glaube ist dasjenige Verhalten zur Heilsoffenbarung Gottes in Christo Jesu, durch welches das Heil bedingt ist." 16) Der Glaube wird gefordert "als (subjektive) Bedingung" der Rechtfertigung oder Sündenvergebung.17) Der Claube ift "Bedingung der Rechtfertigung".<sup>18</sup>) Nach Luthardt

11) Rompendium, 294.

12) Rompenbium, 294. Der Lutheran Observer fagt nicht bloß von der Reue: "Repentance is a resolute turning away from your old sins with a full purpose to live a different life," fondern auch vom Glauben: "In the saving of your soul you must act and Christ must act. Your faith is your laying hold on Jesus and doing whatever he bids you." (1906, p. 34.)

| 13) | L. c., 270. | 14) L. c., 259-270. | 15) L. c., 282. |
|-----|-------------|---------------------|-----------------|
| 16) | 283.        | 17) L. c., 284.     | 18) L. c., 280. |

fommt also das göttliche Urteil der Sündenvergebung oder der Recht= fertigung nicht eher zustande, bis der Mensch die Akte vollzieht, die nach Luthardt zum Glauben führen. 3bm ist der Glaube nicht blokes Mittel, fondern eine vom Menschen zu erfüllende Bedingung der Rechtfertigung. Luthardt ist ein Synergist und leugnet die volle Wahrheit des dritten Artikels. Das kann aber folgerichtig nicht geschehen ohne Schädigung des zweiten Artikels und der Lehre von der Rechtfertigung. Und was von Luthardt gilt, trifft alle Synergisten. Auch in Amerika behaupten unsere synergistischen Gegner: Gott rechtfertige und vergebe und reiche die Vergebung der Sünden nur dar unter der Bedingung, daß der Mensch zuvor glaube (das Widerstreben lasse oder sich der Gnade gegenüber recht verhalte). Auch nach ihnen fällt somit ein Teil der Kraft, die es zur Rechtfertigung kommen läßt, in den Akt des Glaubens, den sie synergistisch entstehen lassen. nach D. Jacobs ist die Bedingung der Bahl der rechte Gebrauch der Freiheit, die Gott dem Menschen gelassen habe, oder das rechte Verhalten der angebotenen Gnade gegenüber oder der Glaube.19) Und nun behauptet Jacobs: "The relation of faith to Predestination is precisely the same as it is to Justification. . . Nothing can be ascribed to faith in the one sphere that cannot be ascribed to it in the other; neither should anything be denied to it in the one sphere that is not denied to it in the other. Justification is the record in time of God's eternal Predestination." 20) 2Bie also der rechte Gebrauch der Freiheit oder das Glauben Gott be= ftimme zur Wahl, genau so bestimme auch das Glauben oder das rechte Verhalten des Menschen Gott zur Rechtfertigung und Sündenvergebung. So liegt auch nach D. Jacobs in dem Akt des Elau= bens ein Teil der Kraft, welche die Rechtfertigung oder Bergebung der Sünden zustande kommen läßt. Der Akt des Glaubens bringt hier nicht bloß als "opus organicum" in den Besitz und Genuß der Ver= gebung, sondern er veranlaßt und bedingt die Vergebung und bewegt und bestimmt Gott, wie zur Wahl, so auch zur Rechtfertigung. Aber obgleich ohne den Akt des Glaubens (das Annehmen oder Sichschenken= lassen) niemand in den Besitz und Genuß der Vergebung gelangt, ob= wohl das persönliche Haben, Besitzen und Genießen der Rechtfertigung zur conditio sine qua non hat die Zueignung oder Mitteilung, die Annahme oder Applizierung durch den Glauben, den Gott wirkt, damit der Mensch in den Besitz der Vergebung gelange, so folgt daraus doch

. .. .

<sup>19)</sup> A Summary of the Christian Faith, 556 f.

<sup>20)</sup> L. c., 560 f. Hiermit vergleiche man die Ausfagen, welche gegen Ende vorigen Jahres durch zahlreiche Blätter gingen, daß nämlich der Unterschied zwi= schen Missouri und seinen Gegnern darin liege, daß, während Missouri nur 3 w ei Ursachen, welche Gott zur Wahl bewogen hätten, gelten lasse, die Gegner Missouris drei Ursachen der Wahl lehrten: Gottes Gnade, Christi Verdiensst und den Glauben.

nicht, daß Gott die Vergebung der Sünden nur darreicht unter der Bedingung des Glaubensaktes von feiten des Menschen. Gottes Gnade und Christi Verdienst bewegen Gott, die Günde zu vergeben, und ebe der Mensch glaubt, bietet Gott ihm die Rechtfertigung an, damit er sie glaube und also habe und besite. Dem eigenen Atte des Annehmens oder Sichschenkenlassenst entnimmt der Glaube nicht feine rechtfertigende und reinigende Kraft. Der Alt des Glaubens stimmt Gott nicht um vom Zorn zur Gnade und bewegt und veranlaßt Gott nicht, dem Sünder zu verzeihen. Und obwohl Gott felber es ift, der dem Menschen die Vergebung zueignet durch das Nehmen des Glaubens, den Gott wirkt durchs Ebangelium von der Vergebung der Sünden, so vergibt doch Gott und eignet Gott auch dem Menschen die Vergebung nicht zu um des Glaubensaktes willen. Darum verläßt sich und braucht sich auch der Glaube zu verlaffen nicht auf fein eigenes Glauben und Ber= trauen. Wehe uns, wenn das der Fall wäre! Ift doch der Glaube als Akt des Menschen ein unvollkommenes Ding, behaftet mit allerlei Schwächen und Gebrechen! Bie oft flagt der HErr über Aleinglauben! Und statt feine Jünger um dieses gebrechlichen Aftes willen zu recht= fertigen, schalt er sie vielmehr. Dem Akt des Glaubens inhäriert die vis justificans des Glaubens nicht. Als Werk, Tugend und Beschaffen= heit im Menschen betrachtet, tann uns daher der mangelhafte Akt des Blaubens so wenig bei Gott Vergebung verdienen, daß er als solcher vielmehr felber der Vergebung bedarf. Bollte Gott uns richten nach der Stärke und Bollkommenheit unfers Vertrauens, fo müßte er, ftatt uns zu rechtfertigen, uns verdammen. Christen verlassen fich darum auch nicht auf die Vorzüglichkeit ihres Vertrauens und bitten auch Gott nicht, daß er ihnen das gute Wert und die schöne Tugend ihres Glaubens zur Gerechtigkeit zurechne, wohl aber, daß er ihnen um Christi willen gerade auch die Gebrechen ihres Glaubens verzeihen wolle. In der Beschaffen= heit des Glaubensaktes selber dürfen wir also nicht die rechtfertigende Rraft des Glaubens suchen. Ebenso verkehrt ist es auch, wenn man den Blauben rechtfertigen läßt mit Bezug auf die Bekehrung und demgemäß die vis justificans des Glaubens sucht in den Veränderungen, welche die Bekehrung im Bergen des Menschen hervorruft. Gewiß, die Bekchrung ift Gottes Berk, und durch dieselbe entsteht eine große Veränderung in Berftand, Berg und Willen bes Menschen. Aus einem Feinde Gottes wird ein Christ, ein Mensch, der nun will, was er früher von sich stieß, der die Vergebung annimmt. Aber auch diese Veränderung im Herzen des Menschen durch die Bekehrung ist nicht das Ding, welches Gott an= fieht, wenn er rechtfertigt, und woraus der Glaube feine rechtfertigende Rraft nimmt. Der Glaube rechtfertigt nicht, weil er eine große Um= wälzung im Verstand und Willen des Menschen involviert. Freilich gibt es keinen Glauben ohne Biedergeburt, und die Bekehrung ift gur Seligkeit notwendig. Wer nicht von neuem geboren ist, kann auch nicht

ins Reich Gottes kommen. Aber die durch die Wiedergeburt gewordene Beränderung im Menschen bewegt Gott nicht zur Rechtsertigung. Und ber Glaube blickt nicht in das eigene Herz, um dort etwas zu finden, woran er sich halten, worauf er in der Rechtsertigung bauen und trauen könnte. Kurz, die rechtsertigende Kraft des Glaubens liegt nicht in dem Alt des Glaubens oder in der Veränderung des Herzens durch die Be= kehrung.

Unfer Bekenntnis lehrt: Der Glaube rechtfertigt, der Glaube felbst foll dafür gehalten werden, daß wir dadurch Gott gefallen und angenehm sind, fides imputatur ad justitiam. (99, § 71 f.; 139, § 186.) Aber unser Bekenntnis betont nicht bloß die Tatsache, "daß derselbige Glaub für Gott fromm macht", sondern zeigt auch, "wie das zu verstehen sei". (98, § 61.) Wenn es sagt: "Der Glaube recht= fertigt", fo follen damit alle Berke ausgeschlossen fein. "Denn also fagt er" (Paulus zu den Römern) "am 4. Kapitel: "Dem, der mit Werken umgehet, wird der Lohn nicht aus Gnaden zugerechnet, sondern aus Pflicht; dem aber, der nicht mit Berken umgehet, gläubet aber an den, der die Gottlosen gerecht macht, dem wird fein Glaube gerechnet zur Gerechtigkeit.' So ist's nu aus den Worten flar, daß der Glaub das Ding und das Wesen ist, welchs er Gottes Gerechtigkeit nennt, und setzt dazu, sie werde aus Gnaden zugerechnet, und fagt, sie könnt uns aus Enaden nicht zugerechnet werden, fo Berke oder Verdienst da wären. Darum schleußt er gewißlich aus allen Verdienst und alle Werke nicht allein jüdischer Zeremonien, sondern auch alle andere gute Berte. Denn fo wir durch dieselben Berte fromm würden für Gott, so würde uns der Glaube nicht gerechnet zur Ge= rechtigkeit ohn alle Werke, wie doch Paulus flar sagt. Und her= nach spricht er: "Und wir sagen, daß Abraham sein Glaub ist gerechnet zur Gerechtigkeit.' " (104, § 88 f.) Auch im Glauben als Akt oder neues velle oder Gehorsam des Menschen liegt nach unserm Bekenntnis nicht die von Sünden reinigende und rechtfertigende Kraft des Glau-Allerdings ift der Glaube nicht, wie die Papisten lehren, eine bens. tote Gedächtnissache, sondern ein "gewisses, starkes Vertrauen im herzen", "velle et accipere oblatam promissionem". (95, § 48.) Der Glaube ist "nicht ein müßiger Gedanke", sondern "ein solch neu Licht, Leben und Kraft im Herzen, welche Herz, Sinn und Mut verneuert, ein andern Menschen und neu Kreatur aus uns macht, nämlich ein neu Licht und Werk des Heiligen Geistes". (98, § 64.) Der Glaube ist ein starker Trost, ein neu Geburt und ein neu Leben, "wie an der Bekehrung Pauli und Augustini zu sehen ist". Und fragt man, "wie es zugehet, wie ein Herz anfähet zu gläuben, wie es zum Glauben kommt", so antwortet die Apologie: Der Heilige Geist ist es, welcher durch die Predigt von der Buße und Vergebung der Sünden dies neue Wollen, diese neue Geburt und dies neue Leben im Menschen erzeugt.

•

(98, § 61 ff.)<sup>21</sup>) "Darum ift der Glaub, da die Aposteln von reden, nicht ein schlecht Erkenntnis der Historien, sondern ein stark, kräftig Bert des Geiligen Geistes, das die Berzen verändert." (105, § 99.) -Die vis justificativa des Glaubens aber liegt nach unserm Bekenntnis nicht in diefer durch die Bekehrung gesetten und vom heiligen Geiste im herzen des Menschen gewirkten Veränderung, nicht in dem neuen velle oder dem Glaubensakte als solchem. Gott bietet uns die Recht= fertigung nicht an und eignet uns dieselbe auch nicht zu um der Be= kehrung willen oder um des Glaubensaktes willen. Die Scholastiker lehrten: "justitiam in voluntate esse", darum könne der Glaube, der nur Sache des Verstandes fei, nicht rechtfertigen. Die Apologie aber antwortet: "Fides est non tantum notitia in intellectu, sed etiam fiducia in voluntate, hoc est, est velle et accipere hoc, quod in promissione offertur, videlicet reconciliationem et remissionem peccatorum." Daraus folge aber nicht, daß unsere Gerechtigkeit in unserm Billen liege, denn in der Schrift heiße rechtfertigen so viel als den Schuldigen freisprechen "propter alienam justitiam, videlicet Christi, quae aliena justitia communicatur nobis per fidem. Itaque quum hoc loco (Rom. 5, 1) justitia nostra sit imputatio alienae justitiae, aliter hic de justitia loquendum est, quam quum in philosophia aut in foro quaerimus justitiam proprii operis, quae certe est in voluntate. Ideo Paulus inquit, 1 Cor. 1, 30: "Ex ipso vos estis in Christo Jesu, qui factus est nobis sapientia a Deo, justitia et sanctificatio et redemtio.' Et 2 Cor. 5, 28: "Eum, qui non novit peccatum, pro nobis fecit peccatum, ut nos efficeremur justitia Dei in ipso.' Sed quia justitia Christi donatur nobis per fidem, ideo fides est justitia in nobis imputative, id est, est id, quo efficimur accepti Deo propter imputationem et ordinationem Dei, sicut Paulus ait (Rom. 4, 3. 5): Fides imputatur ad justitiam." (139, § 183 f.) Der Glaubensakt, das velle des Glaubens in voluntate hominis ist hiernach nicht eine Ursache, die Gott bestimmt und bewegt, dem Sünder zu vergeben, und darum auch nicht die conditio sine qua non, unter welcher Gott die Vergebung darreicht, sondern das Mittel, durch welches Gott die Ver= gebung dem Menschen schenkt und zu eigen macht. Blitt fagt: "Benn

<sup>21)</sup> Cf. 324, § 1. Der Glaube ift immer viva fides, und zwar viva im boppelten Sinn des Bortes: 1. viva im Sinne von einem wirklichen Ergreifen oder einem wirklichen velle et accipere im Gegensach zur otiosa opinio; 2. viva im Sinne von efficax et per caritatem operans. Und obwohl der Glaube in den Bessen Bergebung bringt, zwar nicht als viva im Sinne von efficax per caritatem, wohl aber, und zwar einzig und allein, als nuda apprehensio oder als velle et accipere, so liegt doch die rechtsfertigende und von Sünden reiznigende Kraft des Glaubens weder in dem einen noch in dem andern, weder in dem Att des Ergreisens och in der Tätigteit des Glaubens durch die Liebe, sonbern einzig und allein in dem Objett oder Inhalt des Glaubens.

er" (Melanchthon) "dem Glauben die Rechtfertigung beilegte, fo be= merkte er, das fei dahin zu verstehen, daß der Mensch durch den Glauben die Gerechtigkeit hinnehme, die Gott im Verheißungsworte ihm andiete." <sup>22</sup>)

Daß die rechtfertigende Kraft des Glaubens nicht liegt in dem Akt oder velle oder Tun oder Werk oder in der Qualität und Vorzüglichkeit des Glaubensaktes, davon schreibt die Apologie also: "Wiederum, so oft die Schrift vom Glauben redet, meinet sie den Glauben, der auf lauter Gnade bauet; denn der Glaube nicht darum für Gott fromm und gerecht macht, daß er an ihm selbst unser Werk und unser ist (quia sit opus per sese dignum), sondern allein darum, daß er die ver= heißene, angebotene Gnade ohne Verdienst aus reichem Schatz geschenkt nimmt." (97, § 56.) "So wir nu allein durch den Glauben Ver= gebung der Sünde erlangen und den Seiligen Geist, so macht allein der Glaube für Gott fromm. Denn diejenigen, so mit Gott versühnet find, die find für Gott fromm und Gottes Rinder, nicht um ihrer Reinigkeit willen, sondern um Gottes Barmherzigkeit willen, fo fie diejenige fassen und ergreifen durch den Glauben. Darum zeuget die Schrift, daß wir durch den Glauben für Gott fromm werden. So wollen wir nu Sprüche erzählen, welche flar melden, daß der Glaube fromm und gerecht mache, nicht derhalben, daß unfer Glau= ben ein solch köftlich, rein Werk sei, sondern allein der= halben, daß wir durch Glauben, und sonst mit keinem Ding, die ans gebotene Barmherzigkeit empfahen." (103, § 86.) "Ja, sprechen sie, die höheft Tugend soll billig gerecht machen. Antwort: Es wäre wahr, wenn wir um unfer Tugend ein gnädigen Gott hätten. Nu ist droben bewiesen, daß wir um Christus' willen, nicht um unser Tugend willen angenehm und gerecht sind; denn unser Tugende sind unrein. . . . Der Glaub aber macht gerecht, nicht um unsers Tuns willen, fondern allein derhalben, daß er Barmherzigkeit sucht und empfähet, und will sich auf kein eigen Tun verlassen, das ist, daß wir lehren, Gesetz macht nicht gerecht, sondern das Ebangelium, das glauben heißt, daß wir um Chriftus' willen, nicht um unsers Tuns willen ein gnädigen Gott haben." (125, § 106.) "Da muß das arm Gewissen in Verzweifelung fallen, wenn es nicht weiß, daß das Ebangelium den Glauben eben darum fordert, dieweil wir untüchtige Anechte find und nicht Verdienst haben. (Et haec fiducia promissionis fatetur, nos esse servos inutiles, immo haec confessio, quod opera nostra sint indigna, est ipsa vox fidei.) . . . Nicht, daß Glauben helfe um seiner Bürdigkeit willen, sondern darum, daß er auf Gottes Verheißung und Barmherzigkeit vertrauet. Glaub ift ftark, nicht um feiner Würdigkeit willen, sondern von wegen der göttlichen Verheißung. Und darum verbeut Christus hie

<sup>22)</sup> Plitt, Apologie, 133.

bertrauen auf eigene Wert" (also auch auf die Würdigkeit des Glaus bensaktes); "denn sie können nicht helfen. Dagegen verbeut er nicht vertrauen auf Gottes Verheißung. Ja, er fordert dasselbig Vertrauen auf Gottes Verheißung eben darum, dieweil wir untüchtige Knechte sind und die Werke nicht helfen können." (144 f.) Ebenso lehrt und redet auch die Konkordienformel, wenn sie schreibt: "Denn der Glaube macht gerecht, nicht darum und daher, daß er so ein gut Werk und sit), sondern weil er in der Verheißung des heiligen Evangelii den Verdienst Christier ergreift und annimmet; denn berselbige much uns durch den Glauben appliziert und zugeeignet werden, wenn wir dadurch gerecht sollen werden, daß also die Gerechtigkeit, die für Gott dem Glauben oder den Gläubigen aus lauter Gnade zugerechnet wird, ist ber Gehorsam, Leiden und Auferstehung Christi." (612, § 13. 14.)

Bezug nehmend auf seine Ausführungen in der Apologie über die Frage, woher der Glaube seine rechtfertigende Kraft habe, schrieb Melanchthon in einem Briefe vom Jahre 1531 an Brenz unter anderm auch wie folgt: "Aber wende Du Deine Augen von jenem neuen Leben und bom Gesethe gang und gar auf die Verheißung und auf Christum und erkenne, daß wir Christi wegen gerecht, das heißt, vor Gott ange= nehm find und den Frieden des Gewissens erlangen, nicht aber wegen unsers neuen Lebens (propter illam renovationem). Denn auch das (haec ipsa novitas) reicht hierzu nicht aus. Wir werden also allein burch den Glauben gerecht, nicht weil dieser, wie Du schreibst, die Burgel" (des neuen Lebens) "ift, sondern weil er Christum ergreift, durch den (propter quem) wir angenehm sind, wieweit es auch mit unserm neuen Leben gekommen sein möge. Dies muß freilich notwendig folgen, aber unser Gewissen beruhigt es nicht. So rechtfertigt denn nicht die das Gesetz erfüllende Liebe, sondern allein der Glaube, und der nicht als eine gewisse Vollkommenheit in uns (non quia est perfectio quaedam in nobis), sondern nur, weil er Christum ergreift. Nicht wegen unserer Liebe, nicht wegen unserer Geseheserfüllung, nicht wegen unsers neuen Lebens sind wir gerecht, obwohl das alles Gaben des Heiligen Geistes sind, sondern allein um Christi willen, und den können wir nur im Glauben ergreifen. . . . Glaube mir, lieber Brenz, die Streitfrage über die Glaubensgerechtig= teit ist eine große und schwierige. Du wirst fie aber richtig verstehen, wenn Du vom Gesete und der Augustinischen Borstellung von der Geseheserfüllung das Auge abziehft und es nur auf die aus Unaden gegebene Verheißung hefteft; wenn Du Dir fagit, daß wir der Verheißung um Christi wegen gerecht, das heißt, Gott angenehm werden und Frieden finden. Dies ift die Bahrheit. Es erhebt die Ehre Christi und stärkt die herzen wunderbar. Ich habe in der Apologie versucht, bie Sache darzulegen, aber wegen der Verleumdungen der Gegner durfte ich dort nicht so reden, wie ich jest mit Dir rede" (nämlich

Augustins falsche Rechtfertigungslehre betreffend), "obwohl ich in der Sache dasselbe gesagt habe. Wann follte wohl das Gewiffen Frieden und eine sichere Hoffnung finden, wenn es sich fagen mußte, daß erft der für gerecht erachtet wird, bei welchem jenes neue Leben ein vollen= betes ijt (quod tunc demum justi reputemur, cum illa novitas in nobis perfecta esset)? Bas wäre das anders als aus Gesetz und nicht aus Gnade und Verheißung gerechtfertigt werden? 3ch habe in jener Auseinandersetzung gesagt, der Liebe die Rechtfertigung beilegen beiße, sie unserm Jun zuschreiben. Damit meine ich das vom Seiligen Geiste in uns gewirkte Tun (Ibi intelligo opus factum a Spiritu Sancto in Denn der Glaube rechtfertigt nicht als ein nobis). neues vom Geift in uns gewirktes Berhalten, son= bern weil er Chriftum ergreift, und wegen dieses, nicht wegen ber uns mitgeteilten Gaben bes Beiligen Geistes find wir Gott angenehm. (Fides enim justificat, non quia est novum opus Spiritus Sancti in nobis, sed quia apprehendit Christum, propter quem sumus accepti, non propter dona Spiritus Sancti in nobis.) Wenn Du nur erkennst, daß man von Augustins Meinung ganz absehen muß, wirst Du leicht zum Ber= ständnis der Sache gelangen, und ich hoffe, daß meine Apologie Dir dabei behilflich fein wird, obwohl ich über so hohe Dinge, die nur unter Gewiffenstämpfen berftanden werden, mit einer gemiffen Burudhal= tung (timide) rede. Der Gemeinde ift allezeit Gesetz und Ebangelium au predigen, aber es darf doch diese wahre Meinung des Ebangeliums nicht hintangesetzt werden."23) Auch hier betont also Melanchthon, daß die rechtfertigende Kraft des Glaubens liegt weder in den Früchten, die ihm folgen, noch in der Vorzüglichkeit des Glaubensaktes felber. Und Brenz stimmte ihm voll und ganz bei und erklärte in seinem fol= genden Schreiben: "Postquam legi et tuas literas et appendicem Dom. Lutheri" (zu bem Schreiben Melanchthons) "et Apologiam, me judice canone dignam, didici, vobis doctoribus, non solum recte sentire, verum etiam recte loqui." F. B.

#### (Schluß folgt.)

23) Plitt, Apologie, 122 f. Corpus Ref. II, 501. Luther, Erl. Ausg., 58, 356 ff. Bergleiche auch den Zusak Luthers zu dem Schreiben Melanchthons (a. a. D., 359), in dem Luther betont, daß der Glaube nicht als Eigenschaft oder Lugend im herzen rechtfertige. Bortrefflich ift auch folgende Fußnote Seite 353: "Et tamen ne hoc quidem respectu fides justificat, quatenus est donum spiritus sancti, sed simpliciter, quatenus habet se correlative ad Christum. Non enim hoc principaliter quaeritur, unde sit fides aut quale sit opus, aut quomodo caeteris operibus antecellat, quia fides non per se aut virtute aliqua intrinseca justificat. Non enim nonnisi ex parte id efficeret et certitudo consolationis tolleretur, cum fides numquam sit perfecta, sed perpetuo etiam in sanctis sit debilis et languida. Justificamur autem fide, id est, propter misericordiam promissam seu propter Christum mediatorem, cujus vulneribus se involvit fides et ejus meritum sibi applicat."

# Bur Geschichte Jojuas.

#### (Fortjegung.)

14. War durch den wunderbaren Sieg Josuas über fünf Amoriter= könige und durch die Vernichtung ihrer Städte das füdliche Kanaan in Jsraels Besitz gekommen, so folgte nun die Einnahme des nördlichen Landesteils auch wesentlich burch einen Feldzug, wenn auch von längerer Dauer (Joj. 11, 18). Die Seele dieses Widerstandes gegen Jsrael war Jabin, der König zu Hazor (Joj. 11, 1. 10). Er wußte alle noch nicht unterworfenen kanaanitischen Könige der Amoriter, Sethiter, Pheresiter und Jebusiter zu gemeinsamem Widerstand zu vereinigen, auch die Seviter am Berge hermon. Ein groß Bolt, wie Sand am Meer, mit vielen Roffen und Streitwagen tam an dem nördlich bom See Genezareth gelegenen Meromsee zusammen, zu strei= ten mit Israel (Joj. 11, 5). Bas also in Nord, Oft und Best gegen Israel mobil gemacht werden konnte und zugleich in einem gewissen Abhängigkeitsverhältnisse zu ihm selbst stand, das brachte Jabin zu= sammen. Der Untergang der südlichen Kanaaniter hatte sie nicht klug gemacht, sie nicht auf den Gedanken gebracht, daß mit Israel und seinem Gott nicht zu streiten sei. Darum räumten sie weder freiwillig das Land, von dem sie wußten und hörten, daß es Israel beschieden fei von Jehovah, noch ergaben sie sich den Kindern Israel mit Frieden gleich denen zu Gibeon, sondern tropigen und berftodten Bergens (Jof. 11, 20) wollten sie es auf das Glud ber Baffen ankommen laffen. Und Israel nimmt nicht ohne Bangen den Kampf mit ihnen auf. Es muß erst wieder ermahnt werden, sich nicht zu fürchten (Jos. 11, 6), muß gestärkt werden durch die Verheißung: Morgen um diese Beit will ich sie alle erschlagen geben vor den Kindern Jsrael. Die Rosse und Wagen find's, die Israel bange machen. Aber es erhält den Befehl — und darin lag ja zugleich wieder eine neue Verheißung sicheren Sieges: ihre Roffe follft du verlähmen und ihre Wagen mit Feuer verbrennen. — Genau so kam es. In plöglichem überfall durch Josua wird Jabin mit seinen Verbündeten am Meromsee (der bei Josephus den Namen Samochonitis hat) gänzlich geschlagen, die Flüch= tigen werden weit nördlich bis gen Groß=Sidon verfolgt und zerstreut. Die Kriegswagen werden verbrannt, die Rosse verlähmt. "Jene ver= lassen sich auf Wagen und Rosse, wir aber denken an den Namen des HErrn, unsers Gottes" (Pf. 20, 8), das soll Jsrael lernen. Allo nicht, weil sie mit Rossen und Streitwagen doch nicht würden umgehen, fie nicht gegen ihre Feinde würden gebrauchen können, sondern weil sie Jehovah allein vertrauen follen und nicht auf Rosse und Wagen, darum diefer Befehl und fein Vollzug. Jabin fällt durch bas Schwert Israels, seine Stadt Hazor wird verbrannt mit Feuer; auch die Verbündeten Jabins werden getötet, "verbannet"; ihre Städte aber ließen die Kinder Israel mit göttlicher Erlaubnis bleiben und benützten sie fpäter als Wohnsitze, "und allen Raub diefer Stäbte und das Bieh teileten die Kinder Israel unter sich", und "also nahm Josua alle dies Land ein von dem tahlen Gebirge an, das aufsteigt gen Seir, bis gen Baal Gad in der Breite des Berges Libanon unten am Berge Hermon". - über die Joj. 11, 20 bezeugte Verstodung der kanaanitischen Bölker= schaften sagt Brenz: Woher tam sie? Es war, wie wir hier hören, fo des gErrn Schidung, daß sie ihre herzen verhärteten und gegen Israel tämpften. Denn das ift's, was Baulus an die Römer schreibt, Gott hat sie dahingegeben in verkehrten Sinn, zu tun, was nicht taugt. Denn dies Volk war von seinen Stammeltern, ham und Ranaan, her gottlos gewesen, in Gottlosigkeit aufgewachsen, in Gottlosigkeit alt ge= worden. So gibt sie nun Gott in das Gericht ihrer Gottlosigkeit hin, daß sie sich gegen Israel verstoden und in ihrem Widerstreit umkommen müssen, gleich wie Gott zuvor den Pharao verhärtet hatte. "Ja, wer von Jugend auf der Ungerechtigkeit ergeben ist, darin groß und alt wird, den überläßt Gott den Begierden seines gerzens, daß er hernach in immer neue Sünden fällt, untergeht und verdammt wird. Darum gilt's, am Anfang Widerstand zu tun und schnell sich zur Buße zu fehren, damit wir die fündlichen Begierden unsers herzens unterdrücken und uns vielmehr dem Willen Gottes gefangen geben."

15. Von Jof. 11, 21-12, 24 finden wir nun ein Verzeichnis der von Josua unterworfenen 31 Könige und ihrer Städte. Summarisch wird da nochmals zusammengefaßt, wie nach den bereits zu Mosis Zeiten unterworfenen Königen Sihon und Og der von Gott berufene Josua den ersten Teil seiner Aufgabe, das verheißene Land einzuneh= men, ausgeführt habe. Zugleich geschieht Erwähnung (Joj. 11, 22), wo Jojua noch "Enakim überbleiben ließ im Lande der Rinder Israel", nämlich zu Gaza, zu Gath und zu Asdod; und dazu kamen auch noch die Gebiete der Philister und Gessuriter (Joj. 13, 1-6), mit denen allen der Rampf noch bevorstand. Aber Josuas erste Sauptaufgabe war wesentlich erledigt. Was noch davon rückständig war, das sollte ihn nach dem Willen Gottes nicht hindern, jetzt schon an seine zweite Hauptaufgabe zu gehen, das Land auszuteilen (Joj. 13, 7). Bringen nun die Jos. 11, 21-13, 6 enthaltenen Data mit Ausnahme von 11, 21. 22 und 13, 1-6 nichts Neues, so find sie darum doch keine müßige und überflüssige Biederholung. Bielmehr ist diese Biederholung ein recht eindringlicher Beweis für die Wahrhaftigkeit Gottes, der keine seiner Verheißungen unerfüllt dahinten läßt. "Also nahm Jojua alles Land ein, allerdinge wie der HErr zu Mose geredet hatte, und gab es Israel zum Erbe, daß nichts fehlete an allem, das der HErr Moje geboten hatte" (11, 23. 15). Vor Jahrhunderten hatte Gott zuerst dem Abraham verheißen, seinem Samen dies Land zu geben; dem Ijaak, dem Jakob hatte er dieselbe Berheißung erneuert, und sie waren im Glauben an diese Verheißung hingestorben und hatten ihre Erfüllung nicht erlebt, sondern nur "von ferne gesehen". Und so ist auch andererseits diese Wiederholung eine laute Anklage gegen den Unglauben derer, die "niedergeschlagen sind in der Wüste", und die nicht haben hineinkommen können in das Land der Verheißung. Gott kann die Ersüllung seiner Verheißung wohl verzögern, aber schließlich tut er gewiß, was er zugesagt hat.

16. Die zweite hälfte des Buches Josua schildert uns vornehmlich die Austeilung des Landes unter die Stämme Israels (Rap. 13-19), nämlich: Ruben, Gad und halb Manasse (Kap. 13); Juda (Kap. 14, 6—15 Kalebs Erbteil; Rap. 15 der Stamm Juda); Ephraim (Rap. 16); halb Manasse (darunter die Töchter Zelaphehads; Rap. 17); Benjamin (Rap. 18); Simeon, Sebulon, Sjafchar, Affer, Naphthali, Dan (Rap. 19, 1-48) und Josuas Erbteil, vom Stamm Ephraim (Rap. 19, Schluß). Dann folgen die Verordnungen wegen der Freistädte (Kap. 20), wegen der den Leviten anzuweisenden Wohnsibe (Rap. 21); der Bericht über die Unruhen, veranlaßt durch Aufrichtung eines Altars am Jordan seitens der dritthalb Stämme, die jenseits wohnen blieben, und über die gottgefällige Beilegung dieser Unruhen (Rap. 22), worauf das Buch abschließt mit Josuas Vermahnung an die ültesten und Amtleute Israels (Rap. 23), sowie an das ganze Jsrael (Kap. 24, 1—28) und mit einigen Worten über seinen und Eleafars Tod und Grab, sowie über das Grab Josephs (Rap. 24, 29-33).

17. Die Austeilung des Landes foll Josua beginnen, weil er "alt worden und wohlbetaget" fei, während des Landes noch fehr viel ein= zunehmen übrig fei. Go will Gott felbft es haben (Joj. 13, 1), und er zählt dem Josua vor, wiediel noch nicht erobert ist. Aber als wäre es ichon in den händen Israels, soll darüber Verfügung getroffen werden. So foll alfo Jojua darüber wegsterben, ehe das ganze Land faktisch in Israels Gewalt ift. Freilich, Josua hätte ja bitten mögen um Verlängerung feines Lebens, bis es fo weit wäre; er hätte damit um kein härteres gebeten, als da er die Sonne still stehen hieß; wie einem Histias hätte der HErr feinem Leben fo viel hinzufügen mögen; ja er hätte das auch ohne Josuas Gebet tun und ihm in seinen alten Tagen so viel Kraft und Feuer verleiben können, daß er mit allen Enakim, Philistern und Gessuritern fertig geworden wäre. Bir follen aber hier eben eine andere Wahrheit lernen, die uns hoch vonnöten ift. Wir sollen, wenn Gott uns abruft und abrufen will, nicht glauben, es ist eigentlich noch zu früh, dies und das sollte ich, ich noch tun, sonst geschieht es nicht fo, wie es geschehen foll. Gott findet ichon Leute und Mittel, ein Wert zu beenden, das er uns aufgetragen und durch uns bisher ausgeführt hat. Moses führt Israel bis an den Jordan, hin= über aber führt es ein anderer. David hat Ruhe vor seinen Feinden und ift so weit, daß er jest dem HErrn ein haus bauen kann, am guten Willen fehlte es ihm nicht; aber er hört, "wenn deine Beit hin ist", dann foll Salomo es tun. Die Apostel sterben, die Rirche bleibt. Der

HErr kann sie auch ohne die Zwölfe durch andere erhalten und auss breiten. Genug, wenn wir in unserm Beruf so treu sind, als wollten wir alles ausrichten, und uns dabei doch bereit halten, wenn Gott uns abruft, die Hand niederzulegen und die Fortführung unsers bisherigen Werkes Gott zu besehlen.

Bir erfahren nun, wie Ruben, Gad und halb Manassie das ihnen schon von Mose zugewiesene Erbe bekommen (Jos. 13, 15—32). Ruben war ja der Erstgeborene. Aber sein Stamm bekommt nicht nach Deut. 21, 17 ein zwiefältig Erbteil von allem, was vorhanden ist, sondern jeht noch, nach mehr als dreihundert Jahren, geht die Strafe von Rubens Misseat (Gen. 49, 4) in ihren Folgen auch über sein Ge= schlecht. Rubens Erstgeburtsrecht aber geht über an seinen Bruder Joseph, der zwei Teile bekommt, einen für Ephraim und einen für Manasse. Aber dem Stamm Levi (Jos. 13, 33) gab Mose, gab auch hernach Josua kein gesondertes, zusammenhängend liegendes Erbteil; benn "der Herr, der Gott Israels, ist ihr Erbteil, wie er ihnen ge= redet hat".

18. Durch das Los sollte das Land geteilt werden. So hatte es ber HErr durch Mofe geboten num. 26, 53. "Bielen follft du viel zum Erbe geben, und wenigen wenig; jeglichen foll man geben nach Doch soll man das Land durchs Los teilen; nach den ibrer Rabl. Namen der Stämme ihrer Bäter sollen sie Erbe nehmen"; und "wie das Los einem jeglichen daselbst fällt, so soll er's haben", Num. 33, 54. Damit war dem Streit vorgebeugt. Damit war aber dem Vorrecht nichts benommen, das Gott durch Mose (Deut. 1, 36) einst dem Kaleb, dem mit Josua treu gebliebenen der zwölf Rundschafter, zugesichert hatte. "Ihm will ich geben das Land, darauf er getreten hat, und feinen Kindern, darum, daß er treulich dem HErrn gefolget hat." Darum hat Raleb ein Recht, jetzt, ehe es ans Losen geht und ebe die andern Rinder Juda an die Reihe kommen, das ihm vor 45 Jahren zugesicherte ichone und herrliche Erbe vorweg zu beanspruchen. Er tut es in einer herrlichen Rede, in der er Gott die Ehre gibt, Josua zum Zeugen nimmt ("du haft's gehört am felben Tage") und das Ge= birge hebron als sein und der Seinen künftiges Erbteil bezeichnet. Josua segnet ihn und gibt es ihm zum Erbteil. Er war 85 Jahre, als er das Erbe zugewiesen erhielt, "und siehe, ich bin noch heutigestages fo stark, als ich war des Tages, da mich Mose aussandte. Bie meine Kraft war dazumal, also ist sie auch jest, zu streiten und aus und ein zu geben". Bu ftreiten, fagt er. Denn für ihn gilt es noch zu streiten. Dort wohnen noch Enakim, dort sind noch große und feste Städte, "ob der HErr mit mir sein wollte, daß ich sie vertriebe, wie der HErr geredet hat". Und er hat sie vertrieben, wie wir Jos. 15, 13—19 ausführlicher lefen. — So ist Kaleb ein herrliches Beispiel standhaften Glaubens, und seine Gottseligkeit empfängt auch die Ver= heißung dieses zeitlichen Lebens.

Das Erbteil des Stammes Juda wird uns erst nach feinen Gren= zen (Jos. 15, 1—12), dann nach den dazu gehörigen Städten (Jos. 15, 21—62) beschrieben und V. 63 nach erwähnt, daß die Jebussiter aus Jerusalem von den Kindern Juda nicht vertrieben werden konnten, daher mit ihnen dort blieben "bis auf diesen Tag".

19. Aus der von Kap. 16—19 berichteten Verteilung des Landes unter die übrigen Stämme Jöraels sind einige Umstände als besonders beachtenswert hervorzuheben.

Im Stamm Manasse war Zelaphehad noch in der Büste chne männlichen Erben gestorben, hatte aber eine Anzahl Töchter hinter= lassen. Ihrethalben hatte noch Moses (Num. 27, 1—11) ben HErrn gefragt und den Bescheid erhalten, diesen Töchtern des Baters Erbe zuzuwenden. Jett, da es an das Teilen des Landes gehen sollte, mel= beten sie sich vor Josua und Eleasar, dem Priester, und setten durch, daß ihnen nach dem Erbtochtergeset ihr Erbteil gegeben wurde unter ben Brüdern ihres Baters. Gleicherweise sette ber Stamm Joseph durch, daß, weil Ephraims und Manasses Nachtommenschaft "ein groß Boll" war, nicht nur ein Los und eine Schnur ihm zuteil wurde, sondern ein doppelt Los. So ging also Jakobs Segen (Gen. 48, 5) in Erfüllung. Aber es scheint allerdings (Jos. 17, 14, 17), daß die Kinder Josephs zu tun hatten, ihr Recht anerkannt zu sehen.

Nach überbringung der Hütte des Stifts gen Silo (Jof. 18, 1) hat Josua auf einem Landtag der Gemeinde Israels über den geringen Eifer von noch sieben Stämmen zu klagen, die ein Erbteil noch nicht eingenommen, geschweige ausgeteilt hatten. Josua ordnet eine Art Ratastrierung und topographischer Aufnahme des Israel noch zuständigen Landes an durch eine Kommission von je drei Männern aus jedem Stamm. Diese "durchzogen das Land und beschrieben es auf einen Brief nach den Städten in sieben Teilen und kamen zu Josua ins Lager gen Silo. Da warf Josua das Los über sie Ainder Israel, einem jeglichen seil". Jedenfalls liegt hier die erste Sparael, einem Landtarte vor; aber über den Modus der Bestimmung der einzelnen Erbteile durchs Los gehen die Meinungen der Eregeten noch sehrander.

Wie Kalebs Erbteil zuerst bestimmt wurde, so Josuas zuleht (Jos. 19, 49. 50). Nach dem Befehl des HErrn gaben sie ihm "die Stadt, die er forderte", nämlich Timnath=Serah auf dem Gebirge Ephraim. Da baute er die Stadt und wohnte darin. — Also bollendeten Josua und Eleasar und die Obersten der Bäter unter den Stämmen das Austeilen des Landes (Jos. 19, 51).

Von jeher hat die Verteilung Kanaans, wie wir sie hier berichtet finden, auch die Aufmerksamkeit der Gesetzgeber und Nationalökonomen auf sich gezogen. Die Eregeten machen weitläufige Erkurse in deren Gebiete. Beist die Landesberteilung darauf hin, daß Israel vor=

wiegend ein Aderbau treibendes Volk bleiben und daß es sogenannte Großgrundbesitzer, "die alleine das Land besitzen" und daher auch alleine den Breis seiner Erträgnisse bestimmen können, unter Israel nicht geben soll, so ist doch andererseits hier kein Rommunismus eingeführt. Se nachdem das Los fällt, erhält der eine "ein Mittagsland", der andere eins "mit Bafferquellen"; keine spartanische Regel gibt ein Landmarimum an, das unter keinen Umständen überschritten werben darf. Aber feste Grenzen, wie für den Stamm, fo für den eins zelnen, sind von vornherein in Aussicht genommen, schon durch die Gesetzgebung Mosis, der Deut. 19, 14 mahnt: "Du sollst deines Näch= ften Grenze nicht zurücktreiben, die die Borigen gesetht haben in deinem Erbteil, das du erbeft im Lande, das dir der HErr, dein Gott, gegeben hat einzunehmen"; und: "Berflucht soll sein, wer seines Nächsten Grenze engert! Und alles Bolt foll fagen: Amen." - Bei mehr als einer Gelegenheit macht Brenz, so start er auch betont, daß Israels bürgerliches Gesets nicht das Deutschlands ober anderer Länder sein und werden foll und tann, doch auf die dem mosaischen Gesetz zugrunde liegende natürliche Gerechtigkeit und Billigkeit aufmerksam, die kein Gesetzgeber außer acht lassen darf, ohne Rücksicht darauf, ob er Christen, Juden oder Heiden zu Untertanen habe. Infonderheit ist auch zu beachten, wie bei folcher Landverteilung und folchen Rückfallsgeseten, wie in dem vom Jubeljahr, alles auf forgfältige Ausnützung des Grund= besitzes und auf die Beschräntung des Bettels und der Verarmung auf ein Minimum von selbst hindrängte. Bem die Defichnur in eine ans mutige Gegend fiel und ein schönes Erbteil wurde (Pf. 16, 6), der hatte doppelten Grund, arme ührenlefer und sleferinnen nicht zu beschämen.

Wenn wir Joj. 15, 63; 16, 10 und öfters von Einwohnern Ra= naans lesen, welche die Kinder Israel nicht vertrieben, auch nicht ver= treiben konnten, fo findet namentlich letteres seine Erklärung nicht in der numerischen Stärke und natürlichen Unüberwindlichkeit der Jebufiter 2c., sondern in den Richt. 2 und 3 erwähnten schweren Sünden Jöraels, besonders in der Abgötterei; sie "folgten andern Göttern nach von den Göttern der Bölter, die um sie her wohneten". Ohne bieje und ähnliche Versündigungen (Eheschließung mit den zu schließ= licher Ausrottung bestimmten Bölkerschaften) wäre gegen die zeitweise Duldung nichts zu erinnern gewesen; denn Deut. 7, 22 beißt es: "Er, der HErr, dein Gott, wird diese Leute ausrotten vor dir, ein = zeln nacheinander. Du kannst sie nicht eilend vertilgen, auf daß sich nicht wider dich mehren die Tiere auf dem Felde." Diese Stelle darf nicht unbeachtet bleiben, wenn man das Richt. 1 Berichtete recht verstehen und beurteilen will.

Besondere Beachtung verdient auch, wie bei der Austeilung Ka= naans der Segen, resp. Fluch des Erzbaters Jakob und der Segen Mosis sich erfüllt. Nur auf ein paar Punkte sei, außer dem bereits Erwähnten, noch berwiesen. Bie im Segen Jakobs unter Josephs Söhnen Ephraim den Vorgang hat (Gen. 48, 14), so wird durch Josua erst dem Stamme Ephraim (Joj. 16) und nachher dem großen Stamm Manasse (Jos. 17) sein Erbland zugewiesen. - Ferner: über Simeon und Lebi, deren Schwerter sich als mörderische Baffen zu Sichem erwiesen hatten, hatte Jakob geredet (Gen. 49, 7): "Ich will sie zerteilen in Jakob und zerstreuen in Jørael." Das ging in Erfüllung an Simeon Jos. 19, 1—9, 100 wir lesen: "Der Kinder Simeon Erbteil ist unter der Schnur der Rinder Juda. Beil das Erbteil der Kinder Juda ihnen zu groß war, darum erbeten die Rinder Simeon unter Simeon hatte also kein aufammenhängendes, ihm ibrem Erbteil." allein gehöriges, nach ihm geographisch bezeichenbares Stück Land, sondern die ihm zugewiesenen Städte waren zerstreut und zerteilt im Gebiet des Stammes Juda. Und auch an Levi erfüllte sich Jakobs Wort, wenn auch in anderer Beise. Der Stamm hatte zwar gleichsam die Scharte wieder ausgewetzt, indem er sich Mose zu Dienst gab, als derselbe nach der Abgötterei mit dem goldenen Kalb rief: "her zu mir, wer dem HErrn angehöret", allein "zerteilt in Jakob und zerstreut in Israel" war auch Levis Erbteil, wenn auch weder zu feinem noch zu des ganzen Jørael Schaden. —

Silo in Ephraim aber (Jof. 18, 1), wo wenigstens die letzten sieben Stämme ihr Erbteil zugewiesen bekamen, blieb fortan ein für Israels Geschichte hochwichtiger Plat besonders darum, weil dort die hütte des Stifts, also die allein legale Opferstätte war, zu der wir noch Samuels Eltern alle Jahre kommen sehen; und sie blieb dort, bis Elis Söhne sie mit in den Krieg nahmen.

Dah Josua sein Erbteil zu allerleht erhält, und nicht ein über= mähig großes, bewegt Brenz zu der Bemerkung, dah fromme und ge= treue Oberherren, um die wir in der vierten Bitte Gott anrusen, in ihrem Amt nicht das Ihre, sondern vor allem des Volkes Bestes suchen sollen mit aller Treue! Sie kommen nicht zu kurz, wenn sie beim Beten der vierten Bitte daran denken, dah das Pronomen im Plural steht. — Der hochgebietende Herr, unter dessen Obrigkeit Brenz damals gehörte, hatte einen solchen Wink sehr nötig. Und noch heute gibt es Leute, benen der Grundsah: voluntas regis suprema lex esto höher steht als der andere: salus populi suprema lex esto.

(Schluß folgt.)

# Bermischtes.

Die theologische Methode betreffend schreibt D. Rupprecht im "Korrespondenzblatt für eb.=luth. Geistliche in Bahern": "Auch bei unserm Lehrer Hofmann, der noch mehr als Frank die Aufgabe des Shstematikers darin sah, mit gegen die Schrift "geschlossenen Augen" zunächst sein Schtem aus der allgemeinsten Aussage der Tatsache des

criftlichen Verhältnisses zu evolvieren und dann hintennach erst den Schriftbeweis folgen zu laffen zur Kontrolle. Freilich mit Recht unter entschiedenem Widerspruch Kliefoths und auch Delitichens wie anderer. Sowenig ich aus einem Allgemeinbegriff, wie z. B. "Sein", mit Hegel bie ganze Bielheit des speziellen Seins, oder aus dem "Baum' diese bestimmten Bäume a priori , bebuzieren' oder ,evolvieren' kann, so wenig aus einem allgemeinen' Tatbestand, diesem Abstraktum, die einzelnen Tatsachen oder Bahrheiten des Christentums. Diese Methode ist verfehlt. Sie ift verfehlt schon auf dem Gebiet der Philosophie, von welcher her die Theologie sie übernommen hat. Es ist die aprioristisch deduktibe Methode. Segel hatte sie in großartig blendender Beise geübt. Schleiermacher hatte ihren aprioristischen Grundgedanken in seiner chriftlichen Glaubenslehre benutt. Bas sich nicht auf den abstrakten Tatsachensatz des absoluten Abhängigkeitsgefühls zurückführen ließ, das wurde beanstandet, ja gestrichen. Rothe hatte in seiner Ethik die ganze Segelsche Methode in glänzender Beise auf die christliche Bahrheit ans gewendet. Als ich einst als Kandidat in Fürth dies dice dreibändige Werk studierte und mit dem Fleiß jugendlicher Begeisterung gründlich erzerpierte, da fragte ich mich: Sollft du nicht Rotheaner werden? Da haft du ein großartig geschlossenes Shitem, nach dem ich damals verlangte. Nur eins hielt mich von dieser Voreiligkeit ab: die zahllosen großen Abweichungen von — der Schrift. Ebenso war es mir bei Schleiermacher ichon vorher gegangen. Hofmanns unsterbliches Berdienst bleibt seine Schriftwissenschaft gegenüber dem Rationalismus mit seiner falsch zeitgeschichtlichen Auffassung unter Leugnung des Bunbers und der Beisfagung. Hier ift er unsterblich, von einzelnem abgesehen. Stahl sagt in "Rundamente der cristlichen Bhilosophie": "Die Beit der philosophischen Shsteme ist gludlicherweise vorüber', sofern fie nämlich den Anspruch erheben, Shsteme der "Deduktion oder Evolution" au fein. Und Gruppe in feinem ausgezeichneten Buch "Gegenwart und Butunft der Philosophie in Deutschland' schließt seine kritische Revue über sämtliche philosophische Shsteme seit Kant und besonders seine Prüfung der spetulativen Methoden mit einem 15. Rapitel, das die überschrift trägt: "Rein Shstem, vielmehr Biffenschaft!" Die Deduttion ift ein Schein. Es gibt kein deduktives, sondern nur ein die Resul= tate der induktiven Forschung ordnendes und in ihrem inneren Zusammenhang zu erfassen trachtendes Shftem. Der Stoff ift gegeben durch die empirische Forschung, die nach oben hin offen bleibt, während das "Shftem" im bisherigen Sinn geschlossen, daher borniert ist und der Forschung vorgreifen will. 3ch sage: Das System ift unser Zusammenhang, den wir jeweilig uns selbst gemacht haben. Nicht der Busammenhang des Naturganzen, von dem wir, in einem Binkelchen des All sitzend, in Bahrheit doch nur einen winzigen Teil mit unserm wirts lichen Wiffen erreichen können und daher das übrige mit unsern Phantasiehppothesen, das heißt, Ilusionen, ausfüllen. Wir müssen den

321

nüchternen Baconschen Weg geben und bas Gewonnene - ein febr bescheidenes wirkliches Wissensteilchen — zu ordnen suchen. Das ift dann die zentrale Stellung und Aufgabe, die nach wie bor der Philosophie in der Bielheit der empirischen Bissenschaften bleibt, welche von vorns herein die allgemeine Methode des Erkennens zu überwachen und immer flarer auszubilden hat. Die Metaphysik ist zwar eine tiefe Forderung des Menschengeistes, geradezu sein Regale; aber eben nur eine Fordes rung. In dem diesseitigen Buftand wird das Sehnen nie gum wirklichen Finden, weil wir jest nicht mehr im gentrum, in Gott, stehen, sondern in der Veripherie und die letten Prinzipien nicht das Gegebene, sondern das Gesuchte find, aber die Mittel und Bege zum Finden uns jest von eraktem philosophischen Standpunkt aus versagt bleiben. Me unsere Begriffe sind abhängig von den Dingen, die wir erfahren, und nur innerhalb derselben gültig. Eine wirkliche Erkenntnis des Transzen= denten gibt es lediglich für die Offenbarung und den ihr entsprechenden Glauben. Hier beginnt das Gebiet der Theologie, die auf der Offen= barung ruht. Hier tritt das Transzendente in die Natur und Geschichte besgendierend herein zum 3wed des Heils. Wer auf diesem Stand= punkt steht, für den hat die Theologie den Anspruch verloren, ein deduktibes oder evolvierendes Shitem aufzustellen. Sie tann es um so weniger, als es sich auf dem Gebiet der Philosophie, von der sie es entlehnt hat, nicht bewährt hat. Ift es hier ein betrügerisches Blend= wert gewesen, jo um jo mehr auf dem Gebiet der Theologie. Auch hier heißt es: empirisch. Und das heißt hier: zu Christi Füßen und ,ihn hören'. Christus aber ist uns gegenwärtig nur im apostolischen Schrift= zeugnis. Und er zeugt vom Mten Testament, das von ihm zeuget. Also die Methode der Theologie: hinein in die Schrift und in das Zentrum der Schrift, zu Jefu Füßen, hörend, lernend, glaubend. Und was man hier gelernt hat, in Gemeinschaft mit denen, die vor uns gelernt haben, das heißt, der "glaubenden und bekennenden Kirche", als Organ derselben formulieren, in seinem "Bas und Bie und Barum" verstehen lernen, das heißt, aufzeigen, wie eins mit dem andern not= wendig als Wahrheitsbeftandteil zum Zweck des Heils zusammenhängt, dann aus der Schrift es beweisen und apologetisch=polemisch gegen Un= glaube und Arrglaube der Gegenwart schützen: das beißt "System" in unserm Sinn, ein Shstem der Anordnung, nicht aber der Deduktion oder Evolution." — Hierzu bekennt sich die iowasche "Kirchliche Zeitschrift". Aber verkehrt ist es nicht bloß, wenn der Theologe seine Aufgabe darin erblidt, die christlichen Lehren apriorisch aus einem mehr ober weniger allgemeinen Begriff ober Satz zu entwideln ober induktiv aus den Tatsachen der subjektiven Erfahrung oder der Geschichte abzuleiten, sondern auch, wenn man die eigentliche Aufgabe der Theologie dahin bestimmt, ben notwendigen Zusammenhang ber driftlichen Lehren aufzuweisen. Die Aufgabe des Theologen besteht vielmehr darin, aus dem inspirierten Wort der Schrift die chriftlichen Lehren barzulegen und auch, was den Zusammenhang der Lehren betrifft, sich streng an die

Schrift zu halten. Im übrigen soll sich der Theologe allezeit dessen bewußt bleiben, daß auch ihm das Reimen oder das Auffinden des notwendigen Zusammenhangs von Gott nicht befohlen ift. "F. B.

Die Bichtigkeit ber beutichen Sprache. Prof. R. D. Learneb von Bhiladelphia erklärte vor einer Lehrerversammlung: "Die Zeiten, da hierzulande Deutsch als die Sprache der Ungebildeten galt, find vor-Eine neue Kulturepoche ist angebrochen. Deutsch nimmt hier über. heute denselben Plat wie Englisch ein, Deutsch ift heute die Sprache ber Gelehrten aller Biffenschaften. Rein Gelehrter tann auch nur einen Schritt vorwärts tommen, wenn er nicht die deutsche Sprache beherrscht, ja, wenn er sie nicht an der Quelle studiert hat. Bie früher Latein die Sprache der Wiffenschaft war, so ist es heute das Deutsche, und jeder gebildete Amerikaner weiß den hohen Wert der Kenntnis der deutschen Sprache zu schätzen." Abnlich spricht sich Lawton im Atlantic Monthly aus: "Seit fünfzehn Jahren haben verschiedene große amerikanische Universitäten die beiden altklassischen Sprachen aufgegeben; meist wurde Deutsch an die Stelle des Griechischen gesetzt. 3ch finde das sehr vernünftig, denn Deutsch ift heute die Sprache, in welcher die hervorragendsten Spezialisten die Ergebnisse ihres Forschens der Belt verfünden. Jeder Mann der Wissenschaft weiß das. Die wundervolle Organisation erzieherischer Kräfte Deutschlands hat im Laufe des neun= zehnten Jahrhunderts tausend friedliche Siege errungen, die ebenso bedeutend sind wie Sadowa und Sedan. Der Mann, welcher heute keine viel gebrauchten deutschen Bücher auf feinem Arbeitstische liegen hat, darf sich in unsern Tagen nicht zu den Gelehrten zählen. Das mag sich einmal ändern. Aber erft müffen wir uns die reiche Geiftesarbeit der Deutschen zu eigen gemacht und bieselben übertroffen haben, was die brei Generationen des nächsten Jahrhunderts zu leiften haben, wenn fie können. Unterdeffen follte Deutsch bie erfte fremde Sprache fein, die in unsern Schulen Eingang findet. Das gebnte Sabr bes Rindes genügt, ben Anfang zu machen. In bier ober fünf Jahren tann bie Sprache von einem Kinde erlernt werden. Deren Worte und Naturlaute sind bem Englischen fo nahe verwandt, daß fie leicht im Gedächtnis haften."

# Kirhlich = Beitgeschichtliches.

## I. Amerita.

Fallacia testimonii. Es gibt wohl keine Art ber Trugfchlüffe, für die man nicht in der iowafchen und ohiofchen Polemik gegen Miffouri zahlreiche Belege finden kann. Auch das sophisma testimonii fehlt nicht und ift auch in diefem Jahre wieder mit diel Geschrei wider uns ausgebeutet worden. Unfere Gegner lassen sich nämlich etliche testimonis von reformierten Pheologen kommen und folgern und schließen dann: Die Herren (Reformierten) kennen felbstverständlich ihre eigene Lehre: ergo ift die missouriche Bahllehre identisch mit der absoluten Brädestingtion der reformierten Kirche und Symbole. Daß dies nicht der Fall ift, wissen unsere Gegner so gut wie wir. Aber zu dem bequemen Sophisma bekennen fie fich boch, denn folche testimonia haben natürlich einen großen Schein und eine große Wirtung bei ben Leuten, die fie nun ichon feit Jahrzehnten mit allerlei zweifelhaften tostimonia wider Missouri genährt haben. Den sachlichen Beweis können unsere Geaner für ihre falschen Behauptungen nicht führen; so areifen sie au Autoritäten und Zeugnissen. Genau so machen es bekanntlich auch die Jesuiten, wenn ihnen die sachlichen Argumente ausgehen. Bas die calbis niftische Lehre der reformierten Kirche von der absoluten Wahl ift, kann man sachlich nur feststellen aus den reformierten Symbolen. Wenn darum unsere Gegner in ihrem Eifer, Missouri als Calvinisten verhakt zu machen, ftatt diesen sachlichen Beg, den Beweis aus den reformierten Symbolen, einzuschlagen, etliche reformierte Theologen um testimonia angehen, fo ift das ebenso sophistisch als sensationell. nach der Methode, die sachliche Be= weise durch fragliche testimonia erset, tann jeder ohne viel Mühe alles demonstrieren. Wenn unsere Gegner testimonia als gültige und bündige Argumente gelten laffen, so ift es ein leichtes, zu beweisen, daß die luthe= rischen Symbole papistische, reformierte und calvinistische Lehre führen. Hat doch Calvin die Augustana unterschrieben! Und die Konkordienformel fcreibt: "Epliche aber feind verschlagene und die allerschädlichste Satramentierer, die aum Teil mit unsern Worten gang scheinbar reden (nostris verbis splendide admodum utuntur et prae se ferunt) und borgeben, fie aläuben auch eine wahrhaftige Gegenwärtigkeit des wahrhaftigen, wesentlichen, lebendigen Leibs und Bluts Christi im heiligen Abendmahl, doch folches geschehe geiftlich, durch den Glauben." (Müller, 538, § 4.) Und auch heute noch gibt es genug Theologen, reformierte sowohl wie lutherische, in Amerika sowohl wie in Europa, welche die Konkordienformel des Calvis nismus beschuldigen. Behauptete doch im vorigen Jahre D. Richard von ber Generalspnobe, der übrigens in der Lehre von der Bekehrung und Gnadenwahl mit unsern Gegnern ftimmt, daß der zweite Artikel der Konkordienformel calvinistisch sei, eine Zwangsbekehrung lehre und unfehlbar aur absoluten Prädestinationslehre der Reformierten führe. Gibt es doch Papisten, welche behaupten, daß die Lehre der Konkordienformel von der Notwendigkeit der guten Werke Abfall vom Luthertum und Rückfall ins Papfttum sei. Wem testimonia genügen, dem ist in jeder theologischen Notlage leicht zu helfen. Die fallacia testimonii ift die große Nothelferin, die nie ihren Dienst versagt, wenn es etwas zu "beweisen" gilt, was man sachlich nicht beweisen kann. Daß gerade unfern Gegnern dies Sophisma besonders zusagt, wundert uns darum nicht. Bie bequem können sie doch auch nach dieser Methode ihre eigene Rechtgläubigkeit dartun! Die ohioschen Blätter brauchen sich nur ein testimonium von den iowaschen zu holen, und vice versa. Und wenn ihnen gar ein Papist oder ein Reformierter oder fonst jemand in der Welt das Zeugnis ausstellt, daß die iowasch-ohiosche Lehre feine Lehre nicht fei, so haben sie durch solche positiven und negativen testimonia direkt und indirekt bewiesen, daß die Ohioer und Jowaer treue und wadere Lutheraner find! - Es ift der Fluch einer böfen Sache, daß man sie nur mit Lug und Trug stützen kann. Die Jowaer und Ohioer haben auf Missouri ungerechte Angriffe gemacht; so bleibt ihnen nur die Wahl zwischen bußfertiger Umkehr oder endloser Sophisterei.

F. B.

Die religiöfe Erzichung ber Jugend betreffend fchreibt der Lutheran Observer: "1. No education is complete that lacks religious instruction. 2. This instruction is not given in the public school. 3. The public school, under present circumstances, cannot give it. 4. The home in most cases does not supply it. 5. The present Sunday school is inadequate to give it in sufficient measure. 6. The parochial school, which might solve the problem, seems to many to be un-American, and certainly is not popular with Protestants." — Bie liftig ist boch ber Teufel, daß er den Lutheranern im Generaltonzil und in der Generaltpnode vorredet, criftliche Gemeindes schulen seien unamerikanisch und unpopulär. Und wie schwach sind doch die Christen, welche sich durch solche traurigen Argumente imponieren und von der Gründung von Gemeindeschulen abhalten lassen, ja, diese Sophismen bes Teufels verbreiten helfen, um auch andern die christlichen Gemeindes schulen au verleiden! In der Generalsbnode und im Generalsonail schwärmt man für den folgenden Beschluß der Interchurch Conference in New York: "Resolved, That in the need of more systematic education in religion, we recommend for the favorable consideration of the public school authorities of the country the proposal to allow the children to absent themselves, without detriment, from the public school on Wednesday, or on some other afternoon of the school week, for the purpose of attending religious instruction in their own churches; and we urge upon the churches the advisability of availing themselves of the opportunity so granted to give such instruction in addition to that given on Sunday." Gemik ift jedes Plus rechten Religionsunterrichts zu begrüßen; was aber lutherische Kinder haben sollten und womit sich lutherische Eltern allein zufriedengeben sollten, ift die criftliche Erziehung in der chriftlichen Gemeindeschule, für die es

tein Substitut gibt.

Bu ben Gegnern und Betämpfern bes rechten Ameritanismus, dem bie Trennung von Staat und Kirche wesentlich ist, gehören nicht bloß die Papisten und viele Sektengemeinschaften, sondern auch Lutheraner in der Generalspnode und im Generalkonzil. Sie behaupten, daß der Staat als folcher das Recht habe, sich mit Religion zu befassen und Religionsunterricht in den Staatsschulen einzuführen. Und die Lehre von der konsequenten Trennung von Staat und Rirche bekämpfen fie mit großem Eifer. So schreibt 3. B. wieder die Luthoran World vom 10. Mai: "This secularist theory of national existence is false from the start. Just as truly as God made man, so truly did He make the state; and just as truly as He calls men to Him in relations of covenant responsibility with Him, He does so with nations also. This secularist theory of the state is a thoroughly un-American theory, in spite of the loudness with which it has been proclaimed as being implied in our separation of the church from the state. and our perfect freedom of religious convictions and worship. It is also in defiance of American history, as any one may discover who will examine the declarations of our national authorities on the subject, from the Fast Day and Thanksgiving proclamations of the Continental Congress and the general orders of George Washington down to our own time. The only notable utterances to the contrary are found in the treaty negotiated by a deist with a Moslem state, and in Thomas Jefferson's refusal to appoint a day of national thanksgiving and fasting. This one-sided theory of the state is in defiance also of the declarations of those state

F. B.

constitutions under which by far the greater part of the American people live. It is in defiance of the decisions of the national and state courts. which declare in substance that a tolerant Christianity is imbedded in the public policy of the country, and that whatever antagonizes Christianity is illegal. It is in defiance of the solemn acts by which the national and state authorities have invited the people of the land to return thanks to God for His goodness, or to deprecate the severity of His judgments by fasting and prayer. It is in contradiction of the public policy, which provides for the religious instruction of the soldiers of our armies and the sailors of our navy, for that of the dependent classes in public asylums, and for that of convicts in our prisons. It is contradicted by the action, of Congress and the State Legislatures, but also the great political conventions, in inviting ministers of religion to open their sessions by invoking the blessings of Almighty God. Neither can it be brought into harmony with the practice of our courts, which make the rendering of a verdict and the giving of evidence an act of worship, by requiring of witness and juryman an oath 'in the presence of Almighty God, the searcher of all hearts.' In whatever direction we turn we find the American repudiation of this idea that the knowledge, the service, and the kingdom of God are to be entirely divorced from all other provinces as outlying and separate provinces apart from God and entirely secular and profane." -"Whatever antagonizes Christianity is illegal." Das war das Brinaid der Buritaner und ift die falsche Lehre der reformierten Symbole. Mit diesem Sate haben nicht bloß die Papisten, sondern auch die Puritaner und Reformierten in Europa und Amerika die Verfolgung der Andersgläubigen gerechtfertigt. Und zu diesem intoleranten, echt papistischen und reformierten Satz bekennen fich auch amerikanische Lutheraner. Sie beweisen aber damit nur, daß sie ebensowenig treue Amerikaner als Lutheraner sind. Denn Luther und gerade auch die Augustana, zu der sich doch die Generals synode bekennt, find in diesem Punkte ebenso flar wie die Konstitution der Bereinigten Staaten. Und wie die Kare Lehre Luthers und der lutherischen Symbole über das Verhältnis von Staat und Kirche als lutherische Lebre ftehen bleibt, obgleich sie praktisch auch in lutherischen Ländern nicht durchs geführt, ja, vielfach in ihr Gegenteil verwandelt wurde, so heben auch in Amerika allerlei Inkonsequenzen, Fossilien und überbleibsel aus der ftaats= firchlichen Zeit die flare Lehre der Konftitution der Vereinigten Staaten von der Trennung von Staat und Kirche nicht auf. F. B.

"Bie vergibt Gott die Sünden?" Diese Frage beantwortet der baptistische "Sendbote" wie folgt: "Bie vergibt Gott die Sünden? Gar sehr verschieden. Er ist ein souveräner und ein gar weiser Herr. Dem einen vergibt er, ohne daß der Sünder auch nur ein Wort sagt, 3. 8. dem Gichtbrüchigen (Matth. 9), dem andern sofort, sobald nur das Belenntnis: "Ich habe gesündigt über die Lippen gelommen ist, 3. 8. David; denn sobald er belennt: "Ich habe gesündigt", sagt ihm Nathan: "Sch hat dir der Herr auch vergeben." So lesen wir auch im 82. Psalm: "Ich shat dir der Herr Günde." So geschah's dem Kerlermeister, so den Dreitaussend auf Pfingsten au zerusalem und vielen andern. An einem Abend sam ein Mann in unsere Gedetsstunde, und in derselben ward der Mann begnadigt, ohne alles Geräusch. Er ging begnadigt heim, wie der Föllner im Tempel, der eben-



falls sofort Gnade fand, als er bat: "Gott, sei mir Sünder gnädig." Gar vielen andern aber vergab Gott erft nach langem, ernftem Anhalten, Ringen, Weinen, Flehen, z. B. Jatob. "Er weinte und flehte ihm", Hoj. 12, 5. So mußten Moses und Josua lange und fehr anhalten für Israel. Bie lagen nicht diese Männer auf ihrem Angesicht und rangen mit Gott für das Bolk! Bie mußte nicht auch das kananäische Beib anhalten, bis ihr Hilfe geschahl Bie nicht ungählige feither! Ein Mann hielt vier Jahre an um Vergebung, und er tam beinahe an den Rand der Verzweiflung, wie er mir fagte, ehe er Gnade erlangte. Ja, der herr hält's nicht mit allen gleich; bem einen vergibt er alsbald und dem andern erft nach großem Kampf und heißen Gebeten. Meine eigene Erfahrung hat mir beides bestätigt. Oftmals, ba ich gefündigt und da ich mich kniete, um Vergebung zu bitten, da hatte ich sofort Vergebung, ich fühlte es in meinem Herzen, und war so gewiß, daß mir's kein Teufel rauben noch streitig machen konnte, während ich zu andern Reiten sehr anhalten mußte und erst dann glauben durfte, und das nur aufs Wort hin und ohne zu fühlen, daß ich Vergebung erlangt. Ja, er vergibt, wie's ihm beliebt, und das nicht ftereothp." — Die Baptisten kennen und bedenken nicht folgende drei großen Bahrheiten: 1. daß Gott in feinem Herzen um Christi willen längst allen Menschen vergeben hat; 2. daß Gott diese seine Vergebung im Ebangelium, welches eitel Vergebung ift, dem Menschen anbietet; 3. daß Cott vom Menschen gar nichts verlangt, um die Vergebung erft zustande zu bringen, sondern nur, daß er sich die ins Wort und Sakrament gefaste Vergebung schenken und geben läst und sie burch den Glauben annimmt, um so in den Besitz und Genuß der vorhans denen und angebotenen Vergebung zu gelangen. Diese Bahrheiten überfeben die Baptisten. Die Folge ist, daß sie, um aussindig zu machen, ob Gott ihnen vergeben habe, in ihr eigen Berg bliden, ihre Gefühle erforschen und aus denselben schliefen und auf dieselben den Glauben bauen, daß Gott ihnen vergeben habe. Diesen verhängnisvollen Beg betreten auch alle biejenigen, welche den Glauben im Herzen des Menschen als die Bebinaung betrachten, unter welcher erst Gott in seinem Gerzen dem Menschen vergibt und die Vergebung im Worte anbietet. Hier kommt der Glaube auf fich selbft zu ftehen. Glauben darf dann der Mensch nicht eher, daß Gott ihm vergeben habe, bis er weiß oder fühlt, daß er glaubt. Darf ich aber nicht eber glauben, bis ich weik ober fühle, das ich glaube, wie soll es da nach diefer Methode überhaupt zum Glauben kommen? Und wenn Gott im Herzen des Menschen durchs Wort den Clauben an das Wort der Vergebung gewirkt hat, wie kann dieser Glaube ftandhalten, wenn der Rensch anfängt, das Fundament des Glaubens ins eigene 3ch zu verlegen und das Glauben auf sich felber zu gründen? Glauben heißt, sich auf etwas verlaffen, niederlaffen. Sowenig nun der Mensch sich felber auf sich felber niederlassen kann, so wenig kann und darf der Glaube, daß Gott in seinem Bergen uns vergeben habe, fich felber gur Bedingung ober gum Grunde haben.

8. 28.

Die Lehre von ber Taufe betreffend schreibt ber "Sendbote": "Christus, als er die Taufe gebot, bediente sich des Wortes "daptizein". Alle anerkannten Philologen und Legilographen der griechischen Sprache erklären, daß dieses griechische Wort nur die Bedeutung von Untertauchen hatte. Es hatte keinen andern Sinn als diesen. Es erforderte, daß das Element seinen Gegenstand umschließe. Wenn das Wort daptizein also nur Untertauchung bedeutete, als Christus die Taufe gebot, so war selbstverständlich die von Christo gebotene Form die der Untertauchung und keine andere. Begießen oder Besprengen war ganz ausgeschlossen. Dafür gibt es andere Worte in ber griechischen Sprache. Unter den Theologen Deutschlands gilt es für gang felbstverständlich und längft erwiesen, daß die Taufe ursprünglich nur burch Untertauchung vollagen wurde." - Der "Sendbote" scheint au glaus ben, daß die Lexica, zumal wenn sie von deutschen Gelehrten geschrieben, inspiriert find, und daß man nach denselben die Schrift auslegen müffe. Jedoch nicht aus Wörterbüchern, sondern aus der Schrift müssen auch die Baptisten ihre Lehre beweisen. Im Neuen Testament aber bezeichnet das Bort Bantileiv nicht blog "untertauchen", wie schon aus Mart. 7, 4 flar hervorgeht. Dasselbe gilt auch von der Septuaginta. Und aus keiner eins zigen in der Schrift beschriebenen Taufhandlung vermag der "Sendbote" zu beweisen, daß sie durch Untertauchen geschehen sei. Lexica entscheiden hier rein gar nichts. Auf Lexica werden auch die Baptisten schwerlich schwören und fterben wollen. - Mit Bezug auf die Rindertaufe fchreibt fobann ber "Sendbote": "Er (unfer Gegner) erzählt, wie eine Baptistin einmal au einer Lutheranerin gesagt haben foll: "Ich gebe bir einen Dollar, wenn du mir eine Bibelstelle zeigst, wo die Kindertaufe ausdrücklich geboten ift. "Und ich gebe dir gehn, wenn du mir eine geigft, wo sie verboten ift', foll die Lutheranerin geantwortet haben. Damit ist also bewiesen, daß die Kindertaufe in Gottes Wort begründet ist. Sehr naiv! Weil also die Kindertaufe von Christus und den Aposteln nicht verboten wurde, deshalb ift sie geboten. Seit wann ist das Nichtvorhandensein eines Verbotes gleichs bedeutend mit einem Gebot?" Der "Sendbote" übersieht hier die Tat= sache, daß Christus allgemein spricht: "Gebet hin in alle Belt und taufet alle Bölker." Wer es nun angesichts dieses allgemeinen Gebotes ben Lutheranern zur Sünde machen will, wenn fie die Rinder taufen, ber muß den Beweis dafür liefern, warum er das Gebot Christi einschränken und von der Taufe eine groke Rlaffe von Menschen ausgeschloffen wiffen tvill. Das onus probandi fällt hier selbstverständlich auf die Baptisten, die den Befehl Christi limitieren. Die besagte Baptistin verlangte also etwas Unnötiges und überflüssiges von der Lutheranerin; die Lutheranerin hins gegen verlangte nur den nötigen Beweis für die willfürliche Einschränkung ber Worte Christi, die jedermann, der sie nimmt, wie sie lauten, auch auf die Kinder beziehen wird, selbst wenn er zugibt, daß der Ausdruck "alle Bölker" nicht notwendig gleichbedeutend ift mit "allen Menschen".

F. B.

Die höhere Rritif betreffend schrieb vor etlichen Monaten ein Brofeffor ber Chicago University: "We must accept criticism and the results it has given us, because these results are founded on irrefutable logic and stubborn fact." Bur selben Beit beröffentlichte aber ber beutsche Gelehrte Dr. Reich, ber selber freilich auch wieder ein höherer Rritifer ist, in der Contemporary Review Artifel, in welchen er die Rethode der höheren Rritifer berurteilt als Inquisitionsmethode des 16. und 17. Jahrhunderts, nach welcher man alles beweisen könne. Bugleich betwirft auch Dr. Reich die Refultate dieser Methode, wenn er schreibt: "The Hebrew religion and state are not a derivative product of institutions or forces Babylonian, Egyptian, Arabian, or Hittite. Greek art is not a derivative product of other art Egyptian, Assyrian, or Phœnician. . . . The English constitution is not

a derivative product of constitutions Germanic or Norman. German music is not a derivative product of music Dutch, French or Italian. The great historic forces cannot be derived from any one, two, or three things outside them. Words, ideas, can be so derived, but no great and abidingly important institutions. It is the philological method of most historians of antiquity that has compelled them to assume that as words are derived from one another, so also are institutions; . . . the whole view is utterly wrong."

**Hom und bas Stimmrecht ber Frauen.** Der römische Bischof McQuaid bon Rochefter erklärte: "Nothing counts in the United States but votes. The time will come when women will vote, and then we will see the greatest voting the world ever saw. We are not afraid of woman suffrage. Our Catholic women will save the day for us." Das Ziel der Römlinge ist hiernach Beherrschung des Staates durch die Papstrirche und das Mittel zum Zweet die Frau im Beichtschuhl und am Stimmlasten. F. B.

Die landläufigen Arbeiterverbindungen betreffend fcreibt Dr. Goodwin: "The labor unions not only profess to aim at the betterment of wages, hours, and conditions, but they insist that, along with these things, they shall have the monopoly of the wage earning opportunities wherever they are organized. In the history of ninety-nine out of every hundred strikes is recorded the violence frequently amounting to hot-blooded murder and cold-blooded assassination, to which the strikers have resorted to prevent others from taking the employment they have abandoned. It makes no difference if the family of the man seeking that employment is in destitution and sore need of the necessaries of life which the earnings of the husband and father would secure to them. He is not a member of the union and must therefore be prevented from earning his bread. Nor may he hope, even in times of tranquillity, to be employed in the 'closed [by the union] shop,' no matter how skillful he may be as a workman, no matter how pressing the necessity of earning a maintenance for those who are, in the providence of God, dependent upon him for support. And in this matter of monopolizing and seeking to control labor opportunities, the unions go further and restrict the number of members belonging to the organizations, to ensure the constant employment of those already in, without the slightest reference to the welfare of others. Instances are plentiful where membership is denied because the number enrolled is deemed already large enough to supply all demands in the local labor market, because applicants cannot pay the exorbitant initiation fee demanded, or fail to pass an examination by a committee constituted by the union, the first duty of which is to see that the ranks do not become overcrowded, and upon various other pretexts, designed to obstruct and defeat such admission. The ultimatum of the union is stern and inexorable ---'you shall not work because you are non-union; you shall not be permitted to join the union for reasons that are satisfactory to us.' The amount of work that a man may do in a given time is also restricted, and the quality of his workmanship is held down to a low grade. The member of the union is not only not encouraged to strive faithfully to make the best return he is capable of for the wages he receives, but it is enjoined upon him to do much less. The bricklayer must lay only so many bricks in a day, the shingler must put on only so many shingles, etc.,

even though he may be able to do twice as much, and the amount is never specified at the capacity of a good workman anxious to honestly employ his time, but is fixed at that of the least efficient. In like manner the unions so restrict the number of apprentices who may be taught trades that the great majority of the youth of the land are denied this privilege - nay, this right. The supply of skilled labor must be restricted in order that the unions may control it. That such restriction results in restriction of output also, and thus works an injury to the business interests of the country, is obvious. Amid all the strife for increased wages and better hours and conditions, the insistence of the 'closed shop' is never abated. In New York, during the pending printers' strike, all offers to agree to the eight-hour day on condition that the shops should be 'open' and free to employ competent workmen whether members of the union or not, have been swiftly and emphatically refused. 'Rather,' these striking printers have declared, time and again, 'rather nine hours with the "closed shop" than eight hours with the "open shop."' In the case of the pending printers' strike, as well as in that of the prospective coal miners' strike, the union managers always refer to it as an effort 'to secure the eight-hour day,' and 'a more equitable adjustment of rates,' and 'to secure better conditions,' but back of it is the stubborn, persistent, unyielding purpose to monopolize employment by means of the 'closed shop,' to deny the right of any man, not in the union, to earn his living by the labor of his hands." - In den Vereinigten Staaten gehören 1,700,000 Arbeiter zu unions. Und unter diesen unions gibt es wohl wenige, die sich der von Dr. Goodwin angeführten Ungerechtigkeiten nicht schuldig machen. Ein Zeichen unserer Zeit ist es auch, daß jetzt überall im Lande Brediger auf ihren Kanzeln für bie unions und ihre teils ungerechten Forderungen eintreten, ja, sogar um Aufnahme in unions nachsuchen, um die Arbeiter für die Kirche zu gewinnen.

F. B.

Staat, Rirche und Schule. Dr. Edwards, Baftor einer Epistopalfirche in Milmaufee, hielt vor der State Teachers' Association of Wisconsin einen Vortrag, in dem er der "Theologischen Quartalschrift" zufolge erklärte: "The parochial school may be justified elsewhere, but it ought not to flourish in a democracy. The assumption which underlies the parochial school is that there is an organism within the nation of a higher spiritual character; that the church, and not the nation, is the kingdom of God, and that the education of the child ought to come into the hands of those who have the control of the higher spiritual organization. If this assamption were true, this would logically follow, but the spiritual democracy can never acknowledge that it is so. Whatever may be the height of individual attainment, whatever the value of the contribution which this or that organization may make as a member of the state, the state is supreme; the state is the final expression of the race; the state is the kingdom of God; the state is the thing which is finally to be saved or lost; it is the state, not the church, that humanity must finally give full expression of all the flower of its genius; it is in the state that the complete happiness and usefulness of the individual are to be attained; and so, in consequence, the state must educate the child. Anything less than this is un-American, undemocratic, and, when we understand it, unchristian. The church has done a good work in the past in establishing schools

where there were none; the church is doing a good work in laying emphasis on the necessity of a moral education, and the supreme value of the spiritual side of man; the present conditions may be tolerated on the grounds of expediency; but when the matter assumes graver proportions and it becomes a real issue, who has the spiritual authority and who is to educate the child, there can be but one true answer. It is the state and not the church. The state is above the church; it is the destiny of the state to absorb the church, or, as Christ put it for all men, all institutions, all nations, all society, to become the kingdom of God." --Diefe greulichen Irrlehren von Staat, Kirche und Schule trägt nicht etwa der Sozialift Eugene Debs vor, sondern ein angesehener amerikanischer Baftor einer amerikanischen christlichen Rirche, ber aber, nach feinen obigen Worten beurteilt, ebensowenig vom Christianismus weiß wie vom Ameri-Und doch feiert ihn seine christliche Gemeinde, wenn er ihr lanismus. "ben Staat" predigt als das "Reich Gottes". Und die von unferm Staate angestellten amerikanischen Lehrer feiern ihn, wenn er ihnen den Fanatismus predigt und die absolute Herrschaft des Staates über Kirche, Schule und Haus. ¥. Ø.

## II. Auslaud.

Die Abnahme bes theologischen Studiums in Deutschland betreffend schreibt D. Orelli im "Basler Kirchenfreund": "Man gibt in Deutschland als Grund für diesen Rückgang namentlich die unzureichende Dotierung der ebangelischen Geiftlichen an. 3m "Reichsboten" find in den letzten Monaten zahlreiche Einsendungen zu lefen gewesen, die auf den ötonomischen Rotstand ber Pfarrer hinweisen, welcher es vielen unmöglich mache, ihre Söhne ftudieren zu lassen. Dazwischen erhebt dann etwa ein ehrwürdiger Pastor seine Stimme und mahnt, den Grund der Entfremdung vom theologischen Studium tiefer zu suchen in dem zerfahrenen und wenig positiven Zustande der heutigen Theologie. 2018 ich letzte Woche in Norddeutschland war, versicherte mir ein alter, erfahrener Freund, der selber in seinem Pfarramt fich ftets mit wenigem begnügen gelernt hat, man mache zu viel Aufbebens von der materiellen Not; was das Vertrauen zum Beruf erschüttert habe. sei wirklich hauptsächlich die mehr zerftörende als aufbauende Theologie, die zurzeit von vielen Fakultäten ausgehe. Und ein junger Bfarrer in den Rheinlanden, der etwa seit vier Jahren im Amte steht, erklärte mir aus Anlak eines Vortraas, den ich bielt, er habe es noch nie erlebt, dak ein alt= testamentliches Thema in einer Bastoraltonferenz fei behandelt worden. Die jüngeren Herren Geiftlichen hätten überhaupt für biblische Fragen in ber Regel nicht mehr viel Interesse. Was sie noch anziehe, sei der "Ebangelische Bund', einzelne soziale Bestrebungen, dann folche brennende Fragen wie der Einzelkelch; auch seien manche außerordentlich musikalisch 2c. Bo das die herrschende Strömung in der Jugend ift, finde ich's tonsequent, daß man nicht mehr Theologie ftudiert, denn befriedigt können folche junge Geifts liche von ihrem Amte nicht sein." - hätten die liberalen Theologen recht, so müßten sich allerdings die Pastoren vorkommen wie die überflüssigften Leute in der Welt. Das Gefühl der Heiligkeit und Bürde und der absoluten Notwendigkeit des Predigtamts erzeugt nur der alte Glaube. Harnack tann jederzeit seine Theologie "an den Nagel hängen" und Bibliothetar werden; ein Vertreter des alten Glaubens aber, felbft wenn er an dem geringsten Posten steht, tann bas nicht. F. B.

Bu ben Bertretern ber vergleichenben Religionsgeschichte, welche bie Entstehung des Christentums auf rein natürliche, innerweltliche Faktoren zurückzuführen und aus orientalischen und occidentalischen Einflüssen au erklären sucht, gehören auch Bernle, Bfleiderer, Deikmann, Seitmüller und Brede. Ihre Behauptungen find nach der "A. E. L. R." furz folgende: "In den ersten Ebangelien fehlen alle hohen Werte von Erlösung, Bersöhnung, Rechtfertigung, Wiedergeburt, Empfang des Geistes. Ein ganz anderes Bild aber gewährt der größte Teil des übrigen Neuen Testaments, besonders die Schriften des Vaulus und Johannes." (8. Bernle, Die Anfänge unserer Religion.) "Jüdische Prophetie, rabbinische Lehre, oriens talische Enosis und griechische Philosophie hatten ichon ihre Farben auf der Balette gemischt, von der das Bild Christi in den neutestamentlichen Schriften gemalt wurde." (Pfleiderer, Das Christusbild des urchristlichen Glaus bens in religionsgeschichtlicher Beleuchtung.) Dem Christentum kamen in ber unteren Schicht ber heidnischen Belt "bie Hoffnungen und ber Glaube ungähliger Frommen unbewußt entgegen, im gangen eine kraftvolle Relis giosität, die durch Göttermischung und Götterwanderung in Hunderte von Rulten gespalten, dem Christentum zwar die Gegnerin war, mit der es tämpfen sollte, aber zugleich auch durch viele Kanäle Kräfte zuführte, die es sich afsimilierte". (Deißmann, Beiträge zur Weiterentwickelung der christlichen Religion, S. 114 f.) Bas man bisher für das Originalste am Christentum gehalten hat, einen unanfechtbaren Kern der Jesus= und Apostel= lehre, und für wirtungsvollfte Symbolifierung unferer chriftlichen Religion: Taufe und Abendmahl, gerade das ift entlehntes Gut und ftammt aus altorientalischen Religionen. "Der Mutterboden der christlichen Tauffakra= mente ift in dem internationalen primitiven Zauber= und Beschwörungs= glauben zu finden, wonach die Nennung eines bedeutungsvollen Namens über einen Menschen diesen zum Gigentum der betreffenden Macht ftempelte und als Versiegelung und Abwehrmittel feindlicher Gewalten diente." (heitmüller bei Feine, Das Christentum gesu und das Christentum der Apostel, S. 57.) "In Tarsus war schon zur Zeit des Pompejus ein Sitz ber Mithrasreligion, die, von Persien ausgegangen, in Vorderafien sich mit ben Kulten der Sonnengottheit vermischt, insbesondere in Phrygien gewisse Bräuche aus der orgiastischen Religion des Attir und der Chbele übernommen hatte. Die Weihen, durch die man unter die Genoffen der Mithrasreligion aufgenommen wurde, werden in einer uns noch erhaltenen Mithrasliturgie dargestellt als ein mustisches Sterben und Biedergeborenwerden, wodurch bie Schuld des alten Lebens gereinigt und getilgt werde, weshalb die Geweihten sich ,wiedergeboren für etwig' nannten. . . . Beiter gehörte aber auch zu den Mithrassakramenten das heilige Mahl, bei welchem das geweihte Brot und ein Relch mit Baffer oder auch Bein als myftische Symbole zur Mitteilung des göttlichen Lebens an die Mithrasgläubigen diente, bie bei diefer Feier in Tiermasten erschienen, um durch diefe Abbildung ber Attribute des Gottes Mithra anzudeuten, daß die Feiernden ihren Gott angezogen' haben, das heißt, in innige Lebensgemeinschaft mit ihm getreten feien. . . . Bedenkt man, daß die dem Apostel Paulus eigentümliche mystische Lehre von den beiden Sakramenten Taufe und herrenmahl fich keinesfalls aus der älteren Gemeindeüberlieferung erklären läßt, fo liegt die Vermutung nahe, es möchte hier eine Kombination zugrunde liegen von christlichen Ideen mit den Borftellungen und Bräuchen der (in Tarfus heimischen) Mithras-

religion." (Pfleiderer, Die Entstehung des Christentums, S. 130.) "Jesus weiß von dem, was für Paulus ein und alles ift, nichts. Daß er sich selbst aum Gegenstand des Glaubens gemacht, muß man bezweifeln. Daß Jesus feinem Tode Geilsbedeutung beigemessen habe, ist so unwahrscheinlich als Der Name "Jünger Jesu' paßt für Paulus wenig. Er ift eine möglich. neue Erscheinung. Paulus ift von Jesus viel weiter entfernt, als es nach der zeitlichen Rähe scheint und als die Beteiligten selbft gewußt haben. Gleich in den ersten Jahrzehnten ist also ein großer Sprung in der Ents widelung der christlichen Religion festzustellen. Paulus ift als der zweite Stifter des Chriftentums zu betrachten, und als folcher hat er im ganzen ben stärkeren, nicht ben besseren Einfluß ausgeübt. Will man die Neuerung des Baulus mit den Heilstatsachen, der Menschwerdung, dem Tod und der Auferstehung Christi, charakterifieren, so lätzt sich der Ausdruck Mythus nicht vermeiden." (Brede, Paulus, S. 100 ff.) "Bir bekommen jo durch Paulus eine dramatische Erlösungslehre, die sich formal nahe mit den heidnischen Sagen von den Götterföhnen berührt." (So Pfleiderer, bem Guntel, Rum religionsgeschichtlichen Verständnis des Neuen Testaments, S. 92, auftimmt. ühnlich Soltau.) — Die religionsgeschichtliche Schule geht von der ebenso willfürlichen als gottlosen Annahme aus: Wunder, Offenbarung und einen persönlichen allmächtigen Gott gibt es nicht. Aus dieser Narrheit fließen die unfinnigen Hypothesen und läppischen Kombinationen der Religions= geschichtler. Das Christentum stammt von oben und nicht von unten. Nicht einmal das kaftrierte und auf die christliche Moral reduzierte "Christen= tum", an dem die Modernen noch festhalten wollen, läßt sich ableiten aus dem orientalischen und occidentalischen Heidentum. Die Religion, welche aus dem Orient und Occident stammt, ist die Religion der Sinnlichkeit, welche Frenssen in feinem "Hilligenlei" predigt. ¥. B.

Unter ber Auffcrift "Ein Sobenzoller lutherifch" fcreibt "Das Reich": Bekanntlich trat Beihnachten 1613 Kurfürst Joh. Sigismund mit seinem Haufe von der lutherischen zur reformierten Konfession über. Seither ge= hörten alle Hohenzollern zur reformierten Konfession, wenn auch seit Ein= führung der Union tein Gefühl des Gegensates gegen die lutherische Rirche vorhanden ift. Es ift unfers Biffens neu, was die "Brunonia" jest über Bring Albrecht, dessen innere und ernste Anteilnahme an kirchlichen Dingen bekannt ist, schreibt: "Nach § 214 der neuen (braunschweigischen) Land= schaftsordnung vom 23. Oktober 1832 kann der Landesfürft nur dann die Rirchengewalt unbeschränkt ausüben, wenn er sich zur "ebangelisch=lutheri= schen Religion' bekennt. Ms daher Prinz Albrecht nach seiner Bahl zum Regenten in Braunschweig einzog, wurde er sofort von dem damaligen Rultusminister Dr. jur. Wirk hierauf aufmerklam gemacht, und erklärte diesem gegenüber, er zähle sich zur "evangelisch=lutherischen Kirche". Prinz Albrecht hat diese Zugehörigkeit zur lutherischen Kirche auch dadurch bewiesen, daß er stets an dem nach ftreng lutherischem Ritus gefeierten heiligen Abend= mable im Dom teilgenommen hat."

Die Abventiften und ber Evangelische Bund. Die "Deutsch=evangelische Korrespondenz", ein Blatt des Evangelischen Bundes, schreibt: "Wie in der Gegend von Reichenberg, haben die "Abventisten vom siebenten Tag' nun auch in Prag eine Vereinigung gegründet. Diese Seite ist ein Zweig der unter dem Namen der Sabbatiner oder Seventh Day Adventists in Amerika entstandenen Adventisten, die an ein baldiges Kommen eines tausendjährigen

Reiches glauben, das mit der sichtbaren Biedertunft Christi seinen Anfang nehmen soll. Sie feiern den Sonnabend als Sabbat und leugnen die Dreis einigkeit. Dennoch ift ihr Leben ein ernstes und entschiedenes Christentum, das sich keineswegs in bloken Aukerlichkeiten genügen läkt. Sie sind nicht einseitige Frömmler. Bur römischen Rirche fteben fie in fcroffem Gegenfat. In Betätigung ihrer Lehre suchen sie die Menschen nicht nur zu einem wahren Gottesdienst zu führen, sondern unterrichten in öffentlichen Berfammlungen das Volk auch über natürliche, gesundheitsgemäße Lebensweise. Die Adventisten find strenge Abstinenzler." "Ernstes und entschiedenes Chriftentum" bei Leugnern der Dreieinigkeit! Das ftimmt ganz zum Ebangelischen Bunde, welcher auf feiner letten Versammlung in hamburg ent= schieden für die Gleichberechtigung der Liberalen und Positiven in den Landeskirchen eintrat und offenbare Leugner der Gottheit Christi, wenn sie nur Gegner Roms find, als Clieder aufnimmt, obwohl der erste Paragraph feiner Satzungen lautet: "Der Ebangelische Bund bekennt sich zu Jesu Christo, dem eingeborenen Sohne Gottes, als dem alleinigen Mittler des Heils, und zu den Grundfäten der Reformation." F. B.

**Hom fürchtet bie Lutheraner, aber nicht die Unierten.** Die "Katholischen Stimmen" schreiben: "Für unsere Kirche ist der "bedingte' Luthera= nismus, welcher zwar die Feldzeichen Luthers führt, aber von den oft recht unbequemen Forderungen Luthers hinsichtlich der Lehre und des Wandels als "nicht mehr zeitgemäß' befreit sein möchte, diese Union mit aufgeklebter Lutheretikette, von größtem Wert und fördert unser Werk. Wir sind der evangelischen Union sehr dankbar. Daß die wirklichen Lutheraner für unsere Kirche eine nicht unbedenkliche Gesahr des Abhalls in sich tragen, das ist klar, ebenso aber auch, daß das bekenntnislose Konglomerat, evangelische Union genannt, unserer Missionstätigkeit absolut keine wirklichen Hindernisse entgegenzusehen vermag."

Offenherzige Geständniffe. 3m "Korrespondenzblatt für den tatholi= schen Rlerus Österreichs" wird von anscheinend unterrichteter Seite das ans gebliche Reformstreben des jetigen Papstes geschildert, "alle altrömischen Rigbräuche unerbittlich abzuschaffen", u. a. auch "die Schweizergarde sowie die andern bewaffneten Korps des Batikans aussterben zu lassen", da sehr richtig bemerkt wird, daß "diese "Truppen" seit 1870 ihre praktische Eristenz= berechtigung verloren" hätten. Dann heißt es weiter: "In scheinbarem Biderspruche zu vielen Anordnungen Bius' X. steht allerdings die Vermehrung der päpftlichen Ritterorden, sowie die große gabl der neuerdings borgenommenen Ernennungen zu Hausprälaten, apostolischen Titular=Proto= notaren 2c. Doch darf dabei niemals vergessen werden, daß das Ordens= und Titelwesen bem Batikan alljährlich bedeutende Summen einbringt, was gerade in jetigen Zeiten von großer Wichtigkeit für den apostolischen Stuhl ift." Eine höchft eigentümliche Beleuchtung der vielen päpstlichen Ordens= und Titelauszeichnungen in letter Zeit! Die Dekorierten selbst und die übrige harmlose Menschheit glaubt, daß es sich um Auszeichnungen handle. Dabei find diese Auszeichnungen nur geschickt aufgesetzte Schröpf= töpfe zur Dedung des päpftlichen Defizits! So wenigstens schreibt das Blatt der katholischen Briefter Ofterreichs. — Ein römischer Briefter Rords böhmens schildert im "Korrespondenzblatt für den kath. Klerus Österreichs" bie dortigen Zustände, wobei er u. a. schreibt: "Der junge Prediger fieht vor fich ein Arbeitsfeld, das einer wafferlofen Sandwüfte gleicht, die

nur hie und da von fruchtbaren Oasen religiös-kirchlichen Lebens unterbrochen wird. Er hat sich auf die Predigt gut vorbereitet und sich redlich Mühe gegeben, den Leuten etwas zu bieten, und nun steht er vor — leeren Bänken. Der Alltagsprediger muß nicht selten seine Zuhörer ex genere feminino in den Bänken zusammensuchen; nur einige Männer drücken sich verschämt an der Kirchentür herum, um bald wieder verschwinden zu können. Dann natürlich ist es mit der gehobenen Predigerstimmung vorbei. Er macht ein — langes Gesicht und nicht — viel Geschichten. Und so verödet und vereinsamt die Kanzel." (E. R. 3.)

Die religiöfen Buftande im öfterreichischen Ratholizismus betreffend macht das Biener ultramontane "Baterland" folgendes Geständnis: "Laufende und Taufende von unfterblichen Seelen find verloren gegangen, und Hunderttausende und abermals Hunderttausende sind in den Indifferentiss mus versunken. Bir haben in Öfterreich 26 Millionen Katholiken auf dem Papier und in den Taufbüchern. Aber fie find Auchkatholiken und kaiferlichs tönigliche Staatstatholiken. Bie wenige find in lebendigem Glauben geftärkt durch die heilige Ofterkommunion! Bas nützt es einem gewaltigen heere, wenn in ihm zwar alle die Uniform tragen, aber trant und schwach find, wenn sie von einer Vestkrankheit gelähmt sind. Das Seer der Katho= liken in Österreich zählt zwar viele in den Taufbüchern eingeschriebene Rämpfer, aber viele sind erkrankt an der Best des Indifferentismus. Ber Mittelschule und Hochschule studiert hat, ift mit wenigen ehrenvollen Ausnahmen für ein tätiges Leben im Glauben verloren." Bom öfterreichischen Ratholizismus gilt also dasselbe, was die "Köln. Volksztg." vor einiger Zeit bezüglich des Ratholizismus der romanischen Böller nicht zu bestreiten wagte, daß er vor einem förmlichen Zusammenbruche steht, wenn er sich nicht aufrafft. Dann aber sollte das genannte Blatt zurüchaltender sein mit seinen triumphierenden Hintweisen auf die Auflösung des Protestantismus. Man fist dort felbft im Glashause. (A. E. L. R.)

Die neue monistische Religion hat es neuerdings auch zu einer relis giösen Poesie gebracht. 3hr Sänger, ein gewiffer Aug. Deutsch, liefert uns die ersten Proben davon. So foll nach der Melodie "Es ift das Heil uns kommen her" gesungen werden: "Ich habe Bunder nie gesehn, Bie Chriften fie noch glauben. Verstand muß dabei stille stehn, Vielleicht gar los sich schrauben. Die ew'ge Ordnung in der Welt, Die alles trägt und alles hält, Kann keine Ausnahm' dulben." Ferner nach der Melodie "O daß ich tausend Jungen hätte": "Die Nordsee kann davon erzählen, Die als die Mordsee ift bekannt; Und sollt' es noch an Zeugen fehlen, So sei auch Martinique genannt. Bas taten sie, so fragt das Kind, Die fürzlich dort verschüttet find?" Oder nach der Melodie "Ber nur den lieben Gott läßt walten": "Auf jeder Eisenbahn ereignet Verspätung fich und Unglücksfall; Der Himmelskörper Lauf bezeichnet Den Tag, das Jahr allüberall. Die Menschen ftellen ihre Uhr Nur nach dem Gange der Natur." "Den Urgrund alles Seins erkennen, Halt' ich für meine größte Pflicht; Den letten Grund des Berdens nennen, daran verzweifle ich noch nicht: Des ew'gen Stoffs Entwidelung Ift Beltzwed und ift Borsehung."

"They hug their own theories." Die "E. R. 8." schreibt: "Bie sehr die Männer der Biffenschaft fich in ihre Theorien und Meinungen verlieben und sich gegen die Meinungen und selbst offenbaren Tatsachen, die von ihren

Gegnern vertreten werden, verschließen, davon erzählt der berühmte Naturs gelehrte Agassig in seinem Buch: 'Geological Sketches' folgendes Beispiel. Der in der Naturwissenschaft berühmte A. G. Berner, der Begründer der Geognose, hatte einst eine Reise angetreten, um einen gewissen Ort von geologischem Interesse zu besuchen und in Augenschein zu nehmen. 2018 ihm aber unterwegs mitgeteilt wurde, daß das, was sich dort vorfinde, die Mei= nungen feiner Gegner bestätige, kehrte er wieder um. Er wollte fich durch augenscheinliche Tatsachen nicht überzeugen lassen, um nicht gezwungen zu fein, feine Theorien fallen zu laffen. Geht es in der Theologenwelt nicht ebenso?" Aus demselben Grunde berichten deutsche und auch amerikanische Zeitschriften beharrlich über Miffouri aus den Schriften ihrer Gegner. Sie fürchten offenbar, daß das Zerrbild, in welches sie sich nun einmal verliebt haben, zerrinnen möchte. Sehr unangenehm wäre ihnen dies, weil Missouri ihren Indifferentismus und Abfall von der Bahrheit ftraft. So fteden fie lieber den Kopf in den Sand, um Missouri nicht sehen zu brauchen, wie es in Wirklichkeit ift. ·F. B.

In Indien gibt es dem Jenfus von 1901 zufolge unter 300,000,000 Einwohnern 2,923,241 Christen. Sie verteilen sich, wie folgt: Anglikaner 453,099; Armenier 1053; Baptisten 221,040; Calvinisten 98; Kon= gregationalisten 37,874; Griechen 656; Lutheraner 155,455; Metho= disten 76,907; Prescherianer 54,294; Luäker 1309; Römische 1,202,169; Heilsarmee 18,960; Sprier (Jakobiten und andere) 248,741; Sprier (Römische) 322,586; Abefsiniet 9; Elieder anderer Gemeinschaften 128,991.

Das Chriftentum in Japan. In der Zeitschrift "Rope" schrieb ein Japaner: "Wir find als Nation kein religiöses Bolt. Das japanische Bolt ift weltlich gefinnt. 280 wir Religion finden, ift diese nur auf irdische Dinge gerichtet. An das zufünftige Leben denken die allerwenigsten. Die Religion ift beschränkt auf dieses Leben und seine Angelegenheiten. Niemand betet beim Sterben; es würde das jogar für Beichheit und Feigheit gelten. Selbft Frauen und Kinder werden gelehrt, das nicht zu tun. Rach dem Grundsatz des Confucius: "Wenn wir das Leben nicht kennen, wie sollen wir den Tod kennen?' handelt man. Die buddhiftischen Lehrer, die über die Zukunft und über die Abhängigkeit des Menschen von göttlicher Hilfe predigen, werden verachtet. Die Zen-schu-Lehrer allein werden gepriesen, weil sie das Evangelium des Selbstvertrauens verkündigen. Religion wird benutzt, um die Regierung zu fördern und einige individuelle zeitliche Borteile zu gewinnen. Für den Japaner ist der Staat alles. Um ihn zu fördern, braucht man Würde die Religion dem Staat einmal schaden, fo würde fie Religion. sofort auf die Seite geworfen werden." Die Berichte, welche vor etlichen Monaten in den Blättern über die Junahme des Christentums in Japan zirkulierten, waren offenbar ftart übertrieben. Die gabl der Christen aller Bekenntnisse unter den 50 Millionen Einwohnern Japans betrug am 1. April 1905 nur 153,327! Der Baseler Missionar Martin Maier fagt in einem Artikel über die "Aufgaben eines Miffionars in China": "Man läßt sich burch einzelne humane Handlungen der Japaner irreführen, nimmt als wahre Gefinnung, was oft nur Schein und Berechnung ist, und erkennt dem Christentum in diesem Lande größere Macht zu, als es in Birklichkeit besitht. So viel steht feft: die chriftliche Religion ift im Vollsleben der Japaner ein **F. B**. kaum nennenswerter Faktor."

F. B.

# Sehre und Wehre.

| 31 | hrga | ng | <b>52.</b> |
|----|------|----|------------|
|----|------|----|------------|

# August 1906.

**Rs.** 8.

## 3nm Schriftbeweis für die Lehre von der Gnadenwahl.

### (Schluß.)

Ru der zweiten sedes classica der Lehre von der Enadenwahl, Röm. 8, 28-30, haben wir bier nur weniges au bemerken. In B. 28 liegt der Rachbruck auf den Borten rois zard nooverow zinrois obew. Dieselben besagen, daß die Personen, von denen im Zusammenhang die Rede ift, die jetst Chriften find und Gott lieben, berufen, zu Chrifto beraugerufen, beraugebracht oder, was der Sache nach dasselbe ift, aum Glauben gekommen find zufolge eines göttlichen Borsates. Dieser Vorsatz Gottes bestand eben darin, faßte eben dies in sich, daß die betreffenden Bersonen in der Reit berufen, bekehrt werden, zum Glauben tommen sollten. Die nach dem Vorsatz Berufenen sind eben die, von denen Gott fich vorgesetzt, sie zu berufen, und die er dann gemäß seinem Vorsatz auch wirklich berufen hat. Ber diesen Sinn der Borte nicht fieht und nicht anerkennt, mit dem kann man nicht aut weiter dispus tieren. Prof. Schmitt wiederholt hier, a. a. O. S. 81. 82, seine bes liebte Definition von  $\pi \rho \delta \theta e \sigma i \varsigma$ : But when this word is used in the N. T., to indicate the purpose of God, it has a technical meaning. It denotes the eternal counsel of God for our salvation formed in Jesus Christ of his own free will. 2 Tim. 1, 9; Rom. 8, 28; Eph. 1, 11; 3, 11. Er meint damit, wie der Zusammenhang zeigt, den alls gemeinen Heilsrat Gottes. Nun, wenn er Schriftstellen anführen würde, in denen der allgemeine Heilswille oder Heilsrat Gottes als  $\pi \rho \delta \vartheta \epsilon \sigma \iota \varsigma$  bezeichnet wäre, die er freilich schwerlich ausfindig machen wird, so würde daraus immer nicht folgen, daß auch Röm. 8, 29 die πρόθεσις denselben Inhalt haben müßte. Aber die von ihm citierten Belegstellen enthalten keine Silbe von dem allgemeinen Heilsrat Gottes, sondern beschreiben luce clarius den Bahlvorsatz Gottes, der sich auf eben die Versonen bezieht, die jetzt berufen und Chriften find. Eph. 3, 11 wird die Kirche als Inhalt der nooverig genannt. Diese nooverig fällt aber mit dem Bahlvorsat in eins zusammen. Denn Gott hat sich von Ewigkeit her eine ewige Rirche erwählt. Bas bas npoervw Röm.

8, 29 anlangt, jo betretiert Schmitt S. 91: Again, revészeer can never mean "to accept, to make one's own, to adopt, to effect a union with some one, to place in communion." Fritschel bemerkt, a. a. O. S. 16, au δν προέγνω Röm. 11, 2: "Es liegt kein Grund vor, das Wort um= zudrehen und zu deuten: sich zu eigen gemacht hatte. Das heißt das Wort einfach nicht, so gut es manchem in den Sinn passen möchte." Und zu Röm. 8, 29: "Er hat sie erkannt als das, was sie sind." "Schon von Ewigkeit her hat Gott sie, die jetzt Gott lieben und Be= kehrte find, als solche gekannt, die in der Zeit das sein sollten und fein würden, was sie nun geworden find." S. 77. Wir haben früher, in den im Eingang dieses Artikels erwähnten eregetischen Abhandlungen in "Lehre und Wehre" 1880. 1881, ausführlich den Sprachgebrauch von ywwaxew und mpaywwaxew dargelegt und die prägnante Bedeutung dieses Verbums, die es öfter hat, nach der es einen Willensakt, ein aneignendes Erkennen Gottes bezeichnet, nachgewiesen; und da nun die genannten Gegner in ihren neuesten Bublikationen auf diese unsere früheren Erörterungen nicht näher eingegangen sind, so liegt kein Anlaß vor, das vordem Gesagte zu wiederholen, von neuem zu beträftigen und zu beweisen. übrigens gedenken wir in Rürze bei anderer Gelegenheit auf Röm. 8, 28-30 zurückzukommen.

Auf andere dicta probantia, wie 2 Theff. 2, 13; 2 Tim. 1, 19; 1 Petr. 1, 1, brauchen wir uns auch hier nicht weiter einzulaffen. Unsere frühere Erklärung dieser Schriftstellen ist durch Fritschels Exegese nicht alteriert worden. Deffen kurze Bemerkungen über diese drei Sprüche sind für den Gegensah meist irrelevant. An der letzten Stelle erklärt er ven Ausdruck els snaxody xal sarrespiss "Slaube und Vergebung der Sünden". Nur auf das Eine sei hier noch Fritschel gegenüber hingewiesen, nämlich dah 2 Theff. 2, 13 die Ehristen, die Gott von Anfang zur Seligkeit erwählt hat, allerdings auch den Zeitgläubigen gegenübergestellt werden. Denn 2 Theff. 2, 1—12 ist auch von dem großen Abfall in der Kirche die Rede, welcher die Offenbarung des Antichrists vorbereitet.

Ein Nachtrag zu unserm bisherigen Schriftbeweis dürfte aber in ber Ordnung sein, nämlich eine eingehende Besprechung des Spruches Act. 13, 48: xal  $i\pii\sigma$ revoar  $\delta\sigma\omega$ . Joar reraquérat els  $\zeta whr alwror,$  den wir immer nur fürzer behandelt haben.

Die Erklärung dieses Schriftwortes seitens der meisten späteren lutherischen Dogmatiker, die dann auch in populäre Bibelauslegungen übergegangen ist, ist bekannt. Calov, Quenstedt, Hollaz und andere leugnen mit Grotius, dah Act. 13, 48 von der Prädestination handle, und beziehen rässer auf die göttliche Ordnung, ordo, räsis, und zwar auf die ordinatio mediorum divinorum, der Gnadenmittel und ergee= sieren demnach: Es wurden gläubig, so viele ihrer in diese Ordnung sich begeben, eingesügt, eingeordnet hatten, derselben sich untergaben, sie befolgten, scilicet verbum audiendo, indem sie die Predigt des Eban=

Digitized by Google

338

geliums hörten. Und das ist freilich ein sprachliches salto mortale. Schon das Plusquamperfectum ist da recht unpassend. Ferner läßt sich für das Medium rassesdal nicht die Bedeutung "sich selbst ordnen", oder gar "sich selbst einordnen, einfügen, unterordnen", sondern nur die andere Bedeutung: "von sich aus ordnen, anordnen, bestimmen" erweisen. Vor allem aber ift die Räherbestimmung els Cwyv alwvov mit diefer Deutung schlechterdings unvereinbar. Es dürfte in diefem Fall die Benennung der rater, in die sich die Betreffenden einfügten, nicht fehlen, es müßte etwa beißen: els rafiv owrypias. Der Gedanke, daß einer sich der Ordnung des heils untergibt, tann unmöglich so aus= gedrückt werden, daß einer sich in das Heil oder in das ewige Leben einordnet. Dazu kommt, daß die bloke äußere Befolgung der göttlichen Ordnung, das bloße äußerliche gören des Worts nicht notwendig den Glauben zur Folge hat. Auch jene ungläubigen Juden, denen Paulus bezeugte: "Euch mußte zuerft bas Bort Gottes gesagt werden; nun ihr es aber von euch stoket und achtet euch selbst nicht wert des ewigen Lebens, siehe, so wenden wir uns zu den Heiden", Act. 13, 46, hatten sich jener Ordnung gefügt und zur Predigt Pauli eingestellt, waren auch gekommen, um das Wort Gottes zu hören. 8. 44. Man meint auch im Grunde mit randen all nicht das bloke verbum audire, sondern vornehmlich, wie Calov sich ausdrückt, das non resistere Spiritui Sancto. Oson frau reraquévon els Cwyv alwun foll also heigen: So viele ihrer bem heiligen Geift nicht widerstrebten! Nun, auf diese Beise kann man aus allem alles machen.

Eine andere übersetzung der fraglichen Borte, die sich schon bei den Alten, schon bei Flacius findet, lautet: et crediderunt, quotquot cupidi erant salutis. Man nimmt dann rässerstat in der Bedeutung "sich richten", "feinen Sinn, sein gerz auf etwas richten". Alfo: Alle diejenigen, die ihr herz auf das etwige Leben gerichtet hatten, sich von Berzen nach dem Beil sehnten, die wurden gläubig! Diefer Fassung gibt Fritschel a. a. O. S. 94 den Vorzug, nur daß er reraquévoe lieber paffibisch verstanden willen will: beren Berg, Antlitz, Auge von Gott auf das ewige Leben gerichtet war. Hier wird auch dem Verbum raooeiv, raooeodae ein Sinn untergeschoben, ben es nie hat, den man ber eigenen Auslegung zuliebe sich selbst ersonnen hat. Und wer mit dieser Erklärung Ernst macht, schreibt dem natürlichen, unbekehrten Ren= schen, der nach der Schrift, 3. 18. Eph. 2, 4, ganz tot ist in Sünden, ent= fremdet dem Leben, das aus Gott ist, ohne Gott und ohne Hoffnung in biefer Belt, Sehnsucht, Berlangen nach dem etwigen Leben, also Hoff= nung, etwas Gutes zu und statuiert auf echt ihnergistische Beise eine Bekehrung vor der Bekehrung. Beffen Sinn und Berg wirklich auf das ewige Leben gerichtet ist, der ist bekehrt, der steht schon im Glauben.

Tάσσειν bedeutet, wie die Lexika zeigen, ursprünglich: an einen bestimmten Plat oder Posten stellen, so z. B. Luk. 7, 8: ύπ έξουσίαν τασσόμενος, "unter die Obrigkeit gestellt", dann in Reih und Glied ftellen, ordnen, und in übertragener Bedeutung überhaupt ordnen, ans ordnen, befehlen, jubere, beschließen, sowohl im Aftiv als im Medium, fo z. B. Matth. 28, 16; Act. 15, 2; 22, 10; und fcließlich verordnen, bestimmen, Act. 28, 23; Rom. 13, 1: ¿ξουσίαι ύπο που θεού τεταγuévai; und dieje lettere Bedeutung hat es immer, wo es mit els vers bunden ift, fo 3. 3. auch 1 Ror. 16, 15: els diazoviav rois aylois erafav taurous, "und haben sich selbst verordnet zum Dienst den Seiligen". Osoi fsav reraquévoi els Luijv alcivior kann demnach nichts anderes heißen, als, um mit Grimm zu reden: ommes, qui (a deo) destinati erant vitae aeternae impetrandae, s. quibus deus vitam aeternam decreverat, ober mit Schierlitz: "Diejenigen, von denen Cott will, daß ihnen das etwige Leben zu teil werde = die Auserwählten", nur daß wir ftatt des Ausdrucks "will" lieber den andern "beschloffen hat" eins Luther behält Recht mit feiner übersetzung: "wie viele ihrer feben. zum etwigen Leben verordnet waren", die allen Mißverstand ausschließt. Ebenso Meyer: "wie viele ihrer verordnet waren zum ewigen (messia= nischen) Leben. Lukas betrachtet, Paulinischer Vorstellung gemäß (Röm. 9. Eph. 1, 4. 5. 11. 3, 11. 2 Theff. 2, 13 al.), das Gläubigs werden jener heiden als erfolgt in Gemäßheit ihrer von Gott bereits (nämlich schon vorzeitlich) geordnet gewesenen Bestimmung zur Teil= nahme am ewigen Leben". Schließlich zeigt auch D. Stellhorn fo viel Sprachgefühl, daß er in seinem Kommentar zur Apostelgeschichte S. 189 übersest: as many as were ordained to life eternal und diese übers setzung dann mit folgenden terminis näher erklärt: Whatever God does in time He has already in eternity determined to do. Whosoever is converted and saved in time, has been foreordained to conversion and salvation.

Ja, ber Bortfinn des einfältigen Sates zad enioreusas 8001 Jean rerayuevor eis Cuny aidvrov ift über allen Zweifel erhaben, fo bag auch Ausleger, welchen derselbe unbequem ift, ihn anerkennen müssen. Freis lich sucht man nun auf anderm Wege um diese so klar ausgesprochene Wahrheit herumzukommen, indem man seine eigenen Glossen an den Bibeltext anhängt. Meyer bemerkt: "Diese rates Gottes in betreff jener Gläubiggewordenen war seiner πρόγνωσις entsprechend, vermöge deren er sie als credituros vorher kannte." "Das Verhältnis des Verordnetseins zur freien Selbstbestimmung läßt Lukas, dessen Bemerkung keinen dogmatisch=didaktischen, sondern nur einen historisch=pragma= tischen Zweck hat, ganz außer Betracht. Ja vielmehr, die deutliche Beziehung, in welcher diese Notiz zu den eigenen Worten des Apostels B. 46 enerdy — Jugs steht, zeugt wider die Vorstellung des absoluten Detrets und für die Idee, nach welcher die Bestimmung Gottes die in= dividuelle Freiheit nicht ausschließt." Meyer gibt also zu, daß an unserm Ort nichts auf ein Verhältnis der göttlichen Verordnung zur freien Selbstbestimmung des Menschen hindeutet; er meint aber, daß, da sonft in der Schrift die Bestimmung Gottes als durch die *nobyrwois* 

Sottes, das Vorherwissen der menschlichen Selbstbestimmung oder bes Glaubens reguliert erscheine, diefe 3dee auch bier nicht auszuschließen fei. Aber es ift nicht wahr, daß die Schrift anderwärts die göttliche Berordnung auf die praevisio fidei basiert. Und es ist eine unberechs tigte Schluffolgerung, wenn man aus dem übeln Verhalten der Juden gegen die Predigt des Ebangeliums, das Paulus denselben zum Vorwurf macht, auf die individuelle Freiheit der Heiden, die das Wort mit Freuden aufnahmen, zurückschließt. 3m Zusammenhang ist vielmehr ber Gegensatz markiert zwischen bem Unglauben, welcher bes Renschen eigenste Schuld ift, "ihr achtet euch felbst nicht wert des etwigen Lebens", und dem Glauben, der allein in Gott und Gottes Berordnung sein Rotib hat. D. Stellhorn erläutert das frav reraquévoi, nachbem er es sprachlich richtig erklärt hat, hinterbrein in folgender Beise: Whom God will convert and save He has revealed to us in His Word, namely, those that hear His word and permit the Holy Spirit through it to kindle and preserve true faith in Christ in them. Only those are not converted and saved that willfully and obstinately resist the converting and saving operation of the Holy Ghost through the Word. as is clearly seen here in the case of the Jews. This rule God has laid down already in eternity, and by virtue of His omniscience. He could, and did, apply it even in eternity to every human being, and hence ordained to eternal life, as also to conversion and faith, all those of whom He foreknew that they would not by willful and pertinacious resistance to His grace and Spirit render their conversion and salvation impossible. This is the rule that we must gather from the revelation of God's will in the Bible. Stellhorn macht hier die etwige Bahl und Verordnung Gottes nicht sowohl von der praevisa fides, als von dem Borherwissen der Unterlassung des mutwilligen Wider= ftrebens abhängig. Mit dem intuitu fidei läßt sich im vorliegenden Zusammenhang nicht gut operieren. Das wäre ein Zirkel, eine allzu nichtsfagende Bemerkung, wenn gesagt werden follte, daß alle die gläubig wurden, deren Glauben Gott in feiner Allwissenheit vorhergesehen. So sett er statt der fides und zwar fides finalis hier ein nach seiner Meinung dem Glauben vorhergehendes Verhalten des Menschen, das Richtwiderstreben gegen Gottes Gnade und Geist, als Objekt des gött= lichen Borherwissens ein. Man erkennt deutlich, worauf es bei dieser ganzen Theorie hinaus will, nicht darauf, daß Gott den Glauben als Wert und Wirtung Gottes, sondern daß Gott das Verhalten, das bessere Verhalten des Menschen gegen die göttliche Gnade vorhergesehen habe. Bahl, Bekehrung, Glaube, Seligkeit wird auf das Verhalten des Men= schen aufgebaut. Eine solche rule, Regel der göttlichen Verordnung wird Act. 13, 48 offenbar mit keiner Silbe erwähnt oder angedeutet. Aber Stellhorn bezeugt ja auch selbst, daß diese Regel aus der Schrift in genere, aus dem, was uns Gott in seinem Wort über seinen Willen offenbart hat, entnommen werden müsse. Und da citiert er denn fols

gende Schriftftellen: Matth. 22, 1-14; Röm. 8, 28-30; Eph. 1, 4 ff.; Joh. 3, 16; Matth. 11, 28; Röm. 11, 32; 2 Theff. 2, 13; 2 Petr. 3, 9. Die einen diefer Sprüche handeln von der ewigen Babl und Verordnung Gottes, aber sagen nichts von dem Vorherwiffen des Nichtwiderstrebens, die andern, wie Joh. 3, 16, handeln von der gratia universalis und fagen überhaupt kein Wort von der Gnadenwahl. Und auch diejenigen Schriftworte, welche von den Menschen reden, welche nicht bekehrt und gerettet werden, weil fie dem Seiligen Geift den Beg verstellen, sagen nichts davon, was es mit den andern für eine Be= wandtnis habe, die da erwählt sind, glauben und felig werden. Man mag in die Bibel hineinbliden, wohin man will, nirgends findet man ba etwas von jener Stellhornschen Regel der göttlichen Verordnung. Die ift eben nichts anderes, als Produkt feiner eigenen Vernunft und Konstruktion. Der ganze Zusatz zu dem Joar reraquéral ist eitles, törichtes Gerede, wodurch das, was Gott wirklich in seinem Wort über feine ewige Verordnung, die Verordnung zum Glauben und zur Selig= keit offenbart hat, verdunkelt, verdreht, ja im Grunde aufgehoben wird.

Wir vergegenwärtigen uns nun, was der biblische Tert Act. 3, 48 in sich schließt, indem wir bei dem klaren Bortfinn bleiben und nichts dabon tun und nichts dazu tun. Von den Heiden in Antiochien, welche die Predigt Pauli mit Freuden anhörten und Gottes Bort priesen, heißt es also, daß sie gläubig wurden, so viele ihrer zum ewigen Leben verordnet waren. Daß sie gläubig wurden, hing damit zusammen, daß sie zum ewigen Leben verordnet waren. Und das gilt insgemein von allen Gläubigen. Die Meinung des Lukas ist doch wahrlich nicht, daß es mit jenen Heiden in Antiochien in Pisidien und ihrem Gläus bigwerden eine ganz besondere Bewandtnis hatte, daß hier etwas ge= schah, was an andern Orten, wo Paulus das Evangelium predigte und Heiden durch seine Predigt zum Glauben kamen, nicht der Fall war. 280 immer Menschen gläubig werden, von denen gilt auch, daß sie zum ewigen Leben verordnet find. Und Gläubigwerden und die göttliche Verordnung treffen nicht zufallens zusammen. Die Satverbindung "und wurden gläubig, wie viele ihrer zum ewigen Leben verordnet waren" weist auf ben innern Zusammenhang von Glauben und Verordnetsein hin. Alle die, welche Gott von Ewigkeit her zum ewigen Leben verordnet hat, an denen führt er auch diese seine Verordnung und Bestimmung sicher hins aus. Bas Gott verordnet hat, das muß geschehen. Nun aber erlangt niemand das ewige Leben ohne durch den Glauben. Nur wer glaubt, wird selia. Und so schenkt Gott allen denen, die er von Anfang zur Seligkeit erwählt und verordnet hat, in der Zeit den feligmachenden Blauben. So erscheint das Gläubigwerden, der Glaube hier als Folge und Birtung der göttlichen Verordnung und die göttliche Verordnung als Ursache unfers Glaubens. Es liegt alles am Glauben. Es liegt alles daran, daß wir nur das Ebangelium von Christo hören und dem= felben von Herzen glauben. Aber diefer unfer Glaube liegt nicht in

342

unserer eigenen Hand, aus welcher er durch die Schwachheit unsers Fleisches, durch List und Betrug der Belt und des Teufels leicht ge= nommen werden kann, sondern ist in Gottes ewigem Rat und Vorsat, welcher nicht umgestoßen werden tann, in seiner ewigen Verordnung fest verwahrt. Das ift die tröstliche Bahrheit, die uns hier bezeugt wird. Das reraquévou elvai els Cwin alconou ist hier die ultima ratio, bei der wir es bewenden laffen follen. Bir Chriften wiffen, an wen wir glaus ben, an unfern HErrn JEsum Christum, wie er uns im Ebangelium offenbart ift, und wir wissen, daß wir mit diesem unserm Glauben in Gottes ewiger Verordnung, die ihren Zweck nicht verfehlen kann, sicher geborgen sind. Darauf beruhen wir, damit geben wir uns zufrieden. Das hilft uns über alle Schwankungen unfers Glaubenslebens hinweg. Zwed und Tendenz der Bemerkung Act. 13, 48 wird gänzlich verleugnet, der Troft, der in diesen Worten liegt, ganz aufgehoben, wenn man hinter bem reraquévoi frav els Cwyv alwvior aus feinem Eigenen ben Bedankenfaden weiterspinnt und die göttliche Verordnung durch das vor= hergesehene menschliche Verhalten normiert fein läßt.

In derselben Beise, wie wir es hier getan, ist das in Rede stehende Schriftwort von unserm lutherischen Bekenntnis ausgelegt und verwertet. Es heißt in der Solida Declaratio der Konkordienformel § 8: "Die ewige Bahl Gottes aber siehet und weiß nicht allein zuvor der Auserwählten Seligkeit, sondern ist auch aus gnädigem Billen und Bohlgefallen Gottes in Christo 3Eju eine Ursache, fo da unsere Seligteit und was dazu gehöret, schaffet, wirket, hilft und befördert; darauf auch unfere Seligkeit alfo gegründet ift, daß die Bforten der Höllen nichts dawider vermögen follen, wie geschrieben stehet: Deine Schafe wird mir niemand aus meiner Hand reißen. Und abermals: Und es wurden gläubig, so viele ihrer zum ewigen Leben verordnet waren." Hier wird luce clarius gelehrt, daß die ewige Bahl Gottes, wie sie vor= her § 5-7 beschrieben ist, "das ift Gottes Verordnung zur Seligkeit", "die allein über die Kinder Gottes gehet, die zum ewigen Leben erwählt und verordnet sind", also die partifuläre Bahl eine Ursache ist, die da unsere Seligkeit und was dazu gehört, also vor allem den Glauben schafft, wirkt und befördert. Und dafür wird als Beweis Act. 13, 48 in der unmigverständlichen Lutherschen übersetzung angeführt. Bugleich wird hieraus der Troft geschöpft, daß unsere Seligkeit, eben in der ewigen Verordnung Gottes, so fest gegründet ist, daß die Pforten der Hölle nichts dawider vermögen. Balther hat in seinem "Dogmen= geschichtlichen über die Lehre vom Verhältnis des Glaubens zur Unaden= wahl", "Lehre und Wehre" 1880, S. 166 ff., gleichlautende Auslegungen von Act. 13, 48 aus den Schriften der alten lutherischen Lehrväter registriert, von denen wir hier beispielsweise nur die eine von Lukas Osiander wieder in Erinnerung bringen wollen: "Und es wurden gläubig (an das Evangelium), so viel ihr (in Gottes geheimem Ratschluß) zum ewigen Leben verordnet waren; diesen ift es durch den Heiligen Geift gegeben worden, daß fie an Chriftum glaubten; die übrigen hörten zwar, aber glaubten nicht. [Denn diejenigen, welche der HErr von Ewigkeit zum ewigen Leben zuvorgeordnet hat, die beschenkt er mit Erkenntnis des Ebangeliums, gemäß jenem Spruch Pauli: Welche er verordnet hat, die hat er auch berufen, und welche er berufen hat, die hat er auch gerecht gemacht, Röm. 8. Warum aber der HErr nicht alle verordnet hat, und warum er nicht alle mit dem Glauben beschenkt, zu erforschen, ift nicht unsere Sache. Es ift aber dafür zu halten, daß Gott vollkommen gerecht und weise ist. Unterdessen sollten twir selbst von ganzem Herzen dafür danksagen, daß er uns durch die Predigt des Evangeliums zur Gemeinschaft des etwigen Lebens berufen und unsere Herzen durch den Glauben erleuchtet hat.]" (L. c. ad Act. 13, 48. P. III. fol. 860.)

Wir erwähnen schließlich noch einen Einwurf, den man schon früher gegen den sprachlich allein zulässigen, bekenntnisgemäßen Sinn und Verstand von Act. 13, 48 erhoben hat, der übrigens auch die Ans nahme einer durch die Boraussicht des menschlichen Verhaltens beding= ten göttlichen Verordnung trifft. Man hat eingewendet, es gebe auch manche, die gläubig werden, welche aber nicht beharren im Glauben, sondern wieder abfallen, also das ewige Leben nicht erlangen, und folglich zu demselben auch nicht von Ewigkeit außerwählt sein können. Und es wäre sonderbar gewesen, wenn es gerade in Antiochien keine folchen Zeitgläubigen gegeben hätte. So 3. B. Lindhammer in feinem Rommentar zur Apostelgeschichte. Das ist das Argument, das auch D. Schmidt auf der interspnodalen Konferenz in Detroit gegen die Beziehung des Joar reraquéros auf die Prädestination geltend machte. Bir erinnern hiegegen an unsere Ausführung in "Lehre und Wehre" 1905, S. 193 ff., wo wir den Sprachgebrauch der Schrift nachgewiesen haben, nach welchem "Cläubigwerden", "Claube", "Gläubige" zareforny den Glauben bezeichnen, der da bleibt und des Glaubens Ende erlangt, der Seelen Seligkeit. Es ift nicht nötig, das dort Gesagte hier Bir lefen Act. 2, 47: '0 de xúpios προςετίθει τούς au wiederholen. σωζυμένους xad ήμέραν τη έxxλησία. "Der HErr aber tat hinzu täglich, die da selig wurden, zu der Gemeinde." Sier benennt Lukas die Juden, bie das Ebangelium annahmen und gläubig wurden, als rod; oulouévous. Die Meinung ist, daß die Gemeinde in Jerusalem täglich neue Glieder gewann, und die Clieder der Gemeinde gelten insgemein als ol owsóperot. Und das gilt von allen gläubigen Christen. Die find ol owloperot, das heißt, wie sich z. B. auch aus Luk. 13, 23 ergibt, Leute, welche faktisch felig werden, die ewige owrypia erlangen. An diefer Stelle wird ebenso, wie Act. 13, 48, von den Zeitgläubigen ganz abstrahiert. Diese kommen für den heiligen Erzähler, wo er das Wachstum der Kirche Gottes, den Erfolg, die Frucht der Predigt des Ebangeliums bes richtet, gar nicht in Betracht. Bir verwirren und verdunkeln die klaren, tröftlichen Aussprüche der Schrift über die Enadenwahl, über den

Glauben und das Ende des Glaubens, der Seelen Seligkeit, wenn wir da immer die Zeitgläubigen einmengen, wenn wir nach dem Zeitglauben, der die Norm des Glaubens berläßt und eine Abnormität ift, den Begriff Glauben formulieren. Wir lasse uns durch den Seitenblick auf die Abtrünnigen das sonnenhelle Gotteswort nicht trüben und bleiben dabei: "Es wurden ihrer gläubig, so viel ihrer zum etwigen Leben verordnet waren." Ja, so viele unser glauben, die berdanken ihren Glauben der Enade und etwigen Verordnung Gottes und können darum fröhlich ihres Glaubens leben. G. St.

## Woher hat der Glanbe das, daß er gerecht und felig macht?

## (Soluß.)

Die rechtfertigende Kraft des Glaubens liegt weder in der Reue, die ihm voraufgeht, noch in der ihm folgenden Heiligung mit ihren Tugenden und Berken, noch in dem Att des Glaubens (velle et accipere), noch in den Veränderungen, welche der Seilige Geift durch die Bekehrung im Menschen hervorruft, sondern einzig und allein in dem Korrelat oder Inhalt des Glaubens. Der Glaube rechtfertigt mit Be= zug auf sein Objekt. Wer glaubt, der ist gerecht, der ist rein, nicht um ber Reue oder der Liebe oder der Werke oder des Glaubensattes willen, sondern um des Glaubensobjektes willen, um des Wortes willen, um bes Blutes Chrifti willen, das rein macht von allen Sünden, um der göttlichen Gnade und Barmherzigkeit willen, um der Verheißung des Ebangeliums willen, da Gott im Wort und Sakrament uns die Rechtfertigung ober Vergebung schenkt. Die vis justificans des Glaubens liegt nicht in dem, was der Glaube als actus intellectus et voluntatis ift, sondern was er durch Gottes Schenken hat. Bie Rockefeller reich ift nicht durch das, was er felber ift, nicht vermöge feiner Sände und Taschen und Riften, sondern vermöge der deeds und mortgages, der stocks und bonds, die er in seinen Händen und Taschen und Risten hat: so macht auch der Glaube unendlich reich und vollkommen gerecht, weil er Christum hat und den Schatz der Vergebung, den uns Christus erworben hat. Bäre der Inhalt des Glaubens eitel, fo würde der Att des Glaubens, und wenn er noch fo ftart wäre, dem Menschen nichts nützen, sondern nur ichaden, juft fo, wie das haben und Besitzen den Rodefeller nicht reich machen würde, wenn seine deeds und stocks wertlos wären. Das feste Halten einer starken Hand vermag Glasperlen nicht zu verwandeln in wirkliche Berlen, und ein wirklicher Diamant verliert nichts von seinem Werte, weil die schwache hand eines Rindes ihn trägt. Oder wie die nährende Kraft nicht liegt in dem Atte des Effens und Trinkens, sondern in der genossenen Speise: so liegt auch nicht die von Sünden reinigende Kraft in dem Vertrauen und Nehmen des Glaubens, sondern in dem Ebangelium von Christo, welches den

### 346 Boher hat ber Glaube das, daß er gerecht und felig macht?

Inhalt des Glaubens bildet. Das Ding, welches Gott bewegt, den Sünder zu absolvieren, liegt weder ganz noch teilweise im Menschen und ist weder die Reue, noch die Bekehrung, noch die Liebe, noch gute Berke, noch auch das Vertrauen des Glaubens. Benn Gott den Sünder rechtfertigt, so bewegt ihn dazu nicht, auch nicht teilweise, irgend etwas, was er vermöge seiner Allwissenheit im Bergen des Menschen fieht. Gott rechtfertigt und absolviert den Menschen auch nicht intuitu actus fidei. Die Ursachen, welche Gott bewegen, dem Sünder zu ver= geben, liegen außerhalb des Menschen und find Gottes Gnade und Er= barmen, Christi Verdienst und die Verheißung, welche Gott nicht brechen fann und will. Und wo Gott hinblidt, wenn er absolviert, da ruht und muß auch ruhen das Auge des Glaubens. Bir dürfen in der Recht= fertigung den Blick nicht nach innen richten, nicht in das eigene Herz, und unfer Glaube darf fich nicht gründen auf irgend eine Beschaffenheit unfers herzens oder Willens. Der Glaube verläßt sich nicht auf etwas, was im Menschen ift, sondern was außer ihm ist, auf Gottes Gnade und Chrifti Verdienst. Die rechtfertigende Kraft des Glaubens inhä= riert nicht dem Akte, sondern dem Objekte des Glaubens.

Ber sein Vertrauen sett auf irgend etwas im Menschen, der ift doppelt betrogen. Betrogen, weil er vertraut auf ein unvollkommenes Wert des Menschen (Reue, Liebe oder Alt des Glaubens), das dem Jorn Gottes gegenüber nicht standhält und womit er darum auch vor Bott nicht bestehen kann. Betrogen, weil seine Gewißheit dann abhängt von dem schwankenden Gefühl, dem Gefühl der Reue, der Liebe oder des Vertrauens.1) Luther sagt: "Fragst du nun: Woher hat der Glaube folche Kraft, daß er so große Dinge tun kann, als da ist, die Sünde überwinden 2c.? Ich antworte: Durch Christum, auf welchen sich der Glaube gründet: der ist ein HErr über Tod, Sünde und Hölle und hat folche alle an unferer Statt überwunden und dabei die Verheißung getan: So du an mich glaubest, soll dieses alles dein sowohl wie mein fein. Siehe, das ist die Kraft des Glaubens." 2) Und abermals: "Das ift je eine wunderliche Gerechtigkeit, daß wir follen gerecht heißen oder Gerechtigkeit haben, welche doch kein Berk, kein Gedanke und kurg gar nichts in uns, sondern gar außer uns in Christo ist, und doch wahrhaftig unfer wird durch feine Gnade und Geschent und fo gar unfer eigen, als wäre sie durch uns selbst erlangt und erworben. Dieje Sprache könnte freilich keine Vernunft verstehen, daß das foll

<sup>1)</sup> Die Apologie (chreibt: "Si enim ideo sentire debent se habere Deum placatum, quia diligunt, quia legem faciunt. semper dubitare necesse est, utrum habeamus Deum placatum, quia dilectionem illam aut non sentiunt, ut fatentur adversarii, aut certe sentiunt valde exiguam esse, et multo saepius sentiunt se irasci judicio Dei, qui humanam naturam multis terribilibus malis opprimit, aerumnis hujus vitae, terroribus aeternae irae etc. Quando igitur acquiescet, quando erit pacata conscientia?" (139, § 180.)

<sup>2)</sup> St. L. Ausg. XII, 1843.

Gerechtigkeit heißen, da ich nichts tue noch leide, ja nichts gedenke noch fühle oder empfinde und gar nichts in mir ift, um deswillen ich Gott gefällig und felig werde, fondern außer mir und aller Menschen Gedanken, Werken und Vermögen mich halte an den Christum, droben zur Rechten Gottes sizend, den ich doch nicht sehe." <sup>3</sup>)

So lehrt auch unser Bekenntnis. Aus den schier zahllosen Stellen heben wir etliche heraus, wie sie der Seitenzahl nach folgen. Vor Gott gerecht werden wir "aus Enaden, um Christus' willen, durch den Glauben, so wir gläuben, daß Christus für uns gelitten hat, und daß uns um seinetwillen die Sünde vergeben, Gerechtigkeit und ewiges Leben geschenkt wird". (Müller, S. 39.) Das Evangelium lehrt, "daß wir durch Christus' Berdienst, nicht durch unser Berdienst, einen gnädigen Gott haben, so wir solches gläuben". (39.) Die Kraft des Glaubens liegt in Christo und seinem Verdienste. Mit Sott versöhnt werden wir "allein durch den Glauben, so man gläubt, daß uns um Christus' willen die Sünde vergeben werden, welcher allein ber Mittler ift, den Bater zu versöhnen. (1 Tim. 2, 5.) Ber nu ver= meinet, folches durch Bert' auszurichten und Gnade zu verdienen, der verachtet Christum und sucht ein eigen Weg zu Gott wider das Evan= gelium". (44.) Benn wir dem Glauben die Seligkeit zuschreiben, fo reden wir "vom wahren Glauben, der da gläubet, daß wir durch Chriftum Gnade und Vergebung der Sünde erlangen". (45.) Rur Rechtfertigung bedürfen wir "des Bluts und Todes Christi". (89.) "Es ift verheißen Vergebung der Sünde und Gerechtigkeit durch Chri= ftum, welcher für uns gegeben ift, daß er die Sünde der Belt bezahlet, und ift der einige Mittler und Erlöser. Und diese Berheißung lautet nicht also: Durch Christum habt ihr Gnade, Heil 2c., wo ihr's ver= dienet, sondern lauter aus Gnade beut er an Vergebung der Sünde. Haec promissio non habet conditionem meritorum nostrorum." (94.) In diefer bedingungslosen göttlichen Zusage der Vergebung der Sünden ruht die Kraft des Glaubens. Auch die Patriarchen im Alten Testa= ment haben aus der Verheißung gewußt und geglaubt, "daß Gott durch den gebenedeieten Samen, durch Christum, wollt' Segen, Gnade, Heil und Troft geben (quod Deus propter Christum vellet remittere peccata)", und "daß Christus sollt' der Schatz (pretium) sein, dadurch unsere Sünde bezahlet werden". "Daher kommt's, daß diese Wort': Barmherzigkeit, Güte, Glaube, so oft in Psalmen und Propheten wiederholet werden." (97.)4) Das Glauben ist nicht der Schatz oder das pretium, sondern Christus, den der Glaube hat. Rechtschaffen ist und vor Gott fromm und gerecht macht nur der Glaube, "da ein jeder für sich gläubet, daß Christus für ihn gegeben ist, sibi remitti peccata propter Christum et Deum placatum et propitium esse propter Christum", ber Glaube, "ber gegen Gottes gorn nicht sein Verdienft oder Bert sehet, welches ein Federlein gegen einen Sturmwind wäre,

3) VIII, 658.

4) Cf. 175.

347

sondern der Christum den Mittler darstellet". (95.) Bon rechtfers tigender Kraft liegt nichts im Menschen, auch nichts im Alt des Glaus bens, sondern alles allein im Objekt des Glaubens, dem Verdienste Chrifti und der gnädigen Verheißung Gottes. "Die Verheigung wird durch den Glauben empfangen; daß sie aber ohne Verdienst Gnade anbeut, da gehet all unser Bürdigkeit und Verdienst unter und zu Boden, und wird gepreiset die große Gnade und Barmherzigkeit (gratuitum excludit nostra merita). Das Verdienst Christi aber ift der Schatz (pretium); denn es muß je ein Schatz und edles Pfand fein, dadurch die Sünden aller Belt bezahlet find." (96.) Die Berbeißung ist gratuita, ohne Berdienst und unbedingt, und die Bezahlung Christi ist volltommen; folglich ist rein gar nichts mehr nötig, was der Mensch leisten müßte, um die Rechtfertigung zustande zu bringen. Und der Glaube erlangt nun Vergebung, nicht so, daß er eine noch fehlende Bedingung erfüllt, um Gott zur Bergebung zu beftimmen, sondern so, daß er die vorhandene Gerechtigkeit und angebotene Bergebung nimmt. "Evangelium offert propter Christum remissionem peccatorum et justificationem, quae fide accipitur." (98.)5) 28as fann also der Mensch durch sein Lieben ober Glauben dazu beitragen, damit das Urteil der Rechtfertigung zuftande kommt, wenn es ihm als fertiges Urteil im Ebangelium angeboten wird, damit er sich dasselbe burch den Glauben zu eigen mache? Glauben heißt barum auch, sich nicht bers lassen auf eigenes Tun, Lieben oder Vertrauen, sondern sich an Christum halten, als an den Mittler, und also Gott versühnet werden, wenn wir gewiß im Berzen halten, daß wir um seinetwillen für Gott gerecht geschätzt werden". (99.) Der Glaube siegt durch Christum. "Die Sünde erschredt das Gewissen, das geschieht durchs Geset, welches uns Gottes Ernft und gorn zeiget wider die Sünde, aber wir liegen ob burch Chriftum. Bie geschieht das? Benn wir gläuben, wenn unsere herzen wieder aufgericht werden und sich halten an die Verheißung der Gnade durch Christum." (101.) "Der HErr Christus ift kommen und hat uns die Sünde, welche niemands konnt' meiden, geschenkt und hat die Handschrift durch Bergießen seines Bluts ausges löscht. Und das ift, das Paulus sagt zu den Römern am 5., 20: "Die Sünde ift mächtig worden durchs Geset, aber die Gnade ift noch mächs tiger worden durch JEsum.' Denn dieweil die ganze Belt ist schuldig worden, so hat er der ganzen Welt Sünde weggenommen, wie Johannes zeugt: .Siehe, das ist das Lamm Gottes, welches der Welt Sünd' wegnimmt.' Und darum foll niemands feiner Berke sich rühmen; benn durch sein eigen Tun wird niemands gerecht; wer aber gerecht ift, dem ist's geschenkt in der Lauf' in Christo, da er ist gerecht worden. Denn ber Glaub' ift's, ber uns los macht burch bas Blut Christi, und wohl bem, welchem die Sünde vergeben wird und Gnade widerfähret. Diese find Ambrosii flare Wort', die doch ganz öffentlich mit unserer Lehre

5) Cf. Q. u. 99. 51, 337-353.

auch ftimmen. Er fagt, daß die Werke nicht gerecht machen, und faat, daß der Glaub' uns erlöje durch das Blut Chrifti." (106.) Die Kraft des Glaubens liegt im Blut Christi. Gewiß, die Liebe folgt dem Glauben, aber deshalb liegt die Macht des Glaubens nicht in der Liebe, und man soll auch darum "auf die Liebe nicht vertrauen, noch bauen, als erlangten wir um der Liebe willen oder durch die Liebe Vergebung der Sünde und Versühnung Gottes". (108.) Und was den Glauben betrifft, so ift er "nicht ein bloß schlecht Erkenntnis der Bistorien, sondern ein neu Licht im Bergen und träftig Bert des Beiligen Geistes, dadurch wir neu geboren werden, dadurch die erschrockene Gewissen wieder aufgericht und Leben erlangen", und der mit sich bringet "den Heiligen Geift" 2c. (108.) Aber auch darin, daß der Glaube ein "träftig Bert des Seiligen Geistes" ist, liegt nicht die rechtfertigende Rraft des Glaubens. Der Glaube macht nicht gerecht, weil er den Heiligen Geift mit sich bringt, sondern umgekehrt, "dieweil der Glaub' allein Vergebung der Sünde erlangt und uns Gott angenehm macht", deshalb "bringet er mit sich den Heiligen Geist". (108.) Die recht= fertigende Kraft des Glaubens liegt ausschließlich in dem, was Gott dem Glauben schenkt, und in der Tatsache, daß die Verheißung, welche ber Glaube ergreift, kein eitler Bahn, sondern gewisse Bahrheit ift. "Und der Glaub' eigentlich oder fides proprie dicta ift, wenn mir mein Berg und ber Heilig Geist im Bergen sagt, die Verheißung Gottes ift wahr und ja (est autem fides proprie dicta, quae assentitur promissioni)." (108.) Ber die rechtfertigende Rraft des Glaubens in der Liebe, Geduld, Reuschheit oder sonft irgendwo im Menschen und nicht allein in dem Objekt des Glaubens sucht, "der schmähet und schändet Christum und wird am letten Ende, wenn er für Gottes Gericht stehen foll, finden, daß solch Vertrauen vergeblich ift". (113.) "Denn fo wir auf unfere Berke vertrauen, fo wird Christus feine Ebre genommen, fo ift Chriftus nicht der Verfühner noch Mittler, und werden doch end= lich erfahren, daß solch Bertrauen vergeblich sei, und daß die Gewissen nur dadurch in Verzweiflung fallen." (115.) "Bertrauen auf eigene Erfüllung des Gesetzes ist eitel Abgötterei und Lästerung Christi und fället doch aulet tweg und macht, daß die Gewissen veraweifeln. Der≠ halben soll dieser Grund fest stehen bleiben, daß wir um Christus' willen Gott angenehm und gerecht find durch den Glauben, nicht von wegen unfer' Lieb' und Berke." (115.) Vergebung der Sünde empfahen wir "allein durch den Glauben um Chriftus' willen. Denn allein der Glaub' im herzen siehet auf Gottes Berheikung, und allein der Glaub' ist die Gewißheit, da das Herz gewiß darauf stehet, daß Gott gnädig ift, daß Christus nicht umsonft gestorben sei 2c. Und derselbige Glaube überwindet allein das Schreden des Lodes und der Sünde. Denn wer noch wanket oder zweifelt, ob ihm die Sünde vergeben fein, der vertrauet Gott nicht und verzaget an Christo, denn er hält sein' Sünde für gröker und stärker benn den Lod und Blut Christi; jo boch

349

Paulus fagt zu den Römern am 5., 20, die Gnad' fei mächtiger denn bie Sünde, das ift, fräftiger, reicher und ftärker". (113.) Chriftus' Blut und nicht die Liebe und Werke find "der Schatz, dadurch die Sünden bezahlt werden". (115.) "Darum muß folgen, daß wir allein durch Glauben Gott angenehm und gerecht find, fo wir im Bergen fchließen, Gott wölle uns gnädig fein, nicht von wegen unfer' Bert' und Erfüllung des Gesetzes, sondern aus lauter Unaden um Christus' willen." (116.) All sein Vertrauen muß der Glaube setzen auf den Tod Christi und auf die Berheißung, daß uns Gott um Christi willen gnädig ift. "Longe supra nostram munditiem, imo longe supra ipsam legem collocari debent mors et satisfactio Christi, nobis donata, ut statuamus, nos propter illam satisfactionem habere propitium Deum, non propter nostram impletionem legis." "Semper debet in conspectu esse promissio, quod Deus propter suam promissionem, propter Christum velit esse propitius, velit justificare, non propter legem aut opera nostra. In hac promissione debent pavidae conscientiae quaerere reconciliationem et justificationem, hac promissione debent se sustentare ac certo statuere, quod habeant Deum propitium propter Christum, propter suam promissionem." (118.) "Darum lehren wir die Herzen und Gewissen, daß sie sich tröften durch dieselbige Berheißung Gottes, welche fest stebet und beutet Gnade an und Bergebung ber Sünde um Chriftus' willen, nicht um unfer' Berte willen." (120.) Die Pharifäer, Philosophen, Mahometisten und Papisten suchen die rechtfertigende Kraft im Menschen. "Verum nos stultitiam evangelii praedicamus, in quo alia justitia revelata est, videlicet, quod propter Christum propitiatorem justi reputemur, quum credimus, nobis Deum propter Christum placatum esse." (126.) Die Belt urteilt von den guten Berken, "quod sint propitiatio, qua placatur Deus, quod sint pretia, propter quae reputamur justi", und bon Thristo als dem Versöhner und daß wir durch den Glauben an ihn gerecht werden, will sie nichts wissen. Bir aber geben Christo diese Ehre, daß er allein der Mittler und Versöhner sei und daß wir vor . Gott gerecht werden "fide propter Christum propitiatorem". (123.) "Non potest autem conscientia pacata reddi coram Deo, nisi sola fide, quae statuit nobis Deum placatum esse propter Christum juxta illud (Rom. 5): Justificati ex fide pacem habemus; quia justificatio tantum est res gratis promissa propter Christum, quare sola fide semper coram Deo accipitur." (123.) "Der Glaub', burch welchen Christus unfer wird (wenn wir gläuben, daß um des Mittlers willen uns der Bater gnädig ift, daß uns sein Verdienst geschenkt wird), der erlöset uns von folchen Schreden des Tods. Denn durch die Verheißung find wir recht gewiß, daß uns durch (propter) Christum die Sünde vergeben ift." (128.) Deus "ignoscit propter suam promissionem his, qui apprehendunt promissionem". (133.) Fides "sentit se habere Deum placatum propter ipsius (Dei) misericordiam". (136.) "Procul a

ratione humana, procul a Moise rejiciendi sunt oculi in Christum, et sentiendum, quod Christus sit nobis donatus, ut propter eum justi reputemur." (138.) "Justificamur ex promissione, in qua propter Christum promissa est reconciliatio, justitia et vita aeterna." (138.) In Christo und in der göttlichen Verheißung liegt die Kraft des Glaubens, weil die Verheißung als göttliche wahr und Christi Leiden und Sterben nicht vergeblich ift. "Si quis igitur haec fundamenta consideraverit, quod non justificemur ex lege, quia legem Dei humana natura non potest facere, non potest Deum diligere, sed quod justificemur ex promissione, in qua propter Christum promissa est reconciliatio, justitia et vita aeterna: is facile intelliget necessario tribuendam esse justificationem fidei, si modo cogitabit Christum non esse frustra promissum, exhibitum, natum, passum, resuscitatum, si cogitabit promissionem gratiae in Christo non esse frustra, praeter legem et extra legem factam esse statim a principio mundi, si cogitabit promissionem fide accipiendam esse, sicut Johannes inquit (1. ep. 5, 10 sq.): "Qui non credit Deo, mendacem facit eum, quia non credit in testimonium, quod testificatus est Deus de Filio suo, et hoc est testimonium, quod vitam aeternam dedit nobis Deus, et haec vita in Filio ejus est. Qui habet Filium, habet vitam; qui non habet Filium Dei, vitam non habet.' Et Christus ait (Joh. 8, 36): "Si vos Filius liberavit, vere liberi eritis.' Et Paulus (Rom. 5, 2): ,Per hunc habemus accessum ad Deum', et addit: ,per fidem'. Fide igitur in Christum accipitur promissio remissionis péccatorum et justitiae. Nec justificamur coram Deo ex ratione aut lege." (138.) "Misericordiam intuens fides erigit et consolatur nos." (142.) "Omnis fiducia est inanis praeter fiduciam misericordiae; misericordia servat nos, propria merita, proprii conatus non servant nos." (142.) "Fides enim salvat, quia apprehendit misericordiam seu promissionem gratiae, etiamsi nostra opera sint indigna." (144.) "Das ift gewiß, daß wir vor und nach, wenn wir zu dem Evangelio fommen, gerecht geschätet werden um Christus' willen, und der Christus bleibt der Mittler und Berfühner vor als nach, nach als vor, und durch Christum haben wir ein' Zugang zu Gott, nicht darum, daß wir das Gesetz gehalten haben und viel Gutes getan, sondern daß wir so fröhlich, getrost auf Gnade bauen und so gewiß uns verlassen, daß wir aus Gnade um Chri= ftus' willen gerecht für Gott geschätzt werden." (141.) "Und es wäre auch nicht möglich, daß ein Heiliger, wie groß und hoch er ift, wider das Anklagen göttliches Gesetes, wider die große Macht des Teufels, wider das Schreden des Todes und endlich wider die Verzweiflung und Angft der golle follt' bleiben oder bestehen können, wenn er nicht die göttliche Zusage, bas Ebangelium, wie einen Baum ober 3weig ergriffe in der großen Flut, in dem starken, gewaltigen Strome, unter ben Bellen und Bulgen der Todesangft, wenn er nicht durch den Glauben sich an das Wort, welchs Gnade verkündigt,

hielte, und also ohne alle Berke, ohne Gesetz, lauter aus Gnaden, das etwige Leben erlanget. Denn diese Lehre allein erhält die chriftlichen Gewissen in Anfechtungen und Todesängsten, von welchen die Bidersacher nichts wissen und reden davon wie der Blinde von der Farbe." (143.) "Die Gnade und Barmherzigkeit ift durch ein gewiß Wort zu= gesagt, und das Ebangelium ift das Wort, das uns gebeut zu gläuben, daß uns Gott gnädig sei und selig machen wolle um Christus' willen, wie der Text lautet (Joh. 3, 17): "Gott hat seinen Sohn nicht in die Belt geschickt, daß er die Belt richte, sondern daß die Belt selig werde durch ihn. Wer in ihn gläubet, der wird nicht gericht." (144.) "Berneinen, daß wir durch den Glauben Vergebung der Sünd' erlangen, was wär' das anders, denn das Blut Christi und seinen Tod lästern und schänden." (167.) "Bir aber weisen die Gewissen abe von dem Geseh, von ihren Berken auf das Ebangelium und die Berheihung der Gnade. Denn das Ebangelium heißt auf die Busage vertrauen, daß wir um Christus' willen versühnet werden dem Bater, nicht um unser' Reue oder Liebe willen; denn es ift kein ander Mittler oder Verfühner denn Christus. So können wir das Geset nicht erfüllen, wenn wir nicht erst durch Christum versühnet sein, und ob wir schon etwas Gutes tun, fo müffen wir es boch dafür halten, daß wir nicht um der Bert' willen, sondern um Christus' willen Vergebung der Sünde erlangen." (180.) "Es ift Gottes Beschluß, Gottes Befehl von Anbeginn der Belt her, daß uns durch den Glauben an den gebenedeieten Samen, das ift, durch den Glauben um Christus' willen, ohne Berdienst follen Sünde vergeben werden. So jemands aber daran wanket oder zweifelt, der lügenstraft Gott in seiner Verheißung, wie Johannes sagt." (183.) "So jemand hält, daß ihm Sünde nicht vergeben werden, der lügenftraft Gott, welchs die größte Gotteslästerung ift." (184.) "Bergebung ber Schuld und Erlöfung von Gottes gorn und ewigem Lode ift ein solch groß Ding, daß solchs allein durch den einigen Mittler Chriftum und durch den Glauben an ihn erlangt wird. Der Tod und das Blut Christi ist die rechte Bezahlung für den ewigen Tod." (194.) "Darum sollen wir unsern Verdienst nicht daran pleten und fliden." (197.)

Auch nach der Kontordienformel ift es der Inhalt des Claubens, der uns Gott angenehm macht. Die Kontordienformel lehrt, "daß unfere Gerechtigkeit vor Gott sei, daß uns Gott die Sünde vergibt aus lauter Gnaden ohne all unsere vorhergehende, gegenwärtige oder nachfolgende Werke, Verdienst oder Würdigkeit, schenket und rechnet uns zu die Gerechtigkeit des Gehorsams Christi, um welches Gerech= tigkeit willen wir bei Gott zu Gnaden angenommen und für gerecht gehalten werden". (528.) Allein der Glaube ist das Mittel und Werkzeug, "damit wir Christium und also in Christo solche Ge= rechtigkeit, die vor Gott gilt, ergreisen, um welches willen" [nicht um des Ergreisens, sondern um Christi und seiner Gerechtigkeit

willen] "uns solcher Glaube zur Gerechtigkeit zugerechnet wird. (Propter Christum enim fides illa nobis ad justitiam imputatur.) Röm. 4, 5." Der Glaube ift eben "eine solche Gabe Gottes, dadurch wir Christum, unsern Erlöser, im Wort des Ebangelii recht erkennen und auf ihn vertrauen, daß wir allein um feines Gehors fams willen aus Gnaden Vergebung der Sünden haben, vor fromm und gerecht von Gott dem Bater gehalten und ewig felig werden". (528.) Nur fo wird die Lehre von der Gerechtigkeit des Glaubens für Gott rein erhalten, wenn den particulis exclusivis zufolge "der Berdienst Christi von unsern Werken gänzlich abgesondert und Christo die Ehre allein gegeben" wird. (529.) Der Glaube "ift eine Gabe Gottes, dadurch wir Christum, unsern Erlöser, im Wort des Ebangelii recht erkennen und auf ihn vertrauen, daß wir allein um feines Ges horsams willen, aus Gnaden, Vergebung der Sünden haben, für fromm und gerecht von Gott dem Bater gehalten und ewig selig werden". (612.) Auch die Gerechtfertigten und Biedergeborenen find und bleiben ihrer verderbten Natur halben Sünder bis in die Gruben, "aber folches unangesehen werden fie durch den Glauben und um solches Gehorsams Chrifti willen (per fidem, propter obedientiam Christi), den Christus dem Bater von seiner Geburt an bis in den allerschmählichsten Tod des Kreuzes für uns geleistet hat, für fromm und gerecht gesprochen und gehalten". (614.) "So stehet bie Gerechtigkeit des Glaubens vor Gott in gnädiger gurechs nung ber Gerechtigkeit Chrifti, ohne Butun unferer Bert"" (614), ober "allein in gnädiger Versühnung oder Vergebung der Sünden, welche aus lauter Gnaden, um des einigen Berdienstes des Mittlers Christi willen, uns geschenket und allein durch den Glauben in der Berheikung des Ebangelii empfangen wird". (616.) "Also auch verlässet fich der Glaube in der Rechtfertigung für Gott weder auf die Reu' noch auf die Liebe oder andere Tugenden, sondern allein auf Christum und in demfelben auf feinen vollkommenen Gehorfam, damit er für uns das Gesetz erfüllet, welches den Gläubigen zur Gerechtigkeit zugerechnet wird." (616.) Die rechtfertigende Kraft des Glaubens liegt also nicht im Menschen ober in irgend einer Beschaffenheit ober Bert des Menschen, sondern außerhalb des Menschen, "extra nos et extra omnium hominum merita, opera, virtutes atque dignitatem". Unfere Rirche bekennt, "daß alle unsere Gerechtigkeit (totam justitiam nostram) außerhalb unfer und aller Menschen Berdienst, Bert, Tugend und Bürdigkeit zu suchen, und allein auf dem HErrn Christo stehet (totam justitiam nostram . . . in solo Domino nostro Jesu Christo consistere)". (622.) Die Konkordienformel verwirft den Sat, "daß der Glaube nicht allein ansehe den Gehorsam Christi". (824.) "Bann man daher fraget, woraus und woher der Glaube das habe, und was bazu gehöre, daß er gerecht und felig mache", so lautet die einzig rich354

tige Antwort: Der Glaube macht gerecht "allein barum und daher, weil er Gottes Gnade und das Verdienft Christi in der Verheißung des Ebangelii als ein Mittel und Bertzeug er= greiset und annimmet." (620.) "Demnach für eins gehalten und genommen (hae propositiones sunt acquipollentes et idem plane volunt), wann Paulus spricht, daß wir durch den Clauben gerecht werden, Röm. 3. oder daß der Glaube uns zur Gerechtigkeit zugerechnet werde (Röm. 4), und wann er spricht, daß wir durch des einigen Mittlers Christi Gehorsam gerecht werden, oder daß durch eines Gerecht= fertigkeit die Rechtfertigung des Claubens" [vitae, des Lebens] "über alle Menschen komme, Röm. 5." (612.)

So verläft sich der Glaube auf rein gar nichts, was sich im Menschen befindet, sondern einzig und allein auf sein Objekt: die Gnade Gottes und Christi Verdienst oder die gnädige Verheißung des Ebans geliums von der Vergebung der Sünden um Christi willen. In diesem Objekt allein liegt die rechtfertigende Rraft des Glaubens. Und wer bei der Frage nach der Gerechtigkeit vor Gott den Blid nach innen richtet und das eigene Herz und Leben erforscht nach irgend etwas, worauf sich sein Glaube verlassen kann, der ift ein Pharifäer. In der Rechtfertigung ichenkt ber Mensch Gott nichts Eigenes: nicht die eige= nen guten Berke, nicht die Liebe oder andere Tugenden, auch nicht das eigene Vertrauen des Gerzens. Durch den Glauben nimmt und empfängt vielmehr der Mensch von Gott und läßt sich schenken und geben die Vergebung, welche Christus erworben hat und Gott im Worte dem Glauben darreicht. Benn man darum, wie das von den Sekten geschieht,6) den rechtfertigenden Glauben beschreibt als die Singabe des Menschen an Gott oder an Christum und darunter die selbstlose Singabe versteht, ba der Mensch sich Gott barbringt zum Eigentum, Opfer und Dienst, so wird dadurch die Lehre von der Rechtfertigung von Grund auf zerstört. Die selbstlose Hingabe des Menschen Gott zum Opfer und Dienst ist eine Umschreibung der Liebe, die dem Glauben als Frucht folgt. Mit dem Ausdruck "Hingabe an Gott" im Sinne von selbstloser Hingabe Gott zum Opfer und Dienst ist nicht einmal der Borsehungsglaube und das Vertrauen, welches das erste Gebot fordert, richtig beschrieben, geschweige denn das Vertrauen des rechtfertigenden Glaubens auf Thriftum und die Verheißung des Ebangeliums. Der rechtfertigende Glaube besteht nicht darin, daß wir Gott irgend etwas schenken oder geben. In der Rechtfertigung gibt der Glaube Gott nichts, weder die Liebe noch irgend ein Werk, noch auch das eigene Glauben und Vertrauen des Herzens, um fo Vergebung zu erlangen. In der Rechtfertigung nimmt der Glaube bloß und läßt sich von Gott schenken und geben. Freilich schenkt auch ber gläubige Christ Gott sein Herz und bringt sich selbst mit allem, was er ist und hat, Gott zum Opfer dar. Aber das geschieht nicht in der Rechtfertigung, sondern in

<sup>6)</sup> Cf. L. u. 23. 52, 304 f.

der Heiligung. Die selbstlose und aufopfernde Hingabe an Gott, da der Mensch nicht mehr sich selber leben und der Sünde dienen will, sondern Gott und seinem Nächsten, setzt den rechtfertigenden Glauben voraus und fließt aus demselben. Wer darum den rechtfertigenden Glauben beschreibt als völlige Hingabe, gänzliche Hingabe, selbstlose Hingabe Gott zum Opfer, Eigentum und Dienst, der setzt die Frucht vor den Baum, verwechselt die Rechtfertigung mit der Heiligung und fälscht den rechtfertigenden Glauben, der wesentlich nicht Geben und Schenken, sondern Nehmen, Ergreifen, Empfangen, sich ichenken und geben lassen ift, nicht felbstlose und aufopfernde Hingabe an den Erlöser, sondern, wie Gueride sagt,7) "vertrauensvolles (persönlich ans eignendes) Ergreifen der göttlichen Gnade". Freilich hat der Glaube nicht bloß eine vis receptiva, sondern auch eine vis operativa, obwohl die letztere nicht der ersteren koordiniert ist, sondern aus dem Empfangen oder Ergreifen der Gnade fließt als Frucht und Wirkung. In der Rechtfertigung aber kommt die vis operativa überhaupt nicht in Be= tracht und auch die vis receptiva nicht als bewegende oder Gott be= ftimmende Ursache oder Bedingung, sondern bloß als von Gott gewirktes und benutztes Mittel, um den Menschen in den Besitz der göttlichen Bergebung um Christi willen zu bringen.8)

7) Symb. 384.

8) Uns scheint es aber ein Irrtum ju sein, wenn man annimmt, daß ber Ausdrud "hingabe an Gott" immer nur bedeute und bedeuten tönne bie hingabe ber Liebe Gott zum Eigentum, Opfer und Dienft. 3n einem entsprechenden Bu= fammenhang tann der Ausdrud "hingabe an Gott" im Sinne von zuversichtlicher ober vertrauensvoller hingabe auch Bezeichnung des Glaubens fein. Sich ver= trauensvoll oder zuversichtlich jemandem hingeben heißt nicht, ihn lieben und fich ihm zum Opfer und Dienft ergeben, fondern umgetehrt: fich jemandem anver= trauen und von ihm Dienst, Schutz und hilfe erwarten. Wenn ein furchtsames Rind im dunklen Balbe fich vertrauensvoll bem Bater hingibt, fo besteht diefe hingabe nicht in einer hingabe zum Opfer und Dienft, fondern bas Rind ver= traut fich dem Bater an und erwartet von ihm Schutz und Silfe. Dieje Singabe ift nicht Liebe, fondern Bertrauen. Dber wenn fich ein Patient einem geschickten Arzte hingibt, vertrauensvoll hingibt, fo heißt das ebenfalls nicht: der Batient liebt ben Argt (bas Gegenteil tann ftatthaben) und ergibt fich ihm zum Dienft, fondern: der Patient vertraut fich dem Urgte an und erwartet von ihm gilfe und Errettung. Und wenn ein Paftor einem erschrodenen Sünder zuredet: Mühe bich nicht ab in guten Berten, um fo vor Gott gerecht und fromm zu werben, richte vielmehr deine Augen weg von dir felber, weg von dem, was du felber bift und haft, und versuche nicht, dich felber von beinen Sunden ju reinigen, fondern ver= traue dich ganz deinem heiland an und gib dich, wie du bift, Chrifto hin und seiner gnädigen Berheißung von der Bergebung ber Sünden im Wort und Saframent - fo ift auch dies teine Auffor= derung jur Liebe, fondern jum Glauben an Chriftum und jum Vertrauen auf die göttliche Gnade. Sich jemandem hingeben tann alfo heißen, fich vertrauensvoll ober zuversichtlich jemandem hingeben, was dann gleichbedeutend ift mit: fich jemandem andertrauen oder ihm vertrauen und auf ihn bauen. Sich der gött= lichen Berheißung von der Bergebung der Sünden im Bort und Satrament hin=

355

36 Boher hat der Glaube das, daß er gerecht und selig macht?

Die Apologie schreibt: "Derselbe Glaub' bringet noch schenket Gott dem Hein Werk, kein eigen Verdienst, sondern bauet bloß auf lauter Gnad' und weiß sich nichts zu trösten noch zu verlassen, denn allein auf Barmherzigkeit, die verheißen ist in Christo." (95, 44.) "Der Glaub' ist, daß sich mein ganz herz desselbigen Schatzes annimmt, und ist nicht mein Tun, nicht mein Schenken noch Geben, nicht mein Werk oder Vereiten, sondern daß ein Herz sich des tröstet und ganz barauf verlässet, daß Gott uns schenkt, uns gibt, und wir ihm nicht, und daß er uns mit allem Schatz der Gnaden in Christo überschüttet." (95, 48.) "Aus diesem ist leicht zu merken Unterschied zwischen dem

geben, vertrauensvoll hingeben, ift teine Umschreibung ber Liebe, sondern bes Glaubens und gleichbedeutend mit: fich dem Evangelium andertrauen. Daß aber bie Redeweise "fich jemandem vertrauen oder anvertrauen" gleichbedeutend ift mit: jemandem vertrauen, ihm glauben oder fich auf ihn verlaffen, geht auch aus unferm Befangbuch hervor. 3m vierten Berje bes Liedes 390 heißt es: "Bir haben nie= mand, dem wir uns vertrauen; vergebens ift's, auf Menschenhilfe bauen." "Dem wir uns vertrauen" oder anvertrauen heißt hier offenbar fo viel als: bem wir vertrauen ober auf den wir uns verlaffen. Ebenso 380, B. 2: "Rei= ner wird ja nie ju ichanden, ber fich feinem Gott vertraut" (= an= vertraut); "tommt bir gleich viel Rot ju handen, haft bu auf ihn wohl gebaut." Sich Gott vertrauen = auf Gott bauen. In bem Liebe 240 wird gerade auch ber rechtfertigende Glaube bezeichnet als: bem göttlichen Erbarmen fich getroft ber= trauen, anvertrauen. 3m 5. Berje beißt es: "Darein" (in bas göttliche Erbarmen) "will ich mich gläubig fenten, dem will ich mich getroft vertraun, und wenn mich meine Sünden franten, nur bald nach Gottes herzen ichaun; ba findet fich ju aller Beit unendliche Barmherzigkeit." Benn alfo, wie wir anneh= men, die Redeweise "fich vertrauensvoll Chrifto ober bem gottlichen Erbarmen bin= geben", fo viel heißen tann als: fich Chrifto oder dem göttlichen Erbarmen ander= trauen, und biefes wieder bedeutet: auf Chriftum und bas göttliche Erbarmen vertrauen, fo ift es auch an fich nicht vertehrt, wenn man in biefem Sinn ben Glau= ben bezeichnet als hingabe, vertrauensvolle hingabe an Chriftum, an bas gottliche Erbarmen, oder als zuderfichtliche Hingabe an die göttliche Berheißung von der Bergebung ber Sünden im Bort und Satrament. Und die Bahrheit, daß ber Glaube in der Rechtfertigung Gott rein gar nichts gibt und schenkt und auch nichts fcenten und geben will, fondern nur von Gott nimmt und empfängt und auch nur von Gott nehmen und fich ichenten laffen will, wird durch die obige Redeweise in bem obigen Sinne ebensowenig geleugnet, als wenn man jemandem das Wort vor= hält: "Das Blut 36ju Chrifti, des Sohnes Gottes, macht uns rein von aller Sünde" und ihn dann auffordert, diesem Worte Glauben ju ichenten. Der Verheihung von der Vergebung der Sünden Glauben ichenken heißt nicht, Gott etwas geben und ichenten, fondern von Gott empfangen und fich von Gott die Bergebung ichenken laffen. Und die vertrauensvolle Hingabe an die Absolution im Wort und Satrament ift ebenfalls tein Geben ober Gebenwollen von feiten bes Menschen an Gott, sondern eitel Rehmen und Empfangen von Gott. Ber freilich bieje Bahrheit, daß der Glaube in ber Rechtfertigung nur nimmt, antaftet und bas Befen bes rechtfertigenden Glaubens beschreibt als die felbftlofe und liebende Sin= gabe bes Denichen Gott zum Eigentum, Opfer und Dienft, ber gerftort bamit von Grund auf ben Artitel von ber Rechtfertigung.

Digitized by Google

356

Glauben und zwischen der Frommkeit, die durchs Geset kömmt. Denn der Glaub' ist ein solcher Gottesdienst und latreia, ba ich mir schenken und geben lasse (quae accipit a Deo oblata beneficia). Die Gerechtigkeit aber des Gesetzes ift ein solcher Gottesdienst, der da Gott ans beutet unfer Berke (quae offert Deo nostra merita). So will Gott nu durch den Glauben also geehret sein, daß wir von ihm empfahen, was er verheißet und anbeutet." (96, 49.) Der Glaub' macht gerecht "allein darum, daß er die verheißene, angebotene Gnade ohne Verdienst aus reichem Schatz geschenkt nimmt". (97, 56.) "Also nu und durch bieje Beis will Gott uns bekannt werden. Alfo will er geehret fein, daß wir von ihm Gnade, Heil, alles Gut nehmen und empfahen sollen (ut ab ipso accipiamus beneficia), und nämlich aus Gnaden, nicht um unsers Berdienstes willen. Dieses Erkenntnis ift gar ein ebel Erkennt= nis und ein großmächtiger Troft in allen Anfechtungen, leiblichen und geiftlichen, es komme au sterben oder au leben, wie fromme Gergen wissen." (97, 60.) "Und dieweil der Glaub', ehe wir etwas tun oder wirken, nur ihm schenken und geben lässet und empfähet, so wird uns der Glaube zur Gerechtigkeit gerechnet, wie Abraham, ehe wir lieben, ehe wir das Gesetz tun oder einig Berk." (108, 114.) "Ita cultus et λατρεία evangelii est accipere bona a Deo; econtra cultus legis est bona nostra Deo offerre et exhibere. Nihil autem possumus Deo offerre, nisi antea reconciliati et renati. Plurimum autem consolationis offert hic locus, quod cultus in evangelio praecipuus est a Deo velle accipere remissionem peccatorum, gratiam et justitiam." (140, 189.) Luther sagt: "Ber für Gottes Gericht bestehen und ein Rind ber Gnade erfunden werden will, der soll und muß allein achten und Pleiß haben, wie er Chriftum durch den Glauben ergreis fen und behalten möge, auf daß er ihm nicht unnütze werde, wenn er fich unterstünde, durchs Gesetz gerecht, fromm und selig zu Denn allein Chriftus macht mich gerecht, ohn' aller merden. meiner Werk', Butun und ohn' alle meiner Sünden Verhinderung. Wenn ich also von Christo halte und gläube, so habe ich den rechten Chriftum gefaßt und behalte ihn. Benn ich aber halte, er fodere von mir, daß ich die Bert' des Gesets halten foll, der Meinung, daß ich dadurch follt' gerecht werden für Gott, fo ist er mir schon allers ding unnütz worden und habe ihn gar verloren." 9) An Brenz schrieb Luther: "Und ich, mein lieber Brenz, daß ich die Sache beffer verstehe und fasse, pflege also, zu gedenken, als wäre in meinem Herzen keine qualitas oder Lugend, die Glaube oder Liebe heiße (wie die Sophiften davon reden und träumen), sondern ich setze es gar auf Christum (in loco ipsorum pono ipsum Christum) und sage: Meine formalis justitia, das ift, gewisse, beständige, vollkommene Gerechtigkeit, daran kein Mangel noch Fehl ist, sondern ist, wie sie für Gott sein soll, die ift Christus, mein HErr." <sup>10</sup>) Die rechtfertigende Kraft des Glaubens

10) Erl. Ausg. 58, 359.

<sup>9)</sup> Erl. Ausg. 58, 364.

liegt nicht im Menschen, auch nicht im Alt des Glaubens, sondern einzig und allein im Objekt des Glaubens. Brenz antwortete Luther: "Sie sentio, quod fides tantum accipiat justificationem, videlicet Christum, non item dignitate operis sui justificationem largiatur. Et cum dicitur fides purificare corda, intelligo non opus seu meritum seu dignitatem fidei, sed Christum fide apprehensum."<sup>11</sup>) Nicht die Rechtfertigung oder Bergebung der Sünden zustande zu bringen, sondern sie dem Menschen zu eigen zu machen, das ist das Amt des Glaubens. Doch davon, von dem eigentlichen Amt des Glaubens in der Kechtfertigung, ein andermal. F. B.

## Bur Geschichte Jojuas.

### (Schluß.)

20. Der HErr hatte durch Moses den Kindern Israel befohlen, nach Einnahme des Landes sechs Freistädte zu geben (Num. 35). Auch dieser Beschl wurde jeht vollzogen, und Kedes in Galiläa, Sichem auf dem Gebirge Ephraim und Kiriath-Arba oder Hebron wurden im West= jordanlande, Bezer, Ramoth und Golan aber im Oftjordanlande dazu bestimmt (Jos. 20).

Eine der allerersten Satungen nach der feierlichen Verfündigung der zehn Gebote stellte bereits ein fünftiges Freistätte=Gesets in Aus= ficht (Ex. 21, 13), und sowohl Num. 35, wie Deut. 19 ist davon aus= führlich gehandelt. Diese Abschnitte, verglichen mit Jos. 20, ergeben ein deutliches Bild von dem Zwed und Wert dieser Freistädte. Bo ein Mensch den andern erschlägt, wie Kain seinen Bruder Abel, da sagt ihm fein Gewissen, dessen Stimme wir auch wohl das Naturrecht nennen, daß er das Recht weiter zu leben verscherzt habe, und daß eigentlich jeder, der um feine Tat wisse, um seiner eigenen Sicherstellung willen ihn totzuschlagen berechtigt sei (Gen. 4, 14). Gott tut bei Rain ein Sonderliches, daß ihm dies nicht widerfahre (Gen. 4, 15). Aber nach der Sündflut spricht Gott (Gen. 9, 5. 6): "Ich will eures Leibes Blut rächen und will des Menschen Leben rächen an einem jeglichen Mens schen, als der sein Bruder ift. Wer Menschenblut vergeußt, des Blut foll auch durch Menschen vergossen werden; denn Gott hat den Menschen zu seinem Bilde gemacht." Bo nun Obrigkeit ift, die Gott zur Rächerin verordnet hat über die, so Böses tun, da hat diese das Schwert zu hand= haben, und niemand hat das Recht, es in seine eigene hand zu nehmen zur Rache über übeltäter. 280 aber keine Obrigkeit ift, wo Menschen gesetzlos als Horde nebeneinander leben, wo keinem Familienvater ein über ben Kreis seines hauses hinausreichendes Recht gegeben und zu= gestanden ist, da stellt sich, wenn Mord und Totschlag geschieht, ganz von selbst und natürlich die Blutrache ein, zunächst in der Form, daß

358

<sup>11)</sup> Corp. Ref. II, 510.

der Bater die Ermordung eines seiner Familienglieder oder der Sohn die Ermordung des Baters an dem Täter blutig rächt. Bird diese Rache von der Sippe des Mörders nicht als ein Att gerechter Strafe anerkannt, so wird ein Mord und Totschlag den andern geben, und es kommt dann zu den fortgesetten Bluttaten, denen allmählich ganze Sippen zum Opfer fallen. So sehen wir es noch heute bei wilden Bölkerschaften; so war es vor alters bei Bölkern des Morgenlandes, von denen Jørael umgeben war, ja wir finden die Blutrache sogar da, wo sonft Obrigkeit war und ist, als ein von ihr unangetastetes oder taum eingeschränktes Gewohnheitsrecht in Fortbestand. (Bu den zu= gleich schredlichsten und lehrreichsten Beispielen für bas Gesagte gehört ohne Zweifel der Bericht des Kapitäns F. 28. Beechen über die Ge= schichte der Ansiedlung auf der Insel Bitcairn im Stillen Meer, auf welcher sich die rebellische Mannschaft des englischen Schiffes "Bounth" einen Zufluchtsort schaffen wollte. Sommer, Taschenbuch zur Ver= breitung geograph. Kenntniffe. 38d. X, Prag 1832, 275 ff. — Bas Blutrache sei, kann man da lernen.) Aber, blieb auch in Israel der Bluträcher neben der Obrigkeit, so bewirkte eben das Gesetz von den Freistädten, daß dem Mißbrauch, der sonft unvermeidlich war, nach mehreren Seiten bin fräftig gesteuert wurde. Bunächst gewöhnte es daran, einen Unterschied zwischen Mord und Toticilag zu machen, also zwischen überlegter und unüberlegter Tötung. 280 überlegte Tötung vorlag, gewährte das israelitische Gesetz keinerlei Schutz; da wurde die Todesstrafe vollzogen. Und zwar vollzog sie der Bluträcher, der nächste männliche Anverwandte des Ermordeten; denn eigene Senter scheint Israel nicht gehabt zu haben. Es war eben dann der Blut= rächer der legale Diener der Obrigkeit. Denn sie war es, nicht der Bluträcher felbst, welche darüber zu befinden hatte, ob Mord ober Tot= schlag vorliege. Während außerhalb Jsraels, wo die Blutrache bräuch= lich war, das Faktum einer geschehenen Tötung genügte, den Bluträcher hinter den Täter zu heten, gewährte das mosaische Recht dem fahr= lässigen Totschläger ein Ashlrecht in der Freistadt, die ihm zunächft erreichbar war. — Der Zugang zu einer Freistadt sollte nach Deut. 19, 3 wohl zubereitet fein ("gelegene Örter", übersetst Luther); er follte also jedenfalls so gut im Stande gehalten sein, daß es dem Tot= schläger möglich war, ihr Tor zu erreichen, ehe der Bluträcher ihn ein= holen konnte.1) Denn erreichte er ihn zuvor und tötete ihn, "weil sein

<sup>1)</sup> J. D. Michaelis, Mofis Recht II, 419: "Ich verftehe hierunter nicht eine solche Wegbefferung, als auf unsern Landstraßen wegen der Fuhren nötig ift, sondern 1. daß die Straße nicht solche Umwege nehmen soll, bei denen der Bluträcher dem Flüchtigen auf Fußsteigen zuvorkommen und ihm auflauern könnte, ehe er an die Freistadt gelangte (in der Tat bedeutet das hebräische Wort auch eigentlich gerade machen); 2. daß Wegzeichen gesetzt werden, damit sich der Flüchtige nicht verirren und des rechten Weges versehlen möge; 3. daß nicht unterwegs etwa Brücken mangeln oder sonst eines den Flüchtigen aufhalte."

Herz erhitt war" (Deut. 19, 6), so scheint der Bluträcher ftraflos geblieben zu sein. Ram der Flüchtling an das Tor der Freistadt, so sollte er nach Joj. 20, 4 außen stehen bor der Stadt Tor und bor den Altesten, bie also zu ihm unter das Tor treten mußten, seine Sache ansagen. Ob sie ihm die Aufnahme verweigern durften, wenn er sich etwa in feinem Bericht gleich als eigentlicher, bewußter Mörder direkt oder indirekt verriet, erfahren wir nicht. Meist wird der Rlüchtige ja sich unüberlegter Tötung schuldig gegeben haben. Dann sollten ihn die ültesten zu sich in die Stadt nehmen und ihn nicht dem nachfolgenden Bluträcher überliefern, auch wenn dieser ihn absichtlicher Tötung zieh. Der Flüchtling sollte dann stehen "bor der Gemeine vor Gericht". Er sollte dann jedenfalls seinen ordentlichen Prozeh bekommen, und wenn dabei die Sache fo lag, daß nur ein einzelner Beuge ihn der überlegten Tötung beschuldigte, so wurde er nicht ausgeliefert (Deut. 19, 15; Num. 35, 30). Es wird Fälle gegeben haben, wo das Prozeftverfahren füglich in der Freistadt selbst erledigt werden konnte; und andere, wo es am Tatort zu geschehen hatte. Dann wird wohl der Flüchtling unter sicherer Bededung dorthin gebracht und, wenn er nur fahrlässiger, unabsichtlicher Tötung schuldig erfunden wurde, auch ebenso zur Freiftadt zurückgebracht worden fein (Num. 35, 25). Bar er übers legten Mordes schuldig, so wurde, wenn der Flüchtling noch in der Freistadt war, durch seine Heimatsbehörde seine Auslieferung von dort verlangt (Deut. 19, 12), und sie felbst übergab ihn dann dem Bluträcher. Bährend bei sonstigen Körperberletungen von dem Grundfat "Auge um Auge, gabn um gabn" Umgang genommen und ein fo Beschädigter sich durch eine Geldsumme abfinden lassen konnte, durfte ber Bluträcher "keine Versöhnung nehmen über die Seele des Totschlägers; benn er ift des Todes schuldig und er soll des Todes sterben" (Num. 35, 31).2) Grund: das Blut verunreinigt das Land, und "wer blutschuldig ist, schändet das Land; und das Land kann vom Blut nicht versöhnt werden, das darinnen vergossen wird, ohne durch das Blut des, der es vergoffen hat" (Num. 35, 33). — So feft follte sich das dem Gewissen Jøraels einprägen, daß auch im andern Fall, wenn nämlich ein unüberlegter Lotschlag geschehen war, der Bluträcher nicht etwa gegen Bezahlung einer Gelbsumme erflären

2) Anders hat 600 Jahre nach Chrifto der Lilgenprophet Mohammed, der bie Blutrache bei seinem Voll vorsand, verordnet. Der Koran sagt: "Bei dem Mord ift euch Gläubigen die Wiedervergeltung vorgeschrieben, dergestalt, daß Freier für Freien, Anecht für Anecht, Weib für Weib sterbe. Wem es aber sein Nächster erläßt, gegen den hat eine billige Geldbuße statt. Das ist eine Erleich= terung von Gott und eine Barmherzigkeit. Wer aber nachter noch übertritt [das heißt, den Mörder tötet, dem er gegen Geld den Mord erlassen hat], den wird Gott schwerzlich strafen. Die Sicherheit eures Lebens beruht auf dem Recht der Wiedervergeltung." Auch nach dem Koran ist der nächste Berwandte ber Bluträcher; die Mahnung, er soll nicht das Maß überschreten, bedeutet, er soll keine grausame Todesart wählen.

tonnte: du magit, wie bisher, hier sicher wohnen und brauchst nicht in bie Freiftadt zu flüchten; nein, der Täter mußte dorthin (num. 35, 32) und dort bis zum Tode des eben fungierenden Hohenpriefters in der Berbannung leben, durfte auch die zur Freistadt gehörige Bann= meile (Num. 35, 5) nicht ohne Gefährdung feines Lebens durch einen etwa übereifrigen, auf der Lauer liegenden Bluträcher überschreiten. Erst nach des amtierenden Hohenpriesters Tod war ihm die Rückkehr in seine Heimat wieder erlaubt, und er war dann sicher vor dem Bluträcher. — Barum gerade bis zum Tode des Hohenpriesters? Darüber tann man nur Vermutungen haben; die Schrift nennt teinen Grund. Jedenfalls aber ift es gang verkehrt, dem Tod des Hohenpriefters fühnende Bedeutung beizulegen. Wenn wir an die Geschichte Israels benken, die ja dem das Gesetz durch Mosen gebenden Gotte wie die Gegenwart vor Augen stand, so möchte man sagen, Gott hat hier einen Termin bestimmt nach einem konstant gebliebenen Bürdenträger, während leichter hätten Aweifel entstehen können, wenn es geheißen hätte "bis zum Tod des Richters oder Königs". Auch erscheint, da wir nach Er. 21, 14 uns wohl vorzustellen haben, daß während der Büftenwanderung und bis zur Einnahme Kanaans die Stiftshütte und der Altar als Afyl dienen sollten, sowohl die Bestimmung, daß nur Priesterftädte zugleich als Freistädte gelten konnten (Num. 35, 6), als die Be= ftimmung bes terminus ad quem für die Rüdkehr nach dem Tod des Hohenpriefters als besonders nahe liegend. — Jedenfalls war, erfolgte nun diefer Tod früh oder spät, der unabsichtliche Totschläger fo lange der Familie des Getöteten aus den Augen; und die ganze betreffende Ortsgemeinde hatte an der jahre=, vielleicht jahrzehntelangen gezwun= genen Abwesenheit eines vielleicht sonft recht wohlgelittenen Gemeindegliedes ein sehr lautes und spürbares Zeugnis, wie kostbar das Blut ber Menschen in Gottes Augen sei, wenn sogar unvorsätzliches Ver= gießen so fühlbare Strafe nach sich hatte.

Wer sich die Mühe nimmt, das mosaische Ashlrecht mit dem heid= nischen, ja auch mit dem der älteren und mittelalterlichen Kirche zu vergleichen, der ist über die Frage, wo sich die größere gesetzgebende Gerechtigkeit und Klugheit sindet, ganz schnell im reinen. Dabei bleibt dennoch stehen, daß Gott in der mosaischen Gesetzgebung, ähnlich wie beim Eherecht durch die Ordnung vom Scheidebrief, der Herzenshärtigkeit Israels Rechnung getragen habe; denn es blieb undeftraft, obwohl er vor Gott damit nicht recht tat: 1. der Bluträcher, der einen auch nicht vorsählichen Totschläger vor dessen Ankunft in der Freistadt tötete, 2. der Bluträcher, der einen solchen außerhalb der Bannmeile der Freistadt antraf und erwürgte vor dem Tode des Hohenpriesters, zu dessen Amtszeit der Totschlag erfolgt war.

21. Zu den sechs Städten, welche zugleich als Freistädte dienen sollten, erhielt der Stamm Lebi noch 42 andere zugewiesen, so daß ihm zusammen 48 gehörten. Dazu bekam er auch die nächste Um-

gebung derfelben, "ihre Vorstädte". Wir finden sie alle Jos. 21 aufgezählt. Die Beftimmung dieser Städte mußte natürlich erfolgen, sobald die andern Stämme ihr Gebiet zugewiesen bekamen. Freilich lag zur Zeit der Bestimmung eine Anzahl dieser Städte noch in partidus infidelium und mußte erst noch erobert werden, ehe Besis davon ergriffen werden konnte. Dies scheint aber nicht immer möglich gewesen zu seit, und so erklärt es sich wohl am ehesten, daß das 1 Chron. 6 vorsindliche Verzeichnis der Levitenstädte sich nicht völlig mit dem hier aufgestellten Katalog dedt. Die Jos. 21 genannten Städte hoffte man wohl bald einzunehmen und ersetzte sie, solange sie noch im Besitz der Ramaaniter waren, einstweilen durch andere, die dann nacher den Reviten blieben, weil man die Unzuträglichkeiten des Wechsels scheils scheuen mochte. (So auch Hengtenberg, II, Abt. 1, S. 260.)

Die "Zerstreuung" und Verteilung des Stammes Lebi unter die übrigen Stämme Israels, die, wie wir faben, in Erfüllung der letten Worte Jakobs geschah, war doch zugleich ein wohlbedachtes Werk der Beisheit und Güte Gottes, gegen Israel insgemein und gegen den Stamm Levi insonderheit. In erreichbarer Nähe, nicht erst und ausschließlich bei dem Heiligtum der Stiftshütte oder des Tempels, fand nun der Braelit leicht einen Mann, der im Gesetz und Dienft des HErrn kundig war und ihn beraten, fand der Aussätzige, an dem der HErr Barmherzigkeit getan hatte, den, der ihn vom Ausfat lossprechen tonnte. Der herzensharte Israelit, der sich von seinem Weib, die teine Ehebrecherin, aber ihm sonft mißfällig geworden war, durch einen Scheidebrief zu scheiden gedachte, fand in dem Briefter und Leviten nicht nur einen schreib=, sondern auch einen gesetstundigen Mann, der ihm zum Guten zu raten, die Folgen feines Schrittes unter Augen zu ftellen und ihn unter Erinnerung an die göttliche Stiftung der Ebe treulich abzumahnen vermochte. Rurz, eine ganze Anzahl von Fällen läßt sich denken, zumal in dem durch so viele Ritualgesete verfaßten und beschränkten öffentlichen und häuslichen Leben des jüdischen Bolkes, wo gerade die Möglichkeit, schnell den Rat und Dienst eines Mannes vom Stamme Levi haben zu können, für gewissenhafte, vollends für ftrupulöfe Bersonen von großem Berte sein mußte. - Für den Stamm Levi aber war es wiederum ein Zeichen göttlicher Güte, daß das mojaische Gesetz ihn nicht so ganz ausschließlich auf den Naturalzehnten anwies, ben Israel ihm schuldete, sondern daß er, wenn in Zeiten herrschender Abgötterei der große gottlose Haufe in Israel sich von dergleichen Verpflichtungen dispensierte, doch seine Untertunft hatte und in der Ge= martung ber 48 Städte ein Feld eignete, auf dem er zur Not sein täg= liches Brot baute.

22. Josuas Lebens auf gabe war nunmehr eigentlich beendet. Die Einnahme, die Teilung, soweit beides bisher geschehen konnte, war vollzogen. "Der HErr gab Israel alles Land, das er geschworen hatte ihren Bätern zu geben; und sie nahmen's ein und wohneten drinnen. Und der HErr gab ihnen Ruhe von allen umher, wie er ihren Bätern geschworen hatte; und ftund ihrer Feinde keiner wider sie, sondern alle ihre Feinde gab er in ihre Hände; und es schlte nichts an allem Guten, das der HErr dem Hause Israel geredet hatte. Es kam alles", Jos. 21, 43—45.

Daher konnte denn nun auch Josua die dritthalb Stämme, die ihre Wohnsitze am Oftjordanufer hatten und ihren Brüdern treulich jahrelang geholfen hatten, auch ihr Erbteil zu gewinnen, mit väter= licher Ermahnung und mit seinem Segen entlassen (Jos. 22, 1-9). Ehe sie nun aber den Jordan überschritten, bauten sie, die Rubeniter, Gaditer und der halbe Stamm Manaffe, "einen großen, ichönen Altar". Nicht eine Opferstätte, einen Altar im eigentlichen Sinn des Worts, wollten sie damit aufrichten, nicht das Verbot des HErrn (Deut. 12, 13) hatten sie damit vergessen, geschweige gar, daß sie es hätten übertreten wollen; sie wollten nur ein Dentmal ftiften, das da bezeugen follte, fie hätten mit ben Brübern jenseit des Jordans einen BErrn, einen Glauben, ein Bekenntnis, einerlei Opfer und Gottesdienst. 3hr ein= ziger Fehler war, daß sie das vorher nicht sagten und erklärten, so daß fie dadurch allerdings Anstop gaben und Anlaß zu der Meinung, fie hätten sich damit versündigt und von Jehovah abkehren wollen. 28ie fie nun aber, darüber zur Rede gestellt, mit dem heiligsten Eide (Jof. 22, 22) die Lauterkeit ihrer Absichten bezeugten, daß sie gerade dies hätten damit dokumentieren wollen: "wir haben auch teil am HErrn, ob wir wohl jenseit des Jordans wohnen" — da gab sich ganz Israel zufrieden, und von dem aus heiligem Gifer stammenden Gedanken, die britthalb Stämme deshalb zu betriegen, war fürderhin nicht mehr die Rede. Auch blieb das Denkmal stehen zum Zeugnis des beiderseitigen Bekenntnisses, "daß Jehovah Gott sei".

Nicht nur zur Strafe über die übeltäter ist die Obrigkeit von Gott geordnet, sondern auch "zu Lobe den Frommen", das zeigt Josuas schönes Lob, das er den dritthalb Stämmen beim Abschied mitgibt (Joj. 22, 2-3). Aber es gilt, standhaft zu bleiben in den Wegen des HErrn, daher die Ermahnung B. 4 und 5. — Nie aber hat sich, Israel als Ganzes betrachtet, in dem Volke Gottes ein reinerer und schönerer Eifer für des HErrn Ehre gezeigt als dazumal. Man sieht, wie von den Tagen der Missetat Peors und des Frevels Achans her dem Volk die Furcht, unter den Zorn und Bann des lebendigen Gottes zu geraten, in allen Gliedern stedt, und wie es eifrig bemüht ift, den HErrn nicht zu erzürnen und nicht wider ihn zu fündigen. Die Liebe zu ihren Brüdern nach dem Fleisch fteht ihnen da nicht höher als der Eifer um die reine Lehre und rechte Religion; die erste Tafel geht der zweiten vor. "Ex hoc loco", sagt ferner Brenz, "disce rationem imaginum, imo omnium operum. Nam in lege unum solum altare publicum deputatum erat ad sacrificandum holocausta, videlicet altare in tabernaculo Domini. Non igitur licebat in hunc usum alibi altare condere. Licebat autem in alium usum. Sic imagines et statuae

Digitized by Google

. . . . .

prohibitae sunt, ne instituantur ad cultum. Sic unum opus est, quod satisfecit pro peccatis nostris, videlicet passio Christi. Prohibitum igitur est, ne ullum opus bonum hac opinione fiat, ut satisfaciat pro peccatis. Atqui bona opera facere ad obedientiam fidei et mandatorum Dei, non solum est licitum, sed etiam necessarium."

23. Die beiden letten Rapitel des Buches Josua (23 und 24) schildern uns, wie, lange Zeit, nachdem die dritthalb Stämme friedlich in ihre Wohnsitze jenseit des Jordans gezogen, Josua das Bolt Israel vermahnt und feinen letten Landtag in Sichem gehalten hat. Ob die Rap. 23 enthaltene Vermahnung auf einer vorletten Versammlung Israels (oder vielmehr nur feiner Repräfentanten, der Elteften, Richter und Amtleute) geschehen sei (wie Sengstenberg als sicher binstellt, der auch weiß, daß sie in Silo stattgefunden haben müsse), das läßt sich, obwohl der 1. Vers des 24. Kapitels es wahrscheinlich macht, doch nicht fest behaupten. Jedenfalls ist der Schluß ganz albern, daß man sonst annehmen müßte, es seien hier zwei Berichte aus verschiedenen Quellen ungeschidt aneinandergeflickt. Beide Ansprachen Josuas haben gemeinsam die Erinnerung an die großen Gnaden und Bohltaten, die Jehovah Israel erwiesen hat, und die Ermahnung, nun treu beim HErrn zu bleiben und nicht von ihm abzufallen. Bährend aber die erstere daneben noch die unheilbollen Folgen eines etwaigen Abfalls vor Augen stellt, läuft die letztere aus in die Aufforderung an das ganze versammelte Israel (Rap. 24, 15): "Erwählet euch heute, welchem ihr dienen wollet. . . . Ich aber und mein Haus wollen Jehovah dienen." Da bekennt Jsrael: "Wir wollen auch dem HErrn dienen; denn er ift unser Gott" (Jos. 24, 18); "das fei ferne von uns, daß wir den HErrn verlassen und andern Göttern dienen" (B. 16). - War es nicht herrlich, daß sie so ganz freudig und einmütig sich aum HErrn bekannten? Gewiß. Sie meinten es sicher auch aufrichtig in diefem feierlichen, gehobenen Momente, wo Josua, der "nun dahinging wie alle Belt" (Jos. 23, 14), sie zum lettenmal ermahnte. Aber hatten nicht auch ihre Bäter (Er. 20, 19 und öfters) ein Gleiches versprochen und waren doch schnell vom rechten Wege abgetreten? Darum hält ihnen Josua nochmals vor, daß es nicht in menschlichen Kräften liege, dem HErrn treu zu bleiben, daß das Strohfeuer eines auf die eigenen Kräfte bertrauenden Vorsates der Beständigkeit nicht lange vorhalten könne. Aber da nun das Bolk, nachdem ihm wiederholt die ganze Größe seines Versprechens vorgehalten wird, auch wiederholt erflärt: "Bir wollen dem HErrn dienen und seiner Stimme gehorchen", macht Josua mit ihnen einen förmlichen und feierlichen Bund, und "nahm einen großen Stein und richtete ihn auf daselbst unter einer Eiche, die bei dem Heiligtum des BErrn war, und sprach zum ganzen Bolt: Siehe, dieser Stein foll Beuge sein zwischen uns; benn er hat gehöret alle Rede des HErrn, die er mit uns geredet hat; und foll ein Beuge über euch fein, daß ihr euren Gott nicht verleugnet. Also ließ Josua das Volk, einen jeglichen in sein Erbteil".

Mit dem Vermerk, daß Josua im Alter von 110 Jahren ftarb und in der Grenze des ihm zugewiesenen Erbteils zu Timnath-Serah begraben wurde, wo er wohl seit der zu Silo vollendeten Landesteilung seinen Wohnsitz genommen hat, daß ferner zu Sichem auch Josephs Gebeine (wohl schon früher) ihre letzte Ruhe fanden (Jos. 24, 82), und mit dem Vericht vom Tod und Vegräbnis Eleasars, des Sohnes Aarons, des Hohenpriesters Israels, schlieft das Buch Josua.

In Davids Zeit verfaßt ift die Unterweisung der Kinder Korah, die im 44. Pfalm, V. 1—4, eine schöne Zusammenfassung der Zeit Josuas gibt mit den Dankworten, die zugleich eine Beftätigung von Jos. 24, 31 in sich schließen: "Gott, wir haben mit unsern Ohren gehöret, unsere Bäter haben's uns erzählet, was du getan haft zu ihren Zeiten vor alters. Du hast mit deiner Haben das Land nicht eingenommen durch ihr Schwert, und ihr Arm half ihnen nicht, sondern deine Rechte, dein Arm und das Licht deines Angesichts; denn du hatteft Wohlgefallen an ihnen."

24. Noch eine Frage: Enthält das Buch Josua Andeutungen und Bestimmungen, die uns über die Zeit seiner Berabfassung unterrichten?

Wenn es Jos. 24, 28 heißt: "Und Josua schrieb Allerdings. bies alles ins Gesetbuch Gottes", fo ift damit nicht nur der Inhalt der Rapitel 23 und 24 mit Ausnahme der von seinem Tode bandelnden Borte, sondern viel mehr als dies auf seine Niederschrift zurückgeführt. Wenn wir erwägen, wiebiel an einer genauen Nachricht, wie Kanaan eingenommen worden sei, wiebiel zur Bermeidung etwaiger späterer Bürgerkriege an einer ganz erakten Verzeichnung ber Grenzen des Landes und feiner einzelnen Stämme gelegen war, fo wird uns daraus nicht bloß die Unentbehrlichkeit des Buches für die Geschichte Israels in seinem inspirierten Ranon, sondern auch dies deutlich, daß eben Josua das geeignetste Medium war, durch welches der Inhalt des nach ihm benannten Buches auf die Nachwelt kommen konnte. Daß wir fo oft lesen, dies und das sei noch zu sehen "bis auf diesen Tag" — die Steine im Jordan (4, 9), der Steinhaufen über dem Grabe der Familie Achan (7, 26), über dem des Königs au Ai (8, 29) und bei der Höhle zu Makteba (10, 27) 2c. ---, das weist nicht hin "auf eine fehr späte Zeit", "nach bem Egil", "kurz vor dem Egil" und was man alles sonft geträumt hat. Vor zehn Jahren hat ein Tornado St. Louis heimgesucht. Mich führt mein Weg alle Lage an Säusern vorbei, die das mals neue Kappen bekommen mußten. An der minder rauchge= schwärzten Farbe der neuen Badfteine tann man feben "bis auf diesen Tag", welchen Weg der Sturmwind gegangen ift. Aber nach zwanzig, breißig, vierzig Jahren wird taum mehr viel davon zu sehen sein; ich glaube, schon nach zehn Jahren nicht mehr. Folglich macht die Redeweise "bis auf diesen Tag" nicht eine Abfaffungszeit "viel später", "längst nach Josua" notwendig. — Gerade von den zwölf Steinen im Jordan meint Hävernick, dies Denkmal müsse, könne wenigstens ber Jordan bald genug unterwaschen und beseitigt haben. Sei es also zur Zeit der Niederschrift des Buches nach Joj. 4, 9 noch sichtbar gewesen, so müffe diese sehr früh erfolgt sein. 280bl möglich, daß er recht hat. — Freilich was Jos. 19, 47 von einer Expedition der Kinder Dan berichtet ist, bezieht sich auf eine nach Josuas Tod stattgehabte, Richt. 18, 27. 29 erwähnte Tatsache, kann daber nicht von Josuas Hand herrühren. Aber es braucht darum nicht "erst die Hand Esras" gewesen zu sein, die es hinzufügte. Bekanntlich hat David die Jebu= fitermacht gebrochen (2 Sam. 5, 6); von der Zeit an also hätte wenig= ftens nicht mehr volle Geltung gehabt, was Joj. 15, 63 fteht. Es mag also ganz wohl Samuels oder eines andern Propheten Hand gewesen fein, durch die Gott folche Bemerkungen wie Sof. 15, 63; 19, 47; 24, 29 ff. und ähnliche dem von Josua verabfaßten Buche hinzufügen ließ. Uns genügt, daß das Buch, wie es ist, auch zu JEsu Zeit im hebräischen Kanon gewesen und mit diesem aus seinem Munde, der nicht trügen kann, als das Wort Gottes, das nicht trügen kann, flar und deutlich bezeugt ift. K.

# Über die Folgen des Cölibats. (Aus dem Buch eines Alttatholiten.)1)

Ein Geset, das Hunderttausenden von Männern, bloß weil sie einmal einen bestimmten Beruf ergriffen haben, unbedingt und für immer die She verbietet, sie für unfähig dazu erklärt, ist an und für sich nicht zu rechtfertigen.

Man hat gut sagen: die Kirche hat das Recht, die Bedingungen vorzuschreiben, unter denen sie Versonen in ihren Dienst aufnehmen

**36**6

<sup>1)</sup> Dr. 3. Fr. v. Schulte, Der Cölibatszwang und beffen Aufhebung. Bonn, 1876. 8°. — Der Berfaffer, einer der namhaftesten Alttatholiten, hatte im Jahre 1871 als ordentlicher Professor des tanonischen und deutschen Rechts an der Uni= verfität zu Prag ein weithin befannt gewordenes Wert geschrieben: "Die Stellung ber Ronzilia, Päpfte und Bischöfe vom historischen und tanonistischen Standpunkte und die papftliche Ronftitution vom 18. Juli 1870. Mit ben Quellenbelegen. Prag. 1871, 8°, 340 und 286 Seiten." Das Batitanische Ronzil, will er barin beweisen, tann nicht beanspruchen, ein öfumenisches zu heißen; bie auf demselben aufgestellte Lehre von der Unfehlbarteit des Papstes steht in Biderspruch mit der Schrift, der Tradition und der gangen Geschichte der Rirche. Selbftverftändlich ift in Diefem Bert, das eine ftaunenswerte Quellentenntnis verrat, nicht jeder Be= weis gleich gelungen. Der Verfaffer ift weit entfernt von der Erkenntnis, was bas Papittum eigentlich ift; und ihm fehlt bas Auge bafür, wie fruh ichon "bie Bosheit des Antichrifts fich heimlich in der Rirche regte". Das hinderte in= beffen nicht, bag er mit ber Ertenntnis, bie er hatte, ber Sache bes Alttatholigis= mus in Deutschland und Öfterreich mächtig Vorschub geleistet hat. Er trug im Jahre 1871 in München wesentlich dazu bei, daß man die Bildung alttatholischer Gemeinden beschloß, er wurde 1872 in Röln mit ber Leitung ber Bifchofsmahl

1

will; sie zwingt niemanden, Geistlicher zu werden; frei übernimmt jeder die Verpflichtung, da "Gott die Gabe der Keuschheit denen, die ihn recht darum bitten, nicht versagt und nicht zuläßt, daß wir über unsere Kräfte versucht werden". Ob die Kirche ein solches Recht hat, wollen wir später prüfen; hier handelt es sich darum, die Unrichtigkeit der Argumente zu zeigen.

Durchschnittlich wird im Alter von höchstens 24 Jahren 2) die Briefterweihe empfangen. In diefem Alter ift ein Jurift, Bhilolog, Mediziner, Soldat, der seine Lernzeit recht gut benutzt hat, aber kein Bermögen besitzt, sehr selten in der Lage, schon heiraten zu können. Man verlangt also von den Kandidaten des geistlichen Standes die übernahme einer solchen Verpflichtung in einem Alter, wo vernünftiger= weise junge Leute, die eine wissenschaftliche Laufbahn ergriffen haben, regelmäßig die Heiratsfrage sich noch gar nicht stellen sollten. Sebr viele Geistliche sind mit 23, selbst 22 und sogar 21 Jahren ordiniert; bei ihnen trifft das Gesagte noch mehr zu. Notwendige Boraussezung der freien übernahme einer Pflicht ist deren volle Kenntnis und Bür-Man stellt das Prinzip auf, der Geistliche solle in sittlicher, digung. förperlicher und geiftiger Hinsicht tadellos, gewissermaßen vor den übri= gen ausgezeichnet sein. Und doch legt man den Cölibat Leuten eines

betraut und schrieb, als die Alttatholiten die Frage ventilierten, ob der Cölibats= zwang nicht aufzuheben sei, das obengenannte Buch, in welchem er zunächft noch bie überzeugung aussprach, bie Aufhebung des Cölibatszwanges fei jest noch nicht opportun, weil das Bolt durch die hierarchische Leitung fo durch und durch ultra= montan geworden sei, daß es daran noch Anftoß nehmen würde. Aber auf der fünften alttatholischen Synode, 1878, murde bann boch der jedes 3ahr von neuem feitens ber Laien belegaten eingebrachte Antrag auf Abichaffung bes Colibats burch Majoritätsbeschluß angenommen. Freilich geht der Schrift Dr. Schultes ber frifche und frohe Mut ab, mit dem einft ber in Gottes Bort gang anders gegründete Luther ben Cölibatszwang angriff; aber fie bleibt boch als eine auf Augenzeugenschaft ruhende Wertung des römischen Cölibatszwanges und als eine treue Schilderung des römischen Rlerus unferer Zeit von hohem Berte; manches freie und mahre Bort hatte ber Berfaffer mohl nicht gefagt, wenn die Beit des Rulturtampfes, in ber fein Buch erschien, ihm nicht die Bunge gelöft hatte und günftig gewesen wäre. K.

2) Einige Beispiele für die Richtigkeit von Schultes Behauptung. Rach den Pfarrschematismen der Diözefe Münster (1868), Köln (1872), Königgrät (1871) waren in diesen drei Bistümern zu Priestern geweiht worden im Alter von 22 Jahren: 61, von 23 Jahren: 507, von 30 Jahren: 79, von 39 Jahren: 3. — Mit der vollständigen Reise wird der Eintritt immer seltener. — Ich kam auf meinen Reisen zur St. Louiser Weltausstellung, 1904, zweimal mit römischen Priestern in ein längeres Gespräch, das auch den Gölibat berührte. Der eine von ihnen meinte, es wäre besser, wenn die römische Rirche gleich der griechischen dem niederen Rlerus eine einmalige Che erlaubte; der andere, es wäre besser, wenn sie das Gelübde der Chelosigsteit erst vom vierzigsten Lebensjahr an for= berte. Ich brauche wohl nicht zu erwähnen, daß beide Gespräche nicht am gleichen Lag stattfanden. K. Alters auf, in dem ein ganz unberdorbener junger Mensch der vollen Bedeutung dessen, was er übernimmt, sich noch nicht bewußt ist.

Wir haben es mit einem höchft realen Dinge zu tun. Ift auch zuzugeben, daß in unsern Ländern das Bachstum des Körpers mit 23, 24 Jahren vollendet ift, so verdient eine andere Erwägung volle Beachtung. Die Eristenz des Geschlechtstriebs an und für sich verstebt sich bei einem normal gebildeten Manne von felbst. Er tritt als folcher erft dann recht eigentlich auf, wenn der Körper vollfommen ausgebildet ift, was wohl niemand als Regel für das Alter von 23, 24 Jahren behaupten wird. Wer junge Männer im Alter von 22 bis 24 Jahren fah, dann aber erst nach vier, fünf Jahren wiedersieht, ertennt auf den ersten Blid, daß aus dem Jüngling ein Mann geworden ist. Der Entschluß muß vor der Beihe fertig fein, er wird gebildet während der Studiens zeit. Nun ift unfraglich, daß nichts so sehr den Geschlechtstrieb zurücks treten läßt als geiftige Arbeit. Darin und in der nicht überreichen Nahrung liegt der Grund, weshalb die studierende Jugend im ganzen geschlechtlich weniger excediert als Gleichaltrige in andern Ständen. Erhält der 24=, 25jährige Priester eine Stelle, so wird durchschnittlich seine Nahrung besser und reichhaltiger, er trinkt mittags und abends Bein oder Bier. Geistige Arbeit hat er fehr wenig; denn alle regel= mäßigen Beschäftigungen, mit Ausschluß der Borbereitung für die Bredigt, die Religionslehre und dieser Afte selbst, welche unter hunderten achtzig nicht viele Zeit toften, find teine geiftigen Arbeiten, sondern füllen bloß die Zeit 3) aus. Studieren, sich wissenschaftlich weiterbilden, ift

3) An einer andern Stelle, wo Schulte ben Einwurf ber Papisten bespricht: "bas geiftliche Amt bringe fo viel Arbeit mit fich, daß für Frau und Rinder leine Zeit übrig bleibe", jählt er nun jur Widerlegung biese Arbeit auf. "Reh= men wir einen gewiffenhaften Seelforger, ber alles felbft tut, als Muster und bringen alle und jede ,geiftliche Arbeit' in Anfchlag. Er lieft täglich eine Deffe; bas macht, ba bas Pfarrhaus febr felten hundert Schritt von ber Rirche entfernt ift und bei einiger übung bie Deffe höchftens breißig Minuten bauert - barüber ift's dem Publikum nicht recht — vierzig Minuten täglich, also an 300 Bochen= tagen 200 Stunden. Rechnen wir nun für die Wochentage nochmals 50 ertra bezahlte ,Amter' im Jahre ju 11/4 Stunde, alfo noch 50mal 35 Minuten, macht 29 Stunden 10 Minuten. Dazu an 65 Sonn= und Feiertagen die Meffe mit Predigt ju 11/2 Stunde - faltisch wird's nicht fo lang - macht 97 Stunden 30 Minuten. - Rehmen wir für die Geburten, heiraten, Sterbefälle die bochfte Durchschnittsziffer an, je einen Fall auf respettive 25, 120, 35 Seelen, die Pfar= reien im Durchschnitt mit 2000 Seelen, was für gang Deutschland viel ju boch, ja ziemlich boppelt zu boch gerechnet ift, fo erhalten wir jährlich: 80 Geburten, 57 Tobesfälle, 16 Trauungen. Segen wir bie für jeben folchen Aft erforberliche Reit mit einer Stunde an, die einschließlich der Eintragung in die Bücher nie ober nur felten bei Begräbniffen gebraucht wird, fo erhalten wir 153 Stunden. Alle einem Pfarrer, ber 2000 Seelen hat, alle Alte felbft verrichtet und bas gange Jahr fungiert, obliegenden Atte erfordern fomit jufammen 479 Stunden 40 Minuten. Das macht, ben Tag nur ju fechs Arbeitsftunden gerechnet, 80 Tage (weniger 20 Minuten) aus, und, wenn man neun Arbeitsftunden auf ben Tag

nicht Sache der meisten Geistlichen. Die Nehrzahl der Geistlichen hat außer Zeitungen, Predigtbüchern, etwa einer ultramontanen Zeitschrift, der übersezung von Kirchenvätern, vielleicht auch Bollandenschen Roma= nen u. dgl. keine Literatur nötig;4) literarisch tätige Geistliche bilden ein verschwindendes Minimum. Die Sorge für die Ökonomie, der Besuch von Wirtshäusern, seien es auch katholische Rasinos, der Besuch von Konfratres, das Kartenspiel, der Besuch einzelner Familien, frommer Frauen, Spazierengehen 2c. ist zur Abtötung wahrlich nicht geeignet.

rechnet, was boch wahrlich nicht zu viel ift, nur 53 Lage. Die übrige Zeit, also bie Arbeitszeit von 285 Tagen bei fechs Arbeitsftunden, von 312 Tagen bei neun Arbeitsstunden, hat der Pfarrer für bie Borbereitung auf die Predigt, welche notorisch ben meiften nicht allzu viel Zeit toftet, bas Brevierbeten, welches man taum eine Arbeit nennen tann, Rrantenbesuche, bie nicht viel Beit toften. Es ift richtig, bag einzelne mehr Zeit brauchen, weil fie mehrere Ortschaften haben; auch nimmt bei ben fleiftigften ber Religionsunterricht vielleicht brei bis sechs Stunden während der Schulzeit wöchentlich, ber "Rommunitanten=Unterricht" (!) burch bier Bochen täglich eine Stunde fort. hierzu tommt das Beichtfigen, welches notorisch nur in der öfterlichen Zeit länger dauert, aber auch mit brei Stunden wöchentlich angenommen werden mag. Bedenkt man nun, daß bie größeren Bfarreien neben dem Bfarrer einen Raplan, oft zwei, drei haben, die Arbeit fich alfo bedeutend verteilt, auf fehr vielen Filialorten ein eigener Geift= licher fist, in den Städten neben den Pfarrgeiftlichen noch andere Geiftliche (Religionslehrer an Gymnafien 2c.) fich befinden: fo ift nichts absurder als die Behauptung, das geiftliche Amt laffe teine Zeit, fich um Frau und Rinder zu be= fümmern. Der Argt, ber Staatsbeamte, Lehrer, Raufmann, Sandmann 2c. hat mehr, doppelt und breimal fo viel Arbeit wie der Geiftliche. Ber die Berhält= niffe tennt, weiß, daß es eine hauptbeschäftigung ber Landgeiftlichen bildet, fich zu besuchen, häufig jeden Lag, und fich beim Beinglase über die intereffanten Erlebniffe ju unterhalten. Das Studieren ift notorijch nicht Sache ber Beift= lichen, wie ein Blid in ihre Studierzimmer beweift. Das haus bietet bem tatholischen Geiftlichen allerdings wenig, daher bie Reigung, auswärts Erfat ju suchen. Man halte Umschau und man wird sehen, daß von den in der Seelsorge und andern gewöhnlichen geiftlichen Umtern befindlichen, ben Biffenschaften nicht obliegenden Geiftlichen meistenteils nur folche, die Eltern ober Schweftern bei fich haben, insbesondere gebildete, durchweg gut find, weil sie eben ein Fami= lienleben führen." (G. 37-39.) Die Berechnung des Arbeitsquantums für einen römischen Briefter in ben Bereinigten Staaten mag wohl etwas anders ausfallen. Aber ba er nicht jo viel predigt, wie mancher feiner deutschen Ron= fratres, fo macht es nichts, wenn auch bie Rrankenbesuche und "bas Bersehen" bei ben entlegener wohnenden Rirchengliedern ihm mehr Zeit wegnehmen; er be= hält boch Beit genug übrig. К.

4) Ganz genau so, wie hier angegeben, fand ich in einer Anzahl deutscher römischer Pfarrhäuser den Bibliothetbestand. Wenn es sehr hoch tam, hatte der Pfarrer außer dem ultramontanen Tageblatt der Umgegend und einer homileti= schen Zeitschrift etwa noch einige Jahrgänge der "Stimmen aus Maria=Naach". Die (Remptener) übersetzung der Rirchendäter war, wo sie sich fand, fast neu und wenig gebraucht. Aber Bollanden, Ida Hahn=Hahn und ähnliche Literatur war schultich wiederholt gelesen. K.

24

Der förperliche habitus gar vieler Geistlicher bürgt dafür, daß Raften und "Rasteiung des Fleisches" ihre Sache nicht ist. Lektüre, wie die heiligenlegenden, die Erzählungen im Brevier, wo die Rede ift von den fleischlichen Versuchungen, welche oft in den üppigsten Farben geschildert werden, das Studium von kasuistischen Schriften, in denen die Fleischesfünden bis zum Etelhaften detailliert werden, das Anhören von Sünden gegen das sechste Gebot im Beichtftuhl, wobei man vielfach auf ein ergiebiges Detail eraminiert, die fast förperliche, wenn auch durch ein Holzgitter gehemmte Berührung junger Frauenzimmer, deren Atem das Gesicht trifft, die Unterhaltungen der Konfratres bei Bier oder Bein über die Erlebnisse im Beichtstuhle, wobei die Sünden gegen das sechste Gebot die Hauptrolle spielen, das alles sind keine Mittel, um die finnlichen Regungen eines jungen, träftigen Mannes abzukühlen, wohl aber Dinge, welche die Bhantasie mit lüsternen Bildern zu erhipen ge= eignet sind. Sehr oft lebt der junge Priefter mit einem oder mit zwei Mädchen allein in einem Hause, ift das angebetete 3bol dieser; die Bil= dung der Dienstboten ift nicht weit her. Bie leicht ist da die Gefahr, daß in einem unbewachten Augenblide, zumal nach einem kräftigen Effen, nach einem überreichen Trunke, sich Menschliches einstellt. ЗQ gestehe nun offen, daß ich nicht etwa annehme, die Geistlichen fündigten verhältnismäßig gleich viel oder mehr, wie andere Junggesellen, daher an sich auf die Excesse kein Gewicht lege. Aber darum bleibt doch wahr, daß ein Zwang, der die legitime Befriedigung eines natürlichen Triebes unmöglich macht, sich ichon dadurch richtet, daß er maffenhafte Beispiele unerlaubter Befriedigung herbeiführt. Daß es in allen Diözesen nicht wenige Geistliche gibt, die im Konkubinate leben, ist eine Tatsache, welche jeder kennt, der nur oberflächliche Renntnisse der realen Verhält= niffe hat. Bozu sonft die vielen Gesete "über die Söhne von Geistlichen", erlassen nach der Durchführung des Cölibatsgesetzes? ) Wenn die Ordinariate aus ihren Aften erzählen wollten,6) würde sich zeigen, daß die Zahl der Konkubinate überall keine geringe ist. Und doch muß es arg kommen, bis ein Konkubinat zu den Ohren des Bischofs bringt, was regelmäßig erst der Kall ist, wenn das Gebaren so standalös wird, daß es selbst dem frommen Volke zu viel ist. Kommt eins zur Rogni= tion und ift die Sache zu arg, so wird sie vertuscht. In früheren Zeiten war das einfacher, da gab's eigene schlechte Häuser für Geistliche in

5) Aus der Zeit von 1159 bis 1181 gibt es allein 17 Papftgeset, de filiis presbyterorum ordinandis vel non". K.

6) Aus "Bifitations=Prototollen der Konftanzer Diözese von 1571 bis 1586« entnehmen wir folgendes. Im Kapitel Rottweil ergab die Bistation vom Jahre 1574, daß 20 Priester Kontubinen hatten, und von ihnen dis zu fünf Kindern; sie testierten ungescheut vor Gericht zu deren Gunsten. Die meisten hatten für jedes Rind eine Absolution, der Pfarrer in Vilmergen erhielt solche für elf Rinder. Leben mit verheirateten Frauen figuriert auch. — Man lese in Friedrichs Lagebuch zum Batitanischen Konzil, was der Bischof Pantraz Dinkel in Augs= burg immer de concubinariis in öffentlicher Sitzung zu sagen hatte. — Es ist noch dieselbe Rlage. Und hierzulande steht es ebenso. K.

Städten, da mußten die geiftlichen Konkubinen besondere Abzeichen tragen. Es ist eine eigentümliche Erscheinung, daß noch Bius IV., Gregor XV., Benedikt XIV. Bullen erliegen gegen diejenigen, welche in der Beichte oder bei Gelegenheit derselben die Beichtkinder zu un= sittlichen Handlungen verleiten, daß man auch in unsern Tagen für notwendig gefunden hat, diese Berordnungen dem Klerus zur Kenntnis zu bringen,<sup>7</sup>) die Absolution des Genossen bei Fleischesvergehen überall dem Bischof reserviert ist, daß man die Beichte von Frauenzimmern ängstlich vor jedem Verdachte zu hüten bestrebt ist.

Brüfen wir, wie es sich mit dem Berufe verhält. Daß ein Rnabe, der mit zwölf Jahren in ein Knabenseminar gestedt wird, von feinem Berufe zum geiftlichen Stande erfüllt fei, tann nur einem fehr bummen Menschen eingeredet werden. Mit dem Berufe ift's überhaupt ein eigenes Ding. Man wird von den Eltern aufs Chmnasium geschickt, wählt nach dessen Absolvierung ein Fach. So wenig sich nun behaupten läßt, wer das Studium der Rechte, Mediain 2c. erareift, sei fich von vornherein feines Berufes dazu bewußt, habe Renntnis deffen, was diefer mit sich bringe, so wenig ist das bei den Theologen der Fall. Das Leben zeigt uns folgendes. Abgesehen von der geringen Zahl derer, welche wirklich Beruf haben, wird die Mehrzahl der Menschen für den Stand bestimmt, ganz besonders für den geistlichen. Bum größ= ten Teile kommen die Geistlichen vom Lande. Bald nimmt ein geist= licher Onkel einen Jungen zu sich, unterrichtet ihn ein paar Jahre und schidt ihn aufs Ihmnasium; bald ist's ein Gutsherr, der ihn auf Emp= fehlung des Pfarrers studieren läßt, bald wird ein Familienstipendium benutt. hat der Bauer mehrere Söhne, so hat er, da es fehr unborteil= haft ift, den Hof zu teilen, wenn er einen oder zwei Söhne "geiftlich ftudieren" läßt, die Aussicht, daß erstens von diesen das Erbe nicht be= ansprucht wird, zweitens eine oder mehrere Töchter beim Bruder eben= tuell Versorgung finden, drittens er selbst sich bei ihm zur Rube seben tann. Ift der Hof gar verschuldet, so lodt die Aussicht, daß der geist= liche Sohn, Bruder ihn rein macht, auch dereinst noch ein hübsches Sümmchen hinterläßt. Der Geistliche hat in der Gemeinde eine er= habene Stellung; beim katholischen Landvolk wird der geiftliche Sohn und Bruder an vielen Orten nicht mehr geduzt, er ist bloß "der geistliche

<sup>7)</sup> Schulte erwähnt, daß diese Bullen in den Atten des Prager Provinzial= tonzils von 1860 abgedruckt find; voch stehe es in der Prager Diözese darum nicht schlechter als anderwärts. Mag sein. Wie schlicht es aber überall stehen muß, mag man daraus schließen, daß 3. B. in des Jesuiten J. P. Sury Moral= theologie (einem vielbeliebten und vielgebrauchten Textbuch in Aleritalseminaren) beim Lehrstück vom Satrament der Buße ein eigener zweiter Anhang De Sollicitatione in Confessione sich sindet — Wesselauf schlicht wohl, ihn ins Deutsche zu übersehen, oder er fürchtete den Staatsanwalt —, worin schon die studierende theologische Jugend erfährt, auf wie verschiedene Art und Weise die Beichte zum Dienste der Unzucht gebraucht worden ist und gebraucht wird. (Bei Wessellad, S. 714—719.) K.

Berr", "unser Berr". Einen Jungen in diefer Stellung zu haben, das ift der Stolz und zugleich sehr reale Borteil des Bauern, Schullehrers, Handwerkers. Die Koften find gering. 280 es Anabenseminare gibt, kommt er sofort fast ganz aus der Sorge der Eltern; aber auch anderwärts ist das Studieren nicht teuer, weil eine Maffe von Biktualien bei der Nähe des Chmnafial=Seminarortes leicht au schiden ift, außerdem Mittags= und Abendfost ohne Entgelt, Stipendien, Unterstützungen, namentlich zum Zwede geiftlichen Studiums und auch Darlehen nicht fehlen. Ift das Chmnasium absolviert, so kann man auf der Universität, im Konvikt 20. leicht vorankommen. Dazu tam bis vor einigen Jahren die Befreiung von der Militär= . pflicht, auch jet faktisch ein Gleiches. Der Bauer ist der beste Rechner und bei aller Frömmigkeit sehr auf die Bfennige bedacht. Der ganze Vorteil, den ein geistlicher Sohn, Bruder, Oheim, Vetter, Schwa= ger regelmäßig gebracht hat und bringt, würde verschwinden, wenn die Geistlichen verheiratet wären. Von einem verheirateten geistlichen Sohne hätte der Bauer keinen größeren reellen Ruten, wie von dem Juriften, Mediziner 2c., wohl aber viel mehr Kosten. Darin lieat ber hauptgrund, weshalb das Landvolk für den Cölibat schwärmt. Das ift seit Jahrhunderten so gewesen. Raum ein Dorf gibt es, in dem man nicht von einem ortsgebürtigen Geistlichen reden tann. Bei dem beschränkten Ideenkreise der Leute sitt das fest. Einen guten Beweis liefert die Tatsache, daß die Juristen, Mediziner, Bhilo= logen durchweg aus Städten sind, die Theologen vom Lande. Aber noch eins ift fehr wesentlich. Der Jurist muß nach absolvierten Uni= versitätsstudien allenthalben noch mehrere Prüfungen machen, jahrelang auf seine Rosten leben; der Mediziner muß abwarten, ob er Prazis bekommt; der Philolog 2c. hat auch nicht gleich Brot. Das theologijche Studium ift das denkbar leichteste, indem tatsächlich ein Minimum, überall fast nichts mehr als Auswendiglernen von Kollegienheften verlangt wird. In neuerer Zeit vollends, wo die Parole herrscht, "man brauche nur fromme, keine gelehrten Briefter", kommt es gar nicht vor, daß ein Student, der sich gut katholisch gezeigt hat, wegen Unkenntnis nicht zur Beihe tomme; ein folcher müßte über alle Magen dumm fein. Bom Momente an, wo er ordiniert ist, ist für ihn gesorgt, er hat zu Der 22=, 23jährige Raplan kostet den Eltern nichts mehr, gibt leben. ihnen noch eher, tann eine Schwester zu sich nehmen, hat fein volles Auskommen, mag es auch in einigen Diözesen mager sein, bewohnt fehr oft ein ganzes Haus selbst in Städten, wie Nachen, Köln 2c., wozu ein Regierungs=, Appellationsgerichts=Rat ohne Vermögen nicht in der Lage ift, fühlt sich als Rirchensäule, macht in Politik, hält sich für be= rufen, den heidnischen Staat zu bekämpfen, wird angebetet und taref= fiert von allen Betschwestern, als Märthrer geseiert, wenn er wegen Gesetwidrigkeiten eingesperrt wird, wird von den höchften ultramons tanen Preisen als Anstandsperson behandelt. Er kommt aufs Land,

fcildert feine Bürde, die Eltern und Geschwifter feben das, die glüdliche Mutter und Schwester erzählt's der Base 2c., das ganze Dorf ist voll davon. Es wäre in der Tat nicht zu begreifen, wenn der Nimbus des Rlerus auf dem Lande nicht so groß wöre. Das Menschliche tritt dars über ganz in den Hintergrund, wenn's auch fehr ftart auftritt. Nun fommt schließlich noch hinzu, daß in der Tat das Studium der Theologie um so weniger Fähigkeiten fordert, je mehr das Besen der Religion in Außerlichkeiten geseht wird, der römische Theolog an sich die geringsten Fähigkeiten nötig hat, weil er nichts zu begreifen braucht, desto besser vorankommt, je mehr er blind glaubt, eifert, friecht. Bur Zeit, als ich Gymnasiaft war, wurde auf den katholischen Gymnasien in Bestfalen auch der schwächste durch das Abiturienteneramen gelassen, wenn er Theologie studieren wollte; man machte dieses geradezu als Grund im Zeugniffe bemerklich. Schließlich haben sich die Bischöfe felbst das gegen gewahrt, daß man die absolut Unfähigen für gelehrt genug hielt, "geiftlich" zu werden. Es tam davon ab. Aber daß ein Bauer noch beute oft einen Jungen zum "geistlich Studieren" bestimmt, nur weil er "zu dumm" ober "zu schwach sei, um Bruer zu werden", ist Tatsache.

Gewiß, mancher Geiftlicher hat emi zente Fähigkeiten, ragte schon auf dem Gymnasium hervor; es gibt vie'e Geistliche, welche jedem ans dern Fach Ehre gemacht haben würden; die Mehrzahl aber rekrutiert sich aus den mittelmäßigen und unbedeutenden Schülern.

Im Mittelalter lag in den sozialen ilerhältnissen der Grund, weshalb der Klerus und die Orden dem Bolke so nahe standen. Wo die Verhältnisse anders lagen, sehen wir auch damals andere Erscheinungen. In den Städten hat der Klerus niemals die gleiche Macht gehabt, weil der Wohlstand und die rechtlichen Verhältnisse die schoften Unterschiede von reich und arm, herr und Knecht aufhoben. Und noch heute zeigt sich dasselbe. Der wohlhabende Bürgerstand ist im allgemeinen nicht klerikal. Die Städte sind liberal, der Klerus hat die Oberhand in den Städten nur durch die Masse, das Gegenteil bildet die Ausnahme. Bas sehen wir? Unzweiselbaft ergänzt sich vorzugsweise auch wegen des Cölibats der Klerus zur größeren Mehrzahl, in manchen Diözesen sansschließlicklichslich nur aus der niederen Bolkstalise. . . Der höhere Beamtenstand, der reichere Kaufmanns- und Gutsbesigerstand liefert

<sup>8)</sup> Schulte hat vorher als Ursache, warum auch der hohe katholische Abel nicht mehr, wie früher so oft, in den geistlichen Stand trete, auch die Scheu vor dem Colibatszwang angeführt. Freilich seit die geistlichen Fürstentümer, die reichen Abteien und setten Aanonikate in Deutschland verschwunden seien, habe der geistliche Stand "keinen besonderen Reiz mehr für den Abel"; und doch tue Nom alles, den adeligen Prieftern "eine gute Carriere" zu sichern. "Die wenigen Abeligen find ziemlich überall Domherren. Schwarzenberg wurde mit 28 Jahren zum Erzbischof von Salzburg gewählt. Gregor XVI. hatte eine solche Freude, wieder einmal einen deutschen Fürsten als Geistlichen zu sehen, dah er ihn mit 38 Jahren zum Aardinal machte. Man nehme nur die deutschen und österreichi= schematismen zur Hand, um zu sehen, dah Abelige regelmähig brillante

ebenfalls so gut wie gar kein Kontingent. Im Vergleich zum ebange= lischen Klerus rekrutiert sich der katholische durchweg aus der ärmeren, ungebildeteren Alasse. Von Haus bringt der Theolog regelmäßig keinen Anstand mit, der Umgang auf dem Gymnasium und auf der Universität erstredt sich zumeist ausschließlich auf gleich wenig Gebildete; in gute Gesellschaft ist er nicht gekommen; das Bierhaus ist auch nicht geeignet au bilden, der Ton unter den Theologie=Studierenden nicht fein; in ben Ferien bot das elterliche Haus und der Umgang mit einigen Geift= lichen auch nicht viel. Nun kommt der 22= bis 25jährige Priefter bin= aus, erfüllt von seiner Bürde, der die der Engel lange nicht gleichkommt; ber Lehrmeister und Sittenmeister des Bolts, der nichts von der besseren Gesellschaft kennt, selten oder nie ein gebildetes Familienleben sah, er= füllt von den tausendmal gehörten Bhrasen von dem liberalen, gebil= deten Vöbel. Bas Bunder, wenn er sich in Kraftdeklamationen, Schimpfen, Aufheten gefällt. Für die Masse ift er wie gemacht, ihr fteht er mit allen Fasern seines Besens nahe. Das "Berbauerte" ift die Regel. Man muß oft schaudern, wenn man den Anzug und die Bäsche von Geistlichen mustert; der Schmier und Schmutz erregt Etel; schnupfen sie aber gar und rollen ihr blaues Sactuch auf, so wird einem übel. Ben tann's wundern, daß ein folcher nur beim Bein= oder Bier= glase, im Rartenspiel einen Sochgenuß findet und in seinem pfäffischen Dünkel gegen die besseren Stände ergrimmt ist. Gewohnt, nur mit Mägden zu verkehren, kennt er nur einen rüden Befehlston oder ordis näre Freundlichkeit. An Kriecherei gegen Höhere von Kindesbeinen an gewöhnt, zu der vor dem Oberen gezwungen, hat er diefelbe Maxime wie Beamte, die nach oben Speichelleder, nach unten Tyrannen find, nur ben einen Grundsatz: ber Geiftliche befiehlt. Ift nun gar - und daß das der Fall, dafür ift weidlich gesorgt — sein Geist von dem Gedanken erfüllt, er sei der Pförtner des himmels für seine Schafe, so begreift man den Dünkel und Hochmut einerseits, die gemeinen Manieren und Sitten andererseits. Für den Renner des Lebens erklärt sich leicht, daß leider der größte Teil der gebildeteren Bevölferung in vielen Städten, wo nicht in schroffem Gegensatze, doch in voller Gleichgültigkeit zum Klerus steht, außer allem Verkehr mit ihm ist, höchstens in Berührung mit ihm tritt bei Gelegenheit von Taufen, Trauungen, Begräbnissen. Kolae

Carrieren machen. Und doch lodt das alles nicht." Aber bei dem Fortbestand ber Fideikommisse beim hohen Abel glaube ich allerdings, daß der Fortfall vieler sehr reicher Pfründen mehr als der Cölibatszwang schuld ist, daß so wenig Adelige "geistlich" werden. Der Cölibatszwang hat für den adeligen Domherrn oder Bischof, der wußte, wo Indulgenzen zu haben waren, von jeher keine Schreden gehabt. Die "geistlichen Fürstentümer", die Fürstbischöfe, waren schlimmer und ftanden sittlich tiefer, als die bloßen Bischöfe und die bloßen Fürsten. Rom ändert sich nicht, es nimmt Geld und gibt Ablaß; aber die öffentliche Meinung von dem, was einem Bischof und was einem Fürsten ziemlich sei, hat sich aller= dings seit mehr als fünfzig Ighren etwas geändert; und sie erscheint doch auch manchem römischen Abeligen als eine beachtenswerte Potenz. K.

#### Literatur.

davon ift, daß der Klerus sich nur an bestimmte Kreise hält und wieder der gleiche Zustand sich fortsetzt. Weil der Klerus regelmäßig die bessere Gesellschaft nicht kennt, namentlich keine Vorstellung von dem guten Tone gebildeter, gemischter Gesellschaften hat, sieht er in deren Leben nichts, als was die obscönen Schilderungen der Kasuisten u. dgl. ihm bieten. (Schluß folgt.)

## Literatur.

Handbuch der beutschien Nationalliteratur von ihren ersten Anfängen bis zur Gegenwart. Zum Gebrauch für den Unterricht in den oberen Klassen höherer Lehranstalten, sowie zum Selbstunter= richt bearbeitet von Otto Hattstählt, Professor am Con= cordia=Chmnasium zu Milwaukee, Wis. 512 Seiten 9×6. In Halbfranzband. St. Louis, Mo. Concordia Publishing House. 1906. Preis: \$1.75.

Finen allfeitigen Einblic in den Charafter und Inhalt des neu erschienenen "Handbuchs der deutschen Rationalliteratur" gibt das Borwort, das wir daher vollftändig hier zum Abbruc bringen:

Die Notwendigkeit für die Herausgabe des vorliegenden "handbuchs ber beutschen Rationalliteratur" ergab sich aus ber Art ber höheren Schulen, für die dasselbe bestimmt ift. Es soll nämlich dem Unterricht auf ameritanischen tirchlichen Lehranstalten evangelisch=lutherischen Betenntniffes bienen. Der Cha= ratter bieser Schulen bedingte ben Charafter des Buches. Als firchliche Anftalten bedurften fie eines Lehrbuches, das in teiner Beife bem Unglauben bas Wort redete und infonderheit frei mar von jenen gottfeindlichen, materia= Liftifden Anschauungen, bie fich leider in fo vielen, jum Teil als vorzügliche Leiftungen gepriefenen literargeschichtlichen Lefebuchern breit machen. Als am er it an i f che Anftalten, die bei ihrem Bweisprachenspftem und ihrem boch= ftens sechs- oder fiebenjährigen Rursus dem Unterricht in der deutschen Literatur viel weniger Zeit widmen tönnen als die deutschen Gymnafien, bedurften fie eines Lehrbuches, das nur die Hauptsachen aus der Geschichte der deutschen Lite= ratur vorfuhrte, ohne wiederum hinfichtlich des Lefeftoffes ju durftig ju fein. Ein folches Buch aber, das diefen Anforderungen entsprach, war auf dem Bucher= markt nicht zu finden. So fah fich denn die im Sommer 1903 zu Addison, 31., versammelte Konferenz der Professoren an den Lehranstalten der Synode von Miffouri, Ohio und andern Staaten ju dem Beschluß veranlaßt, felbft für die herausgabe eines geeigneten Lehrbuches für ben Unterricht in ber deutschen Literatur Sorge ju tragen, und betraute ben Unterzeichneten mit beffen Ber= abfaffung. Dem Ginne ber Ronferenz gemäß hat nun ber Berfaffer feine Auf= gabe zu löfen verfucht. Eine genaue Prüfung des Nuches wird ergeben, daß es unbedentlich chriftlichen Rnaben und Jünglingen in die Sände gegeben werden tann, und daß es somit der an dasselbe gestellten Sauptforderung entspricht. Sodann wird man auch ertennen, daß, um der andern Forderung zu genügen, nur die Sauptmomente aus der Geschichte der beutschen Literatur gegeben find, baß aber trogbem das Buch reichhaltig genug ift, um den Schüler ju befähigen, fich ein beutliches Bild von der Entwidelung ber beutschen Literatur zu machen und zugleich auch einen Einblich zu gewinnen in ben Reichtum an wirklich Gutem und Schönem, mas im Laufe ber Zeit von deutschen Dichtern und Dentern ber= borgebracht worden ift. Daneben war der Berfaffer bemutht, das Buch fo ein= zurichten, daß alles für den einschlägigen Unterricht Rötige darin enthalten ift. So umfaßt die Auswahl der dichterischen Erzeugniffe alle Gattungen der Poefie mit Ausnahme des Romans und des modernen Dramas, die natürlich in einem Buch diefer Art teine Aufnahme finden tonnten; auch find fast fämtliche Reim=, Bers- und Strophenarten vertreten, und ein "Abrif ber Poetit" erteilt über fie, fowie über die Dichtungsarten weiteren Aufichlug. Für Stoff ju Detlamations=

375

übungen ift in fo ausgedehnter Beije gesorgt, das damit mohl allen Bünfchen entsprochen ift. Wiederum enthält das Buch auch eine ftattliche Anzahl Profa-ftüde, die, verschiedenen Gebieten entnommen, den Schülern einen reichen Leseftoff barbieten und wohl dazu geeignet find, ihren Anschauungstreis zu erweitern und ihre Phantafie anzuregen. Sie find zahlreich genug, daß fie bei nebenhergehender Lefture jufammenhängender größerer Dichtungen taum jedesmal ausgenut mer= ben burften und fomit bem Lehrer von Jahr ju Jahr eine vielleicht willtommene Abwechselung ermöglichen. Indem fie von ber einfachen Erzählung und dem fchlichten Brief bis jur ichmierigen Abhandlung und erhabenen Rhetorit auf= fteigen, mögen fie auch als Unterlage für allerlei prattijche übungen bienen. Es liegt in ber Ratur ber Sache, bag von ber großen Menge vortrefflicher Profa= fcriftfteller nur ein verschwindend fleiner Teil ju Bort tommen tonnte, und vielleicht mit Bedauern wird man diefen ober jenen vermiffen, wie man vergeblich auch nach bem einen ober bem anbern Dichter ober nach biejem ober jenem Gebicht fuchen wird. Aber fo wenig ber Berfaffer fich hierfur jur Berantwortung ber= pflichtet fuhlt, ba ja bas Buch auf Bollftändigteit teinen Anfpruch erheben will und tann, als fo berechtigt möchte die Frage erscheinen, warum gerade einigen der aufgenommenen Schriftfteller vor andern der Borzug gegeben ift. Aber barauf möchte er erwidern, daß teine zwei Männer bei einer Arbeit diefer Art diefelbe Auswahl treffen würden und daß man die Aufgabe als einigermaßen gelöft be= trachten muß, wenn die gewählten Proben bem Blan des Buches entfprechen, von anertannt tüchtigen Leuten herrühren und eine gesunde, gehaltreiche und an= regende Letture bilben. Bon der Aufnahme von Bruchftuden aus größeren Ber= ten ift faft gang abgesehen worden. Sie bieten boch tein Bild der gangen Dichtung und haben baber wenig Bert. Alle größeren Meifterwerte ber beutichen Lite= ratur find jest in fo wohlfeilen Einzelausgaben zu betommen, daß der Schüler beswegen nicht ohne Renntnis berfelben zu fein braucht. Auffallen mag viel= Deswegen nicht ohne Renntnis verschoen zu jein vraucht, aufjauen mag vers leicht, daß das mittelalterliche Runstepos nicht wie das Ribelungen= und das Gubrunlied durch ausführliche Inhaltsangaben und reichliche Proben darge= boten ift. Das geschah aber nur aus dem Grunde, weil zur Behandlung der mittelalterlichen Runstepen bei unserm kurgen Rursus die Zeit fehlt; sie werden alfo nicht burchgenommen, und fo tonnten auch Inhaltsangaben und Proben wegfallen. Was der Schüler von ihnen wiffen follte, ift gegeben. Befonders zu Rug und Frommen berer, bie bas Buch jum Selbitftudium gebrauchen wollen, find erklärende Roten unter die Terte gefest worden. In der Schule durften viele derfelben überfluffig fein. Auch follte dem Lehrer damit nicht vorgegriffen werden. So möge benn das Buch binausgehen in die Belt und feinen ihm beftimmten Zwed erfüllen, nämlich cyriftlichen hohen Schulen bas Mittel zu ber fo nötigen Renntnis ber beutichen Literatur zu bieten, und wenn Gott, zu deffen Ehre auch diefes Wert unternommen ift, feinen Segen auf den Gebrauch des= felben legt, indem unfere Schüler nicht nur badurch in ihrer allgemeinen Bildung gefördert, fondern auch dadurch befähigt werden, fich ein Urteil über ben Bert ober Unwert der Erzeugniffe der weltlichen Literatur zu bilden, fo ift der Ber= faffer für all feine Mühe und Arbeit reichlich belohnt. Bum Schluffe fei es ihm noch gestattet, allen benen, die ihm bei der Ausarbeitung diefes Buches mit Rat und Tat an die Sand gegangen find, den herzlichsten Dant abzustatten. Mil= wautee, Wis., den 28. Juni 1906. Otto hattstädt.

Wir ergänzen das Gesagte noch durch etliche Bemertungen. Das Buch ent= hält nicht nur reichhaltige Proben aus den Werten der beutschen Rlassfiker, son= bern auch einen turzen Unterricht über die beutsche Literatur, deren Gang und Entwicklung, insonderheit treffliche Charatteristiten der Autoren der mitgeteilten literarischen Erzeugnisse, von einem gesunden der fittichen Standpunkt aus. In ben hier gesammelten Gedichten sinden driftlichen Standpunkt aus. In ben bier gesammelten Gedichten sinden driftlichen Standpunkt aus. In ben bier gesammelten Gedichten sinden driftlichen Rlassfieren auf manche Verlehrten sie den verlehrten Standpunkt ihrer Urheber verraten, wie ja unsere Gymna= fiasten auch in ihren lateinischen und griechischen Rlassfiern auf manche Verlehrtheiten ströcht. Es ist Sache eines christlichen Numafiallehrers, im Unterricht an bem Lehrstoff die rechte Aritit zu üben. Prof. hattstächt aus dielbst in seinem ganbluch, wo es irgend wünschensvert erschien und prosaischen Stüde aber, beren Besamtinhalt ober Lendenz verberflich ist, find ferngehalten worden, auch wenn man alles materialischen Wert und Sprachvollendung nicht absprechen tann. Unfere deutsche Stietatur verbet bes Guten und Schönen noch genug, auch wenn man alles materialistische antichristliche Material, das sich in andern Sammel-

#### Literatur.

werken breit macht, ausscheidet. So werden die Schüler unserer höheren Lehranftalten und auch die, welche das neue Handbuch zum Selbstftudium benugen, burch dasselbe in die besten Partien unserer deutschen Rationalliteratur, die wirklich bildenden Einstuß haben, eingeführt. Wenn unsere fünftigen Theologen an der hand solcher Musterstütich deutscher Poesse und Proja im Deutschreben und Deutschichten fich verbollfommnen, so tommt das auch ihrer fünftigen Predigt= tätigteit zu gute. Ein gutes, reines, llares und einsche Svelich, ebenso wie ein gutes, nüchternes, tlares Englisch bilft dem Wort, das wie lehren und predigen, den Bege bereiten. Schließlich silft von daran erinnert, wie oft Luther in seinen Werten, wenn er Theologie treibt, Sentenzen lateinischer Dichter, wie Plautus, Terenz, Birgil, einführt und für sein Thema verwertet. Das Studium der alten, aber auch der neuen, und gerede auch der beutschen auch Scachen und Gedanten zu, die er für die Dategung und Auslegung ber göttlichen, himmzlischen Bartund Beisheit wohl mit verwenden fann. So fann und möge das neue Lehrbuch der keutschen Liehren Lehren Und möge das neue Lehrbuch der keutschen Liehren Taus fich in unfern Anftalten balb einbürgern wird, auch der Riche Christi an seinem Teil einen guten Dienst leifter! Beitburgern wird, auch der Riche Christi an seinem Teil einen guten Dienst leiften! Beitburgern wird, auch der Riche Ehrifti an seinem Teil einen guten Dienst leifter!

Für Luther wider Rom. Handbuch der Apologetik Luthers und der Reformation den römischen Anklagen gegenüber von Prof. D. Wilhelm Walther in Rostock. Halle a. d. S. Berlag von Max Niemeher. 1906. XVI und 759 Seiten 9×6. Preis geheftet: 10 Mark.

Seit langem haben wir nicht ein neueres theologisches Wert mit solchem Intereffe gelefen wie diefe große Lutherapologie. Es war aber auch mirtlich an ber Beit, bag ein folches Bert erschien, und man tann fich nur freuen, daß es fo ausgefallen ift, wie es ift. Immer underschämter wurden die lügenhaften An= griffe der Römischen auf Luthers Person und Wert, seit vor mehr als zwanzig Jahren Janffen seine berüchtigte "Geschichte des deutschen Bolles seit dem Aus= gang des Mittelalters" schrieb, bis vor etwa zwei Jahren Deniffe sein wohl noch berüchtigteres Wert "Luther und Luthertum in ber erften Entwidlung" veröffent= lichte. Suchten boch dieje verbiffenen Römlinge mit einer Raffiniertheit fonber= gleichen Luther aus feinen eigenen Schriften als ein Scheusal hinzuftellen, als einen Revolutionär, Lügner, Sündentnecht 2c. Das tonnten fie freilich nur fo fertig bringen, daß fie, wenn fie Luthers Borte anführten, ausließen, mas ihnen nicht paßte, ober feine Borte anders brehten und deuteten, als fie nach bem Bu= fammenhange zu verstehen waren. Da ift ihnen nun ber Roftoder Rirchen= hiftoriter Balther nachgegangen, hat alle ihre und ihrer Bunftgenoffen Bormurfe befehen und widerlegt, ihr unehrliches, ichandliches Berfahren aufgededt und ihnen oft ben hieb, ben fie dem Reformator versehen wollen, mit Recht auf bas Saupt ber Papftfirche zurudgegeben. Und Balther mar bazu, wie menige, be= rufen. Er ift nicht nur icon längft als hervorragender Luthertenner und Luther= forscher betannt und deshalb auch einer der hauptmitarbeiter an der großen Bei= marer Ausgabe von Luthers Werten, ift nicht nur Rirchenhiftoriter von Fach, der fich die Reformationsgeschichte zu seinem eigensten Gebiet erwählt hat, sondern er hat fich auch ichon feit Jahren mit der Polemit gegen Rom und der Abwehr ge= häffiger Angriffe von diefer Seite beschäftigt, treffliche fürzere Schriften ver= öffentlicht und nun ben Ertrag feiner langjährigen Studien jufammengefaßt. Dan tonnte zwar meinen, es fei unnötig, eine folche Apologie Suthers zu fchrei= ben, und gewiß ift Luther viel zu groß, als daß ihm der Geifer Janffens und Denifies etwas anhaben tönnte. Aber jedermann weiß auch, daß von solchen Safterungen immer bei manchen etwas hängen bleibt; und bagu tommt, daß Suther manche Aussprüche getan hat, bie genau in ihrem Jufammenhange bes feben werben muffen, um recht verstanden werden ju tonnen. Und ba geigt fich regen werden nuffen, um teich verfautioen verden zu tonten. tind da zeigt fich nun das Berdienst der Schrift Walthers, der mit großer Gründlichteit und reicher Belesenheit den oft spröden und bisweiten recht unerquidlichen Stoff zugleich so geschidt bearbeitet hat, daß die Lettüre hochintereffant und gewinndbringend wird und zugleich ein feines Charafterbild des Reformators vor den Augen des Lefers entsteht. Es ist unmöglich, den reichen Inhalt des umfangreichen Wertes zusammenzufaffen oder auf Einzelheiten hier einzugehen. Eine Inhaltsüber= sich dürfte am willtommensten sein. Das Wert zerfällt in drei Teile mit folgendem Inhalt: "I. Buch: Luthers Legitimation. 1. Rapitel: Luthers Beruf. 1. Bas hielt Luther für seinen Beruf? 2. Wie hat Luther die Berechtigung zu seinem Berufe nachgewiesen? 3. Burde Luther zu seinem Wirten einzig durch seine Berufspflicht geleitet? 2. Rapitel: Luthers Glaubensgewißheit. 1. Legt Luther sich Unsehlbarkeit bei? 2. Beruft sich Luther auf eine besondere Offen= barung? 3. Fordert Luther Unterwerfung unter seine Lehre? 3. Rapitel: Luthers Berufung auf die Gestige Schrift. 1. Wie meint Luther seinster verschutz 2. Michen ber Michel 2. Betuft schlach auf die Schlicht Guther hie Berufung auf die Gestige Schrift. 1. Wie meint Luther seinster 2. Buthers Berufung auf die Gestige Schrift. 2. Beite Michel 2. Betuftet wirder schlicht Schlic pringip? 2. Untergrabt Luther bas Anjehen ber Bibel? 3. Falfcht Luther bie heilige Schrift? 4. Rapitel: Luthers angebliche Zweifel an feinem Beruf und Seilige Schrift? 4. Rapitel: Luthers angebliche Zweifel an feinem Beruf und feiner Lehre. 1. Offenbart Luther nur im Bertrauen feine Gewiffensqualen? 2. Zweifelte Luther an der Bercchtigung feines Auftretens? 3. Fehlt Luther bie Heilsgewißheit? 4. Woher tamen Luthers trübe Stimmungen und womit betämpfte er fie? 5. Zweifelte Luther an der Bahrheit feiner Lehre? — II. Buch: Luthers Walfen. 1. Rapitel: Die Art der Polemit Luthers. 1. Belche Sprache reden Luthers Gegner? 2. Wie ist Luthers Schimpfen zu ertlären? 3. Wie ist Luthers Gognen 2. Rapitel: Bollte Luther and er Bahrheit ist ertlären? 3. Wie ist Euthers Spotten zu beurteilen? 2. Rapitel: Bollte Luther für fein Evangelium Gewalt angewandt wiffen? 1. Wollte Luther das Papftum mit äußerer Sevalt vernichten? 2. Belche Stellung nahm Luther in den sozialen und politischen Rämpfen feiner Zeit ein? 3. Rapitel: Rämpft Luther mit Hinterlift und Lügen? 1. Wie urteilt Luther über die Lüge? 2. Bedient sich Luther ber Lüge als Banfe? — III. Buch: Luthers Luther und Mugen? Baffe? - III. Buch: Luthers Charatter und Moralität. 1. Rapitel: Luthers angebliche Feigheit. 2. Rapitel: Luthers Selbftbewußtfein. 3. Rapitel: Luthers für unviderstehlich? 2. Ift Luther tein Mann des Gebets in der Berfuchung? 3. Erlaubt Luther fich und andern das Sündigen? 4. Rapitel: Luthers angeb-3. Erlaubt Luther ha und andern das Sundigen? 4. Rapitel: Luthers angeds-liche Unmäßigteit. 5. Rapitel: Luthers Stellung zu dem geschlechtlichen Gebiete. 1. Wie ist Luthers freie Redeweise zu beurteilen? 2. Zeigt Luther ungezügelte Fleischesluft? 3. Ist Luthers Verheiratung zu verurteilen? 4. Wird die Ebe durch Luthers Berheiratung und Prinzipien herabgewürdigt? 5. Wie dentt Luther über Hindernisse und Scheidung der Ebe? 6. Wie dentt Luther über Bigamie? 6. Rapitel: Luthers Rlagen über die moralischen Folgen seines Wirtens. — Mit dieser Empfehlung des Buches sollt nicht gesagt sein, daß wir allen Ausführungen beistimmen. Wir halten 3. B. nicht für richtig, was Molther S. 126 und vorderwärtig über Luthers zucher geschen seinigen beitigten beit Balther S. 126 und anderwärts über Luthers Untericheidung "zwischen bem, was die Bibel dem einzelnen Chriften, und dem, was fie der Rirche ift", fagt, oder was er zu Luthers Worten über Mofes als Verfaffer bes Pentateuchs (St. L. Ausg. XXII, 25; Erl. Ausg. 57, 35) bemerkt. Ebenso finden fich in der Besprechung der vielerörterten Landgrafenehe Sätze, die wir nicht unterschreiben. Doch muß auch gesagt werden, daß gerade bei diefen Buntten durch Walthers Untersuchungen wertvolles Material beigebracht worden ift. — Schon der Titel "wider Rom", "den römischen Anklagen gegenüber" besagt, daß Walther nur auf "wöher Rom", "ben römijchen Antlagen gegenüber" bejagt, dag Walther nur auf bie Mifgverftändniffe, Vorwürfe und Beschuldigungen der römischen Polemiter Bezug nimmt, nicht auf solche seitens liberaler Protestanten. Tatsächlich find aber auch Leute wie harnad und hausrath mehr als einmal getroffen und widerlegt durch das, was hier wider Rom gesagt ist. Und das ist ebenfalls sehr wertvoll und wichtig, weil sich die römischen Schreiber nicht selten auf solche Protestanten berufen und dies ihrerseits in protestantischen Kreisen ein falsches Bild von Luther entwerfen. Wir lesen gerade in der neuesten zweibändigen Lutherbiographie des heidelberger Rirchenhiftoriters hausrath. Ein glängend geschriebenes Bert, das teine Langeweile auftommen lagt, febr geschidte Grup= pierung des Stoffes, lebensvolle Ausmalung ber Einzelzüge, viele treffende Beobachtungen. Aber welche Vertennung Luthers, feines Charatters und feines Wertes, welche grundfalichen Darstellungen! Rach hausrath war das ausschlag= gebende Motiv für Luthers Beichtrat an Philipp von heffen in Sachen ber Dop= pelehe die Politik! "Man wollte den Bruch verhindern, denn für den schaften taldischen) Bund war Philipp schlechthin unentbehrlich." "Der demoralisierende Charafter aller Politik, die oft gar nicht umhin kann, ewige Prinzipien dem Be= dürfnis des Augenblicks zu opfern, ist niemals beschämender zutage getreten, als in bem Beichtrat, ben Buger ben beiden Bittenbergern (Luther und Delanchthon) abjagte.") Als ob Luther der Mann gewesen wäre, um irdischer Rücksichen willen Zugeständniffe zu machen und das Bestehen des Reformationswertes von

<sup>1)</sup> Luthers Leben. II, 400. 399.

#### Literatur.

Menscher= und Fürstenhilfe zu erwarten. Auch gegen solche Berkehrungen bes Sachberhalts bietet Balther oft die rechte Darstellung. — Schließlich sei noch bemerkt, daß das Buch auch ichön gedruckt ift, daß, um die in römischen Anklagen und Lutherscher Berteidigung sich bewegenden Verhandlungen durchschtiger zu gestalten, alle Ausführungen römischer Schriftsteller durch urfiben Druck leicht tenntlich gemacht sind, und daß das Wert durch ausführliche Register sehr leicht brauchbar gemacht ist. Es findet sich nicht nur ein ausführliches Ramen= und Sachregister, sondern auch ein Berzeichnis aller aus Luther zitierten Stellen, meistens nach der Erlanger Ausgabe, und endlich ein Register aus Jansfien und Deniste ausglüchten Stellen.

Luther im katholischen Urteil. Eine Wanderung durch vier Jahr= hunderte von Dr. Otto Hegemann. München 1905. J. F. Lehmanns Verlag. 260 Seiten 9×6. Preis geheftet: 5 Mark.

Diefes Wert ift in einer Hinsicht ein Seitenstüd und eine Ergänzung zu bem oben besprochenen. Wer wissen will, was die Römischen seit den Tagen ber Reformation über Luthers Person und Wert gelästert und gelogen haben, findet hier eine solch reiche Sammlung, daß ihn gewiß nicht nach mehr gelüsten wird. Es ist laum glaublich, was darin geleiste worden ik, was aber nur ein vernichtendes Urteil über die Papstrirche selbst wird. In Ander gelüsten wird. Es ist laum glaublich, was durin geleiste worden ik, was aber nur ein vernichtendes Urteil über die Papstrirche selbst wird. In 10 Rapiteln stellt ber Bersoffier dar: Luther im Urteil der Pähre und ber Hierarchie, Luther im Urteil jeiner tatholischen Zeitgenossen, Luther im Urteil der Gegenreformation, italienische Zuther und die tatholische Aufstrurteile, aus den Tagen des Grobianismus, Luther und die tatholische Aufstlärung, Luther und die tatholische Komantit, Luther und die tatholische Aufstlärung, Luther und die tatholische Komantit, Luther und die Austlänge der fatholischen Aufstlärung, Luther und ber wiedererwachte Ultramontanismus. Gegemann beginnt mit Zeo X. und schließt mit Denische Rereise und Gelehrte gibt, die fich bon Denissen und jein Wert verurteilen. Denissen macht. Doch mag hier noch bemertt werden, daß es auch römische Areise und Eckprie gibt, die fich bon Denissen und jein Wert verurteilen. Denisse ist, was die pläglich in München gestorben, als er eben im Begriff war, nach England abzureisen, um von der Universtütt Cambridge die ihm verliehene Ehren=Dottorwirbe persönlich entgegenzunehmen — übrigens auch ein bezeichnendes Zeugnis für eine protestantische Universtütt: Echon vorher hatte er an jeinen Freund und Schüler W. Grabmann geschrieben: "Luther hat mich umgebracht." Dazu bemertt die tatholische Reformatischelt "Das zwanzigste Indert." "Wir verstehen dies Wart nicht nur physijch… Denisse war gein Deutscher is wertichen bei Schult war sown zut

Deniffe war kein Deutscher, so undeutsch wie sein Name war seine Gesinnung. ... Er war mit der Zeit selbst Romane mit Leib und Seele geworden, oder vielmehr das französische Blut, das von seinem belgischen Großvater her in ihm rollte, wallte in ihm mächtig wieder auf. So ertlären wir uns sein gänzliches Unverwögen, der in ihren Vorzügen, wie Schwächen echt deutschen Natur Luthers Gerechtigkeit, ja auch nur einiges Verständen echt deutschen. Hur ihn wie für alle Romanen hatte Luther etwas Dämonisches, das ihn entjetze. So verz zerrte er denn auch seine Gestalt ins Frahenhafte und Unmenschliche, überhäufte se echtigkeit, bag ein Scheusal, wie Luther es für ihn wie aller Gemeinheit. Er bedachte nicht, das ein Scheusal, wie Luther es für ihn war, niemals eine solch nungeheure Wirlung hätte hervorrussen und den festgeschlichen Bauer auch licht Riche nie so gewaltig hätte erschüttern tönnen." Und ber Tübinger Professor D. F. A. von Funt schreit in der latholischen "Theologischen Biertelzahrsichrift" in bezug auf Denisse Bertsund vorliegt, bietet es loch nur ein Zertbilb und erschwert das Bertsunds ber tirchlichen Ratatfrophe des 16. Jahrshunderts, indem ein Wert, wie es Luther nun einmal vollbrachte, von einem Mann, wie er hier gezeichnet wird, nicht zu erwarten ift." 2. F.

Bannerträger des Evangeliums in der Heidenwelt. Von Paul Richter. Stuttgart. Verlag von J. F. Steinkopf. 1905. 2 Teile in einem Bande mit 8 Bildern. 220 und 204 Seiten 8×5 in Leinwand mit Goldtitel und Deckelberzierung gebunden. Preis: M. 4.50.

Die in diesem Buche enthaltenen turzen Lebensbilder find frisch, anschaulich und populär geschrieben und machen den Leser mit dem Wirken herborragender und vielgenannter Miffionare der neueren Zeit betannt, geben darum auch mannigfaltigen Stoff für Miffionsftunden und Miffionsvorträge. Im ganzen find es 18 Rapitel, von denen einige von C. Fride, F. Büttner und F. Autenrieth geschrieben find, und folgende Miffionare werden geschildert: Ziegendalg, Zinzenborf, Zeisberger, Carch, Williams, Livingftone, Madah, Crowther, Hoffelt und Ziemann, also heidendoten in den verschiedensten Teilen der Erde. Die übrigen 10 Rapitel behandeln Sofner, den Gründer der Arden des Frauenelendes in Inder verschieden in Ramadai, die sich um die Befeitigung des Frauenelendes in Inder verschieden in Rametal, die sich um die Befeitigung des Frauenelendes in Inder verschieft eines deutschieden miffionsagtes in Ander, übrigen Aban, aus der Arbeit eines deutschen Auflichen Miffions mangel des Buckes, soweit wir es gelejen haben, ist die unionistliche Besinnung, wie sie sich freich fah burch die geleien haben, ist die unionistliche Mahrten Bingen willegen wilfen Der Pietismus Sepeners 3. B. wird als "eine wunderbare Reuzbelebung des geschien driftlichen Lehens in Deutschare Miffions wird Bingendorfs und feiner Angänger Echriternung und groben Unionismus wird nicht erwähnt, soner Minger Lehrrtrümern und groben Unionismus wird nicht erwähnt, sonders Strets in Petitigen (S. 40) nicht richtig. Er hart bort nicht im Segen gearbeitet, sondern unter den Butheranern burch jieft fab abert nicht im Segen gearbeitet, sondern unter den Butheranern burch jieft hart wicht im Segen gearbeitet, sondern unter den Butheranern burch jieft hart bort nicht im Segen gearbeitet, sondern unter den Butheranern burch jien Blaubensmengerei große Betwirtung angerichtet, die erst burch den tücktigen Beinzehnengerei große Betwirtung angerichtet, die erst burch den tücktigen Blaubensmengerei große Betwirtung angerichtet, die erst burch den tücktigen

Die Temperamente und das chriftliche Leben. Bon Ostar Brüßau. Gustab Schlöhmanns Verlagsbuchhandlung. Hams burg 1906. Preis: M. 1.80.

Abgeschen von mehreren falschen theologischen Sähen bietet diese Schrift dem Paftor und Erzieher gar manches, was ihm in der Seelsorge und in der rechten Beurteilung und Behandlung der ihm anvertrauten temperamentlich verschieden= gearteten Seelen gute Dienste leisten wird. F. B.

**Gelöfte Welträtfel** von E. Schreiner. Verlag der Buchhandlung des Deutschen Philadelphia = Vereins. Stuttgart. Broschiert: M. 1: gebunden: M. 1.50.

Der 3wed dieser Schrift ift die Betämpfung des modernen Materialismus und Atheismus, wie er 3. B. in der monistischen Philosophie Hadels bertreten ist. Die behandelten Fragen (Welträtsel) find: Gibt es einen Gott? Hat Gott die Welt erschaffen und regiert er sie noch? Was ist der Mensch? In welchem Ver= hältnis steht er zu sich selbst, zu seinen Mitmenschen, zum Universum und zu Gott? Was ist das Böse? Was die Krankheit? Was der Tod? Gibt es eine Ewissteit und eine Vergeltung? — Schlagend weist der Versafier in der Beant= wortung obiger Fragen die Torkeit des Unglaubens nach. Den christlichen Wahr= heiten aber wird er nicht gerecht. R. B.

Rom und die Deutschen. Einige Tatsachen von vielen, zur Aufkläs rung für Evangelische und Katholiken zusammengestellt, von H. Zahn. Berlin. Georg Nauck (Friz Rühe). 1906. Preis: 30 Bf.

Diese Broschüre zerfällt in sechs Abschnitte: 1. Roms Macht in der Gegenwart. 2. Das unsehlbare Papstum. 3. Römische Dulbsanteit. 4. Römischer Aberglaube und Rirchenbetrieb. 5. An ihren Früchten sollt ihr sie ertennen! 6. Rom und die Deutschen. Die eigentliche Luelle der antichristischen Greuel (die schward und die Stellung und insonderheit die Lehre von der Wertgerechtig= fett) wird in diese Stellung und insonderheit die Lehre von ber Wertgerechtig= keit) wird in diese Stellung und insonderheit die Lehre von Latsachen wider Rom bietet, nicht aufgedeckt. Ja, gelegentlich wird nicht bloß Rom, sondern auch die Schrift belämpst, 3. B. in dem Satze: "Aus dem Teufelsglauben ergibt sich der Herzenglaube ganz von selbst." F.

# Rirglig = Beitgeschichtliches.

## I. Amerita.

Auf bie Berwandtichaft des Methodismus mit der modernen Theologie, deren Prinzip nicht die Schrift, sondern die Erfahrung ift, haben wir schon öfters hingewiesen. Beweise dafür bringt fast in jeder Nummer die "Zeitschrift für Theologie und Kirche", welche von der Fakultät des Rast=Theo= logischen Seminars zu Berea, O., herausgegeben wird. S. 49 dieser Zeitschrift werden 3. B. folgende Worte Prof. D. Öttlis von Greifswald beifällig zitiert: "Die göttliche Offenbarung ift nicht gleichbedeutend mit wunders barer Mitteilung von Kenntnissen über die Dinge der unsichtbaren Belt, geschweige über Gegenstände des Beltwiffens, die dann von ihren Empfäns gern der sicheren Konservierung balber gleich fest gebucht und uns in der Bibel vollständig und unverfälscht überliefert wären. Biffen und Erkennen ift nirgends das Primäre, sondern fließt aus dem Erleben und Erfahren, deffen Inhalt es auf einen allgemeinen und mitteilbaren Ausdruck bringt. Die Bibel ist kein Kompendium der richtigen Glaubenslehre — fie ist mehr und beffer als das -, weil die Belt keine Schulftube, sondern eine wundervolle Berkstatt des göttlichen Geiftes ist, und der lebendige Gott kein Professor der Dogmatik, der aus seinen Heften korrekte Paragraphen diktiert. Rit jenem geschichtswidrigen Frrtum muß gründlich aufgeräumt werden, wenn aus dem evangelischen Gemeindeleben die Migverständniffe, die unnützen Reibungen, das Mißtrauen gegen die theologische Arbeit, die Ber= ketzerungen — aber auch die profanen Angriffe auf die heiligsten Erfahrungen der Gemeinde verschwinden sollen." Uns wundert es nicht, daß die Enthus fiasterei der wissenschaftlichen Theologie den Schwärmern zusagt. Beide lehren, daß die christliche Erkenntnis aus der Erfahrung fließt. Nach der Schrift verhält sich aber die Sache gerade umgekehrt. Nach der Schrift fließt das Erfahren und Erleben aus den Heilswahrheiten, welche die Schrift vorträgt. Das Primäre ift hier die chriftliche Bahrheit oder die Lehre der Schrift, daß Gott dem Sünder um Christi willen gnädig ift. Und wer diese Bahrheit glaubt oder an seinem Herzen erfahren hat, der ist ein Christ. Die chriftliche Lehre von Sünde und Enade erzeugt also im Berzen des Menschen die christliche Erfahrung. Wer darum die christliche Lehre als etwas Setundäres aus der Erfahrung ableiten will, stellt die Sache auf den Kopf. F. B.

Belches ift bie Lehrstellung ber Unitarier? Dem Christian Register gufolge nahm "The Unitarian National Conference" bor bierzig Jahren folgenden Befchluß an: "Resolved, That, to secure the largest unity of the spirit and the widest practical cooperation of our body, it is hereby understood that all the resolutions and declarations of this convention are expressions only of its majority, committing in no degree those who object to them, claiming no other than a moral authority over the members of the convention, or the churches represented here, and are all dependent wholly for their effect upon the consent they command on their own merits from the churches here represented or belonging within the circles of our special fellowship." Im Jahre 1894 erflärte berjelbe Rörper: "The Conference of Unitarian and other Christian Churches was formed in the year 1865, with the purpose of strengthening the churches and societies which should unite in it for more and better work for the kingdom of God. These churches accept the religion of Jesus, holding, in accordance with his teaching, that practical religion is summed up in love to God and love to man. The Conference recognizes the fact that its constituency is Congregational in tradition and polity. Therefore, it declares that nothing in this constitution is to be construed as an authoritative test; and we cordially invite to our working fellowship any who, while differing from us in belief, are in general sympathy with our spirit and our practical aims." The Christian Register bemerit: "That which shows itself in right living and in noble forms of social leadership and service seems to Unitarians much more important than metaphysical speculations concerning the nature of God or any of his children, including Jesus of Nazareth." Der Independent folgert hieraus, daß dies Bekenntnis der Unitarier den Brahmanismus, Babismus und Buddhismus sowohl wie das Christentum einschlieke. Das ist aber nur halbwahr. Die Unitarier lassen allerdings alle heidnischen Religionen gelten, aber das wahre Christentum verwerfen fie und jeden wahren Christen schlieken fie durch ihr obiges Betenntnis von ihrer Gemeinschaft aus. Die drei unitarischen Delegaten, Everett Hale, Ergouverneur Long und Eliot, welche vom Federal Council in New Port nicht anerkannt wurden, haben folgendes als den Glauben der Unitarier peröffentlicht: "We affirm anew the simple truth, proclaimed of old by Christ himself, that righteousness of life and spiritual efficiency, rather than orthodoxy of belief, is the test of Christian discipleship. We affirm that the doctrine of the will of the Master is the vital thing, and that beliefs about the nature of Christ are unimportant in comparison with practical obedience to his precepts. . . . It is for us, therefore, to urge, with new insistency and in the spirit of universal fellowship, the ideals of faith and conduct that lie back of all the different theologies and that breathe in the true worship of all the churches, and to teach that under the inspiration and life of Christ men may here and now enter into his high discipleship in honest and unselfish service of the present age."

**F. B**.

**Bon bem Gefchlechte unferer** Beit fagte Präfibent Schurmann bon Cornell bor einer Lehrerberfammlung: "It is a generation which has no fear of God before its eyes; it fears no hell; it fears nothing but the Criminal Court, the penitentiary, and the scaffold. To escape these ugly avengers of civil society is its only categorical imperative, the only law with which its Sinai thunders. To get there and not get caught is its golden rule. To 'get rich quick,' financiers of this age will rob the widow and orphan and grind the faces of the poor, speculate in trust funds, and purchase immunity by using other people's money to bribe legislators, judges, and magistrates. And then we hear the praises of poor boys who have become millionaires! O God! Send us men of honor and integrity!" — Wie fimmt bas mit der Prablerei: Die Welt, gumal bie ameritanifche, wirb immer beffer und frömmer? §. B.

**Träume und Tatfachen** werden beständig verwechsselt von Männern und Blättern, die sich nicht etwa bloß als Vertreter der philosophischen Spetulation, sondern gerade auch als die Exponenten der "egakten Wissenschaften" aufspielen. Zu diesen Blättern gehört auch der Independent, der nicht bloß über theologische, sondern auch über wissenschaftliche Fragen viel Unsinn zutage fördert. So schreibt er z. B. S. 541 in einem Artikel über die bergangene und künftige Evolution der Ceschlechter von den "simple

facts in the history of this planet": "That the little five-toed Echippus was actually transformed into a horse; that some ape-like animal developed into a man; that the paleolithic troglodyte rose through the various stages of savagery and barbarism to civilization and enlightenment, are simply facts in the history of this planet. How enormous the transformations! But, too, how immense the periods required to effect them!" — Bon dem modernen Menschen rühmen die modernen Theologen, daß er "einen start ausgeprägten Wirslichsteitsssinn" habe und daß er darum dem alten Glauben nicht mehr beizupslichten vermöge. Wenn damit gesagt sein foll, daß der moderne Mensch vielsach ohne jegliche wissensteite Bebenten und Gewissenstruel seine eigenen Träume und Einfälle für objestive Wirslichstein und historische Tatsachen und feine Sophismen für "untwiderlegliche Logi!" ausgibt, so ist das jedenfalls richtig, wie ja auch bie obige Stelle aus dem Independent geigt. F.

## II. Ausland.

Folgenden überblid über ben Stand bes Brotestantismus auf der Erbe gibt der Göttinger Dogmenhistoriker F. Kattenbusch in der Realenzyklopädie für protestantische Theologie und Kirche. Die meisten Anhänger zählt der Protestantismus in den Vereinigten Staaten von Amerika, wo bei einer Gesamtbevölkerung von 79 Millionen seine Bekenner auf 65 bis 66 Millio= nen zu schätzen sind. Dann kommen Grokbritannien mit etwa 37 Millionen Protestanten (insgesamt 421/2 Millionen Einwohner) und bas Deutsche Reich mit start 35 Millionen Protestanten, die sich auf nicht weniger als 37 "Landeskirchen" verteilen (Gesamtbevölkerung reichlich 56 Millionen). Dazu: Schweden und Norwegen 71/2 Millionen Protestanten, Dänemark 21/2 Millionen, Rukland (besonders Oftfeeprovingen und Rinnland) 6 Mil= lionen, Ungarn gegen 4 Millionen, Holland 3 Millionen, Schweiz 2 Millio= nen, Frankreich 1/2 Million, Öfterreich 1/4 Million (?); sowie außerhalb Europas: die englischen Kolonien (besonders Ranada, Auftralien, Indien, Südafrita) rund 10 Millionen und die Miffionsfirchen mit etwa 4 Millionen Brotestanten. Die Gesamtzahl der letzteren auf der ganzen Erde ist demnach rund 180 Millionen. Nach den Hauptrichtungen innerhalb des Protestan= tismus verteilt fich diese Summe folgendermaßen: 1. Lutheraner, insgesamt 56 Millionen, wovon 32 Millionen auf Deutschland fallen (die "Unierten" ebenfalls den Lutheranern zugerechnet); 2. anglikanische Kirche etwa 29 Millionen; 3. Reformierte, das heißt, die mit dem Calvinismus in Berbindung zu bringenden Rirchen und Selten, in Europa 32 bis 33 Millionen, in Amerika etwa 57 Millionen, anderswo etwa 10 Millionen, insgesamt rund 100 Millionen. Diesen Brotestanten steben — nach den neuesten Statistiken — auf der ganzen Erde 250 bis 260 Millionen römische Ratholiken und 100 bis 110 Millionen Anhänger der orientalischen ("orthodoren") Rirche gegenüber.

Die tatholifche Propaganda in Dänemart. Bährend in manchen Staaten Deutschlands heute noch kein Orden sich niederlassen darf, widmen sich in Dänemart Jesuiten und Redemptoristen, Maristen und Ramillianer, fils de Marie und Prämonstratenser teils der Seelsorge, teils der Krankens pflege, teils der Erziehung und dem Unterricht der männlichen Jugend. Von weiblichen Orden sind die Schwestern der christlichen Liebe, Elisabeths und Bincenzschwestern, Filles de Marie und St. Josephöschwestern tätig. Alle diese Orden haben in und bei Kopenhagen und in den Provinzialstädten

blühende Niederlaffungen und werden zu ebensoviel Stütz und Ausgangspunkten tatholischer Gemeinden. Insbesondere die St. Josephsichwestern entfalten eine weitreichende Tätigkeit. Außer den Niederlaffungen in Frebericia, Esbjerg, Behje, Horfens, Narhus, Randers und Malborg in Jutland, Odense und auf der Infel Fünen, meist hofpitäler und Schulen umfaffend, besitht der Orden vier Säufer in Ropenhagen, zwei Anstalten mit je einer höheren und niederen Mädchenschule, Kapelle und insgesamt 600 Böglingen, ein neues in der Rähe der See gelegenes Noviziat und endlich ein großes Hospital. Die beiden letzteren haben je eine groke, kirchens ähnliche Kapelle. Das Hospital, aus kleinen Anfängen 1873 entstanden, bietet jest Raum für 400 Kranke, ist aufs vollkommenste eingerichtet, hat 16 Arzte und 85 Schwestern. Trop der vorzüglichen städtischen Krankenhäuser ift das St. Josephshospital stets voll belegt. Obwohl der St. Josephsorden französischen Ursprungs ist, sind in seiner nordischen Ordensproving annähernd 200 deutsche Schwestern tätig, die sich mit der dänischen Sprache schneller vertraut machen als ihre französischen Kolleginnen. Benn man bedenkt, daß es in ganz Dänemark kaum 10,000 Katholiken gibt, so ift es flar, daß der ganze Apparat von Kirchen, Schulen, Krankenhäusern 2c. nur zu Zweden der Propaganda in dem rein protestantischen Lande geschaffen ift, während katholische Ländergebiete unter dem Mangel des Rötigften leiden. Die treibende Kraft dieser fieberhaften propagandistischen Tätigkeit foll die katholische Prinzessin Waldemar von Dänemark sein, die damit die "Sünde" ihrer gemischten Che und die protestantische Erziehung ihrer vier Söhne bükt.

Der Protestantismus in Frankreich. Der Geschäftsführer ber protes ftantischen Svangelisationsgesellschaft in England macht folgende Mittei= lungen über Frankreich: "Innerhalb der letten zwei Jahre haben fünfzig tatholische Gemeinden um protestantische Geistliche gebeten. In fünf Jahren ift das Ebangelium in mehr als sechshundert Dörfern gepredigt worden, und überall auf Verlangen der Einwohner. Um dies zu verstehen, muß man wissen, daß in Frankreich unter den arbeitenden Klassen eine große Abneigung gegen die römische Kirche und ihre Briester vorhanden ift. Die Gottesleugnung breitet sich schnell aus. Doch viele von denjenigen, die dem Unglauben zum Opfer fallen, können für das Ebangelium gewonnen werden, wenn ihnen dieses geboten wird. Das hat in Gegenden des nördlichen Frankreichs, wo die Gottesleugnung am meisten auftritt, der Erfolg der Missionsarbeit gezeigt. In betreff der gegenwärtigen Bewegung sagt Prof. Doumerque: "Wenn wir genug Leute und Mittel bätten, um Brediger au fenden, so würden diefelben in jedem Dorfe Männer und Frauen finden, die sie mit Freuden bewilltommnen und ihrer Botschaft zuhören würden." Die protestantische Kirche in Frankreich hat seit der Reformation keine solche Gelegenheit gehabt, das Evangelium auszubreiten, wie jest. Die größte Bürde dieser Ebangelisationsarbeit in Frankreich trägt die protestantische Evangelisationsgesellschaft, deren jährliche Ausgabe auf 21,000 Pfd. St. gestiegen ist. Die Gesellschaft hat 170 Stationen und arbeitet in 70 von den 86 Provingen Frankreichs und in verschiedenen Kolonien. 92 Prozent ihrer Mittel geben von französischen Protestanten ein. Die ganze Summe, die im letzten Jahre aus England einging, betrug nur 440 Pfd. St. Nach glaubwürdigen Berechnungen gehören zwei Drittel des französischen Bolkes jetzt zu keiner Kirche. Den meisten von ihnen ift das Evangelium noch nicht nahe gebracht."

# Sehre und Wehre.

| Jahrgang 52. Hepfember 1906. Ro. | 9. |
|----------------------------------|----|
|----------------------------------|----|

## Ein Nachtrag zum Dogmengeschichtlichen über die Lehre von der Gnadenwahl.

Nachdem wir uns einmal auf die neueste Polemik unserer Gegner eingelassen haben, wollen wir schließlich noch einige Punkte berühren, die auf dem dogmengeschichtlichen Gebiet liegen. Ohioer und Jowaer halten heute noch ihre frühere Position fest, daß die Konkordienformel eine Gnadenwahl im weitern Sinn lehre, daß in signisskanten Stellen, in welchen unser Bekenntnis die Gnadenwahl definiert und beschreibt, unter "der ewigen Wahl oder Prädestination oder Verordnung Gottes" der allgemeine Heilsrat zu verstehen sei, aus dem sich dann von selbst die partikuläre Wahl herausschäle. Und zum Beweis dasür führen sie eine Anzahl Zeugnisse aus der Feder von Mitverfassern, resp. Zeit= genossen ber Konkordienformel ins Treffen. Insonderheit berufen sie sich auf Chemnit und dessen Auslegung der Parabel Matth. 22, 1—14.

Walther hat in "Lehre und Wehre" 1880 eine Reihe von Auf= fähen unter dem Titel "Dogmengeschichtliches über die Lehre vom Ver= hältnis des Glaubens aur Gnadenwahl" veröffentlicht und da sonderlich nachgewiesen, daß die lutherischen Theologen des 16. Jahrhunderts den Glauben durchweg als Folge und Wirkung, die des 17. Jahrhunderts als Ursache oder Voraussehung der Wahl aufgesatt haben. In mehreren Traktaten Walthers und in verschiedenen Artikeln von "Lehre und Wehre" 1880 und 1881 ist die Lehre der Konfordienformel von der Gnadenwahl dargelegt und insonderheit gezeigt worden, daß unser Bekenntnis keineswegs von einer Gnadenwahl im weitern Sinn redet. Wir wollen hier nicht die früheren Aussührungen wiederholen, sondern jenem dogmengeschichtlichen Material nur einige Ergänzungen beifügen.

In den Schriften und Verhandlungen über die Prädestination, welche der Abfassung der Konkordiensformel vorangingen und im 11. Ar= tikel derselben dann ihren Abschluß fanden, trifft man hin und wieder auf manche Unsicherheit und Verschiedenheit in der Bestimmung der hier einschlagenden Begriffe. Die Lehre eines Luther, eines Urbanus Rhegius stand fest. Doch die weitere Ausgestaltung und Formulierung

berselben ist durch mancherlei Schwankungen in der Terminologie hin= durchgegangen. Walther bemerkt zutreffend, "Lehre und Wehre" 1880, S. 70: "Es ist betreffs der in der Lehre von der Erwählung gebrauch= ten Terminologie geschehen, was betreffs der in fast allen Lehren ge= brauchten Terminologie geschehen ist: erst nach und nach erhielten die Termini eine allgemein angenommene, feste, bestimmte Bedeutung. Teils haben daher immer unlautere Geister, wie Huber, das anfäng= liche Schwanken zur Verwirrung der an sich klaren Lehre und zur Be= stätigung ihres Irrtums gemißbraucht; teils sind schwache Geister da= burch selbst in Verwirrung geraten. Der Weg der reinen Lehre ist eben schwal und fordert einen ebenso lauteren als vorsichtigen Geist."

Im Gegensatz zu der Prädestinationslehre Calbins haben die lutherischen Theologen von Anfang an mit Nachdrud auf die Universalität der Gnade Gottes, auf die Universalität der Erlösung und Berufung hingewiesen. Und da ist denn bei etlichen auch der Ausdruck electio universalis mit untergelaufen. Offenbar aber nur im Sinn von gratia universalis, electio im Sinn von voluntas, "Bille, Bestimmung". Suber berief sich später auf Breng: Dominus Brentius inquit, omnes vocatos esse electos; nisi enim electi fuissent, vocari non potuisse. Idem dicit, electorum esse aliquos, qui electione non fruantur. Idem creationem et electionem sic conjungit, ut expresse dicat, ad salutem omnes homines creatos et electos esse. Ebenso auf den Lübinger Gerlach: redemptionem, vocationem ipsumque evangelium nullam habere universalitatem, nisi universalis sit electio; neminem etiam propter incredulitatem condemnari posse, nisi in Christo electus fuerit ad vitam; apostolos nusquam de particulari electione concionatos fuisse, imo ipsis praedicandum fuisse, quod omnes homines Deus elegerit ad vitam. Die Bürttemberger Theologen erinnern in ihrer Replik gegen Huber betreffs Brenz an dessen Lehre von der particularis electio in feinem Rommentar zum Römerbrief. Hinsichtlich Gerlachs bemerken sie zu dem Ausdrud nisi universalis sit electio: hoc est nisi universalis sit voluntas, consilium, propositum et beneplacitum Dei omnes homines per fidem in Christum salvandi, sicut autor diserte se explicuit. Cf. p. 70: Universalitatem istam interpretatus est Dr. Gerlachius per universales promissiones etc. "Ihm ist aber angezeigt worden, daß es ein anderes, wenn man redet von dem allgemeinen Billen, consilio und Raticilag Gottes, wie dem menschlichen Geschlecht, fo in Adam gefallen, wieder aufzuhelfen: in welchem gnädigen Ratschlag Gottes alle Menschen zusammengefaßt und nicht einer ausgeschlossen ober übergangen worden . . . welcher allgemeine Wille Gottes auch etwa eine allgemeine electio oder Verordnung zur Seligkeit sei genennet worden. Ein an≠ deres aber sei, wenn man von der electione speciali, das ist von der Inadenwahl der Kinder Gottes rede, da das Wort "Wahl oder Ermählung' in engem Verstand gebraucht wird; denn die erstrede sich allein auf diejenigen, so vermittelst des angehörten Worts und gebrauchter

Sakramente gläubig werden und im Glauben beharren." Bal. Frank, "Die Theologie der Konkordienformel" IV, S. 282. 283. Die Bürt= temberger Theologen unterscheiden hier gang richtig zwischen dem all= gemeinen Billen und Ratschlag Gottes betreffs der Rettung des ganzen menschlichen Geschlechts und der Gnadenwahl im eigentlichen Sinn des Worts, die beide in der Schrift bezeugt, aber eben verschiedene Dinge find. Und wenn nun einige der alten orthodoren Lehrväter, sonderlich vor der Abfassung der Konkordienformel, auch jenen allgemeinen Billen oder Ratschlag Gottes electio genannt und von einer allgemeinen electio geredet haben, so haben sie das Wort electio da im weiteren Sinn ge= braucht und eine Sache, die an sich richtig ist, den allgemeinen Heilsrat freilich mit einem Ausdruck belegt, der in diesem Sinn nicht schrift= gemäß und sehr unzutreffend ist. Indes haben dieselben Theologen, wie 3. B. Brenz, anderwärts von der Gnadenwahl im biblischen Sinn des Worts ganz richtig geredet. Es handelt sich hier nicht um eine falsche Meinung, sondern um verkehrte Terminologie. Vgl. das in "Lehre und Wehre" 1880, S. 79. 80 angeführte dictum Selneccers und deffen Beurteilung von seiten Balthers.

Ein besonderes Interesse haben wir selbstverständlich an Themnis, dem alter Martinus, dem Hauptverfasser der Konkordienformel. Wir wollen die vornehmsten Aussprüche und Ausspührungen desselben über die Prädestination, chronologisch geordnet, hier vorsühren und kurz be= leuchten.

In seinem Examen, also im Jahr 1565, p. 172 schreibt Chemnit: Tertio doctrinam de praedestinatione sive electione opponunt contra fiduciam salutis, utque specie aliqua illud faciant, dicunt, temerariam praesumptionem arcani mysterii praedestinationis cavendam esse. Et verum sane est, quod sedulo etiam apud nos docetur, non esse arcanum Dei consilium inquirendum, ut inde statuamus, an simus in numero electorum: hoc enim precipitium est in multos errores, et denique in ipsam desperationem. De electione enim non est judicandum ex rationis cogitationibus, aut dubiis speculationibus, quid in arcano Dei consilio de cujusque vel salute vel damnatione decretum sit, sed ex verbo Dei, in quo voluntatem suam Deus nobis patefecit: non autem ex lege, quae de nostris operibus, meritis et dignitate concionatur, sed ex evangelio. Loquitur autem evangelium de electione non sicut poetae de fabulis Parcarum fabulantur, alios ad vitam, alios ad mortem descriptos esse: qua de re nihil nobis constat, an simus in numero salvandorum, an vero damnandorum. Sed doctrina praedestinationis proponit decreta a Deo facta et postea in verbo revelata, de causis et modo salvandi aut damnandi, ut est 1. Decretum Dei de redimendo genere humano per obedientiam et passionem Christi mediatoris. 2. Decretum de vocandis per ministerium verbi tam Judaeis, quam gentibus ad communionem meriti Christi ad salutem. 3. Decretum Dei, quod Spiritu suo velit per

auditum verbum in cordibus hominum operari, ut agant poenitentiam et credant evangelio. 4. Decretum Dei, quod illos, qui, cum sentiunt peccata sua et iram Dei, fide confugiunt ad thronum gratiae et Christum mediatorem in promissione evangelii propositum amplectuntur, velit justificare et salvare; abjicientes vero verbum, aspernantes et non amplectentes promissionem velit damnare. Haec est summa et dválugiç doctrinae de praedestinatione, sicut illa in verbo patefacta est, quae non docet, vere credentes debere dubitare, an sint in numero electorum, sed sicut Paulus Romanos 8. gradationem instituit: Quos elegit, hos vocavit; quos vocavit, justificavit. Ergo quos Deus vocat et justificat, illi certo debent statuere, se esse Et lector si inspexerit scripturae sententias de electione, electos. manifeste videbit, doctrinam praedestinationis in scriptura patefactam esse, non ut dubiam et incertam redderet salutem credentium. sed ut esset fundamentum certitudinis. Ephes. 1: Elegit nos in Christo ante creationem mundi. 2 Tim. 2: Fundamentum Dei stat firmum, habens hoc sigillum: Novit Deus suos. Joh. 10: Oves meae vocem meam audiunt et non peribunt in aeternum, et nemo rapiet eas de manu mea. Rom. 8: Qui secundum propositum Dei vocati sunt. Quis igitur damnabit? quis separabit? Rom. 11: Dona et vocatio Dei sunt sine poenitentia. 2 Tim. 1: Non dedit nobis spiritum timoris. Vocavit enim nos secundum propositum suum et gratiam, quae data nobis est in Christo Jesu ante tempora secularia etc. Et nunc quidem totam doctrinam praedestinationis non constitui explicare, sed tantum ostendere volui, electionem Dei, sicut in verbo patefacta est, non labefactare, sed confirmare et constituere certitudinem salutis et fiduciam credentium. Falsum enim est, quod in 12. cap. dicit Tridentinum concilium, ex verbo Dei non posse sciri, quos Deus sibi elegerit, nisi praeter et extra verbum specialis revelatio accedat. Neque hoc verum est, neminem vere credentem ex verbo Dei sine peculiari revelatione certo posse statuere, se esse in numero praedestinatorum. Pugnant enim haec cum scriptura, sicut ostendimus. Non ignoro autem, multa inextricabilia et portentosa necti de praedestinatione a spinosis ingeniis, sed quam judicem esse simplicissimam sententiam, breviter exposui.

Chemnit nennt im Verlauf dieser seiner kurzen expositio de praedestinatione vier etvige Dekrete Gottes, nämlich 1. den Ratschluß von der Erlösung des menschlichen Geschlechts durch Christum; 2. den Rat= schluß von der allgemeinen Verufung der Juden und heiden durch das Evangelium; 3. die Bestimmung, daß Gott mit seinem Geist durch das Wort wirksam sein wolle; 4. den Veschluß, alle die, welche an Christum glauben, selig zu machen, hingegen alle die, welche das Wort verwersen, zu verdammen. Die Sache, von der er hier redet, ist richtig. Die ge= nannten göttlichen Dekrete sind sattsam in der Schrift bezeugt. Aber nun faßt Chemnit dieselben unter die Rubrit doctrina praedestinatio-

nis zusammen und sagt ausbrücklich: Haec est summa et avaluois doctrinae de praedestinatione. Es wäre gezwungen, wenn man hier den Unterschied von doctrina de praedestinatione und praedestinatio ur= gieren und Chemnitz fagen lassen wollte, daß man, wenn man von der Prädestination rede und lehre, diese vier Defrete, die ja freilich nach der Schrift das Substrat für die ewige Erwählung Gottes bilden, mit in Betracht ziehen müsse. Nein, Chemnit begreift bier zunächst unter den Titel praedestinatio alles das, mas Gott in der Ewigkeit betreffs des Beils der Menschen, wie auch betreffs der Verdammnis beschloffen und verordnet hat. Die Brädestination ist ihm hier wesentlich identisch mit dem allgemeinen Heilsrat und der Aufstellung des Heilswegs, des modus salvandi et damnandi. Und für den Ausdruck praedestinatio fest er dann auch am Anfang, wie gegen das Ende des obigen Citats den Ausdruck electio ein. Praedestinatio und electio find ihm Synos nyma. Er nimmt in dem bezeichneten Abschnitt, ähnlich wie Brenz, Gerlach, Selneccer in den oben angeführten Citaten, die Ausdrücke praedestinatio und electio in einem weitern Sinn. Und dieje Terminologie entspricht allerdings nicht dem Sprachgebrauch der Schrift. Ja, wir müßten urteilen, daß Themnit in seinem Examen überhaupt nichts von der Enadenwahl im biblischen Sinn des Worts fage und lehre, wenn er in dem gangen mitgeteilten Paffus nichts anderes fagen würde, als was wir bisher hervorgehoben haben.

Aber er sagt da eben noch mehr, was 3. B. Fritschel in feinem furzen Citat aus dem Eramen gar nicht berührt hat. Er redet da auch von einem arcanum Dei consilium, von einem numerus electorum oder praedestinatorum, und der ist ihm identisch mit dem numerus salvandorum, mit den credentes, vere credentes. Er desabouiert die heidnisch= fatalistische Brädestination. Aber er erkennt einen geheimen Rat Got= tes an, in welchem Gott die Zahl der Auserwählten festgestellt hat, und wehrt sich nur dagegen, daß man diesen geheimen Rat erforsche. Er tennt also gar wohl die Bahl im strikten Sinn des Borts, die sich nur auf die Personen erstreckt, welche glauben und selig werden, die pars tituläre Wahl. Es liegt Themnit dabei aber alles an der eminent praktischen Frage, woher wir wissen können, ob wir zu der gabl der Auserwählten gehören. Und diese Frage beantwortet er aus Röm. 8: Quos elegit, hos vocavit. Nicht durch Spetulieren über das arcanum Dei consilium, sondern aus dem Beruf des Worts, aus dem Ebans gelium, und zwar, sofern dasselbe uns den allgemeinen Liebesrat Gottes offenbart, können und sollen wir gewiß werden, daß wir erwählt find. Und nun citiert Chemnit eine Reihe von Schriftstellen, welche von der etvigen Wahl Gottes, von der Gnadenwahl im eigentlichen Sinn handeln, mit denen er beweisen will, daß die Auserwählten ge= wißlich selig werden. Daß die Auserwählten gewiß selig werden, be= fagen diese Schriftworte von der Gnadenwahl. Daß wir aber zu den Auserwählten zählen, erkennen wir aus jenen allgemeinen Dekreten Gottes, für die ein Schriftbeweis nicht erst nötig erscheint, speziell aus der Berufung durch das Wort. Das ist Chemnitens Meinung. Die certitudo salutis ist das punctum saliens in dieser expositio de praedestinatione, das hält er den Römischen entgegen, welche mit der Präs destination gerade gegen die Gewißheit der Seligkeit operieren. Die Be= rufung durch das Ebangelium, welche zu dem modus salvandi gehört und aus welcher wir unsere Erwählung erschließen, erscheint in der obigen Darlegung als das Bindeglied zwischen der speziellen Erwäh= lung und jenen allgemeinen Detreten Gottes. Nur daß diese Beziehung nicht näher erörtert wird. Der Gedanke, daß Gott in seinem Babl= ratschluß von vornherein auch beschlossen habe, den numerus electorum auf dem allgemeinen, befannten Seilsweg zur Seligkeit zu führen, sie zu berufen, zu bekehren, zu rechtfertigen, wird, wenn er auch im Hinter= grund der Betrachtung steht, hier nicht ausdrücklich ausgesprochen. Themnit bemerkt ja felbst, daß er hier nicht die ganze Lehre von der Prädestination darlegen wolle, sondern nur zeigen, daß die Bahl Got= tes, wie sie im Wort Gottes offenbart ist, die Gewißheit der Seligkeit nicht erschüttere, vielmehr bestätige.

Dieselben Gedanken über die Prädestination, welche Chemnit in seinem Examen vorlegt, finden sich in dessen Predigt über das Evangelium Matthäi am 22. vom Jahr 1570 (resp. 1572?) weitläufiger und mehr populär, recht faßlich und erbaulich ausgeführt. Wir teilen die wichtigsten Stellen derselben wörtlich mit.

Es werden hier die folgenden drei Stücke abgehandelt: "Erstlich, wie die Lehre von dem hohen Artikel der Verschung oder Erwählung Gottes so einfältig, gründlich und klar in dieser Parabel von dem HErrn Christo gefasset seiten Bas dieselbige Verschung oder Wahl Gottes in sich begreife und worauf sie stehe. Zum andern, wie dieselbige Lehre uns diene zur Warnung, Strafe, Vermahnung und Besserung, wenn wir den Beruf Gottes verachten, ausschlagen, oder demselben mit Lästern und Versolgen böslich widerstehen. Zum dritten, was diese Lehre uns für schönen Trost gebe, daß uns Gott zur ewigen Seligkeit in seinem Rate verordnet, und die Mittel, dadurch er uns dahin bringen will, bebacht hat, ehe der Weltgrund geleget war."

Das "erste Stüd" lautet, wie folgt:

"Erftlich ift nun aus Gottes Wort gewiß und klar, daß Gott die= jenigen, so das ewige Leben ererben sollen, dazu versehen, erwählet und verordnet habe, ehe denn der Weltgrund geleget ist: Denn also spricht Paulus Eph. 1: Gott der Bater hat uns gesegnet mit allerlei gesst= lichem Segen durch Christum. Wie er uns denn in demselbigen er= wählet hat, ehe denn der Weltgrund geleget war. Und 2 Tim. 1: Die Gnade ist uns nach Gottes Vorsatz gegeben, in Christo JEsu, vor der Zeit der Welt. Joh. 13 spricht Ehristus: Nicht sage ich von euch allen; ich weich, welche ich erwählet habe; Röm. 9: Auf daß der Vorsatz Got= tes bestünde nach der Wahl, ward zu ihr gesagt nicht aus Verdienst der

Werke, sondern aus Gnaden des Berusers, also: Der Größere soll dienstbar werden dem Kleinern. Röm. 8: Welche er zubor versehen hat, die hat er auch verordnet, daß sie gleich sein sollten dem Ebenbilde seines Sohnes. 2 Tim. 2: Der seste Grund Gottes bestehet, und hat diese Siegel: Der Hernet die Seinen. Phil. 4: Welcher Namen geschrieben sind in dem Buch des Lebens. Und was dergleichen Sprüche in der Schrift mehr sind.

Aber in diesem Artikel kann menschliche Vernunft leicht und bald fich zu weit verrennen, oder zu boch versteigen. Denn weil Gottes Ver= feben nicht tann fehlen oder geändert werden, Röm. 11; Jes. 46, fo schließt hieraus die unartige Belt, ihre Sicherheit und Bosheit damit au stärken: Bin ich aur Seligkeit ausersehen, fo kann mir dieselbige nicht fehlen, wenn ich gleich Wort und Sakrament verachte, weder mit Buße, Glauben oder Befferung mich etwas befümmere. Sinwieder be= trübte, blöde Gewissen kommen oft in folche Anfechtung: Ber weiß, ob bein Name auch im Buche des Lebens verzeichnet sei, du hältst dich ja wohl zum Borte, haft auch durch Gottes Gnade Buße und Glauben, dazu einen Anfang eines neuen Lebens. Aber wenn dein Name nicht vor der Belt Anfang in dem Buche des Lebens verzeichnet gestanden, ift's doch alles umfonst und verloren, denn es haben wohl eher andere angefangen, find aber doch gleichwohl endlich gefallen 2c. Daher etliche auf die Meinung geraten, daß man den Christen in den Kirchen von der Versehung und Bahl Gottes gar nichts predigen sollte, weil es zu beiden Seiten, wie gemeldet, sehr gefährlich, entweder zur Sicherheit oder zur Verzweiflung. Aber weil der liebe Gott dieselbige Lehre oft und an vielen Orten der Schrift uns offenbaret hat, müssen wir die= felbige nicht unter die Bank steden, können und sollen auch nicht sagen, daß sie unnütz, ärgerlich oder schädlich sei, allein daß wir wohl zusehen, daß wir uns darinnen nicht zu weit berrennen oder zu hoch bersteigen, sondern den wahren Verstand und rechten Gebrauch in aller Einfalt fassen und behalten.

Und wie solches aufs einfältigste geschehen könne, zeigt uns der Herr Christus in dieser Parabel. Denn wie sonft sein Gebrauch ist, wenn er ein Lehrstück hat, daran uns hoch und viel gelegen, so fasset er es in eine Parabel oder Gleichnis, auf daß nicht allein die Hochbegabten und Gelehrten, sondern auch die Einfältigen, Unmündigen und Säug= linge, so viel ihnen zu ihrer Seligkeit zu wissen vonnöten, durch Gottes Unde solche Lehre verstehen und vernehmen mögen. Also, weil er wohl weiß, wie hoch dieser Artikel von Gottes Versehung sei, und wie leicht ein menschliches Herz darinnen irre werden könne, hat er uns armen Kinderlein zum Besten diese hohe Geheimnis in eine einfältige Parabel gefasset, auf daß wir davon, soviel uns zur Lehre, Vermah= nung und Trost nützlich und nötig, guten klaren Bericht haben möchten. Und hat eben damit, daß er solch großes Geheimnis in eine einfältige Parabel fasset, ein gewisses Maß und Ziel geben und steen wollen, daß wir unfern Gedanken in diesem Artikel nicht zu weit nachhängen, fondern wenn dieselben zu weit laufen und zu boch steigen wollen, daß wir mit dem lieben Paulo den Finger auf den Mund legen und sprechen follen: O welch eine Tiefe des Reichtums, beides der Beisheit und Erkenntnis Gottes, wie gar unbegreiflich sind seine Gerichte und un= erforschlich seine Bege. Und ift kein befferer, sicherer Beg für Einfältige, wenn sie lesen, hören, reden oder gedenken von diesem Artikel ber Versehung Gottes, daß fie allezeit vor Augen und im Berzen haben Und mit derselbigen Einfalt alle Disputationes von diese Parabel. diesem Artikel umschränken, und wenn die Gedanken außer diesen Schranken, die uns Christus selber in dieser Parabel vorgestedt hat, zu weit oder zu hoch laufen wollen, daß wir allezeit gedenken: Eben darum hat mir mein lieber HErr Christus den hohen Artikel in eine Barabel gefasset, daß ich bei der Einfalt bleiben und wissen möchte, wie weit und ferne ich in diesem Artikel geben soll. Und was außer und über die Einfalt dieser Parabel in dem Artikel von der Versehung Gottes gefragt oder disputiert wird, dazu spreche ich: Das ist mir zu erforschen weder nut noch nötig, ich bleibe mit diesem Artikel in den Schranken, in welche der BErr Christus felber, um meiner Einfalt willen, in diefer Parabel die Lehre gefasset hat; was darüber ist, das gehört in den Ab= grund der Beisheit Gottes, darin ich mich nicht vertiefen foll oder will. 3ch bleibe bei diefer Parabel und danke meinem lieben HErrn Christo, daß er mir diesen hohen Artikel so einfältig in eine Barabel gefasset Und wenn ich dabei bleibe, so weiß ich, daß ich nicht irren oder bat. fehlen kann, sondern daß ich von dem Artikel so viel wisse und habe, als mir davon in diesem Leben zur Seligkeit zu wissen vonnöten ist.

So weiset uns nun diese Paradel, was der Artikel von der Versehung Gottes in sich begreife und worauf derseldige stehe. Denn sonst bildet menschliche Bernunst ihr diesen Artikel absolute also vor, daß sie gedenkt, dies sei die Verschung und Wahl Gottes, weil alles Zukünstige unserm Herrn Gott gegenwärtig ist, daß vor der Welt Ansang er gleichwie Musterung gehalten und von einem gesagt: Den schreib ins Buch des Ledens, vom andern: Den schreib ins Buch des Todes; dieser soll seltige werden, der soll verworfen und verdammt sein. Gleich wie Gerson schreibt, daß etliche sollt Imaginationes gehabt, als wenn ein Rüchenmeister einen Korb voll Redhühner hätte, und dem Koch besiehlt: Diese würge ab, die andern laß frei laufen oder sliegen 2c. Und wenn man solchen Gedanken nachgehet, so wird der ganze Artikel verirret und verwirret.

Aber in dieser Parabel weiset der HErr Christus stückweise, was alles zu diesem Artikel gehöre und wie eins immer aus und nach dem andern folge. Nämlich, daß die Versehung oder Wahl Gottes darin stehe und dies in sich begreise: Da der liebe Gott zubor gesehen hat, daß das menschliche Geschlecht durch die Sünde würde von ihm abfallen, und dadurch unter Gottes Zorn und des Teufels Gewalt in das ewige

Verderben und Verdammnis sinken würde, daß er, der liebe Gott, ehe ber Weltgrund geleget war, in seinem heimlichen göttlichen Rate bes dacht, beraten und beschlossen habe, wie dem menschlichen Geschlechte aus seinem Verderben zur Seligkeit wiederum möchte geholfen werden, nämlich: daß zum ersten sein einziger Sohn menschliche Natur an sich nehmen, das ist, wie die Parabel sagt: daß der König seinem Sohne Hochzeit machen und ihm menschliche Natur vermählen wollte.

Bum andern, daß derselbe unter das Gesetz getan und für unsere Sünde zum Schuldopfer geschlachtet werden sollte, und also durch ihn alles, was zu dieser hochzeitlichen Freude der ewigen Seligkeit von= nöten, bereitet werden sollte.

Bum dritten, daß er zu derselben Seligkeit nicht allein das Fleisch und Blut, welches sein lieber Sohn in Einigkeit der Person annehmen würde, sondern auch andere Gäste mehr haben wollte, nicht von den gefallenen Engeln, sondern aus dem menschlichen Geschlechte, welches nun dem Sohne Gottes, von wegen der angenommenen menschlichen Natur, als seiner Braut, befreundet und verwandt, Fleisch von seinem Fleisch und Bein von seinen Bein.

Zum vierten, daß er solche seine Gäste durch seine Diener wollte zur Hochzeit rufen lassen, das ist, durchs Wort solchen seinen heimlichen Rat der Welt offenbaren und die Menschen zu seinem Reich durch das mündliche Wort berufen.

Bum fünften, daß er durch solchen seinen Beruf wolle kräftig sein und in den Herzen der Menschen wirken, sie erleuchten, bekehren und gerecht machen.

Bum sechsten, die er also gerecht gemacht, daß er dieselben wolle schücken, betvahren, erhalten, etwig selig und herrlich machen. Bie diese Stücke also nacheinander St. Paulus in dem schönen Spruche Röm. 8 als an einer goldenen Kette zusammenfaßt, da er spricht: Welche Gott versehen oder verordnet hat, die hat er auch berufen. Welche er berusen hat, die hat er auch gerecht gemacht. Welche er aber gerecht ge= macht, die hat er auch herrlich gemacht.

Bum siebenten, weil Gott zubor gesehen, daß die Bosheit menschlicher Natur solchem Beruf und Wirkung Gottes nicht solgen, sondern widerstreben und die Enade Gottes, wenn die in dem Menschen wirken will, nicht annehmen würde, habe er in seinem Vorsatz beschlossen, daß alle diejenigen, so solchen seinen Beruf verachten, lästern, versolgen oder demselbigen, wenn er durch seine Gnade in ihnen wirken will, nicht solgen und in solchem Wierstreben verharren, hier zeitlich gestraft und etwig verworfen und verdammt sollen werden. Wie diese Parabel dasselbige klärlich ausweiset.

Dies ist der einfältige Verstand und Meinung, was zu der Versehung Gottes gehört, was dieselbige begreife und worin sie stehe, daß wir diese Stücke alle zusammenfassen, wenn wir von der Versehung oder Bahl Gottes reden oder gedenken, wie Paulus durch das ganze erste Rapitel zu den Ephesern also diese Lehre stückweise handelt und erklärt. Und wenn ich bei dem Bericht und in der Einfalt bleibe, fo habe ich, fobiel mir von diefer Lehre zu wiffen vonnöten ift, und weiß, daß ich nicht irren oder fehlen kann. Wenn aber jemand hier weiter will dis= putieren: Gott misse aber gleichwohl zubor, welche und wie viele solchen feinen Beruf durch feine Gnade annehmen, und welche demfelben wider= ftreben werden, dem antworte ich: Gott wisse ohne Zweifel das und viel mehr. Aber mir sei solches zu erforschen nicht befohlen, sondern ich bleibe bei der Einfalt diefer Parabel. Item, wenn jemand fragen wollte: Beil dies zusammenhängt, die erwählt find, die werden auch berufen, warum denn Gott fein Wort, dadurch der Beruf geschieht, nicht in allen Landen lauter und rein gebe? Sier antworte ich: Meine Parabel, in welche mir der HErr Christus diese Lehre gefaßt hat, er= ftredt sich fo weit nicht, derhalben lege ich in dieser Frage mit dem heis ligen Paulus, Röm. 9, und Jesaias 45 den Finger auf meinen Mund und spreche: O welch ein tiefer Abgrund der Beisheit Gottes 2c. ЗФ erkenne aber an jenen, welche Gottes Wort nicht haben, Gottes ge= rechtes Gericht, welches wir alle miteinander würdig und wert wären. An mir aber und an andern, die berufen werden, erkenne ich Gottes lautere Gnade, ohne, ja wider all unser Verdienst und danke ihm dafür von Herzen; weiter kann ich nicht und höher will ich nicht, sondern bleibe in den Schranken diefer einfältigen Parabel, auf daß ich mich nicht zu weit verrenne oder zu hoch versteige. haben andere mehr Gaben, daß fie in diesem Artikel höher kommen können, gönne ich's ihnen wohl. Beil aber mein lieber HErr Christus nicht ohne Ursache dies große Ge= heimnis in eine einfältige Parabel gefaßt hat, bleibe ich bei dem Spruch Salomonis: Qui simpliciter ambulat, bene ambulat, wer einfältiglich wandelt, der wandelt am allersichersten. Also weiset uns diese Parabel, erstlich, wahren Bericht und rechten Verstand der Lehre von der Ver= fehung oder Bählung Gottes. Es ift aber dieselbige Lehre in dieser Parabel also gefasset, daß ein jedes Stud, ja fast ein jedes Wort schöne Lehre und herrlichen Troft in sich begreift, daß derhalben diese Parabel wohl wert ist, daß alle Worte und Stücke darin fleißig erwogen und betrachtet werden, wie wir dazu frommen Christen nur eine furze An= leitung geben und zeigen wollen."

Um Ende des ersten Teils wird das Bild von der Hochzeit noch näher ausgedeutet und auf die Vermählung des Sohnes Gottes mit der menschlichen Natur bezogen, und dann noch gezeigt, wer die Knechte find, die zur Hochzeit rufen, nämlich die Prediger, "unsers HErrn Got= tes Brautbitter, durch welche er uns fordert zu den hochzeitlichen Freu= den der ewigen Seligkeit".

Im "zweiten Stück" wird sonderlich ausgeführt, wie die Lehre von der Versehung vor Verachtung des göttlichen Worts und Unbuß= fertigkeit warnt.

Im "dritten Stüd" wird der Troft diefer Lehre hervorgekehrt:

"Jum dritten muß bei diefer Lehre von der Versehung Gottes auch dies angezeiget werden, was für herrlichen, schönen, beständigen Troft arme, betrücke, gottesfürchtige Gewissen aus dieser Lehre zu nehmen haben, und wie sie denselbigen in diesem Artikel suchen und darin finden mögen. Biewohl aber diese Varabel vornehmlich gerichtet ist zur Strafe, Warnung und Vermahnung der Pharisäer, so ist sie aber doch gleichwohl also gestellet, daß die Fundamente des Trostes ganz lieblich und schön auch darin begriffen sind; wie dieselbigen an andern Orten in der Schrift weitläusiger und klarer gehandelt werden. Wir wollen der Kürze halber, daß uns der Sermon nicht zu weit laufe, die vornehmsten Hauptstücke anzeigen.

Und ist das der Grund, daran wir anfangen sollen, wie die Pa= rabel sagt: Daß der König diejenigen, die er zu Gäften dieser Hochzeit haben will, durch seine Knechte und Diener berufen läßt. Das ist, wenn ich darauf gedenke und damit mich bekümmere, ob ich auch zur Seligkeit versehen, oder ob ich unter die gabl der Auserwählten gehöre, und ob auch mein Name im Buche des Lebens geschrieben sei, weil sonft nie= mand selig wird, denn allein die Außerwählten, daß ich nicht darf mit ungewissen, zweifelhaften Gedanken zwischen Simmel und Erde fomeben, oder wie Baulus fagt zu Röm. am 10.: hinauf gen Himmel, oder hinab in die Tiefe fahren, denn mit folchen Gedanken allen beikt es, Röm. 11: Wer hat des HErrn Sinn erkannt, oder wer ist sein Ratgeber gewesen? sondern daß ich folches in dem Beruf oder Wort Gottes, welches durch eines Menschen Mund mir in meine Ohren und Berg schallet, suchen soll und finden tann, wie Paulus sagt Röm. 10: Das Wort ist dir nahe in deinem Munde und in deinem Herzen. Und Eph. 1: Er hat uns willen lassen das Geheimnis seines Billens, daß es ge= predigt würde. Röm. 8: Die er versehen oder erwählet hat, die hat er auch berufen. Und das ist ein schöner, herrlicher Troft, daß ich aus dem Beruf des gepredigten Wortes wissen und erfahren tann, was Gott bon mir und bon.meiner Seligkeit beschloffen habe, ebe denn der Belt= grund geleget ward. Daher Paulus fagt 1 Ror. 2: Bir haben und wiffen Chrifti Ginn, denn Gott hat es offenbaret durch feinen Geift, daß wir wissen können, wie reichlich wir von Gott begnadet sind. Denn wenn uns Gott durchs Wort ruft, da sollen wir nicht gedenken, er ruft mich wohl durchs Wort, aber wer weiß, ob er's auch im Bergen fo meinet. Denn daß er mich zur Seligkeit gerne haben wolle, wenn er mich durchs Wort beruft, das beweiset diese Parabel damit: Und der König ward zornig, da die berufenen Gäste nicht kommen wollten. Und daß er mit dem gemeinen Beruf auch meine Berson insonderheit meine, das weiß ich daher und daraus, daß in der Absolution und im Sakrament die gemeine Verheißung mir für meine Verson insonderheit appliciert, ja versiegelt und vergewissert wird. Von Gott und feinem Billen gegen uns sollen wir anders nicht richten und urteilen, denn aus und nach feinem Wort. Und wäre eine große Gotteslästerung, gedenken, daß

Gott durchs Wort eines uns offenbarete und ein anderes im Herzen gedächte; denn auch an Menschen das billig gestrafet wird, wenn man anders redet, denn man's meint, Pf. 12.

Nun ist das wohl wahr, daß niemand selig werde, er nehme denn das Wort an. Es ist auch das recht, daß niemand von ihm selbst aus eigenen Rräften die angebotene Gnade Gottes annehmen könne; denn wer da lehret, daß der natürliche freie Wille des unwiedergeborenen Menschen die Kraft und Vermögen habe, Gottes Gnade anzunehmen, ber lehret wider die ganze Heilige Schrift, 1 Kor. 2; 2 Kor. 3; Röm. 8 2c. Aber nach der Schrift können und sollen wir anders nicht urteilen, denn wenn Gott fein Wort uns vorträgt, daß fein Bille fei, daß er dadurch in uns fräftig sein wolle und wirken, daß wir durch seine Gabe, Kraft und Wirkung die angebotene Gnade annehmen können. Es tann aber die natürliche Bosheit des Fleisches solcher Wirkung Gottes auch wohl widerstreben, und welche das tun werden, die kennet und weiß Gott alle wohl zuvor. Aber das ift mir zu forschen nicht befohlen, sons bern ich richte und urteile nach Gottes Wort, daß, wenn er mich durchs Wort beruft, daß er dadurch in mir wirken wolle die Kraft, daß ich's annehmen könne, und bitte meinen lieben Gott, daß er meines Fleisches Geschäfte durch feinen Geift töten wolle, Röm. 8. Daß ich ja nicht unter denen möge gefunden werden, die feiner Gnade widerftreben. Denn es heißt doch, wie Hosea am 13. geschrieben stehet: Israel, bu bringest dich felbst in Unglück, aber dein Heil stehet allein bei mir.

Also habe ich zwei schöne Troststüde aus dieser Lehre. Erstlich: Daß ich aus dem Beruf kann vergewissert und versichert werden, daß ich auch zur Seligkeit versehen und erwählet sei. Jum andern: Daß ich aus dem Beruf eine gewisse Vertröstung habe, daß der Heilige Geist durch das Wort in mir wirken wolle die Kräfte und Vermögen, daß ich's annehmen könne.

Und wenn ich den Grund habe, so kann ich danach zurückgehen und ganz tröstlich schließen: Daß unserm HErr Gott an meiner Seligkeit fo viel gelegen, daß er davon geratschlaget habe, ehe denn der Welt= grund geleget ward. Und weil ich da zur Seligkeit verordnet bin worden, so ift mir dieselbe wider meines Fleisches Schwachheit, wider der Belt ürgernis und wider aller Pforten der Hölle Lift und Gewalt wohl und stark genug verwahret. So weiß ich auch hieraus, daß Gott sein Gemüt und Willen gegen mich nicht ändern wird, denn Baulus sagt Röm. 11: Gottes Gaben und Berufung lassen sich nicht ändern. Es gibt mir auch der Artikel den Troft, daß meine Seligkeit nicht stehe auf meine Berke oder Bürdigkeit, denn die Gnade ist mir gegeben in Christo JEju, vor der Zeit der Welt, ba ich ja noch nicht gewesen bin, wie Baulus das handelt 2 Tim. 1. Aus dem Grunde führet auch Paulus diesen Troft Röm. 8: Bas einem berufenen Chriften in dieser Belt Gutes ober Böses begegnet, daß ihm folches alles zum besten dienen müsse, weil Gott in feinem Vorsatz vor der Zeit der Welt verordnet habe, wie

er einen jeglichen durch Kreuz und Unglück führen und bringen wolle zur ewigen Herrlichkeit.

Aus diefem Grunde nimmt auch Paulus den mutigen und fröhlichen Troft Nöm. 8: Was wollen wir viel fagen? Ift Gott für uns, wer mag wider uns fein? Wer will uns scheiden von der Liebe Gottes? Denn ich bin gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Gegenwärtiges noch Jukünftiges uns scheiden mag von der Liebe Gottes, die da ist in Christo JEju, unserm HErrn 2c.

Item: Es ist eine schwere und bekümmerliche Frage, weil wir feben, daß ihrer viele, die wohl angefangen hatten, jämmerlich und schändlich dahinfallen: ob und wie denn ich in so großer Schwachheit beständig bleiben und verharren möge, weil geschrieben stehet: Wer verharret bis an das Ende, der wird felig werden. Aber darauf gibt dieser Artikel denen, so nach Gottes Vorsatz durch das Wort berufen find, gar eine tröftliche Antwort Joh. 10: Meine Schafe hören meine Stimme, und sie werden nimmermehr umkommen, und niemand wird fie aus meiner hand reifen. 1 Ror. 1: Er wird euch feste behalten bis ans Ende, denn Gott ist treu, durch welchen ihr berufen seid zur Ge= meinschaft seines Sohnes. Phil. 1: 3ch bin in guter Zubersicht, daß, der in euch angefangen hat das gute Bert, der wird es auch vollführen bis an den Tag JEju Christi. 1 Thess. 5: Gott des Friedens heilige euch, daß euer Geift, Seele und Leib muffe behalten werden unfträflich auf die Butunft 3Eju Christi. Getreu ist der, der euch ruft, welcher wird's auch tun. 1 Petr. 5: Der Gott aller Gnaten, der uns berufen hat zu feiner ewigen Herrlichkeit in Christo JEsu, derselbige wird euch vollbereiten, ftärken, kräftigen, gründen. Diese schönen, tröstlichen Sprüche seben und gründen unsere Beständigkeit darauf, weil der getreu ist, der uns durchs Wort zu seiner herrlichkeit berufen hat. Und ob wir gleich etwa zuzeiten straucheln, fallen und nicht bald wiederkehren, wenn er uns ruft, so gibt doch diese Parabel den schönen Trost, da sie spricht: Abermals sandte er aus andere Knechte und sprach: Saget den Gästen, kommet doch zur Hochzeit."

Am Ende des dritten Teils wird noch herborgehoben, wie tröstlich das Bild von der Hochzeit und von dem hochzeitlichen Kleide ist.

Bir finden hier, in der Ausführung des ersten Stücks, wiederum den weitern Umfang des Begriffs Verschung oder Wahl. Es heißt aus= drücklich, nicht nur daß der Artikel von der Verschung Gottes, sondern daß auch die Verschung oder Wahl Gottes selbst in den folgenden Stücken stehe, bestehe und dieselben in sich begreife. Und nun sind hier die vier Punkte im Examen zu sieden Punkten erweitert. Es werden sieben Detrete Gottes beschrieben, welche in genere "die Menschen" betreffen, welche alles in sich fassen, was Gott von Ewigkeit her behufs Rettung der Menschen beschlossen hat, den Rat der allgemeinen Er= lösung und Berufung, die ganze Heilsordnung, einschließlich des Dekrets von der Verwerfung und Verdammnis der Ungläubigen. Es könnte inconcinn erscheinen, daß im 6. Punkt der Spruch Röm. 8 erwähnt wird, der nicht von der allgemeinen Berufung, sondern der Berufung der Aus= erwählten redet. Indes handelt es sich bei diesem Punkt darum, daß Gott die, welche er berufen und gerecht gemacht, auch erhalten und ewig selig und herrlich machen wolle, und dieser Busammenhang zwischen Be= rufung, Rechtfertigung und Verherrlichung ist eben auch Röm. 8 bezeugt.

Neben diefer Ausführung begegnen wir aber in der vorliegenden Predigt auch Ausfagen über die Bahl im ftrikten Sinn. Es findet fich hier, gleich im Anfang des ersten Teils, ebenso wie im Eramen, eine Busammenstellung der biblischen sedes doctrinae, welche von der speziellen Gnadenwahl, nicht vom allgemeinen Gnadenwillen handeln, von ber ewigen Erwählung Gottes, die sich nicht auf alle bezieht (Joh. 13), sondern nur auf diejenigen, welche das ewige Leben ererben follen und wirklich ererben. Nach der Schrift, wie nach Chemnitz sind die Auserwählten die, welche allein selig werden, außer denen niemand selig wird. So bestimmt Chemnitz ben Gedanken an eine Musterung: "Diefer foll felig werden, der soll verworfen und verdammt sein" ausschließt, so be= stimmt und entschieden bekennt er sich zu der besonderen Versehung Gottes, der Versehung der Außerwählten zur Seligkeit, "die nicht feblen ober geändert werden kann", also unfehlbar und unabänderlich ist. Er bekämpft nur die falschen Schlüsse, die man aus dieser Wahrheit zieht. Chemnitz legt in dieser Predigt, wie im Examen, allen Nachdruck auf die Frage, wie ich dessen kann vergewissert werden, daß ich auch zur Seligkeit versehen und erwählet sei. Und er beantwortet die= felbe hier ebenso, wie dort. Benn ich darauf gedenke und damit mich befümmere, so heißt es ja im dritten Teil, ob ich auch zur Seliakeit versehen, oder ob ich unter die gabl der Auserwählten gehöre, und ob auch mein Name im Buche des Lebens geschrieben sei, weil sonft niemand felig wird, denn allein die Auserwählten . . . daß ich folches in dem Beruf oder Wort Gottes, welches durch eines Menschen Mund mir in meine Ohren und gerz schallet, suchen soll und finden tann. Mit dem gemeinen Beruf meint Gott auch meine Person insonderheit. So werden jene allgemeinen Detrete für die spezielle Erwählung verwertet. Von dem gemeinen Beruf kann ich dann zurückgehen und ganz tröstlich schließen, daß unserm HErr Gott an meiner Seligkeit so biel gelegen, daß er davon geratschlagt habe, ehe denn der Beltgrund gelegt ward. Und weil ich da zur Seligkeit verordnet bin, wie ich eben aus dem Beruf oder Wort erschließe, fo ift mir meine Seligkeit wider meines Fleisches Schwachheit, wider der Welt ürgernis und wider alle Pforten der Hölle wohl und start genug verwahrt. Gottes Gaben und Berufung lassen sich nicht ändern. Die Gott vor Grundlegung der Belt zur Seligkeit verordnet hat, die werden unfehlbar selig. Die ewige Versehung der Auserwählten zur Seligkeit ist Bürgschaft dafür, daß die Auserwählten im Glauben beständig bleiben bis ans Ende. Aus dem Wort, dem gemeinen Beruf erschließe ich meine spezielle, persönliche Erwählung.

Und aus diefer meiner Erwählung, welcher ich auf diese Weise bersichert bin, schließe ich, daß mich nichts von der Liebe Gottes scheiden kann und wird, daß ich im Glauben beharren und des Glaubens Ende, die Selig= keit, gewiß erlangen werde. Das ist der echt biblische nexus der Ge= danken, den Chemnit hier vorlegt.

Bir können das Ergebnis unferer Besprechung der früheften Beug= nisse Chemnitens von der Prädestination in folgende Säte zusammen= fassen. Chemnitz kennt und lehrt von Anfang an eine partikuläre Bahl. Freilich findet sich bei ihm zuerst noch ein Schwanken im Sprachgebrauch, gerade auch was die Ausdrücke praedestinatio, electio, Versehung, Wahl anbelangt. Indes sett er die allgemeinen Detrete Gottes von der all= gemeinen Erlösung, Berufung 2c., welche er mit in den Begriff Bersehung oder Wahl einrechnet, in die rechte Beziehung zu der partiku= lären Bahl. Er hat in den vorgeführten Dokumenten die biblische Lehre von der Gnadenwahl noch nicht allseitig und vollständig dargelegt. Doch die stamina derselben stehen ihm fest. Er bezeugt nachdrücklich die dop= pelte Bahrheit: Die ewige Versehung oder Bahl Gottes, die Versehung der Auserwählten zur Seligkeit, ift das unerschütterliche Fundament, auf das unfer Glaube, unfere Seligkeit und die Gewißheit der Selig= keit gegründet ist. Und aus dem Wort, dem Ebangelium, dem gemeis nen Beruf ersehe und schließe ich, daß ich auch zu der gabl der Auser= wählten gehöre, die Gott von Anfang zur Seligkeit versehen hat.

Aber nun ist in den Kundgebungen Chemnihens über die Prä= destination eine Wendung eingetreten. In dem Artikel "Bon der ewi= gen Verschung oder Wahl Gottes zur Seligkeit", den er 1574 seinem Enchiridion einfügte, ist die Terminologie geklärt, die Darstellung prä= ciser geworden, und die sehlenden Momente sind nachgetragen.

(Schluß folgt.)

ଞ. ତt.

# Über die Folgen des Cölibats.

(Aus bem Buch eines Alttatholiken.)

#### (Schluß.)

Betrachten wir die Folgen dieses Lebens für das geiftliche Individuum. Es braucht im allgemeinen kein geistliches Gewand au tragen, man erkennt es auf den ersten Blick. Sehen wir ab von der Masse hypochonder, die keine Klasse der Gesellschaft in gleicher Stärke bietet, was zeigt sich uns? Wenige edle Gesichter, auf denen man die geistige Arbeit lieft, die ein höheres Streben ausdrücken. Eine Masse zeichnet sich aus durch Korpulenz, schwammige Gesichter, jenes Rosa, das von der Masse des konsumerten Weins oder Bieres ein redendes Zeugnis gibt, auch wohl durch förmlich gekupferte Dicknassen und Fausbacken nebst Doppelkinnen hervorragt, jenes widerliche Fett der Haut, massie, plumpe Büge, furz, durch einen Habitus, der dem denkenden Menschen nur einen Eindruck hinterläßt, daß fein Träger nichts Höheres kennt, als effen, trinken, auf der faulen haut liegen. Andere zeigen Büge, wie sie der Maler dem Reperrichter und Inquisitor beilegt. Verbissen= beit, Ungufriedenheit mit sich, Ingrimm gegen die Welt. Man sieht ihnen sofort an, daß der Mann alles zerdrücken möchte. Ein anderer Teil liefert uns Jammergestalten, denen man das innere Leiden ansieht, die Unaufriedenheit mit sich selbst. Der scheue Blid, der das offene Auge nicht ertragen tann, das Unftete fällt auf. Geben wir nun in die häufer von Geiftlichen, welche keine Mutter ober Schwefter 2c. bei fich haben, die einen edlen halt bilden. Regelmäßig hat das Regiment die Röchin, die "Frau Röchin", wie man in manchen tatholischen Gegenden gang naib fagt. Sie hält allerdings zusammen, ift aber auch der Drache, von deffen Winke der herr abhängt.1) Sie bietet nächst der Magd ben Maßstab, um die Frauen zu beurteilen.

Von dem veredelnden Einfluß der Ehe hat der richtige Pfaff keine Vorstellung. Woher sollte er sie auch haben? Was er in der Jugend meist sah, bot ihm kein besonderes Bild. Von seiner ungebildeten Köchin und Magd kann er kein besseres erhalten. Hält er sich streng an die Gesete, so muß er sast Scheu haben, mit der Lehrerin, die vielleicht gebildet, aber unverheiratet ist, mit gebildeten Frauen zu verkehren. Leider weist ihn die Auffassung der kirchlichen Gesete darauf hin, in der Ehe

1) Gewiß trifft also immer noch generell die Schilderung ju, die ichon ber 1740 erschienene Parochus duodenario pressus pondere bon feiner "Röchin" aum besten gibt. "3ch behalte teine Röchin lang; sobald fie anfangen und wollen herr= fchen, fo gebe ich ihnen ihren Lohn und schide fie fort. Wenn einer eine Haus= hälterin bingt, fo tituliert fie bas erfte 3ahr ben Bfarrer: 3hr Bohlehrmurbiger herr Bfarrer. Das andere Jahr nimmt es ichon ab und heißt ichlechterdings: herr Pfarrer. Das britte Jahr fagt fie anders nicht als: 3hr, gebt mir Gelb 2c. Wann es also lautet, fo ift es Beit, daß man ihr ben Abschied mit ber haustur auf ben Ruden ichreibe. - Das erfte Jahr fagt fie zum Pfarrer: Eure Rube, Sühner, Bett 2c. Das andere Jahr: unfere Ruh hat ein Ralb, unfere-Suhner legen teine Gier; ich muß unfere Betten fonnen. Das britte 3abr ftehen alle Borte in prima persona, meine Rube, meine huhner, meine Betten. Solla, ba ift es Beit mit ihr jur Tür hinaus; barum behalte ich feine über drei Jahr." Diefer "Parochus etc. bas ift Gin Ergählung der 12 Sauptbeschmerben eines Bfarrers, auf die Urt eines Rirchmeihgesprächs zwischen brei Pfarrern, jur Aufmunterung ihres beläftigten Gemuts. Borgetragen von einem erlebt= und geübten Pfarrer. Anno MDCCXXXX" ftedt fo voll unwillfürlichen und beabfichtigten humors, daß er fich bem Pater Abraham a Santa Clara auch sprachlich — an die Seite stellen kann und eigentlich einen Reudruck ver= bient. 3ch habe biefe Schrift, die mehr als irgendeine andere (wenigstens mir befannte) einen fehr beutlichen Einblid in die römisch=tatholischen Bfarrhäuser in der Stadt und auf dem Land gemährt, wiederholt mit Genuß gelefen. Der "Parochus" erschien ohne Ortsangabe, 412 Seiten in Sedez. Der herausgeber und ber Berleger icheinen ber Benfur nicht getraut ju haben. K.

nur ein Institut für die Befriedigung des Geschlechtstriebs zu sehen. Daß dieses in allen besseren Ghen und überhaupt die Nebensache ist, daß es nichts Edleres gibt als die Bater=, Mutterliebe, ist ihm unbe= kannt. Er steht durchweg dem Familienleben fremd; seine Hauptkennt= nis von demselben rührt vom Beichtstuhle her. In diesen gehört aber nach der Natur der Sache weder das Edle noch das häusliche, sondern nur das Schlechte, Unsittliche. Je mehr die Maffen in den Bänden der Geiftlichen find, defto mehr machen die Beiber dieselben zu ihren Vertrauten und Ratgebern auch in Dingen, die nichts mit dem Beichtstuhle zu tun haben. Durch die gefärbte Brille des Beichtstuhls kennt er das eheliche Leben allein, schon deshalb unfähig, es richtig zu beurteilen, weil die ihm vorkommenden Bekenntnisse einseitige sind, und noch lange nicht richtig ist, was gebeichtet wird, da namentlich die Frauen alles höchst subjektiv auffassen. Der in physischer und sittlicher Hinsicht veredelnde Einfluß der Ehe liegt ihm fern, ihm fehlt deshalb auch das, was den vollen Mann kennzeichnet. Reden wir deutlicher.

Vernünftig geregelter Geschlechtsgenuß trägt ohne Zweifel zur normalen Ausbildung und Erhaltung des Rörpers und auch des Geistes Beweis davon ift, daß jene Schwammgewächse, aufgeschwollenen bei. Bäuche, blassen aufgedunsenen Gesichter, welche man zahlreich unter den tatholischen Geiftlichen findet, viel feltener bei Verheirateten vorkommen. Das Markige, Aräftige, Ausgeglichene im Körper fehlt jenen nur gar zu oft. Biel mehr Gewicht liegt aber auf einem andern Punkte. Die Ehe bringt es nach ihrer Natur mit sich, daß Mann und Beib, um mich fo auszudrücken, sich ineinander einleben. 3m Leben gibt es über= aus zahlreiche Fälle, wo die Ansichten verschieden sind. Ebegatten tauschen sie naturgemäß aus; der Mann wird gerne die Frau hören, welche oft durch ihr feines Gefühl beffer geleitet wird, als der Mann durch fei= nen Verstand. So trägt dieser Austausch notwendig zur rubigeren, fachlicheren Beurteilung bei, wahrt vor Einseitigkeit. In der Ebe versteht sich das gegenseitige Rücksichtnehmen von felbst, weil ohne folches tein tägliches zufriedenes Zusammenleben denkbar ift. Diese übung mildert von selbst die Schroffheiten des Charakters, gewöhnt jeden Teil daran, feine Laune nicht zum Ausgangspunkte zu machen, prägt ihm das Bewußtsein ein, daß er darauf verzichten muß, sich alles bloß um seine Person drehen zu sehen. Es gibt in den meisten Schichten der Bevöl- , ferung taum eine Ghe ohne Entbehrungen und Opfer. Krankheiten des Mannes, der Frau, der Kinder fordern oft schwere Opfer; man bringt fie gern, weil die Liebe fie versüßt. Wer gelernt hat, den Schlaf, seine Bequemlichkeit, seine Neigungen zu opfern, wird überhaupt fähiger, fremde Leiden besser zu fühlen. Er beurteilt nicht alle nach fich, legt auf die fleinen Dinge: Essen, Trinken 2c. nicht das Gewicht, das ein Mensch darauf legt, dessen einzige Erholung, einziger Genuß sie neben weniger Arbeit find. Man braucht, um das alles zu begreifen, nur die Tatsache ins Auge zu fassen, daß ein alter Junggesell, eine alte Jungfer

in der ganzen Welt als ein Wesen betrachtet wird, welches voll Schrullen ist, in der Aleidung, in seinen Manieren, im Denken, Handeln, kurz, in seinem ganzen Sein zu einem durch und durch subjektiven wird, mit dem es recht schwer wird, gut auszukommen. Es gibt unter den Verheirateten verhältnismäßig sehr wenige Personen, welche in dieser Weise sich selbst als Sonderlinge oder Rarikaturen zeichnen.

Beil der Geistliche die Familie nicht richtig zu beurteilen versteht, ift er im allgemeinen außerhalb wie im Beichtftuhle ein schlechter Rat= geber in Familienangelegenheiten. Genügender Beweis dafür ift die Tatsache, daß die Geistlichen sich vielfach hinter die Frauen steden, mit ihnen besonders gerne verkehren, ihre geiftlichen Rinder zu Gaben veranlassen, auf Verhinderung oder Gerbeiführung von Seiraten hinwirken, je nachdem das eine oder andere in ihrem Interesse liegt. Einen noch deutlicheren Beweis liefern die von den Geiftlichen gemachten Rirchen= gesete. Nach den geistlichen Ghegeseten tann ein Rind über sieben Jahre sich verloben, ist ein Ebegelöbnis auch ohne Zustimmung der Eltern gültig, kann ein Mädchen mit vollendetem zwölften, ein Knabe mit vollendetem vierzehnten Jahre gültig ohne jede Zustimmung der Eltern heiraten. Nach den Kirchengeseten tann ein Mädchen von zwölf Jahren unter Umständen, von sechzehn Jahren ganz allgemein, ein Junge von sechzehn, in neuerer Beit von neunzehn Sahren völlig selbständig sich zeitlebens durch das feierliche Reuschheitsgelübde verpflichten.

Sind das nicht lauter Satzungen, die beweisen, daß der Klerus das vierte Gebot nicht kennt, wenn es gilt, seine Herrschaft über die Gläubigen zu festigen? um diesen die Meinung beizubringen, daß sie in allen Beziehungen nur von ihm abhängig seien? die aber an und für sich unsinnig sind und Tausende ins Elend gestürzt haben.

Der Geistliche leidet beständig unter dem Verdachte schlechten 11m= gangs, den der Verkehr mit Frauenspersonen herbeisführt. Kein un= verdorbener Mensch wird in dem Verkehr Verheirateter mit andern Männern oder Frauen gleich Unsittliches vermuten. Vom Geistlichen glaubt das fromme Volk überall gleich alles. Will man einen Geist= lichen diskreditieren, so braucht man ihm in dieser Hist nur eins an= zuhängen. Die ärgsten Standale werden sofort geglaubt. Wenn augenblicklich [scil. im Jahr 1876] im "Kulturkampfe" die Parole ausgegeben ist, alles weiß zu waschen, täuscht das niemand, der die Verhältnisse keiße zu waschen, täuscht das niemand, der die Verhältnisse keiße alles der Verhältnisse weiße Geist= liche angeschwärzt werden, um in den Augen der geistlichen Behörden und der Masse als räudige Schafe zu gelten.<sup>2</sup>) Man ist eben im allge= meinen nicht überzeugt, das der Klerus den Cölibat halte. Ja in ein=



<sup>2)</sup> Schulte schreibt Seite 75: "Mir find attenmäßig Fälle betannt, wo Geist= liche abgeseht wurden, während tein Richter verurteilt hätte. Es ist mir in eini= gen gelungen, durch Rat zum guten Rechte wieder zu verhelfen." Der vorhin er= wähnte "Parochus" vom Jahre 1740 zählt von Seite 184 bis 195 einige ganz besonders starte Fälle dieser Art auf. K.

zelnen Ländern, z. B. in Österreich, lacht man über jemand, der eine folche gute Meinung hat, wie mir das fehr oft felbst begegnet ist. Auch habe ich überall gefunden, daß die Geistlichen selbst am leichtesten übles in diesem Vunkte von ihren Konfratres glauben. Das ist jedenfalls eigentümlich. Das Heiraten gilt als Motiv für jeden Schritt, der den Geistlichen aus der Kirche drängt. Man lese nur, wie die "tatholischen" Hiftoriter Luther 2c. beurteilen.3) Daß ein Geiftlicher aus voller über= zeugung handeln kann, weil er diese hat, nicht ansteht, das, was er als vernünftig anerkannt, auch zu tun, nämlich zu heiraten, davon will fich niemand überzeugen. Man sieht nur und immer wieder Sinnlichs Um das desto fester einzupfropfen, wird den Leuten eingeredet, feit. die Sinnlichkeit habe jene Geistlichen verdorben, welche der Kirche unge= horsam geworden. Von der Geilheit, Lüsternheit und Ausschweifung derjenigen, welche felbst das "Opfer des Verstandes" bringen, schweigt man natürlich.

Wie hervorgehoben, bildet der Cölibat den Hauptgrund, weshalb im allgemeinen und namentlich in Deutschland, noch mehr in Österreich, der Klerus sich vorzugsweise aus der niedersten Volksklasse ergänzt. Dies hat man so sehr von seiten des regierenden Rlerus selbst erkannt, daß das Konzil von Trient, welches die Erziehung der Kandidaten des geistlichen Standes in Knabenseminarien als die Regel hinstellt, sagt: "Es sind vorzugsweise die Söhne von Armen aufzunehmen, die von Reichen nicht auszuschließen, wenn sie auf eigene Rosten ernährt wer= den und das Bestreben bekunden, Gott und der Kirche zu dienen." Von den unentgeltlich zu ernährenden Armen verlangt man das nicht, weil man diese schon ohnehin in der hand zu haben glaubt. So hat denn die von Haus aus der Masse des Klerus mangelnde Bildung und Lebensart die gewünschte Wirfung. Der besseren Bildung und Gesell= schaft feindlich — "vornehmer Böbel" ift in den Seminarien und bei dem Alerus ein beliebter Ausdruck - fühlt er fich nur gur Maffe bin= gezogen, der er nach Hertunft, Manieren, Anschauung und Bildung nahesteht, auf die zu wirken ihn sein ganzes Besen geschickt macht. Daher seine Popularität. Diese aber ist für die Leiter von ungeheurem Werte und zugleich der Grund, weshalb der Adel insbesondere mit dem Rlerus geht, durch den er allein auf die Masse einwirkt. Hieraus erklärt

<sup>3) 3</sup>m Erzbistum Freiburg lernt die "chriftatholische" Jugend Badens in ihrem "Großen Ratechismus" von Luther: "Martin Luther, ein Mann von heftiger Gemütsart, . . . verwarf viele Glaubenslehren, welche die Rirche von Jesu und den Aposteln empfangen hat. . . Er schaffte das Fasten, Beichten . . . und manche gottgefällige übungen ab, ertlärte die guten Werte für unnütz, . . . öffnete die Rlöster, sprach den Fürsten und herren das Recht zu, die Stists= und Rloster= güter einzuziehen und nach Belieben zu verwenden. Endlich brach er das Ge= lübde der Reuschheit, welches er als Mönch und Priester feierlich abgelegt hatte, und nahm eine Ronne zum Weibe. . . Der leichtsinnigen Boltstlasse gestel die bequeme, dem finnlichen Menschen zusgende Lehre" 2c. (Seite 21 und 22 der Freiburger Ausgabe vom Jahre 1872.)

sich auch, daß namentlich Roheit und Trunkenheit zu denjenigen Dingen gehören, welche man von seiten der geistlichen Obrigkeit wie des Volks am ersten mit dem Mantel der christlichen Liebe bedeckt.

Seine einseitige Bildung und Richtung macht den Klerus besonders geeignet, alles zu kultivieren, was die urteilslose Masse anzieht. Der Kultus der Heiligen, welcher den Gottes fast verdrängt hat, die bis zum Blödsinn gesteigerte Bunderwirtschaft, das Ablatwesen, der Reliquien= kram, die Amulettenkultur, welche sich in den Skapulieren, Medaillen, Gürteln, Längen Christi 2c. dis zum Ekelhaften ausgebildet hat, der Aberglaube, welcher in Spuk= und Gespenstergeschichten, Teusels= und Biehbeschwörungen 2c. allenthalben unter dem Klerus zahlreiche Ver= treter sindet — das alles sind Dinge, welche sich leicht begreisen, wenn man den Klerus kennt. Sie bilden dessen hauptsächlichste Machtmittel. Nirgend weiß man das besser als in Rom. Daher durfte man dort alles wagen, selbst den 18. Juli 1870, und konnte sicher sein, daß die Masse Klerus folgen und die Bolksmasse so mitziehen werde, daß jelbst ein Herus sollt und die Bolksmasse so mitziehen werde, daß

Nur aus dem Auseinandergesetten ist erklärlich, daß der rö= mische Klerus durchgehends die verkehrtesten An= schauungen von Erziehung hat. Was soll man dazu sagen, wenn in den Katechismen, im Religionsunterrichte und vollends in der Beichte immer und immer der Nachdruck auf die Sünden gegen das sechste Gebot gelegt wird? Ein vernünstiger Erzieher sucht die Ge= legenheiten zur Sünde zu meiden, anstatt durch Fragen die Neugierde zu erregen und Kinder auf Dinge ausmerksam zu machen, welche sie erst durch die Fragen lernen. Man hält im Klerus die Erziehung durch Nonnen für die beste, welche Mädchen gegeben werden könne, obwohl keine einseitigere gedacht werden kann und Nonnen 4) am allerungeeig= netsten erscheinen, für das Leben und die Familie zu bilden.

Eins habe ich noch hinzuzufügen, obwohl es bereits angedeutet ift. Mir steht eine Verson, die wirklich aus höheren Rücksichten ehelos bleibt, vor der Ordination und nachher keusch lebt, unendlich hoch. Ich habe unter meinen nahestehenden geistlichen Freunden Män= ner, von deren Lauterkeit ich aufs tiefste durchdrungen bin; ich weiß, daß gerade von ihnen die Ansicht über die Vortrefflichteit des Cölibats geteilt wird; ich bin überzeugt, daß sie, wenn auch das Geseh nicht be= standen hätte, freiwillig dasselbe befolgt hätten. Es kann mich das aber in meinem Urteile nur bestärken, weil ich aus ihrem Leben und ihrem ganzen Wesen kennen gelernt habe, welch ungewöhnlicher Grad von Charakter und wahrer Religiosität und welches Zusammentreffen

<sup>4)</sup> Gedächtnis und Fertigkeit im Schön schreiben, etwa auch im Zeichnen, so= wie in weiblichen Handarbeiten — das wird in Nonnenschulen geübt; ich habe nie in einer Nonnenschule die Kinder auch nur einigermaßen durchschnittlich gut lesen hören, orthographisch schreiben schen, einen mündlich vorgetragenen Dent= prozeh beim Rechnen versolgen tönnen. K.

günstiger Umstände dazu gehört, um in der römischen Kirche als Geifts licher feine überzeugungen und fein befferes 3ch nicht zum blinden Bertzeug priesterlicher Herrschsucht zu machen. 3ch bin weit entfernt anzus nehmen, der Klerus überhaupt und allenthalben setze sich über die Reuschheit hinweg und entschädige sich außerhalb der Ehe. Für meine Ausführung bildet, wie sie selbst lehrt, die geschlechtliche Seite nur einen und nicht den maßgebenden Punkt. Der Schwerpunkt liegt in andern Gründen. 3ch würde, selbst wenn ich annehmen könnte, nur ein ver= schwindend kleiner Bruchteil setze sich über das Gebot der Reuschheit hinweg, ganz dieselbe überzeugung vertreten, weil ich tagtäglich mehr in der überzeugung bestärkt werde, daß diese Institution als solche das einzige Mittel ist, den Klerus zu entnationalisieren, . . . weil ich sie lediglich als ein Machtmittel für den Klerus ansehen kann. Gibt es etwas Unchristlicheres, als sich für den Cölibat darauf zu berufen, daß felbst im Altertum von der Bestalin ehelose Reuschheit verlangt sei? Das Christentum, welches von der Grundlehre ausgeht, daß uns durch Christus die Kindschaft Gottes erworben sei, soll zur angeblichen Bermittlung zwischen Gott und den Menschen Versonen erheischen, denen die Ehe als etwas Niedriges versagt ift, die nach der eigenen Lehre der römischen Kirche von Gott im Paradiese eingesetzt und von Christus zur Bürde eines Sakraments erhoben ift! Bas hat es noch mit dem Christentum gemein, in die Lehre des Wortes Gottes, in die Spendung ber Sakramente heidnische und jüdische Anschauungen zu mischen?

So weit Schulte über diesen Punkt. Gerade die abschließenden Sähe zeigen, wie weit er noch davon entfernt ist, die biblischen Wahr= heiten in ihrer Tiese zu erkennen, welche Luther von 1523 an gegen den Cölibat ins Feld führte.

Doch können wir uns nicht versagen, aus Schultes Buch noch einige Paragraphen einzurücken, in denen er den alten und neuen Verteidigern des Cölibats gehörig heimleuchtet. Er sagt: "Wenn man weiter hervorhebt, der Verheiratete könne sich dem Dienste der Armen und Kranken nicht so serheiratete könne sich der Geistliche? Und was die Armensteckungen ausgeseht, der Arzt oder der Geistliche? Und was die Armenpflege betrifft, so ist nicht zu leugnen, daß mancher Geistliche sich darum verdient gemacht hat und macht. Aber wo wird durch die Tätigkeit der Geistlichen die viel größere der Laien entbehrlich? Weshalb hat man denn die St. Vincentius-Vereine 2c. geschaffen, obwohl die Geistlichen Zeit in Hulle und Fülle haben?

Der Geiftliche soll ein Bater der Armen sein, ihnen gehört sein Einkommen, soweit er es nicht selbst nötig hat.

So fagen freilich die Canones; die Geschichte des Rechts der Geistlichen, über ihre Einkünfte zu disponieren, darüber auf den Lodesfall zu verfügen, straft jenes Ideal Lügen. Wohl sind viele Stiftungen zu Gunsten ihrer Familien von Geistlichen gemacht, haben viele Geistliche die Armen 2c. bedacht. Ist das aber im Angesichte der Massen von sol-

Digitized by Google

. . . . . . . .

chen Vermächtnissen 2c. etwas Besonderes? Und nun bedenke man den Zustand in der römischen Kirche. Taufe, Trauung, Begräbnis, Messe, Gebet für den Abgestorbenen, Aussegnung der Wöchnerin 2c., alles wird bezahlt; es ift eine allbekannte Tatfache, daß einer fehr arm fein muß, um von den meisten Geistlichen etwas umsonst zu erhalten. 3m from= men Sauerlande lautet ein altes Sprichwort: "Gottes Barmherzigkeit und der Pfaffen Begehrlichkeit währt in alle Ewigkeit.' Bo es auf die Verdienste der leidenden Menschheit um das Baterland ankommt, da hat der Klerus wahrlich nichts vor andern Ständen voraus. Er ift mit Rollekten bei der hand, feine eigenen Gaben werden aber meist febr abgewogen. Wer die Verhältnisse kennt, weiß, daß der Pfarrer überall einen guten Tifch führt, sich feinen Bein mittags, abends, oft auch mor= gens und nachmittags nicht versagt und dennoch im Durchschnitt ein bubiches Summchen Geld zurücklegt. Benn im forgenfreien Leben, im Leben, das keine Nahrungsforgen bietet, wo nur die eigene Person den Mittelpunkt bildet, das Ideal besteht, dann allerdings ist das Leben der meisten römischen Geistlichen ein folches. Es ist merkwürdig, wie die Geschichte die angeblichen idealen Anschauungen Lügen straft. In den ersten Jahrhunderten, solange der Klerus verheiratet war, bildete das Kirchengut eine Einheit, wurde verwendet für den Klerus, die Kirchenfabrik und die Armen. Seitdem sich aber für jeden einzelnen ber Geiftlichen als Regel der Besitz eines eigenen Benefiziums ausge= bildet hatte, da wurde die Sorge für die Armen Gewiffenssache, die für die Kirchenfabrik ihm abgenommen. Die Gemeinde erhielt sehr viele Pflichten, verlor aber alle Rechte. Der Cölibat bildete das befte Mittel, das Bolt zu Stiftungen und Schenkungen für die Kirche ans aureizen. Daß das Rirchengut den Armen gehöre, sogar bona pauperum u. dal. sei, sagen die Kirchengesete beständig. Der Geistliche ohne Familie wurde bloß als uneigennütiger Verwalter für die Armen hin= Der Besitz mehrte sich, mit ihm das Proletariat. Gewiß, es aestellt. gab zahllose Armenstiftungen im Mittelalter, unzählige erhielten tägs lich die Reste der Klöster, Rapitels= und Bischofstafeln, wie auch noch heute, aber für gebung des Wohlstandes, der Arbeitsamkeit, der Selb= ftändigkeit tat der Klerus nichts. Natürlich, je mehr er das Proletariat zu unterstützen in der Lage ist, desto mehr hat er es in der hand. Dem Proletariate gegenüber imponierte der unverheiratete Geistliche um so mehr, als er nicht einmal das hatte, was dem strmften in der Rirche vergönnt war, eine Familie. Dadurch, daß der Alerus die Freiheit der Gheschieftung nicht von der Fähigkeit, eine Familie zu ernähren, abhängig machte, operierte er schlau und erreichte, daß der ürmste den Geiftlichen um so höher stellt, als dieser nicht einmal heiraten kann.

Zu verheirateten Geistlichen hat das Volk kein Vertrauen; beichten mag es schon gar einem solchen nicht, — so lautet ein weiterer Grund.

Gewiß, man hat es durch die Praxis des Cölibats, und indem man dem Bolke von Kindesbeinen an die Notwendigkeit des Cölibats vor=

redet, dahin gebracht, daß die Masse im Cölibat eigentlich das Besen des geistlichen Standes sieht. Sollte es zur Aufhebung kommen, so würde sich manche alte Jungfrau, eine Masse von verheirateten Frauen, Bitwen, auch junger frömmelnder Mädchen entfeten. Für fie ift der Geistliche, insbesondere wenn er jung, hubsch, interessant ist, gut kon= versiert 2c., der Gegenstand platonischer Liebe, der Vertraute, dem sie Die vielen Besuche, welche Geistliche folchen ihr Herz ausschütten. Versonen machen oder von ihnen erhalten, würden wohl entfallen, ein verheirateter Geistlicher würde zu jenen geistlichen Liebeleien, die in Sentimentalität und einer religiösen Schwärmerei bestehen, kaum Lust verspüren. Der Geistliche ist jest allerdings regelmäßig der Herzensfreund. Hat die "Quisel" — so benennt man am Rhein jene Frauen= zimmer, die nichts Höheres tennen, als Rirchenlaufen und religiöses "Simpeln" mit dem Pfarrer oder Kaplan — mit ihrem Manne ein fleines Rencontre gehabt, der fromme Seelenleiter tröstet sie, weiß, ohne ihr schlechtweg recht zu geben, oder den Mann direkt zu tadeln, indem er sie vielleicht felbst arg tadelt, ihr dieses so sug au machen, die menschliche Schwäche fo zu schildern, die Reue als eine fo erhabene Sache darzustellen, daß die Beichte oder auch der Zimmertroft zum Genuffe wird. Ift nun gar der Ehemann geiftig dem Geiftlichen unterlegen, fieht die Quifel also mit einem Gefühle der Ehrfurcht ichon zu ihm berauf, so ift fein Einfluß fertig, bas Beichtfind ift, ohne es felbst zu miffen, Bergens= find. 3ch habe in meinem Leben viel gesehen und beobachtet, viele katho= lische Familien kennen gelernt. Bei den ,besseren Ständen' ist die geistliche Direktion der Frauen und Löchter, abgesehen von den wenigen Fällen, wo der Mann aus politischem Ultramontanismus sie sich gefallen lassen muß, und von den andern, wo er als Pantoffelheld figuriert, nur dort die Regel, wo der Mann und Bater tein geiftig bedeutender Mensch ift oder sich um die Familie wenig fümmert, nur mittags und abends beim Effen zu hause ift, sonft der Frau alles überläht. Ber die Gründe des geistlichen Einflusses in den Familien am Rhein, in Westfalen, Bayern 2c. kennen lernen will, der braucht nur das Leben anzusehen. Wenn der Mann auf dem Bureau oder Kontor vormittags sitt, höch= ftens noch seinen Frühschoppen im Rasino oder dem Wirtshause trinkt, unmittelbar nach dem Effen wieder ins Bureau, Kontor, zur Regelbahn, ins Raffeehaus, Kasino, gleich nach dem Abendessen wieder ausgeht, so haben die Frau und erwachsenen Töchter in den Raffeebisiten, in der Rirche, in geistlichen Vereinen ihre haupterholung, im Geistlichen ihren besten Freund. Bundert euch nicht, ihr Männer, über den geistlichen Einfluß; gebt euren Töchtern eine Bildung, daß der Mann mit der Frau auch über andere Dinge, als haushaltung, Vettern, Basen und Schwäger reden tann, leitet euer hauswesen felbst, seid der Frau der ftete Freund, fo werdet ihr euch über den Ginfluß der Geiftlichen nicht zu beklagen haben. Beim ,niederen' Bolke tritt die gewaltige Macht ber Leutfeligkeit eines höher Gestellten, geistig über fie Berborragenden

hinzu. Die Bauersfrau, das Bauernmädchen, die Magd bildet sich etwas darauf ein, daß der Pfarrer und Kaplan sie freundlich grüßt, ihr auch wohl die Hand gibt, sich auf der Straße nach dem Befinden, den Rin= dern, auch wohl nach dem Manne erkundigt. Die Erfahrung beweift unwiderleglich, daß die Frauen desto eher und stärker in geistlichen Sanden find, je tveniger die Männer sich um sie bekümmern. Das Beib hat ein natürliches Berlangen nach dem Umgange mit Männern. Nichts wird aber von der Klerisei mehr verpönt als solcher Umgang. Die Folge ist, daß in den katholischen Gegenden in weit größerem Umfange als in protestantischen die Liebeleien in der Elementarschule anfangen, die Verlobungen von Gymnasiasten 2c. an der Tagesordnung sind. Ein verheirateter Geistlicher, das ist richtig, würde, da er eheliche Verhält= niffe richtig zu beurteilen versteht, sich nicht dazu hergeben, den Tröfter der Frau gegenüber dem Manne zu spielen, sondern die Frau einfach anweisen, ihrem Manne offen in allen Stüden gegenüberzutreten. Benn es unter Ratholiken zu so wenigen Scheidungen kommt im Vergleich mit ben Protestanten [?], fo trägt außer der Scheu, sich den sozialen Folgen einer Biederverheiratung auszuseten, nicht wenig die Beichte dazu Aber darum ift das eheliche Leben keineswegs allgemein etwa bei. Man muß mit Geistlichen verkehrt haben, die ihre Erfahmusterhaft. rungen im Beichtftuhle zum Thema der täglichen Unterhaltungen machen, um zu erkennen, daß die als die ultramontansten Orte verschrieenen in geschlechtlich=sittlicher Beziehung auch am tiefsten stehen. Das eheliche Leben steht in rein katholischen Ländern, wie Frankreich, Spanien, Öfterreich 2c., viel tiefer als in vielen protestantischen. Benn es in Bestfalen und am Rhein damit besonders gut steht, so ist das dem Volksstamme zu gute zu schreiben. Der Katholizismus kann sich so wenig darauf etwas zu gute tun, als er die Zustände in dem katholischen Ungarn, den tatholischen Gegenden Böhmens und Polens 2c. sich wird aufbürden laffen wollen.

Die griechische Kirche hat trot der Verheiratung der Geiftlichen die Ohrenbeichte beibehalten. Wer einen Geiftlichen für befähigt hält, loszusprechen, der wird auch einen Verheirateten für befähigt anschen; wer letzteres nicht tut, der sucht im Beichtstuhle etwas anderes als ein reumütiges Vefenntnis. Nach der Natur der Sache macht es mehr Eindruct auf Eheleute, wenn ein der heir ateter Mann ihnen ernst und vernünftig zuspricht. Und hat nicht in Birklichkeit die Behauptung, zu verheirateten Frieftern habe das Volk kein Verheirateten seichtigeel nicht so gut bewahrt, sobann darin, daß eigentlich die Beichte sich vorzugsweise um Servelles drehe? Welche Vorstellung gehört aber zum Glauben, der verheiratete Mann werde überhaupt Lust haben, seiner Frau die geschlechtlichen Gemeinheiten, die er in der Beichte erführe, zu erzählen und gar die Namen zu nennen! Ich möchte die ultramontanen verheirateten Richter fragen, ob sie die Standalofa,

welche ihnen in Strafprozessen vorkommen, brühwarm ihren Frauen erzählen? die verheirateten ultramontanen Beamten, ob sie die Amtsgeheimnisse zum Gegenstande ihrer häuslichen Unterhaltung machen? Was das andere verlifft, so bleidt so viel wahr: der verheiratete Priester würde, wenn er eine Unsittlichseit erführe, sich alle Mühe geben, sie zu verhindern, von der Tochter verlangen, offen ihren Eltern den unerlaubten Umgang zu velennen. Wie steht's jeht? Das kanonische Recht fordert weder zur Gültigkeit des Verlöhnisse noch zur Gültigkeit der She die Einwilligung der Eltern; die Kinder haben so von vornherein das Gefühl, dah sie auch gegen der Eltern Willen rechtlich gültig handeln können. Das ist gegen das vierte Gebot.

Die praktische Seite stedt aber in einem andern Dinge. **Würde** die Beichte nur dazu verwandt, wozu sie ursprünglich bestimmt ist, so diente sie nicht als Mittel, die Gemüter zu beherrschen. Die Jesuiten haben sie dazu gemacht, ihre Theorie hat seit dreihundert Jahren solche Früchte getragen, daß in ganzen Ländern die Mehrzahl der Geistlichen die Beichte als das vorzüglichste Mittel ansieht, die Gläubigen der un= bedingten Gewalt des Alerus zu unterwerfen. Es ift Redensart, wenn man sagt, der Beichtbater habe das Beichtlind nicht zu kennen. Für das Land, also für den größten Teil, paßt das ohnehin nicht, weil der Pfarrer und Raplan jeden kennt. Es ist aber auch nicht einmal für die Städte unbedingt wahr. Die Beichtftühle sind — das Gegenteil muß man mit der Diogeneslaterne suchen — in der vorderen oberen hälfte offen, der Beichtvater fieht also, wer kommt. Rennt er ihn nicht und liegt ihm daran, so weiß er das, wie die Jesuiten und Redemptoristen insbesondere pflegen, durch Fragen schon herauszubekommen. Erfährt er nun in der Beichte die Verbindungen, Familienverhältnisse 2c., so ift er in der Lage, danach zu handeln. Er kann Heiraten machen und verhindern, dahin wirken, daß reiche Geschenke, Vermächtnisse 2c. der Rirche zufließen, Meffen bestellt werden, tann unter Umständen jemandem einen Posten verschaffen 2c., kurz, einen tolossalen Ginfluß üben, mährend ein Berheirateter selten darauf ausgehen wird, der Familie etwas zu ent= ziehen, die Beichte als ein politisches und soziales Machtmittel zu benupen. . . .

Wer hat die Ansicht, der verheiratete Priefter sei nicht so gut, flöße kein Vertrauen ein, gemacht? Das Volk hat weder in alter Zeit noch im früheren Mittelalter, noch in der orientalischen Rirche bis zum heutigen Tage, noch in der englischen, protestantischen überhaupt Anstand an verheirateten Priestern oder Seelsorgern genommen. Erst Nikolaus II. griff zu dem Mittel, die Masse zum Bundesgenossen des hierars chischen Planes zu machen. Um diesen zu erreichen, verbot er, bei einem verheirateten Priester selbst die Messe zu hören. Mag der Geistliche ein notorischer Trunkenbold, ein Bucherer, ein liederlicher Mensch sein, die Messe darf man bei ihm hören; wenn er aber in der Gebe lebt, nicht. Und um dieses desto wirksamer zu machen, erklärte man dann die She eines Priesters für ungültig. So ist es dahin gekommen, daß in manchen Gegenden das Bolk dem Geistlichen durch die Finger sieht, wenn er selbst gelegentlich besoffen aus der Gosse aufgelesen und auf einen Wagen ge= legt wird, einen in heiliger Ghe lebenden aber um keinen Preis möchte.

Bie sollte der verheiratete Geistliche in Zeiten anstedender Krankheiten 2c. seinem Berufe genügen können?

Aber wer ift wohl mehr der Anstedung ausgesetzt, der Arzt oder der Priester? Wem ist es aber schon je eingesallen, unverheiratete ärzte als Ideal aufzustellen? Die Gesahr für den Geistlichen ist nichts gegen die des Arztes, der täglich stundenlang, ja ganze Tage und Nächte in Krankenhäusern zubringt. Ohne der Ausopferung der barmherzigen Schwestern zu nahe zu treten, darf man doch hervorheben, daß man in den kolossallen Krankenhäusern in Berlin, Wien, Prag, London 2c. stets in der Lage war, bezahlte Wärter und Wärterinnen zu finden. Der Geistliche tut nicht mehr um Gotteslohn seinen Dienst als der Arzt. Das Leben lehrt im Gegenteile, daß die Erzte auf dem Lande keines= wegs so gut stehen wie der Pfarrer, und doch an Eiser, Liebe zum Be= ruse und Opferfreudigkeit wahrlich den Geistlichen nicht nachstehen.

Ich will das Verdienst eines tüchtigen Geistlichen nicht herabseten, darf aber schließlich fragen: Gibt es ein bequemeres Leben als das der meisten Geistlichen? Eine Arbeitslast, die für einen Mann, der arbeiten will, gut die Hälfte der Tageszeit frei lätzt; sorgenlose Existenz; keine Sorge um Weib und Kind; volle Gelegenheit, die Sorge um die eigene Verson zum Mittelpunkt der Tätigkeit zu machen; die angesehenste sozsale Stellung und dabei noch in der Meinung der Masse die sorgsam gepflegte Ansicht, über den Himmel zu disponieren. Wenn man die idealen Phrasen mit realem Auge beleuchtet, lätzt sich allerdings be= greifen, wie die Masse der mittelmäßigen Köpfe sich einem Stande zu= wandte, der bis vor kurzem das gehätschelte Kind war."

### Bermijchtes.

Biebergeburt und Bekehrung. Die "Lutherische Rundschau" schreibt: "Nachdem wir die prinzipielle Bedeutung der heiligen Tause klarzulegen versucht haben, ergeben sich die Konsequenzen für die christ= liche Gemeinde daraus von selbst; vor allem die, daß auch sogenannte tote Gemeinden wiedergeboren sind, und daß die Bekehrung toter Ge= meinden nichts anderes ist als die Wiederertweckung der bereits in der Tause empfangenen Gnaden und Gaben. Viele Gestiltliche wissen aus schmerzlicher Erfahrung, was für ein unendlich schwerer Beruf es ist, in einer toten Gemeinde die Versöhnung Christi zu predigen. . . Und bennoch hat kein Gesistlicher das Recht, zu verzagen, solange er einer Gemeinde dienen kann, die wiedergeboren ist, von Christo erkauft ist und ein Erbrecht im Himmel hat. Rein Kind kann seine Geburt unge=

icheben machen, ebensowenig ein Christ seine Biedergeburt." (S. 62 f.) "Aber auch für die gläubigen und lebendigen Glieder der Gemeinde be= hält die heilige Taufe die allergrößte Bedeutung für das ganze Leben. Rann ich sagen: 3ch bin bekehrt, so kann ich es nur auf Grund meiner lieben Taufe, denn kein Mensch kann sich bekehren, der nicht vorher in der heiligen Taufe wiedergeboren ift. In der Taufe erhält man den Seiligen Geist, und ohne Heiligen Geist kann sich niemand bekehren. Die Seiden bekehren sich zur Taufe, aber die Getauften bekehren sich zur Seligkeit. Das bestätigt tausendmal die Erfahrung. Benn jemand nach der Taufe wieder in Sünde fällt - und es wäre feltsam, wenn es nachbliebe -, fo braucht er nicht noch einmal wiedergeboren zu werden, was auch nicht angeht. Nein! Eins ift not für den Tod: Buße, wahre Buße. Wie Luther es fagt, fo ift es recht, wir müffen durch tägliche Reue und Buße ben alten Adam erfäufen, oder wie Paulus an die Ephefer (4, 22) fcreibt, wir müffen den alten Menschen ablegen." (G. 82 f.) - Sierzu bemerkt die "Sächsische Freikirche" unter anderm: "Belches ift also der Unterschied zwischen Biedergeburt und Bekehrung? Es ift kein fachlicher Unterschied, beide Ausdrücke bezeichnen ein und basselbe Bert Gottes, daß Gott nämlich in dem Herzen eines natürlichen Menschen burch Wort und Sakrament den Glauben wirkt. Nur von verschiedenen Seiten und Gesichtspunkten aus wird dies Wert dargestellt. Benn es in der Schrift "Wiedergeburt" genannt wird, so wird durch diesen bild= lichen Ausdruck angezeigt, daß der Mensch, wenn er zum Glauben kommt, seiner sittlichen Art und Beschaffenheit nach ein anderer, ein neuer Mensch wird. Bie der Mensch seiner leiblichen Geburt das natürliche Leben berdankt, so verdankt er der Wiedergeburt das neue geistliche Leben. Bie der Mensch zu feiner leiblichen Geburt nichts tun tann, so tann er auch zu feiner Biedergeburt nichts beitragen, sie ift Gottes Gnadenwert in ihm. Bie der Mensch durch seine leibliche Geburt ein Rind seiner irdischen Eltern wird, so wird er durch seine geist= liche oder Biedergeburt ein Kind Gottes. Bie endlich einem Menschen ein irdisches Erbteil fraft seiner leiblichen Geburt umsonft zufällt, fo fällt uns auch das himmlische Erbe ohne unser Tun und Werk aus lauter Gnaden zu traft unferer neuen göttlichen Geburt. Benn dagegen die heilige Schrift das Wert Gottes, wodurch er in dem ungläubigen Menschen den Glauben wirkt, "Bekehrung' nennt, so wird durch diesen Auss druck angezeigt, daß der Mensch, wenn er zum Glauben kommt, sich von der Sünde abkehrt und zu Gott und Christo hinwendet. Sera. Bille, Sinne und Gedanken des Menschen, die von Natur der Sünde und der Welt mit ihren Eitelkeiten zugekehrt sind, werden nun auf Gott und göttliche, himmlische Dinge gerichtet. So gut und nötig es nun ift, wenn man bei der Darlegung der Lehre die verschiedenen Gesichtspunkte beachtet, von denen aus durch die Ausdrücke Biedergeburt und Bekehrung die Entstehung des Glaubens dargestellt wird, so ift es doch auf der andern Seite fehr berkehrt, wenn man zwischen Biedergeburt und Bekehrung einen sachlichen Unterschied zu machen sucht. Es ist verkehrt, wenn man sagt, die Wiedergeburt gehe vorher und auf Grund derselben bekehre sich der Mensch. Es ist verkehrt, wenn man sagt, alle Getauften, auch die Ungläubigen, seien wiedergeboren 2c. Dadurch wird die einfache Heilsordnung, die uns in der Heiligen Schrift klar dargelegt ist, verwirrt gemacht." F. B.

Die Methobe ber Theologie betreffend find im vorigen Jahre meh= rere Artikel erschienen in der "Christlichen Belt". In denselben murde mit großem Nachdruck betont, daß die einzig richtige Methode des Theos logisierens die sei, von Gott gang abzusehen und die Religion aus der vorhandenen Welt zu erklären. Und diese Methode wurde wiederholt von der "Christlichen Welt" selber als die "atheistische" und in der Theologie allein berechtigte bezeichnet. Bu diesen Artikeln bemerkt nun Prof. Schlatter unter anderm auch das Folgende: "Alle Versuche, den Punkt scharf zu beleuchten, an dem der theologische Rampf unter uns entsteht, haben ihre dankenswerte Verdienstlichkeit. Dahin ift eine Erklärung Paul Jägers in der "Christlichen Welt" zu rechnen, die ohne fentimentale Phraseologie, mit ehrlichem Bemühen um eine flare Stellung für die Theologie, die atheistische Methode' verlangt. "Bir wollen die Welt (mit Einschluß der Religion, natürlich gleichmäßig in ihrer sozialen Ausbildung wie als Erlebnis des einzelnen) aus der Welt erklären'; das heißt, wir wollen sie erklären aus den im Weltprozek liegenden Kräften ohne Zuhilfenahme eines Gottesgedankens'. Das fei heute in allen Arbeitszweigen der Bissenschaft einzig und allein das Leitmotiv, also auch in der Theologie. Die Erinnerung an Gott wird hier nicht nur zeitweilig aus dem wiffenschaftlichen Denken ausgeschaltet, etwa im Intereffe der Erzeugung einer reinen, echten Beobachtung, sondern endgültig ausgeschlossen. Es wird zum wesentlichen Merkmal der Theologie, daß sie für Gott blind sei. "Die wissenschaftliche Methode', sagt Paul Jäger, "ignorat deum, weiß nichts von ihm." Diese Blindheit für Gott soll natürlich nur innerhalb der wissenschaftlichen Funktion das Merkmal des Theologen sein; er hat sie nicht auch als religiöser Mensch. Der lettere behält sich seine Frömmigkeit abseits von seiner Wissenschaft vor. Nach dieser Seite enthält Jägers Ausführung nichts Neues, was die Beobachtung fesseln könnte. Das ift ber alte, scharfzactige Dualismus, ben wir von Kant, Jakobi, Schleiermacher, Fries 2c. her kennen: Der heidnische Ropf und das fromme Berz, die atheistische Wissenschaft und die religiöse Stimmung 2c. Gegenüber ben älteren Versuchen, den Menschen zu zerspalten, hat sich jedoch die Lage bedeutsam verschoben. Dort produzierte der atheistische Ropf Naturwissenschaft, Welterkennen, Philosophie; daneben ftand als abgesondertes Gebiet die Frömmigkeit mit Einschluß der Theologie. Jäger behauptet nicht von der Naturdeutung ober von der Erkenntnistheorie: sie sei unvermeidlich atheistisch und wisse nichts von Gott, sondern er behauptet das von der Theologie. Der Dualismus, den

er uns empfiehlt, hat folgende Form: Als Theologen erklärt ihr die Religion aus der Welt; als religiöse Menschen betrachtet ihr sie als Beziehung zu Gott; ihr habt als Theologen zu beweisen, was ihr als Christen verneint, als fromme Leute zu bejahen, was ihr als Theologen bekämpft."

Der "Bibelbund" und bie Infpirationslehre. In der "Gachf. Freikirche" schreibt S. E.: "Bibelbund ist der Name einer Bereinigung von ernstgesinnten Männern (auch Frauen werden als Mitglieder zu= gelaffen), die es sich zur Aufgabe gemacht haben, das Bibelbuch gegen alle Angriffe, von welcher Seite fie auch kommen mögen, als das wahre, irrtumslose Gotteswort zu verteidigen. Das suchen sie besonders durch ihr Organ "Nach dem Gesetz und Zeugnis" zu tun, welches von P. Gädte in Robe bei Sagenow, Vommern, unter Mitwirtung einzelner anderer Mitglieder herausgegeben wird. Die beiden ersten Satungen des Bibelbundes lauten: ,1. Die Mitglieder bekennen fich zu dem Glauben, daß die Seilige Schrift Alten und Neuen Testaments nach ihrem Reug= nis über sich selbst das durchaus und in allem einzelnen wahre und von jedem Frrtum freie Wort Gottes und darum die einzige Richtschnur unsers Glaubens und Lebens ift. 2. Sie berbinden fich zu einer ge= meinsamen Arbeit, die biblischen Bücher im einzelnen und im ganzen au durchforschen, das der Heiligen Schrift, als dem Worte Gottes, ge= bührende Anfehen ihren Gegnern gegenüber zu verteidigen und dadurch mitzuhelfen, daß ihre seligmachende und heiligende Kraft in allen Rreisen der Gemeinde sich entfalte.' Es ift ja fehr erfreulich, daß in unserer Zeit, wo die modernen Gelehrten fo schredlich mit der Bibel umgehen und sie in den Schmutz ziehen, sich immer noch etliche in den Landeskirchen finden, die an der Göttlichkeit der Seiligen Schrift festhalten und ihr Ansehen verteidigen wollen. Richtiger wäre es freilich, wenn die Mitalieder des Bibelbundes die Seilige Schrift den modernen Lästerern gegenüber nicht blok zu verteidigen suchten, sondern auch dafür forgten, daß diese aus ihren Kirchen hinausgetan würden, oder wenn sie selbst von den Kirchengemeinschaften, die trot aller Vorstels lungen folche Lästerer dulben, sich separieren wollten, wie Gottes Bort das befiehlt. Solange die Mitglieder des Bibelbundes nicht in diefer Beise durch die Tat ihrem Zeugnis Nachbrud geben, wird bieses auch nicht viel nützen. Immerhin ift es anzuerkennen, daß fie das teure Bort Gottes gegen die Angriffe der modernen Theologie zu schützen und in das Schriftverständnis einzudringen suchen. Der Bibelbund bekennt sich sogar zur göttlichen Eingebung und Irrtumslosigkeit der Seiligen Schrift. P. Gädke schreibt im Monatsblatt des Bibelbundes: "Bas ich mit den Mitgliedern des Bibelbundes vertrete, ift dies, daß die Heilige Schrift wirklich von Gott eingegeben, also das Wort Gottes ift. Dað bertrete ich aber mit vollem Ernst und aus tiefster überzeugung, sowie mit allen sich daraus ergebenden Folgerungen. Eine Folgerung des gefunden Menschenberstandes aber ist hier die: Dann ist die Bibel irrs

tumslos! Darum handelt es sich. Wir behaupten im Bibelbund mit dem Zeugnis der Heiligen Schrift über sich selbst das "Daß" ihrer gött» lichen Eingebung. Bir stellen aber keine bindende Theorie auf über das "Wie" derselben." (Jahrg. 1904|1905, S. 91.) So erfreulich dies Zeugnis ift, so muß man sich doch sehr darüber wundern, wenn P. Gäbke dabei bemerkt, daß er die "altorthodore Verbalinspiration", im Monats= blatte des Bibelbundes noch nie vertreten' habe. Es mag sein, daß die alten lutherischen Kirchenlehrer hie und da in der Ausdeutung der für die Inspiration gebrauchten Bilder etwas zu weit gegangen sind, aber darin hatten sie doch sehr recht, wenn sie lehrten, daß nicht bloß der Inhalt, sondern auch die Worte der Schrift vom Heiligen Geist ein= gegeben seien. Diese lettere Bahrheit scheint jedoch P. Gädke nicht vertreten zu wollen.1) — Man kann auch sonst manchmal von positiven Theologen die Meinung hören, daß die Heilige Schrift zwar irrtumslos und vom Heiligen Geist eingegeben sei, daß der Beilige Geist jedoch nur den Inhalt eingegeben und die Verabfassung der Worte den heiligen Männern überlassen habe; das gehe daraus hervor, meint man, weil der eine Schreiber einen ganz andern Stil und eine andere Redeweise habe als der andere. Diese Meinung wird jedoch den Aussagen der Schrift nicht gerecht. Paulus sagt nicht: Alle Gedanken der Bibel sind von Gott eingegeben, sondern er sagt: "Alle Schrift von Gott einge= geben' (2 Tim. 3, 16). Also die Schrift, das Geschriebene ift ein= gegeben, und zwar alle Schrift, nicht bloß die Gedanken, sondern auch Und als der HErr JEjus fagte: "Die Schrift tann doch die Worte.

1) An einer andern Stelle derfelben nummer lefen wir allerdings folgende Außerung des Obertonfistorialrats Braun, der auch Mitglied des Bibelbundes ift: "Die größte Furcht scheinen manche vor dem Begriff der Verbalinspiration ju haben. Und doch ift nicht ju leugnen, daß Baulus eine Berbalinspiration für fich in Anspruch nimmt, wenn er fagt: "Welches wir auch reden mit Worten, die ber heilige Geift lehret.' Bon Worten spricht er, nicht von Wörtern, aber von ben Borten fagt er, bag fie nicht ohne ben Ginfluß bes heiligen Geiftes gefunden" (auch das ift tein rechtes Betenntnis jur Berbalinspiration, benn nicht "gefunden" haben bie heiligen Schreiber die Borte, sondern fie find ihnen gegeben worden. H. E.) "feien. Eine fo mechanische Scheidung tonnte er fich nicht benten, daß er fagen durfte: Meine Gedankenarbeit Rand zwar unter bem Einfluß des Geiftes, aber ber Ausbruck des Gedankens war davon ausgeschloffen. Der Gedanke ge= winnt burch ben Ausbrud boch erft feine volle Rlarheit. Der präzife Ausbrud, bas Bort, vollendet den Gedanten erft. Auch die Propheten nehmen Berbal= inspiration für fich in Anspruch, wenn fie rufen: "So spricht ber BErr.' Luther gibt ihnen recht; oft gebraucht er in feinen Predigten, wenn er Bibelftellen gitiert, bie Bendung: So fpricht ber heilige Geift." hieraus icheint herborzugehen, daß wenigstens manche im Bibelbund an der Verbalinspiration festhalten, doch bemerkt auch D. Braun hier: "Es wird ja von niemand verlangt, daß er ihn" (den 3n= fpirationsbegriff der alten Dogmatiter) "fefthalte. Es ift das ein Berjuch ge= wefen, bas Geheimnis zu ertlären; auf einen folchen Berfuch tann fich bie Rirche nicht festnageln laffen." (§ 53 f.) Bas dentt man fich benn eigentlich unter bem "Inspirationsbegriff der alten Dogmatiter"?

nicht gebrochen werden' (Joh. 10, 35), da bezog er dies auf einen be= ftimmten Ausdruck aus dem Alten Testament, woraus ebenfalls hervor= geht, daß auch die Worte und Ausdrücke von Gott sind. Bie follte denn auch sonft die Schrift irrtumslos sein, wenn nicht auch die Worte vom Beiligen Geist eingegeben wären? Ber die Bortinspiration aufgibt, gibt damit auch die Frrtumslosigkeit auf, ja eigentlich die Inspiration Denn da die Schrift aus geschriebenen Worten befteht, fo überbaupt. liegt in dem Begriff: "Die Schrift ift von Gott eingegeben" gerade auch dies, daß auch die Worte von Gott mitgeteilt sind. Diefer Lehre von der Verbalinspiration widerspricht auch nicht, daß in den einzelnen Büchern der Bibel sich Verschiedenheiten des Stils und der Redeweise finden, daß 3. B. Baulus anders schreibt als Johannes ober Petrus. Denn wie der Heilige Geist das Wort Gottes in verschiedenen mensch= lichen Sprachen (Hebräisch, Chaldäisch, Griechisch) und von verschie= denen Personen hat aufzeichnen lassen, so hat er auch die besonderen Eigenarten und Eigentümlichkeiten der einzelnen Bersonen in seinen Dienst genommen. Die heiligen Männer waren ja boch auch keine toten Berkzeuge, keine Schreibmaschinen. Wenn wir sie mit den alten luthe= rischen Lehrern bildlich die "Federn", "Hände", "Sekretäre" des Beiligen Geistes nennen, so wollen wir damit boch nicht fagen, daß sie mechanisch niederschrieben, was der heilige Geift ihnen diktierte, sondern sie waren boch vernünftige Personen, die gewiß darüber nachdachten, was sie schrieben, die sich auch über die Dinge, welche sie berichten wollten, erkundigten (Luk. 1, 3). Dennoch aber war es Gott der Heilige Geist, der sie nicht bloß zum Schreiben antrieb und auf wunderbare Beise ihre Gedanken regierte, sondern der gerade auch alle Borte, durch welche die Gedanken auszudrücken waren, ihnen in die Feder gab. Wir halten daher fest an der "altorthodoren Verbalinspiration", denn sie ist klar in der Schrift gelehrt, und nur sie gibt uns Gewißheit, daß wir ein irrtumsloses und untrügliches Wort Gottes haben, auf das wir uns im Leben und Sterben verlassen können. Und wenn wir auch zu keinem besonderen "Bibelbunde" gehören, so wollen dennoch auch wir, ja gerade wir insonderheit, die wir die reine Lehre des Wortes Gottes haben und erkennen, die Heilige Schrift gegen alle Feinde verteidigen und darin fuchen und forschen zu unserm ewigen Seile." ¥. Ø.

Schädigen Temperänzgefete die "perfönliche Freiheit"? Diefe Frage kam durch den Fall "Crowley versus Christensen" vor das Oberbundesgericht. Die Entscheidung lautet dem "Apologeten" zufolge also: "Es wird geltend gemacht, daß, da Liköre als Getränk gebraucht werden, und der Schaden, der daraus folgt, wenn im übermaß genoffen, ein freiwillig angetaner ist und sich auf die betreffende Verson be= schränkt, der Verlauf ohne Beschränkung sein sollte, auf den Grund hin, daß, was ein Mann trinkt, ebensowohl wie das, was er ißt, kein passen ber Gegenstand sür Gesessnaßregeln sei. In der genommenen Stel= lung findet sich die Annahme einer Tatsache, die nicht existiert, indem gesagt wird, daß, wenn berauschende Getränke im übermaße genoffen werden, der angerichtete Schaden sich auf die betreffende Person beschränkt. Der Schaden (vom Gebrauch berauschender Getränke) fällt allerdings zuerst auf den, der dieselben gebraucht, indem die Gewohn= beit seine Gesundheit untergräbt, seine sittliche Kraft schwächt und Schmach als Folge über ihn bringt. Allein da der Genuß auch zur Vernachlässigung des Geschäfts, zur Schädigung des Eigentums und zur allgemeinen Demoralisation führt, so berührt er auch diejenigen, die mit ihm verbunden und von ihm abhängig sind. Die allgemeine Meinungsübereinstimmung aller zibilisierten und christlichen Gemeinwesen ist die, daß es nur wenige Quellen gibt, aus denen mehr Berbrechen und Elend der Gesellschaft zufließen als der Saloon, wo bes rauschende Getränke in kleinen Quantitäten zum dortigen Konsum an alle verkauft werden, die darum ansprechen. Die Statistiken jedes Staates weisen eine größere Zahl von Verbrechen und Jammerzuftän= den nach, die dem Gebrauch starker Getränke zuzuschreiben sind, die im kleinen in den Saloons zu haben find, als aus irgend einer andern Quelle. Der Verkauf folcher Getränke in diefer Beise ift daher auch zu allen Zeiten durch die Gerichtshöfe jedes Staates als ein paffender Gegenstand für legislative Regulation angesehen worden. Es maa daher von dem Saloonhalter nicht nur eine Lizenz gefordert werden, ehe er ein Glas feiner Getränke verabfolgen darf, sondern es mögen ihm auch Beschränkungen auferlegt werden mit Bezug auf die Rlaffe von Personen, an die er vertaufen darf, und die Stunden des Tages und die Tage der Boche, an welchen die Saloons offen gehalten werden dürfen. Auch mag der Verkauf in diefer Beise absolut verboten werden. Es ist das eine Frage der öffentlichen Schidlichkeit und Moral und nicht eines föderalen Gesetes. Die Polizeigewalt des Staates ist völlig fompetent, das Geschäft zu regulieren — die daraus erwachsenden übelstände zu mildern oder dasselbe gänzlich zu unterdrücken. Rein Bürger hat ein angeborenes Recht, berauschende Getränke im kleinen zu vertaufen; es ist das weder das Privilegium des Bürgers eines Staates noch eines Bürgers der Vereinigten Staaten. Und ba es ein Geschäft ift, das mit Gefahr für das Gemeinwesen verbunden ift, so mag dasfelbe, wie schon gesagt, gänzlich verboten oder nur unter solchen Bebingungen gestattet werden, welche die übel desselben aufs äußerste beschränken. Die Beise und der Umfang der Regulation beruht auf dem Gutachten der Regierungsgewalt."

•

Ohne Bunder kein Christentum. In einem Artikel über "Bunder und Naturwissenschaft" sagt P. Ratsch im "M. für E. Th. u. R.": "Ift doch das Bunder mit dem innersten Besen des Christentums so un= trennbar verbunden, daß unser gesamter Christenglaube mit dem Bun= der steht und fällt. Gibt es keine Bunder, dann gibt es keinen Gott; denn ein Gott, der keine Bunder tun kann, ist nicht allmächtig, ist nicht mehr Gott. Dann gibt es auch keine Schöpfung der Welt durch Gott;

denn diefelbe ift das allererste Bunder göttlicher Allmacht, Beisheit und Liebe. Dann gibt es ebensowenig eine göttliche Weltregierung, die ja nichts anderes ift als ein stetiges Einwirken Gottes auf den Lauf der Belt. Dann gibt es keinen Heiland und keine Erlösung der Belt; denn Wius Christus, der menschgewordene Gottessohn, ist nach feiner Berfon und seinem ganzen Wirken von Anfang bis zu Ende das Bunder aller Bunder. Dann gibt es teinen Seiligen Geift und teine Seiligung für uns fündige Menschen; denn auch die Gnadenwirtungen des Geiftes Gottes sind nichts anderes als göttliche Bunderwirkungen an unserer Dann gibt es ferner kein Wort Gottes und keine Bahrheit Seele. mehr für das suchende Menschenherz; denn aus der Bibel die Bunder ausscheiden, heift dieselbe zu einem Lügenbuch machen. Dann gibt es auch keinen Gott mehr in den Nöten diefer Beit; denn die Erhörung unserer Gebete kann nur geschehen durch ein übernatürliches Eingreifen Gottes in unser Leben. Dann gibt es endlich auch keine Auferstehung von den Toten und kein ewiges Leben; denn die Welterneuerung und Beltverklärung ist ja wiederum nur ein abermaliges gewaltiges Schöp= fungswunder des ewigen Gottes. So ist das Bunder das unberäußer= liche Fundament des Christentums; wird dasselbe zerstört, dann stürzt das ganze Gebäude in sich zusammen, und es bleibt nichts übrig als ein Trümmerhaufen." ¥. B.

# Rirchlich = Beitgeschichtliches.

#### I. Amerita.

Die freie Ronferenz in Bay City. Der "Synodalfreund", das Organ ber Eb.=Luth. Synode von Michigan u. a. St., schreibt in feiner Nummer vom Juni: "Rurzer Bericht über die freie Konferenz in Bay City. Auf Anregung unferer Synode hielten die Pastoraltonferenzen der Michigansynode und der Distriktsspnode von Michigan am 24. und 25. April eine gemeinschaftliche Sitzung in der Bethelsgemeinde zu Bay City (P. F. Thrun). Das gestedte Riel wurde erreicht, nämlich eine Verständigung und Ausföhnung herbeizuführen betreffs der Differenzen, die sich aus den Streitigkeiten innerhalb der Michiganspnode vor zehn und mehr Jahren ergeben und 1896 zum Austritt der Glieder der Distriktsspnode aus der Michiganfhnode geführt hatten. Trop des umfangreichen Materials, das zur Bssprechung vorlag, gelang es bei beiderseitigem brüderlichen Entgegenkommen. die Differenzen, soweit die Anwesenden in Betracht kamen, aus der Welt zu schaffen. Von seiten der Michiganspnode wurde das Bedauern darüber ausgesprochen, daß man die bei Gründung der Allgemeinen Synode eins gegangenen Verpflichtungen auf eine unbrüderliche Art und Beife löfte. Ebenso wurde die damalige Praxis der Synodalleiter und Synode verworfen, die in der Suspension und Ausschluß der Vaftoren und Zertrennung von Gemeinden gipfelte. Von seiten der Distriktsspnode wurde der Vorwurf falscher Lehre zurückgezogen, wobei man bedauerte, in der Hite des Gefechts folche scharfen Ausdrücke gebraucht zu haben. Die gefakten Beschlüsse geben nun an die beiden Synoden. Zum Schluffe fand die völlige Einigung und Versöhnung darin auch äußerlich ihren Ausdruck, daß wir als Glaubensbrüder gemeinschaftlich unserm Gott für seine Gnade dankten. 3m Auftrag der gemischten Konferenz: Chr. heidenreich, Setretär." Ferner in der Nummer vom Monat Juli: "Wie die Leser aus dem in der letten Nummer unfers Blattes abgedruckten Protokoll ersehen haben, war die ausgangs April zwischen Baftoren unserer und der Richigan-Diftrittsspnode gehaltene freie Konferenz nicht ohne Frucht. Das ersehnte Ziel, eine Verständigung und Versöhnung anzubahnen und herbeizuführen, wurde erreicht. Dafür find wir Gott von Herzen dankbar. Diefe Konferenz hat aber nun zu allerlei Spekulationen und Mutmaßungen Anlaß gegeben. Deshalb wollen wir noch einmal darauf zurücktommen und den Zweck derselben kurz noch einmal angeben. Der Zweck ber Konferenz war nicht die Anbahnung einer neuen Vereinigung, wie es von verschiedenen Seiten aufgefaßt wurde. Die Michiganspnode ist bis jetzt weder als Synode noch auch nur in ihren Konferenzen der Frage einer Biederbereinigung mit Bisconfin näher getreten, hatte auch bis jetzt weder Anlaß noch Grund dazu. Ob ein folches Zusammengehen erfolgt oder nicht, ist für uns jest von keiner Bedeutung. Der Awed der freien Konferenz, das, was uns dabei am Herzen lag, von uns ersehnt und erstrebt wurde, war einzig und allein der Wunsch, mit Gottes Silfe und unter feiner Leitung und Beistand und im Gehorsam gegen fein Wort uns mit denen zu versöhnen, mit denen wir vor zehn Jahren in Streit und Unfrieden auseinandergekommen waren. Der damaligen Trennung waren stürmische Zeiten vorangegangen. Jedermann weiß, daß in folchen Beiten und unter folchen Umständen manches gesagt und getan wird, was man bei ruhiger überlegung nachher lieber nicht gesagt ober getan hätte. So war es auch bei uns. Nun follen wir als Christen dem Frieden nachjagen gegen jedermann, wie viel mehr gegen die, die im Glauben und firch= licher Gemeinschaft mit uns verbunden gewesen waren und mit denen wir im Glauben und firchlichen Bekenntnis noch verbunden find. Ms Chriften follen wir, so wir wissen, daß unser Bruder etwas wider uns hat, hingehen und uns mit ihm versöhnen. Das gilt, wie dem einzelnen Christen, so auch gewiß einer kirchlichen Körperschaft. Das war der Zweck der freien Konfe-Ein Riß zwischen Brüdern follte geheilt, Frieden und brüderliche rena. Einigkeit hergestellt werden. Das ift gewiß ein herrlicher, löblicher, Cott und feinen Kindern wohlgefälliger Rwed. Und was wir suchten, ift erreicht; als Brüder, die den Frieden suchten, waren wir beieinander, was in den Rampfeszeiten an beiden Seiten gefehlt wurde, wurde erfannt und abgetan, und brüderliche Einigkeit herrscht nun wieder. Dafür fei Gott gelobt und gepriesen, der es hat gelingen lassen. Als wir damals die Trennung in unferer Mitte batten, traten wir auch aus der Spnodaltonferenz aus, aus bem Kirchenkörper, von dem wir feit langem überzeugt waren, daß er die reine Lehre und das Bekenntnis unferer lieben lutherischen Kirche treu bewahrt und verteidigt. Des waren wir auch bei der Trennung gewiß, denn wir trennten uns nicht der Lehre wegen. Es war auch immer der Bunsch, daß wir eines Tages den Weg in den Verband der Synodallonferenz wieder offen sehen würden. Dem sind wir durch die Konferenz in Bay City ein gut Stück näher gekommen. Bohl wissen wir, daß wir noch nicht am Riele find, wir wollen auch nicht unbesonnen vorangehen, sondern mit allem Ernst, aber

auch in aller Gebuld und Liebe die Hindernisse wegguräumen suchen, die noch da find, so daß wir in gottgefälliger, rechter Eintracht als Ganzes und im Frieden den Weg gehen können." F. B.

"Die Michigansynobe und bie Ohisspnobe." Unter diefer überschrift geht der "Synodalfreund" ein auf einen Artikel der ohioschen "Rirchenzeitung", den auch das "Kirchenblatt" von Reading als einen "Wint mit dem Baunpfahl" bezeichnet, und der mit folgenden Worten schließt: "Die ebrwürdige Michiganspnode, die jetzt wieder im Begriff steht, sich mit einem andern Kirchenkörper zu verbinden, sollte erft über diese Lehrpunkte unter fich Rlarheit schaffen, dann wird dieser zweite Schritt nicht übereilt sein, wie es der erste nach der geschichtlichen Erfahrung war." Der "Synodalfreund" schreibt: "In der "Luth. Kirchenzeitung", dem Organ der Ohiospnode, findet fich in der Rummer vom 30. Juni ein Artikel mit der überschrift: "Die Ohioshnode und die Synodalkonferenz.' Der Artikel würde uns nicht weiter be= rühren, wenn ihm nicht folgende Bemertung vorangesetzt wäre: "Diese Beilen sind verfaßt, um falsche, innerhalb der ehrw. Michigansbnode zirtulierende Gerüchte zurechtzuftellen.' hieraus, wie aus den Schluffäten des Artikels erkennen wir, daß er weniger für die Lefer der "Rirchenzeitung" als für die Clieder unserer Synode bestimmt ist. Deshalb müssen wir uns damit befaffen. Unterzeichnet ift der Artikel von "G." Lieber wäre es uns gewesen, wenn der Versasser seinen vollen Namen genannt hätte. Doch geben wir wohl nicht fehl in der Annahme, das dieser "H. früher Glied unserer Spnode war. Sollten wir uns darin irren, fo bitten wir die "Rirchenzeitung" freundlich um Austunft. Dem Artikel nach zu schließen, find wir Michiganer arme, unwissende Menschen, die die Unterschiede zwischen den verschiedenen Spnoden, den Grund des Gegenfates zwischen Obio und der Spnodaltonfereng noch nicht von weitem kennen, bei denen diesbezüglich nur Gerüchte zirtulieren, die aber durchaus falsch sind. Ein nettes Zeugnis, das uns da ausgestellt wird! Jedoch wollen wir gerne es uns zur Anregung werden lassen, uns um fo fleißiger mit den Lehrfragen, die die lutherische Kirche heute bewegen, zu beschäftigen. "G.' meint nun, die Michiganer suchten den Unterschied zwischen Ohio und der Synodaltonferenz ,in der Sprachenfrage', in der Schulfrage', in der Logenfrage'; oder in der Lehre von der Rechtfertigung'. Aber so geht es, wenn man, anstatt sich umzusehen, zu lesen und zu studieren, nur Gerüchte zirkuliert und banach horcht. O wir unwissenden Michiganer! Diese Gerüchte sind ja radikal falsch. Der Unterschied liegt irgendwo ganz anders, nämlich in der Lebre von der Bekebrung und Gnaden-Also nun wiffen wir's, und wenn jest wieder Gerüchte uns zu wahl'. Ohren kommen, wissen wir, woran wir sind. Schönen Dank für die Belehrung. Und doch will es uns bedünken, als ob die ganze Belehrung überflüssig gewesen und "H. und die "Kirchenzeitung" sich die Arbeit hätten sparen können. Unterzeichneter ist in der Michiganspnode ziemlich bekannt, aber daß bei uns jemand glaubt oder meint, der Unterschied zwischen der Ohiosynode und der Synodalkonferenz liege in den erstgenannten Dingen unter Ausschluß des letten, hat er noch nie gehört. 280 diese Gerüchte zirkulieren, ift ihm ein Geheimnis. Bir glauben zu wiffen, wo der Gegensatz liegt, und "H.", der jett in der Ohiospnode ist, hat uns schon im Seminar darüber belehrt. Nur hatte sein Lehren damals auch den Awed, uns nachauweisen, daß und worin Ohio in der Lehre von der Bekehrung und Gnadenwahl von der flaren Schrift und dem lutherischen Bekenntnis abgewichen. Um nun

auf das einzelne einzugehen, fo müssen wir sagen, daß wir den Gegensat zwischen genannten Rörpern nicht in der Sprachenfrage suchen. In der lutherischen Kirche gilt der Grundsatz, daß das Evangelium in der Sprache verfündigt werden muß, die die Bubörer verstehen. Auch in der Schulfrage liegt der Gegensatz nicht, jedoch sehen wir darin in der Synodalkonferenz praktisch mehr Ernst und zielbewußtes Vorgehen als bei Ohio. In der Logenfrage nehmen beide Körper prinzipiell die gleiche Stellung ein. Nn. ber Praxis dagegen haben wir seitens ber Ohiospnode fehr traurige Erfahrungen gemacht, die jedenfalls auch "H. noch nicht vergessen hat. Wir begen beshalb auch begründete Zweifel, ob da tein Unterschied ift. In der Lehre von der Rechtfertigung liegt aber ein Gegensatz flar zutage. Ohio verwirft da die von der Synodalkonferenz nach Röm. 5, 18 und andern Stellen mit vollem Recht gelehrte Rechtfertigung der ganzen Sünderwelt, die in der Auferstehung JEsu Christi geschehen ist. Uns ist diese allgemeine oder objektive Rechtfertigung ebenso wichtig als die Rechtfertigung des einzelnen Sünders vor Gott durch den Glauben. Beide müssen festgehalten, gelehrt und gepredigt werden; lettere ohne die erstere ist uns undenkbar. Auch das wissen wir, daß der Gegensatz zwischen Ohio und der Synodalkonferenz in der Lehre von der Bekehrung und Gnadenwahl am schärfften zum Aus= brud kommt. Dabei stimmen wir und jedenfalls auch die Synodalkonferenz bem Sat bei: daß ,ein Mensch seine Bekehrung durch hartnäckige Bider= spenstigkeit verhindern und ein Bekehrter seine Bekehrung durch eigene Schuld wieder verschergen tann'. Aber darin liegt der Gegensatz zwischen ben beiden Körpern auch nicht, sondern vielmehr in den Fragen: Hängt die Bekehrung des Menschen allein von Gottes Gnade ab, oder hängt fie zugleich von Gottes Gnade und des Menschen Verhalten ab? Kann ein Mensch zu feiner Bekehrung irgend etwas beitragen und tun? Bie und burch wen wird das Widerstreben des Menschen überwunden und aufgehoben? Geschieht bie Bekehrung auf einmal oder nach und nach? Hier follte "H. eingeset und uns die Differenz zwischen den beiden Körpern oder auch nur Ohios Lehre flar und unumwunden dargelegt haben. In bezug auf die Gnaden= wahl ist doch das nicht die strittige Frage, ob Gott vorausgesehen hat, welche glauben und welche nicht glauben. Das bestreiten, hieße ja die Allwissenheit Gottes leugnen. Aber das ift die Streitfrage, ob des Menschen Berhalten, ob der vorausgesehene Glaube Gott betrogen habe, zur etwigen Seligkeit zu erwählen; ob der Glaube des Menschen Urfache und Grund der Bahl Gottes ift, oder allein Gottes Gnade und Christi Verdienst. Nirgends finden wir in der Schrift den Glauben als Ursache der Bahl angegeben, wohl aber flar und deutlich gelehrt, daß der Glaube aus der Wahl folgt. Apost. 13, 48. Der besprochene Artikel foll uns jedenfalls vor der Synodalkonferenz ab= schrecken und zugleich ein Wink mit dem Zaunpfahl nach Ohio hin sein. Aber Ohios Mahnen und Werben wird auf unfruchtbaren Boden fallen. Abgesehen von den Lehrfragen, ift uns auch die Art und Beise, wie Ohio die letzten fünfzehn Jahre gegen uns gehandelt hat, noch zu frisch im Gebächtnis. Alle Proteste unsererseits wurden unbeachtet gelaffen. In An= betracht dieser uns gegenüber geübten Praxis sieht das "Binken mit dem Baunpfahl' jest wirklich komisch aus." F. B.

Ein neues Seminar. Unter diefer überschrift lefen wir im "Luthe= rischen Herolb": "Die Frage kam in der einheimischen Missionsbehörde auf, weil uns die Predigernot gehörig drückt. Hier sind unsere großen Felder,

bie geteilt werden follten, bier follten neue in Angriff genommen werden, aber es fehlen uns die Männer. Die englische Shnode von New Port und England konnte bei ihrer letten Sitzung acht ordinieren und in die Miffions= arbeit aussenden. Wir Deutsche keinen einzigen. Die Behörde wandte sich ans Seminar in Mount Airh, da war keiner. Bon Kropp kam einer für unfern Nordwesten, aber "was ist das unter so viele?" Nun besprach die deutsche Miffionsbehörde diese wichtige Frage bei ihrer letten Situng, und nach längerer Distuffion bieg es, wir follten eine Miffionsanstalt haben, die uns junge Leute für unfern Dienst liefert. 280 follten wir hin mit unferm Anliegen? Bir tamen zum Entschluß, diefe Sache dem New Port= Ministerium bei feiner Sitzung vorzulegen. So geschah's, und am Montag in der Synodalwoche brachte D. Berkemeier den Gegenstand vor, andere, unter ihnen P. Kräling, traten bafür ein, und die Synode nahm die Ans gelegenheit auf und ernannte ein Komitee, das im nächsten Jahre darüber berichten soll. Von vornherein möchten wir betonen, daß in der Gründung einer solchen Anstalt niemand eine Opposition gegen bestehende Anstalten, fei es unfer Seminar in Bhiladelphia oder das Seminar in Kropp, ansehen wolle. Der Lutheran von voriger Woche schreibt über diese Frage: "Sollte das New Nork-Ministerium beschließen, im Wagner-College eine theologische Abteilung einzurichten, um Männer für ihr großes Missionsfeld zu erziehen, fo würde badurch wiederum "ein prattisches Seminar geschaffen". wie ein solches in der Synodalkonferenz sich findet, das gewiß von viel Als ein zeitweiliger Rotbehelf wäre eine solche Anstalt von Segen ist. großem Nuten, denn offenbar gibt es jett im Generaltonzil teine Schule, die den Bedarf an Kräften für die deutsche Missionsarbeit liefert. Das deutsche Element im Generalkonzil ist ein ganz bedeutendes, und nichts könnte so förderlich sein als ein lebendiges Interesse für deutsche einheis mische Mission. Dies Interesse kann nur mit Hilfe einer Anstalt geweckt werden, die junge Leute für dies besondere Wert ergieht. Der einzige Einwand gegen eine folche Anstalt möchte am Ende der sein, daß sie einen ge= ringeren Maßstab an theologische Kenntnisse anlegt, als gut ist. Heutigen= tages sollten die Erfordernisse eher vermehrt als vermindert werden, und bennoch mare eine Anstalt wie die geplante in unferer miffionierenden Rirche, die ein so vielversprechendes Feld hat, ein tiefgefühltes Bedürfnis.' So sehen wir diese ganze Bewegung auch an. Sie foll den Anstoß zu fräftigerer Lätigkeit auf unferm deutschen Miffionsfeld geben. Bir können nicht gurud. wir müffen vorwärts. Unfere Arbeit machft, unfere Bedürfniffe mehren fich. Bir brauchen Arbeiter für unsere Ernte. Daß nun gerade mit dem Bagner-College ein theologisches Department verbunden werden foll, hat feinen guten Bieles haben wir schon hier, was zu einer solchen Anstalt erfor-Grund. derlich ist. Man brauchte nur wenig Präfte hinzuzuziehen, um das zu erreichen, was beabsichtigt wird. Daß der Kostenpunkt nicht unberücksichtigt bleiben darf, liegt auf der Hand. Sollte eine theologische Professur im Bagner-College eingerichtet werden, müßte die Synode für ihre Unterhaltung auftommen, und das könnte leicht geschehen, wenn die Notwendigkeit und Ausführbarkeit eines berartigen Blanes ins rechte Licht gestellt würde. Groß könnte man nicht anfangen, groß würde auch das Seminar nie werden, aber wir könnten doch, wenn auch in bescheidenem Maße, etwas für die beutsch-lutherische Rirche in Amerika erreichen. Solange noch deutsche Relder zu bearbeiten sind, müssen die Deutschen am Wert bleiben. Und daß noch

ein Bedürfnis für deutsche Predigt und deutsche Seelsorge vorhanden ift, beweisen die Notschreie, die an die deutsche Behörde kommen. Die Anstalten unseres Generalkonzils können beim besten Willen nicht unsere deutschen Landsleute versorgen, der Juzug von deutschen Kräften ist schwach. Versuchen wir es, hier in Amerika eine Missionsschule ins Leben zu rufen. Wir hoffen, daß das damit betraute Komitee uns künftiges Jahr einen Plan vorlegen kann, der uns zum vorgesteckten Ziele führt." — Die teils gestissische Bernachlässigung des Deutschen im Generalkonzil fängt an, sich recht empfindlich zu rächen. F. B.

Gemeinschaftliches Seminar bes Lonzils und ber Generalspnobe. Das "Kirchenblatt" von Reading schreibt: "Ein neues Seminar. Zwei lutherische Sphoden des Westens, von denen die eine aum Generaltonail und die andere zur Generalspnode gehört, nämlich die Bacificspnode und die Californiasynode, haben beschlossen, in Berkeley, Cal., gemeinsam ein theologisches Seminar zu gründen. Die Nachricht ift nach mehr als einer Seite hin bemerkenswert. Sie wirft vor allem ein eigentümliches Licht auf unsere gegen= wärtigen kirchlichen Zustände. Vor mehr als 40 Jahren trennte sich die Synode von Bennfylvania von der Generalspnode und gründete aur felben Zeit im bewußten Gegensatz zu Getthsburg das theologische Seminar in Philadelphia (jest in Mount Airp). Seute haben, wie es scheint, jene Fragen, die einst zur Trennung führten, keine Bedeutung mehr, und der Lutheran tann mit Bezug auf das zu gründende Seminar ganz fröhlich schreiben: "Da die Synodalgrenzen in jener Gegend nicht scharf gezogen sind, so follte ber Erfolg desselben (nämlich bes Seminars) gesichert fein." So ändern fich die Zeiten." Das iowasche "Kirchenblatt" stellt die Fragen: "Anerkennt damit die zum Konzil gehörige Synode die Bekenntnisstellung der Generals synode, oder umgekehrt die zur Generalspnode gehörige die des Konzils? Werden die theologischen Lehrer dort auf die Konkordia von 1580 oder auf die Augsburgische Konfession, geänderte oder ungeänderte, verpflichtet werden? Und wie sollen die Studenten sich später in ihrem prattischen Amt zurechtfinden?" --- Aus der unionistischen Stellung des Generalkonzils erflärt es sich auch, daß Dr. Harpster, den das Konzil für seine Mission in Indien von der Generalspnode geborgt hatte, sich jest dem Konzil angeschloffen hat. Freilich bemerkt die "B. R.": "Dadurch" (durch den Anfchluß ans Konzil) "werden gegen das Konzil erhobene Vorwürfe hinfällig." Das wäre aber doch nur dann der Fall, wenn sich Dr. harpster von dem Indifferentismus und der theologischen Stellung der Generalspnode in Lehre und Prazis zuvor öffentlich losgesagt hätte. Bie die Dinge jett liegen, fo fann man nur urteilen, daß der Generalspnodist harpster das Konzil liberal genug findet, um sich bemselben anzuschließen. ¥. 8.

Folgenden lutherischen Anstalten hat Carnegie unter den üblichen Bebingungen Unterstützungen zugesagt: Carthage=College \$20,000; Roanoke-College \$25,000; Augustana=College in Rock Island, JU., \$20,000; einem norwegischen College in Minnesota \$12,000; Mühlenberg=College \$20,000 — unter der Bedingung, daß diese Anstalt die fehlenden \$65,000 aufbringt. Ob die genannten Anstalten um die gewährte Unterstützung gebeten haben oder nicht, wissen wir nicht. Es gibt aber Anstalten, welche die von Carnegie und andern angedotene Unterstützung ausgeschlagen haben, weil sie ben Willionären nicht verpflichtet sein wollen. Jedenfalls sollten Lutheraner nicht Andersgläubige oder Ungläubige anbetteln für ein Wert, welches Gott

ihnen befohlen und für welches er ihnen auch reichlich die Mittel ge= geben hat und von dem Gott will, daß fie dazu auch diese Mittel willig darreichen. F. B.

Bon ben Balbenströmern, über die in vielen Blättern berichtet wurde, daß sie Lutheraner seien, die Augustana annähmen und doch in keinem luthe= rischen Kalender Amerikas aufgeführt würden, schreibt das "Kirchenblatt" von Reading: "Die religiöse Partei, von der hier die Rede ist, nennt sich ber "Schwedische Ebangelische Miffionsbund" (Covenant). Gewöhnlich werden die Leute 'Mission Friends' genannt. In Schweden sind sie unter dem Namen Waldenströmer bekannt, und zwar nach ihrem Leiter, dem Reichstagsabgeorde neten und Chmnasialprofessor in Gesle, Baul Beter Baldenström. Seit 1872 bekämpfte er die alttirchliche Versöhnungslehre, die als die Anselmiche be= fannt ist, nämlich daß uns Gott um des Verdienstes Christi willen die Sün= den vergibt, oder daß Christus als unser Stellvertreter unsere Schuld getragen hat. Er lehrt vielmehr: "Christus ift nicht der Stellvertreter der Menschen, um Gott mit den Menschen zu versöhnen, dadurch, daß er ihre Sünden wegnahm. Das Subjekt der Versöhnung ist Gott, das Objekt der= felben ist die Welt, der Mittler ist Christus; die Erlösung geschieht nicht burch Gnade um Christi willen, sondern um der Gnade willen durch Christum - nicht per gratiam propter Christum, sondern propter gratiam per Christum.' In Schweden halten fich feine Anhänger, welche den pietiftischen Gemeinschaften in Bürttemberg ähnlich sind, gewöhnlich zur Staatsfirche. Nur in einzelnen Städten, wie in Stocholm und Gefle, dem Wohnort Baldenströms, ift es zur SeparatgemeindesBildung gekommen. In unserm Lande stehen Baldenströms Anhänger nicht nur der lutherischen Rirche fern, fie stehen ihr vielmehr schroff gegenüber, wie die Bfarrer der schwedisch=luthe= rischen Augustanaspnode im Nordwesten uns versichern. Sie find dort den Rongregationalisten, unter denen viel Socinianismus geduldet wird, nahegetreten, und als 1889 Baldenström die Vereinigten Staaten bereiste, ernannte ihn die unter kongregationalistischem Einfluß stehende Dale=Universität zum Doktor der Theologie, wie überhaupt die Kongregationalisten den Führer dieser Partei sehr feierten, während er, soviel uns bekannt ist, sich von den schwedischen Lutheranern fernhielt. In dem kirchlichen Benfus, welchen die Vereinigten Staaten=Regierung 1890 aufnehmen ließ, find die Walden= ftrömer nicht berücksichtigt. Später machten wir Dr. g. R. Carroll auf diefe Gemeinschaft aufmertfam, und nun erscheint jedes Sahr ein Bericht über fie in seiner religiösen Statistik, die er für den Christian Advocate aufammenftellt. Gegenwärtig zählt die Verbindung 300 Prediger, 315 Gemeinden und rund 35,000 Rommunigierende. In Schweden werden fie, fofern fie fich nicht selbst von der Landeskirche getrennt haben, als Lutheraner gezählt. Und von der Erlaubnis, eine vom Staate anerkannte eigene Kirchengemein= schaft zu bilden, haben weder sie noch auch die Baptisten (!) bisher Gebrauch gemacht, weshalb die Mitglieder beider Gemeinschaften in Schweden immer noch zu den Lutheranern gerechnet werden. Anders die Methodisten in Schweden, die sich 1876 von der Landestirche lossagten. Das sie als Glieder ber Landeskirche der Form nach unter der Augsburgischen Konfession stehen, ift richtig. Aber als Baldenströmer zum Unterschiede von der eigentlichen Rirche Schwedens haben fie tein Betenntnis, und die wechselndsten und fon= berbarften Ansichten haben Berechtigung. 1878 sind sie aus der ,evange= lischen Baterlandsstiftung' ausgetreten. Diese hat einen entschieden luthe-

rischen Charakter und fendet keine Missionare aus, die sich nicht auf die Augsburgische Konfession verpflichten lassen; mährend der "Schwedische Mifsionsbund' von jeglicher konfessionellen Verpflichtung Abstand nimmt und 1881 folche Miffionare ausgesandt hat, die die "Baterlandsstiftung" sich weis gerte, in ihren Dienst zu stellen, eben weil sie sich nicht zur Augsburgischen Ronfession verpflichten wollten. Daß sie sich in Amerika gegen die lutheris schen Bekenntnisse ablehnend verhalten würden, stand darum zu erwarten. und es wäre in der Tat neu, zu erfahren, daß sich die Missionsfreunde im Westen und Nordwesten neuerdings zur Augsburgischen Konfession bekannt Und wäre dies auch wirklich der Fall, würden fie deshalb, die die bätten. lutherische Rirche anfeinden, als Lutheraner zu zählen fein? Die Serrnhuter haben bekanntlich auch die Augsburgische Konfession angenommen, und im Bestfälischen Frieden werden die Reformierten als ,Augsburgische Ronfessionsverwandte' aufgeführt; deshalb wird aber doch niemand irgend eine dieser Gemeinschaften in die Statistik der lutherischen Rirche aufnehmen." In Chicago befinden sich 25 Missionskirchen, von denen 22 dem Covenant gliedlich angehören, und drei unabhängige Gemeinden find, die von Paftoren biefer Synobe bedient werden. Bon der Seligkeit lehren die Baldenströmer universalistisch, von der Versöhnung socinianisch, von der Kirchenverfassung kongregationalistisch und vom Predigtamt schwärmerisch. Doch soll es auch unter den Waldenströmern in Amerika noch folche geben, die an der Augus stana festhalten wollen. ¥. Ø.

Rirchengemeinschaft ber Bresbyterianer mit ber jubifchen Spnagoge. Die Central=Presbyterianerkirche in St. Louis, nach dreißigjährigem Ge= brauch von den Presbyterianern an die orthodox=jüdische B'nai Amoona= Gemeinde vertauft, wurde am 16. September von den Juden eingeweiht. Die "Bestliche Boft" schreibt: "Die Shnagoge war bis auf den letten Blat gefüllt. Die Tpheris Israel=Gemeinde und die Gemeinde Scharris Sphard von St. Louis, sowie die Großloge des Progressive Order of the West waren mit ihren Bannern vertreten. Der Mtar war mit Blattpflangen herrlich geschmudt. Das Fest wurde durch den Gesang des 30. Pfalmes, von bem Rirchenchor unter Leitung des Kantors S. A. Friedman vorgetragen, eröffnet, worauf in feierlicher Prozession die heiligen Gerätschaften in das Allerheiligste getragen wurden. Der greife Rabbi Zacharia Rosenfeld, Rabbi M. Spector und herr Michael Spiro führten den Zug an. Der bekannte Zionist, Rabbi Abramovitz, verlas in hebräischer Sprache einen Abschnitt aus der heiligen Schrift und schloß daran in einer hebräisch = deutschen Sprachmischung einige Worte der Beihe. Es folgte in deutscher Sprache das Einweihungsgebet, von dem ehrwürdigen D. S. Sonneschein in gläns gender, bilderreicher Sprache vorgetragen. Eine Fürbitte für die unterdrückten Rassengenossen in Rußland bildete den Schluß. Nachdem "Neir Tomid', die ewige Lampe, angezündet war, betrat P. J. L. Mauze, der Seelforger der Presbyterianergemeinde, welcher das Gotteshaus gehört hatte, die Kanzel und nahm in herzbewegenden Worten Abschied von der liebgewordenen Birkungsstätte. Er verbreitete fich des weiteren über die Berdienste der jüdischen Rasse um die Menschheit dadurch, daß sie die monos theistische 3dee in der Belt erhalten und Christus, den Rönig der Rönige, hervorgebracht. Der Redner schloß mit einer Ermahnung, das beilige Ges bäude, welches nun seit dreißig Jahren dem Dienste des gemeinsamen Gottes der Christen und Juden geweiht fei, in Ehren zu halten. P. Mauzes Ans

fprache wurde durch anhaltenden Beifall ausgezeichnet. Rabbi Zacharia Rofenfeld fprach fodann im niddischen Dialekt über die Lehren des Talmud, und D. A. Rofentreter, der Rabbiner der B'nai AmoonasCemeinde, hielt die eigentliche Festrede, in welcher er den Tempel dem großen Gotte Israels weihte. Beitere Redner waren D. H. J. Messfing, Rabbiner der United Hebrew Congregation an Kingshighwah und WorgansStraße, und Herr Simon Goldman, der im Namen der Gemeinde dem Bausomitee und den Mitgliedern, welche so eistig für die Erwerbung des neuen Gotteshauses gewirkt, den offiziellen Dans aussprach. Rabbi Spit erteilte zum Schluß der Versamlung nach dem altjüdischen Ritus den Segen." — Wie tief sind doch die Presbyterianer gesunten, wenn wir sie nach Rev. Mauze bes urteilen müssen!

Die Bereinigung ber Presbyterianer wurde vollzogen auf der Bersammlung der Presbyterianer in Des Moines, Jowa, und der gleichzeitigen Versammlung der Cumberland=Presbyterianer in Decatur, 311. 3n Deca= tur versuchten zwar die "Loyalisten" die Annahme der Vorschläge zu verhindern, aber sie mußten schlieklich der Majorität weichen, nachdem auch das weltliche Gericht jede Einmischung abgelehnt hatte. In Des Moines dagegen wurden die Vorschläge des Komitees mit großer Begeisterung an-Nur zwei Vertreter redeten und stimmten wider die Vereinis aenommen. Wer nun aber meint, daß es jest wenigstens eine tirchliche Gegung. meinschaft weniger in den Vereinigten Staaten gebe, irrt sich. Sobald nämlich das Cumberland Assembly sich vertagt hatte, organisierten sich die Lohalisten als "General Assembly of the Cumberland Presbyterian Church" und erwählten die nötigen Beamten und Behörden. Ihre nächste Berfammlung wollen fie abhalten in Diction Co., Tenn., wo sich die Cumber= land=Presbyterianer im Jahre 1810 organisierten. Die jetzt aufgehobene Cumberland=Gemeinschaft zählt 184,000 Glieder und 1004 Prediger. Selbstverständlich werden die Loyalisten den Versuch machen, das Eigentum der Cumberland=Rirche für sich zu gewinnen. Und follte ihnen das gelingen, fo wird auch ihre gahl nicht gering bleiben. Langwierige und ärgerliche Streitigkeiten vor dem Gericht werden somit das Nachspiel dieser unionistis schen Vereinigung bilden. Der Vorwurf, welchen die Lohalisten gegen die Unionisten erheben, ist der, daß sie ihren Arminianismus preisgegeben und ins calvinistische Lager zurückgekehrt seien. Möglich ist es auch, daß die Antiunionisten in Des Moines ben Rern zu einer weiteren presbyterianischen Gemeinschaft abgeben und zu den bereits vorhandenen eine neue presby= terianische Kirche hinzufügen werden. Das wirkliche Resultat der langs jährigen unionistischen Bewegung unter den Presbyterianern ist somit nicht nur keine Einigkeit im Geist, sondern auch nicht einmal eine Verringerung ber tirchlichen Gemeinschaften. — Wir bemerken noch, daß die Presbyterianer in diefem Jahre in Bhiladelphia, wo 1706 bas erste Breschterium gebildet wurde, das zweihundertjährige Bestehen ihrer Gemeinschaft feierten, wobei fich nicht bloß Vertreter der Methodisten und Spistopalen, sondern auch der Lutheraner beteiligten, unter welchen D. Späth das Seminar in Mount Airp vertrat. Dieselben Leute, welche Missouri bekämpfen und ihm fälschlicherweise Calbinismus vorwerfen, tun sich brüderlich zusammen mit ausgesproches nen Calvinisten! - Bie wenig ferner bei ben Presbyterianern die Saframente geachtet werden, geht aus der Tatsache hervor, daß vom vorigen Jahre aus 1548 Gemeinden keine einzige Taufe berichtet wurde. überaus gering ift auch das Bachstum der meisten Gemeinden. Um so eifriger sind darum die Preschterianer in der Mission. Unter den Deutschen haben sie 3. B. 256 Gemeinden mit 7000 Kommunizierenden und 14,000 Sonntagsschülern. F. B.

Bu dem mit 151 gegen 107 Stimmen angenommenen Beschluß der Generaltonferenz der "Südlichen Bischöflichen Methodiftenkirche", daß das Rollegium der Bischöfe eine Rommission ernennen foll, "um andere Zweige des Methodismus einzuladen, sich mit uns in der Herstellung eines folchen Glaubensbekenntnisses und eines folchen Ausdruds unfers Lehrspftems zu einigen, wie unfere Beit es erfordert", bemerkt ber Independent: "It was a great victory, for the Twenty-five Articles of the Methodist Church are antiquated in form and were built on a Calvinistic basis. There is not a specially Methodist statement among them. Such an action indicates the progressive movement in Southern Methodism." - Gemik. Rebifion hat das Bekenntnis der Methodisten nötig, wenn es anders in volle Sarmonie kommen soll mit der Lehre der Schrift. Bir fürchten aber, daß der Hintergedanke bei den Methodisten ein anderer ist, nämlich ihr Bekenntnis in größere übereinstimmung zu bringen mit der modernen liberalen Richtung. Daher auch die große Freude des Independent. ¥. B.

In der Alage Dowies wider Voliva entschied Richter Landis von Thicago: Zion City sei nicht personliches Eigentum Dowies, sondern ihm anvertrautes Gut, und Dowie habe kein Recht gehabt, das Vermögen in Bion City als fein Eigentum zu gebrauchen. Auch weigerte fich der Gerichtshof, Alexander Granger als Verwalter des Eigentums anzuerkennen, weil berselbe folgenden Eid geleistet hatte: "I vow in the name of God, my father, and of Jesus Christ, His son and my savior, that I recognize John Alexander Dowie, general overseer, in his three-fold prophetic office as a messenger of the Covenant, the prophet foretold by Moses and Elijah the Restorer; and I promise to obey all rightful orders issued by him, and that all family ties and obligations and all relations to human Governments shall be held subordinate to this vow. This I make in the presence of God." Dieser Eid wurde vom Richter als Verrat am Lande bezeichnet, und die Bewöhner von Rion City wurden angewiesen, nach den Gesehen von Illinois einen Generalauffeher zu wählen. Die Versprechen und Eibe, welche die Römischen ihren Bischöfen und Prieftern und dem Papfte leiften, unterscheiden sich von dem obigen Eide nicht sachlich. Nach römischer Lehre geht der Gehorsam gegen die Kirche in allen, auch in politischen und rein bürgerlichen Dingen, jedem andern Gehorfam vor. Ein derartiges Versprechen aber dem Dowie, oder den Logen, oder den Mormonenhäuptern, ober dem Papft und feinen Vertretern zu geben, verträgt sich allerdings nicht mit dem Bürgereide. --- In der angeordneten Bahl in Zion City hat Boliva einen entscheidenden Sieg über Dowie errungen, für deffen Partei nur etliche Stimmen abgegeben wurden. F. B.

Religisser Unterricht in den Schulen. Der "Chr. Ap." schreibt: "Die Führer der verschiedenen Denominationen in der Stadt New York haben in letzter Zeit große Anstrengungen gemacht, um eine Modifikation der Schulsregulationen zu erwirken, damit den Kindern in den öffentlichen Schulen ein Nachmittag in der Woche gegeben werde zum Zweck des religiösen Unterrichts. Der versolgte Plan beabsichtigt nicht die Ausgabe von öffentlichen Geldern zum Zweck denominationellen Unterrichts; auch soll der Unterricht

nicht in den öffentlichen Schulgebäuden erteilt werden. Bas beabfichtigt wird, ift die Erteilung religiöfen Unterrichts während einiger Stunden, die jest einen Teil der gewöhnlichen Schulftunden bilden. In einer kürzlichen Versammlung wurde das Unternehmen durch Repräfentanten der Methodiften, Presbyterianer, Baptiften, Epiflopalen, Katholiken und Juden gutgeheißen. Alle ftimmten überein mit dem Ausfpruch des deutschen Philofophen, daß die Noral die Quintessen der menschlichen Erklichaft und Religion die Quintessen in unfern Schulen einen Elementarunterricht zu erteilen, sondern es sei ebenso nötig, sie über Gerechtigkeit, Cottessberehrung und Verantwortlichkeit zu unterweisen. Religiöser Unterricht für die heranwachsende Schuljugend unfers Landes ift zu einer schreichen Notwendigkeit geworden." Auch Vertreter aus dem Generaltonzil beteiligen sich an dieser Bewegung.

#### II. Ausland.

Die lutherische Ronferenz in Gnaban, welche am 24. und 25. April b. 3. tagte, hörte unter anderm einen Vortrag bes P. Stord-Balsleben über das Thema: Cur alii prae aliis? (das heißt: Warum hat Gott die einen vor den andern erwählt?), dessen Inhalt nach dem im "Reichsboten" ents haltenen Referate genau durch folgende Thesen wiedergegeben ist: "I. 1. Es ift nicht etwas in Gott felber, was Gott bewogen hat, viele Menschen nicht zu erwählen. 2. Bas Gott hierzu bewogen hat, das ift vielmehr das fortgesette mutwillige Widerstreben der Verworfenen gegen die auch ihnen ans gebotene Gnade. 3. Die Verfündigung dieser Bahrheit ift fräftig, die Schlafenden aufauweden und die Erwedten aur Seiliaung anauspornen. II. 4. Es ift nicht irgendwelches Verdienst auf seiten der Auserwählten, was Gott bewogen hat, diese vorzuziehen. 5. Bas Gott hierzu bewogen hat, das ift vielmehr seine freie Gnade in Christo JEfu. 6. Die Verkündigung diefer Bahrheit ist fräftig, den Glauben der Auserwählten wider alle Anfechtung zu stärken." — Der Vortragende hat dabei ausdrücklich hervorgehoben, daß unsere Freikirche sowie die Missourisnode denselben Standpunkt vertritt, und hat damit ohne Zweifel den zum Teil heftigen Widerspruch hervorgerufen, ben er fand. Der "Reichsbote" berichtet davon noch weiter: "Der Vortrag, deffen Grundgedanke, wie aus vorstehendem erhellt, war: Der Mensch hat die Fähigkeit, dem Heile zu widerstreben, alles, was ihn vom Heil abführt, ift barum feine Schuld; er ift aber unfähig, bas geil zu ergreifen, alles, was ihn dem Heile näher bringt, kommt darum allein von Gott und ift nur Unade, — suchte beide Sätze als durchgehende, auch nicht an einer Stelle burchbrochene Schriftlehre Alten und Neuen Testaments nachzuweisen, verzichtete aber auf eine theologische Vermittlung des darin liegenden inneren Widersprucks. sondern lieft das Problem als ein für die menschliche Vernunft unlösbares stehen. - Auch die Debatte, welche meist Widerspruch, aber auch fehr entschiedene Zustimmung zu dem Vorgetragenen brachte, führte die schwierige Frage über die Willensfreiheit des Menschen und den Grad feiner Mitwirkung zur Ergreifung des Heils in Christo der Lösung nicht wesentlich näher." — Es ist eben nicht die Aufgabe der Theologie, die göttlichen Geheimnisse, welche der natürlichen Vernunft eine Torbeit sind. burch vernünftige Vermittlung zu lösen, sondern auch sie soll ihre Vernunft gefangen nehmen unter ben Gehorfam Christi und Gottes Gnade preisen.

t

Daß P. Stord dies getan und daß er dabei neben heftigem Widerspruch doch auch freudige Zustimmung erfahren hat, ist etwas ebenso Erfreuliches als Seltenes. Benn es aber in der unierten Landestirche noch Theologen gibt, die sich dessen freuen, was wir in diesem Stüd nach Gottes Wort lehren, wie kommt es doch, daß freikirchliche Lutheraner nicht müde werden, uns als Calbinisten auszuschreien? - So weit die sächsische "Freikirche". Der Bemerkung der "A. E. L. K.": "Die Besprechung konnte den tatsächlichen Gegensatz (nämlich für unsere Vernunft) auch nicht lösen" fügt das "E. L. G. B." hingu: "Nun, hier bei uns in Amerika gibt es Theologen (bie fich auch dazu als Theologen berufen wissen), die das Geheimnis vollständig löfen und völlige harmonie herstellen. Wir unsererseits rechnen uns zu diesen Theologen nicht, sondern erkennen mit unserm lutherischen Bekenntnis in der Lehre von der Gnadenwahl ein tiefes, unlösbares Geheimnis an." Unfere Gegner leugnen einfach das Problem, und die Jowaer haben das "cur alii prae aliis" für eine missourische Verierfrage erklärt. Und nach ihrer Dars ftellung der Lehre von der Bekehrung und Gnadenwahl ist auch keine Frage leichter zu beantworten als die obige. So schreibt z. B. das iowasche "Kirchenblatt" vom 1. September (S. 284) zu Matth. 22, 1-14: "Da sagt ber herr Jefus ,mit keinem Hauch', daß diejenigen, welche nicht tamen, fich auch nicht widerspenstiger anstellten, auch nicht böslicher den Enadenruf verachteten als die, welche tamen. Der herr Jefus fagt durchaus nicht, daß Gott bei denen, die tamen, erst ein ebensolch mutwilliges Widerstreben, wie es die Erstgeladenen zeigten, überwunden habe, und der herr Jejus würde folch wichtige Stüde nicht verschwiegen haben, denn feine Darftellung würde ja sonft eine falsche fein, wenn solches zur Gnadenwahl gehörte. Der Herr Jesus sagt also ,mit keinem Hauch', daß es auch nicht ,zum geringsten' am Menschen liege, oder dem Menschen augeschrieben werden könne, warum die einen an dem Gnadenmahl teilhaben, das heißt, felig werden, die andern nicht, sondern das gerade Gegenteil lehrt uns hier der Herr flar und deut= lich." Ferner zu Röm. 8, 29: "Und wenn wir nun nach Matth. 22, 1-14 diefe Stelle erklären, fo können wir getroft fagen: die, welche Gott zuvor ertannt hat als folche, welche die Einladung und den Ruf zum Gnadenmahl nicht böswillig verachten, welche das hochzeitliche Kleid, die Gerechtigkeit Thristi nicht verschmähen, die hat er auch verordnet, die hat er erwählt zum Leben." Endlich: "Es ift unfererseits wiederholt erflärt worden, daß es dem Menschen (aber natürlich jedermann, allen Menschen) erst durch ben göttlichen Gnadenruf und kraft desselben ermöglicht wird sich zu entscheiden für oder wider die Gnade, denn Gottes Wort ist lebendig und kräftig." Das ift allerdings eine "Lösung" des Problems, aber nach einer Methode, die an die Stelle der klaren Schriftstellen von der Bahl und Bekehrung eigene Gedanken fest. Nach derselben Methode und mit derfelben Art von Argumenten und Schlußfolgerungen haben die Unitarier mit der Lehre von ber Dreieinigkeit, die Universalisten mit der Lehre von der ewigen Berdammnis, die Zwinglianer mit der Lehre vom Abendmahl und die Calvis niften mit der Lehre von der allgemeinen Gnade aufgeräumt.") Diefelbe

In bemfelben Artitel bes iowalchen "Rirchenblatts" findet fich wieder folgende häßliche Entftellung ber misjourlichen Lehre: "So hat allo nach misjourlicher Lehre Gott der herr, unfer gerechter, wahrhaltiger Gott, ber tut, was er fagt, und hält, was er berpricht, zwei ganz berichtebene fich widberprechende Billen:
Gott will nach feinem allgemeinen Gnadenwillen, dag allen Nenforn geholfen werde. 2. Gott will, nach ber Enadenwahl, dag nur einzelnen, ganz befimmten Personen geholfen werde, benen allein er auch unfehle dar hilft, obwohl er auch ben andern belfen Bonte."

"Löfung", welche das Problem durch willfürliche Substituierung eigener Gedanken an Stelle der Schriftlehre einfach aufhebt, bietet die September= nummer der ohioschen "Zeitblätter", in welcher es z. B. heißt: "Sondern B. daß ein Mensch vor dem andern bekehrt wird, liegt allein in dem un= gleichen Verhalten der Menschen gegen die Wirkung des Heilftes im Wort."

Der unierte "Deutsche Evang. Rirchenausschuß" forderte, wie unfere Lefer wissen, vor einiger Zeit eine allgemeine Kollekte für die kirchliche Berforgung beutscher evangelischer Gemeinden im Ausland. Die Einfammlung dieser Kollekte ift auch in verschiedenen "lutherischen" Landeskirchen, z. B. in Bayern und Sachsen, bereits angeordnet worden. Auch das Oberkonsistorium (= Landesshnode) der Kirche A. R. in Elfaß=Lothringen hat in feiner vorjährigen Sitzung beschlossen, daß die fragliche Kollekte auch in der "luthe= rischen" Rirche des Elfaß erhoben werden follte. Da es aber nach den im Elfaß geltenden Rirchengesehen nicht zu den Befugnissen des Direktoriums (der oberften Rirchenbehörde) gehört, die Einfammlung von Rollekten ein= fach anzuordnen, so hat die Kirchenbehörde nur verordnet, daß die Pfarrer an dem betreffenden Sonntag (dem Trinitatissonntag) von der Kanzel herab ein Rundschreiben des Direktoriums verlesen müssen, in dem die Gemeinde zur Abhaltung ber Kollekte aufgefordert wird. Gegen diefe Verordnung haben nun 43 Pfarrer der Landestirche in einer Eingabe an das Oberkonsistorium Beschwerde erhoben und erklärt, daß sie es um des Gewissens willen ablehnen müßten, diese Rollekte abzuhalten oder auch nur ben Gemeinden zu verfündigen. Dieje Eingabe, die außer jenen 43 noch von sieben andern Pfarrern unterschrieben ist, welche zwar die Kollekte für fich nicht ablehnen, aber begehren, daß die Stellungnahme der 43 respektiert und darum die Kollekte fakultativ gemacht werde (das heißt, daß es in das Belieben ber einzelnen Pfarrer, resp. Gemeinden gestellt werde, ob fie die Kollekte einfammeln wollen oder nicht), ift vom Oberkonsistorium bei seiner diesjährigen Tagung abschlägig beschieden worden. Dabei hat sich's wieder einmal gezeigt, welch überaus traurige Rolle diese "konfessionellen" Bfarrer innerhalb der Landeskirche spielen. Man hat ihnen ausdrücklich gesagt: "Eine besondere ebangelisch-lutherische Kirche innerhalb der Rirche A. R. tann nicht anerkannt werden" (Satz aus dem Bericht der Kommission, der bieje Sache übergeben war) und ihnen alfo deutlich genug den Stuhl vor bie Tür gesetst: wenn ihr nicht mitmachen wollt, wie wir wollen, könnt ihr gehen! Aber sie gehen auch jest noch nicht; sie bleiben in der Landeskirche und beharren sogar auf ihrem Standpunkt, machen sich allo, da sie boch das Direktorium als ihre vorgesetzte Behörde, der sie Gehorsam schuldig sind. anerkennen, einer "pflichtwidrigen Handlung" schuldig. Und was erreichen fie dadurch? Bird dadurch vielleicht der elfässischen Landestirche der Charakter einer Bekenntniskirche gewahrt? Nein, denn die Landeskirche als folche unterftützt doch das Unionswert des Kirchenausschusses, unbefümmert um den Protest der fleinen "konfessionellen Partei, die man" (wie der "Friedensbote" felbst fagt) "schon in das Sterberegister eingetragen" hat. Sie hat wieder einmal ein "Lebenszeichen" von sich gegeben, aber man achtet nicht barauf, sondern gibt ihr einen träftigen Schlag aufs Haupt und wandelt fröhlich weiter auf unionistischer Bahn. übrigens mußten sich die "Konfessionellen" auch fagen laffen: mit den "Gewiffensbedenken" könne es nicht so schlimm sein, da die evangelisch-lutherische Gesellschaft selbst schon

Gelder an nicht lutherische Werke abgegeben habe. (Prof. Nowad, nach bem Bericht des "Els. Eb. Sonntagsblattes".) Bir wissen nicht, ob und inwieweit diefer Vorwurf begründet ift ("Theol. Blätter" und "Friedensbote" haben bisher nichts darauf erwidert, obwohl er öffentlich erhoben worden ist); aber wenn man bedenkt, daß dieselben Männer, die hier mit so großem Ernst gegen die Einsammlung einer Rollekte für unierte Zwede im Ausland auftreten, keine Bedenken tragen, mit Unionspietisten und Liberalen in einem Kirchenverbande zu bleiben, ja wohl gar, wie es g. B. in Strafburg geschieht, mit solchen Feinden des Bekenntnisses in ein und berselben Kirche zu amtieren, so muß man sagen: auch diese bittere Pille war nicht unverdient. Sie wollen aus Gewissensbedenken die Hand nicht dazu bieten, daß die evangelischen Gemeinden im Ausland in uniertem Sinn und Geift bedient werden; daß aber in ihrer allernächften Rähe, da, wo fie in erster Linie mit verantwortlich sind, die Wölfe in Christi Schafstall wüten, das lassen sie geschehen; sie dringen nicht auf Entfernung der Wölfe aus dem Schafstall; sie sind zufrieden, wenn man sie nur neben den Wölfen auch noch buldet. Und schließlich lernen sie's, auch noch mit den Bölfen zu heulen. Denn durch das Verbleiben in der Landestirche wird, wie die Erfahrung schon in vielen Fällen nur allzu flar gezeigt hat, das Gewissen, oder wie man heutzutage sagt, das "lutherische Bewußtsein", nicht geschärft, sondern abgestumpft. — Die sächstische "Freikirche", der das Obige entnommen ift, berichtet auch, daß die Liberalen in Elfaß=Lothringen bemüht find, neben den sieben bisher genehmigten Agenden auch der dogmatisch "farblosen Agende, geeignet zum Gebrauch in einer "Allerweltstirche"", , die von Prof. Smend in Strafburg herausgegeben ift, Anerkennung zu verschaffen. ¥. B.

In der badifchen Landestirche steht es fehr traurig. Der Unglaube unter den Paftoren und Gemeinden hat dort die Oberhand. Das zeigt fich in der Anderung des Ratechismus, die man vorgenommen hat. Den neuen Katechismus kann man nicht mehr als einen christlichen anerkennen. Das zeigt sich auch in dem neuesten Erlaß des badischen Oberkirchenrats, in wels chem diefer z. B. von etwigen Wahrheiten des Evangeliums redet, die auch außerhalb der Bibeloffenbarung verborgen liegen sollen, und die Hoffnung ber Chriften auf die Wiedertunft des HErrn und eine ewige Vollendung als eine veraltete Zeiterscheinung abtut. Die "Lutherische Rundschau" berichtet hierüber und erläßt einen "Aufruf zur Sammlung und Abwehr an die gläu= bigen Christen Badens". Sie schreibt darin u. a. folgendes: "Bir sind überzeugt, daß die Feindschaft gegen Christus und seine Rirche in der badischen Landestirche schon so weit vorgeschritten ist, daß kleine und sekundäre Mittel nicht mehr helfen, sondern daß die gläubigen Rreise nunmehr mit der größten Energie darauf lossteuern müssen, ben Bruch mit einer so gottlos und chris stentumsfeindlich gewordenen Kirchengemeinschaft zu vollziehen und der Landeskirche den Rücken au kehren, um sich entweder einer bestehenden Frei= tirche anzuschließen oder eine selbständige staatsfreie Rirche ins Leben zu Ber zu folchen gottesläfterlichen Rundgebungen der Behörde ftills rufen. fchweigt, begeht eine fchwere Sünde und eine unberzeihliche Berleugnung des Namens Christi. Macht der kirchliche Radikalismus auf der ganzen Front mobil, so dürfen die gläubigen Rreise, wenn sie nicht einem schweren Gerichte Gottes anheimfallen wollen, den Rampf nicht mehr scheuen, ohne auf irdis schen Borteil oder Nachteil zu sehen. Bir bitten alle chriftgläubigen Bfarrer

ber badischen Landeskirche, nicht länger zu zuvbern, der gesamten evangelis schen Kirche das ermutigende Beispiel eines entschlossen Rampfes gegen eine solche glaubensfeindliche Kirchenbehörde zu geben, planvoll die Gemeinden über die Bekennerpflicht eines jeden Christen aufzuklären und die Verlassung einer so entchristlichten Kirche vorzubereiten." Hierzu bemerkt die "E. L. F.": "So sehr wir es wünschen, dah recht viele in der badischen Landeskirche diese ernsten Worte beachten und besolgen möchten, so glauben wir jedoch nicht, dah es geschehen wird. Wir fürchten vielmehr, dah die Christen in der badischen Landeskirche badurch, dah sie jahrelang mit vielen Ungläubigen und Falschgläubigen in einer Kirchengemeinschaft gestanden haben, gleich= gültig gegen die Wahrheit geworden sind und auch jeht sich beruhigen werden. Wenn man die Wahrheit erkennt, aber durch die Tat verleugnet, indem man am fremden Joch zieht mit den Ungläubigen, so geht es rückwärts im Chrisstentum, und man schläft schliehlich ganz ein. Möchten das doch auch die Christen in andern Landeskirchen beherzigen!"

Bleich ihren Bremer Rollegen haben auch die Hamburger Boltsschullehrer fürzlich die Abschaffung des Religionsunterrichtes für die Bolksschule gefordert; statt dessen soll "eine auf die Bedürfnisse des Gemeinschaftslebens gegründete rein menschliche Sittenlehre" treten. Nur ein einziger Redner trat für die Konfessichule ein. Mit großer Majorität wurden folgende Thesen angenommen: "1. Die Simultanschule ist zu verwerfen, da sie eben= fowenig wie die Konfessichule eine befriedigende Lösung der Frage des 2. Diese ift nur von einer gänglichen Religionsunterrichtes berbeiführt. Befreiung der Schule vom Religionsunterrichte zu erwarten. 3. Der Schule verbleibt die wichtige Aufgabe, durch den Geift ihres Gesamtunterrichtes jene feelischen Präfte lebendig und ftart zu machen, durch die der reifende Mensch sich seine Religion, seine Weltanschauung erkämpft. 4. Die Religions= geschichte ist als Kulturgeschichte dem Geschichtsunterrichte zu überweisen." - Die "Beltanschauung" diefer "gereiften" Lehrer wird übrigens außer ihnen kein vernünftiger Mensch noch "Religion" zu nennen wagen.

(S. R. u. Schbl.)

In England wurde die nene Education Bill, welche der Rontrolle der Schule durch die Staatsfirche und Ratholiken ein Ende macht, vom Unterhaus mit 369 gegen 177 Stimmen angenommen. Bas freilich das Schickfal der Bill im House of Lords fein wird, muß die Aufunft lebren. Die Berwerfung der Vorlage würde zu größeren Vermidelungen führen und einen weiteren Ragel zum Sarge der Staatsfirche bedeuten. Die British Weekly tritt für vollständige Sätularisierung der Schulen ein. Sie schreibt: "Die Hohlheit des Planes, ,einfachen biblischen Unterricht' zu erteilen, erhellt aus ben Meinungsverschiedenheiten derer, welche diefem Plan beipflichten. Die Befürworter desselben teilen sich in drei Rlassen: 1. Diejenigen, welche die Bibel nur in ihrem ethischen und literarischen Gehalt benutzt miffen wollen, wie a. B. seinerzeit Prof. Hugley und jest Dr. Clifford. Rach dieser An≠ schauung dürften die Unitarier als Lehrer zugelassen werden. 2. Diejeni= gen, welche glauben, daß die fundamentalen Lehren des Chriftentums gelehrt werden sollten. Die Hauptvertreter dieser Ansicht find die leitenden freikirchlichen Prediger. 3. Diejenigen, welche glauben, daß die Bibel ohne irgend welchen Kommentar gelesen werden sollte." Hierzu bemerkt der "Chr. Ap.": "Bir können die fäfularistische Stellung des British Weekly nicht teilen. Rach feinem eigenen Zugeftändnis ift die Bevölferung Englands

so überwiegend protestantisch, daß, wenn es auf eine Entscheidung der Eltern ankäme und ein Gesinnungsausdruck von ihnen eingeholt werden könnte, es keinem Zweifel unterliegt, daß sie mit überwältigender Majorität sich zu gunsten eines einfachen biblischen Unterrichts in den nationalen Schulen erklären würden. Bir feben keinen Grund, warum die allgemeine religiöfe Gesinnung eines Volkes nicht ebenso berechtigt zur Berücksichtigung in der Entwerfung von Gesehen fein follte, wie deffen Gefinnung in andern Fragen der nationalen Politik. Es folgt durchaus nicht daraus, daß wir dem Prinzip eines Staatskirchentums huldigen. England ist tatsächlich ein christliches, und zwar ein protestantisch=christliches Volt. Warum darf diese Tatjache nicht anerkannt werden? Sie nicht anzuerkennen, scheint uns eine Unge= rechtigkeit gegen die beste Gesinnung des Bolkes zu fein." In der Politik handelt es sich in der Regel nicht um Gewissensfragen als solche, sondern um Fragen der Zweckmäßigkeit. Kommt das Gewissen in Betracht, so gilt auch im Staate das Majoritätsprinzip nicht mehr. In Gewissensfragen, au denen in erster Linie die religiöfen Fragen gehören, hat die Majorität fein Recht, die Minorität zu vergewaltigen und zu Handlungen wider ihr Gewiffen zu zwingen, z. B. Tagen zu zahlen für einen religiöfen Unterricht, den sie nicht billigt. Wie tommt es nur, daß die reformierten Rirchen gar tein Verständnis für diese Wahrheit haben und im Staate dieselbe Gewissense freiheit andern verweigern, die fie für sich felbst in Anspruch nehmen? Bei ber passive resistance=Bewegung flagten die Nonkonformisten mit Recht, daß die Majorität ihr Gemiffen vergewaltige. Und nun fordern dieselben Leute wieder Religionsunterricht in den Schulen, weil und wie er der Majorität genehm seil ¥. 28.

In einer Enzyllika an die französischen Brälaten bestätigt Bius X. seine frühere Verurteilung des französischen Trennungsgesetses und betont insonderheit, daß die vom Gesetz vorgeschriebenen Kultusgemeinschaften nicht gebildet werden könnten, ohne das Leben der Rirche au gefährden. "Die Leute", schreibt der Papst, "die dieses Gesetz erliegen, haben nicht Trennung, sondern Unterdrückung gesucht. Während sie ihren Bunsch nach Frieden bekräftigten, haben fie schändlichen Krieg gegen die Religion geführt. Wir haben geduldig Ungerechtigkeit ertragen aus Liebe zur französischen Nation. Nett aber müssen die Verantwortung die tragen, deren Sak derart zum Außersten gegangen ist." Aber die Kultusgemeinschaften, die dem Papit in Frankreich absolut unannehmbar sind, duldet er schon seit Dezennien in der Schweiz. Der Independent schreibt: "The Pope brands les associations cultuelles, who are simply local trustees holding the church property, because France wishes him to outstrip his authority. Yet for over a generation the same worship associations have existed and now exist in Switzerland. Yet Pius X makes no protest against the Swiss. Furthermore, in some cantons, by force of les associations cultuelles, the Swiss Catholics elect their parish priests; yet Pius X protests not. Strange that His Holiness is bowed down with sorrow at the wickedness of the French, who wish the people to hold their property, while he worries not at the greater offensiveness of the Swiss." - Der Umstand, daß die Bischöfe im Besitz des Kircheneigentums sind, hat sich in den Bereinigten Staaten als das beste Mittel erwiesen, um g. B. die rebellischen Bolen firre zu machen. Man tann es also verstehen, warum der Papft die Rultusgemeinschaften nicht anerkennen will. F. B.

# Sehre und Wehre.

| Jahrgang | 52. | Øktober | 1906. | Ro.          | 10. |
|----------|-----|---------|-------|--------------|-----|
| Jagryang | 92. | WRIODEL | 1906. | <b>9</b> (0. | 10. |

## Ein Nachtrag zum Dogmengeschichtlichen über die Lehre von der Gnadenwahl.

#### (Schluß.)

Im ersten Abschnitt seines Traktats über die Prädestination im Enchiridion führt Chemnit "die vornehmsten Sprüche" von dem Artikel von der Wahl Gottes zur Seligkeit an, die allen Pastoren bekannt sein sollten: Matth. 20 und 22; Luk. 10; Joh. 13 und 15; Act. 13; Köm. 8. 9. 10 und 11; 1 Kor. 1; Eph. 1; 2 Tim. 1 und 2; Gal. 1; 2 Thess. Apok. 20, lauter Sprüche, welche, etwa mit Ausnahme von Gal. 1, die Gnadentwahl im eigentlichen Sinn beschreiben. Es kommt ihm nicht in den Sinn, die Sprüche, die vom allgemeinen Gnadentwillen handeln, hier mit einzurechnen.

Im zweiten Abschnitt bestimmt er den Begriff "ewige Versehung Gottes" dahin, daß "Gott seine Auserwählten zur Seligkeit versehen hat, ehe der Welt Grund gelegt ward, Eph. 1", und betont auch hier, daß "Gottes Versehen nicht fehlen noch von jemand gehindert oder ge= ändert werden kann, Es. 14; Röm. 9", weist aber zugleich die gefähr= lichen Gedanken zurück, die ihrer viele aus diesem Artikel fassen. Als die Auserwählten, welche eben durch die ewige Versehung oder Bahl Gottes bas geworden sind, was sie sind, gelten ihm durchweg alle die, welche schließlich selig werden. Es kehrt auch hier, wie z. B. im siebenten Ab= schnitt, die Rede wieder, daß "allein die Auserwählten felig werden". Im siebenten Abschnitt am Schluß findet sich folgender Bassus: "Hier= aus ift gewiß, daß kein Auserwählter in Unbußfertigkeit und Unglauben endlich bleibet und verharret. Wer nun die Stimme Christi nicht hört, oder derselben nicht folgt, sondern in Sünden ohne Buße und Bekehrung lebt . . . der soll nicht gedenken oder sagen, daß er gleichwohl unter die Zahl der Auserwählten gehöre, Joh. 8. 10. Wiewohl ich einem folchen noch nicht endlich die Seligkeit absprechen will ober kann, denn Gott kann ihn noch zur sechsten, neunten oder auch wohl zur elften Stunde berufen und bekehren." Die Zeitgläubigen gehören demnach nicht in die Zahl der Auserwählten.

Im dritten Abschnitt wird der Unterschied zwischen praescientia oder praevisio und praedestinatio gezeigt. Erstere bezieht sich auf Gutes und Böses, letztere allein auf das Gute. "Was aber das Gute anlangt, das sieht und weiß Gott nicht allein zubor, sondern es ist sein gnädiger Wille und Wohlgefallen, daß es geschehen solle, er ist eine Ur= sache alles Guten, schaffet, wirket dasselbige, hilft dazu und befördert's. Und das heißt man in ecclesia praecestinationem, electionem seu praeordinationem, was das ewige Leben und Seligkeit belangt."

Der vierte Abschnitt, der von besonderer Wichtigkeit ist, lautet, wie folgt:

"Bie kann man aber die Lehre von der etwigen Versehung oder Bahl der Kinder Gottes zur Seligkeit aus und nach Gottes Wort also fassen und den Einfältigen vortragen, daß sie dadurch nicht geärgert oder verwirret, sondern getröstet und gebessert mögen werden?

Darauf sollen treue Prediger mit allem Fleiß sich wohl bedenken, auch fromme Christen sich gewöhnen, wie sie ihre Gedanken von diesem hohen Geheimnis recht zusammenfassen mögen. Denn wenn man diesen Artikel nicht anders und ferner anfiehet, sondern nur so bloß gedenket, daß Gott in seinem himmlischen verborgenen Rat durch seine ewige Versehung dies allein verordnet und beschlossen habe, welche und wiebiel felig, welche und wiebiel verdammt follen werden, oder daß er allein folche Musterung gehalten, diesen will ich felig haben, jenen will ich verdammt haben, bist du versehen, so wirst du wohl selig werden, bist du nicht versehen, so mußt du ohne Mittel verdammt werden 2c.; so tann's nicht fehlen, es folgen hieraus seltsame, irrige, ärgerliche, ge= fährliche, schädliche Gedanken. Christus aber in der Parabel Matth. 22, Paulus Röm. 8, Eph. 1, wenn sie diesen Artikel handeln, so halten sie uns denselben vor, nicht bloß in dem heimlichen, verborgenen Rat Gottes, fondern wie er uns in Christo, welcher das rechte wahre Buch bes Lebens ift, durchs Wort offenbaret ist, fassen also und begreifen in diesem Artikel den ganzen Rat der heiligen Dreieinigkeit von der Erlösung des menschlichen Geschlechts durch Christum, von dem Beruf, von der Recht= fertigung und ewigen Herrlichmachung der Auserwählten, wie solcher Rat Gottes in der Schrift uns offenbaret ist. Ber nun nach der Schrift von dem Vorsatz, Versehung, Wahl oder Verordnung Gottes zur Selig= feit recht reden und gedenken will, der muß diese Stück, als barin und barunter begriffen, zusammenfassen, so wird er sich einfältig barin richten fönnen:

1. Da Gott den Fall des menschlichen Geschlechtes, und was daraus erfolgen würde, zuvor ersehen hat, daß er in seinem Rat aus großer Liebe und lauterer Gnade beschlossen und verordnet hat, daß und wie er das menschliche Geschlecht durch Christum wiederum erlösen wollte.

2. Daß und wie er solche seine Gnade, auch das Verdienst und die Wohltaten Christi durchs offenbarte Wort und dazu eingesete Sakramente dem menschlichen Geschlecht wollte lassen vortragen, und zu der

Hochzeit seines Sohns durch seine ausgesandten Diener die Gäste bes rusen und laden, und also auf Erden bis ans Ende der Welt aus Gna= den durch dies Mittel aus dem verdammten, verlornen menschlichen Geschlecht ihm eine ewige Kirche berusen und sammeln, in welcher er durchs Wort solche seine Güter darreichen und austeilen wolle.

3. Daß er auch durchs Wort, wenn das geprediget, gehöret und betrachtet wird, kräftig und tätig wolle sein, durch seinen Heiligen Geist die Herzen erleuchten, wahre Buße in ihnen wirken und rechten Glauben anzünden, stärken, mehren, erhalten.

4. Daß er alle die, so in wahrer Buße durch rechten Glauben Chrisstum im Wort und Sakramenten ergreifen und annehmen, gerecht wolle machen, ihnen ihre Sünde vergeben, sie au Gnaden, au Kindern und Erben des ewigen Lebens aufs und annehmen. Die aber das Wort von sich stoßen, verachten, lästern und verfolgen, Act. 15, oder wenn sie es hören, ihre Herzen verstoden, Hebr. 4, dem Heiligen Geist widers streben, Act. 7, ohne Buße in Sünden verharren, Matth. 24; Luk. 14, Christum durch wahren Glauben nicht annehmen, Mark. 16, oder andere Wege außer Christo zur Gerechtigkeit und Seligkeit vornehmen, Röm. 9, oder nur einen äußerlichen Schein ohne wahren Grund haben, Matth. 7, baß er auch dieseltigen wolle zur Buße rusen und vermahnen, Luk. 16; zer. 3; da sie aber in ihrem gottlosen Besen bleiben und verharren, baß sie ewig verdammt und verloren sollen sein, weil sie die Finsternis mehr lieben denn das Licht, 304. 3.

5. Daß er auch die Gerechtfertigten heiligen wolle in der Liebe, Eph. 1, und fie durch feinen Heiligen Geift zum neuen Leben und Ge= horsam erneuern.

6. Daß er sie auch in seinen gnädigen Schutz wider Sünde, Tod, Teusel, Welt und Fleisch nehmen, haben und halten wolle, vor allem übel bewahren, durch seinen Geist auf seinen Wegen leiten, regieren und führen, da sie straucheln und fallen, wieder aufrichten, im Kreuz und Ansechtungen trösten und erhalten, und wie ein getreuer Gott sie nicht lassen vor ihr Vermögen, sondern machen, daß die Versuchung so ein Ende gewinne, daß sie es ertragen können, und schaffen, daß benen, so nach dem Vorsatz berufen sind, alle Dinge, auch Ansechtung, Kreuz und Leiden zum besten dienen.

7. Daß er auch als ein getreuer Gott diejenigen, so er berufen hat, wenn sie sich an seinem Wort immer halten, sleißig beten, an Gottes Güte bleiben, Röm. 11, das angesangene Wesen dis ans Ende behalten, hebr. 3, und die empfangenen Gaben treulich brauchen, Matth. 13. 14, wolle sest erhalten dis ans Ende, 1 Kor. 1, und in denen er das gute Wert angesangen hat, auch vollsühren dis auf den Tag JEsu Christi, Phil. 1. Die aber den Heiligen Geist betrüben und verdittern, Eph. 4; Jes. 63, sich von der Erkenntnis Christi und von dem heiligen Gebot mutwillig wiederum absehren und in den Unstat der Welt sich wieder einslechten und überwinden lassen, 2 Petr. 2, dem Teusel das Herz wiederum kehren und schmücken, Luk. 13, oder aus Hoffart auf das Ber= trauen eigener Heiligkeit fallen, Matth. 20, daß er auch dieselbigen wiederum zur Buße rusen, und da sie wiederkehren, wieder zu Gnaden aufnehmen wolle, Luk. 15, da sie aber nicht wiederkehren, solange der Tag heute heißt, Hebr. 3, sondern darin bleiben und verharren, daß mit denen das Letzte ärger werde denn das Erste, 2 Petr. 3, und die Ersten die Letzten werden, Matth. 20, daß auch Gott über solche mut= willige Berächter in diesem Leben seine schrecklichen Gerichte der Ber= stodung, Verblendung und eines verkehrten Sinnes beweisen wolle, Röm. 1; Eph. 4; Ps. 81; Act. 28.

8. Dah Gott diejenigen, die er berufen und gerecht gemacht hat, da fie beharren bis ans Ende, Matth. 24, das ist, da sie das angesangene Wesen, das Vertrauen und den Ruhm der Hoffnung bis ans Ende sest behalten, Hebr. 3, im etwigen Leben selig und herrlich machen wolle, Röm. 8.

Dies alles wird nach der Schrift darin begriffen, wird damit ge= meinet, foll auch darunter verstanden werden, wenn man redet von dem Vorsatz, Versehung, Wahl, oder Verordnung Gottes zur Seligkeit."

Aus den vier Stücken im Examen und den sieben Stücken in der Predigt über Matth. 22 sind hier acht Stüde geworden. Die Materie, auf welche sich jene göttlichen Detrete beziehen, ist nicht nur formell anders verteilt, sondern man gewahrt auch einen sachlichen Unterschied zwischen jenen 4, resp. 7 und diesen 8 Punkten. Schon die Einleitung lautet verschieden. Dort hieß es kurzweg, daß die praedestinatio seu electio, "bie Versehung oder Bahl Gottes" in folgenden Stüden stehe, dieselben in sich begreife, hier dagegen ist "von dem Borsat, Versehung, Wahl oder Verordnung Gottes zur Seligkeit" als der Summa der 8 Punkte die Rede. Dem entsprechend ist bas Dekret Gottes, welches die Verwerfung und Verdammung der Ungläubigen und Abtrünnigen bestimmt, hier nicht mehr als ein besonderes Stück namhaft gemacht, fondern dem 4. Stud, das von der Rechtfertigung der Gläubigen fagt, und dem 7. Stück, das von der Erhaltung im Glauben handelt, als Rehrseite angehängt. Konsequenterweise hätte die Erwähnung des end= lichen Geschicks der Ungläubigen und Abtrünnigen jest ganz wegfallen müssen, weil in den 8 Stücken angegeben werden soll, nicht, worin über= haupt "Cottes Versehung", sondern "die Versehung und Wahl zur Seligkeit" bestehe, und da ja vorher ausdrücklich hervorgehoben war, daß die praedestinatio sich allein auf das Gute beziehe, daß es nur eine. praedestinatio, electio seu praeordinatio gebe, die das ewige Leben und die Seligkeit belangt. Und nun beachte man ferner die Fassung des zweiten Stücks im Enchiridion. Die Beschreibung des Beschlusses von der Berufung gipfelt in der Aussage, daß sich Gott "aus dem verdamm= ten, verlorenen menschlichen Geschlecht eine ewige Rirche berufen und sammeln wolle". Die "ewige Kirche" ist nichts anderes als der numerus electorum, der coetus electorum. Auf die Sammlung dieses coetus

electorum hat es Gott von Anfang an abgesehen. Und das darf man dann auch bei den folgenden Punkten nicht vergessen. Hiermit stimmt jene Bemerkung im ersten Absatz des vierten Abschnitts, daß Christus und Paulus "den ganzen Rat der heiligen Dreieinigkeit von der Er= lösung bes menschlichen Geschlechts durch Christum, von dem Beruf, von der Rechtfertigung und ewigen Herrlichmachung ber Auserwählten" in diesem Artikel fassen und begreifen. Ja, "ber Auserwählten". Nur die Berufung, Rechtfertigung, Verherrlichung ber Auserwählten gehört in diefen Artikel. Bas. Punkt 2 bis 8 von Berufung, Rechtfertigung, Heiligung, Erhaltung, Verherrlichung gesagt ist, bezieht sich also auf die Auserwählten. Die elende Ausflucht, der Genitiv "ber Auserwähl= ten" in dem obigen Passus gehöre nur zu "der ewigen Herrlichmachung", nicht auch zu "bem Beruf" und "ber Rechtfertigung", bedarf keiner ernften Biderlegung. Der "Borfat, Versehung, Bahl oder Verord= nung Gottes zur Seligkeit" im vierten Abschnitt, welche die folgenden Stude in fich begreift, ift identisch mit "ber Versehung feiner Auserwählten zur Seligkeit" im zweiten Abschnitt. Die Duplizität der Begriffe praedestinatio, electio, Babl, Versehung ist jest geschwunden. Das Enchiridion kennt nur Eine Wahl und Versehung, die partikuläre Bahl, die Bersehung der Auserwählten zur Seligkeit. Das wird vollends außer Zweifel gestellt durch den fünften Abschnitt, der mit dem vorher= gehenden eng zusammenhängt.

"Ift denn Gottes ewige Versehung allein auf den Handel der Seligkeit und nicht auch auf die Personen derer, so da selig sollen wer= den, gerichtet?

In diefem Artikel fasset bie Schrift allwegen auch die Versonen der Auserwählten mit, denn die Meinung hat's nicht, daß Gott allein ingemein die Seligkeit bereitet, die Versonen aber, die da selig wollen werden, für sich und durch ihre eigenen Kräfte und Vermögen danach trachten müßten und könnten, wie sie dieselbige erlangeten, sondern Gott hat jede und alle Versonen der Auserwählten, so durch Christum sollen selig werden, in seinem ewigen Rat, nach seinem gnädigen Vor= sat bedacht und zur Seligkeit versehen und verwählet, auch verordnet, wie er sie durch seine Gnade, Gaben und Wirtung dazu bringen, be= fördern und erhalten wolle."

In dem Artikel von der ewigen Verschung faßt also die Schrift allwegen, ja allwegen auch die Personen der Auserwählten mit. In alles das, was in den acht Stücken ausgeführt wird, in jedes einzelne Stück much man, wenn man von der ewigen Bahl oder Verschung Gottes redet, nach der Schrift auch die Personen der Auserwählten mit hinein= nehmen. Das hat Chemnich jeht klar erkannt. Das punctum saliens in der Bahl, in dem Artikel von der Bahl ist "jede und alle Personen der Auserwählten", daß Gott jede und alle Personen der Auserwähls= ten in Enaden bedacht hat. "Wahl" und "Auserwählte" sind korrelate, eng zusammengehörige Begriffe. Lächt man bei jenen etwigen Dekreten

Gottes die Beziehung auf die Versonen der Auserwählten weg, so fällt auch die Wahl dahin. Das gilt auch von dem ersten Punkt, von dem Ratschluß der Erlösung des ganzen menschlichen Geschlechts. Biefern, das deutet Chemnit im obigen damit an, daß er von den Auserwählten fagt, daß sie "durch Chriftum sollen selig werden". Die Auserwählten sind auch von Natur verlorene, verdammte Menschen und können darum allein und follen durch Chriftum, den Erlöfer des menschlichen Geschlechts, felig werden. Durch Christum, um des Verdienstes Christi willen hat Gott sie zur Seligkeit verordnet, und zu alle dem verordnet, was zur Seligkeit gehört. Das ist der vollständige, schriftgemäße Begriff von der etwigen Bahl und Versehung Gottes zur Seligkeit, wie er jest bier im Enchiridion zum Ausdruck kommt: Gott hat in seinem ewigen Rat durch Christum, den Erlöser, um Christi willen jede und alle Personen der Auserwählten in Gnaden bedacht und zur Seligkeit versehen und verordnet, auch zugleich verordnet, wie er fie durch feine Gnade, Gaben und Wirfung dazu bringen, befördern und erhalten wolle, das beißt, daß er sie durch das Ebangelium berufen, bekehren, rechtfertigen, als feine Kinder annehmen, in der Liebe beiligen, wider Sünde, Tod, Teufel, Welt und Fleisch schüten und im Glauben fest erhalten wolle bis ans Ende.

Von eben diefer Wahl handelt nun auch der sechste Abschnitt:

"Geschieht solche Wahl Gottes allererst in der Zeit, wenn die Menschen Buße tun und glauben? oder ist sie geschehen in Betrachtung ihrer zuvorerschenen Frömmigkeit?

St. Paulus spricht Eph. 1: Wir find erwählet in Christo, ehe der Welt Grund geleget ward. Und 2 Tim. 1: Er hat uns felig gemacht und berufen nicht nach unsern Werken, sondern nach seinem Vorsatz und Gnade, die uns gegeben ift in Christo JEsu vor der Zeit der Welt, So folget auch die Bahl Gottes nicht nach unferm Glauben und Gerechtigkeit, sondern gebet vorher als eine Urfache deffen alles, denn die er verordnet oder erwählet hat, die hat er auch berufen und gerecht ge= macht, Röm. 8. Und Eph. 1 spricht Paulus nicht, daß wir erwählet find, weil wir heilig waren oder heilig sein werden, sondern spricht: Wir sind erwählet, auf daß wir heilig würden, denn die Gnadenwahl ift eine Ursache des alles, was zur Seligkeit gehöret, wie Paulus sagt: Wir sind zum Erbteil kommen, die wir zuvor verordnet sind nach dem Vorsatz des, der alles wirket nach dem Rat seines Willens, auf daß wir etwas seien zu Lob seiner Herrlichkeit, und nach der Wirkung glaus Und ift dieselbige Bahl geschehen nicht aus Betrachtung ben wir 2c. unserer gegenwärtigen oder künftigen Werke, sondern aus Gottes Borfatz und Gnade, Röm. 9, 2; 2 Tim. 1."

Es ist über allen Zweifel erhaben, daß nach Chemnit die Bahl im ftrikten und biblischen Sinn des Worts, die partikuläre Bahl, die Wahl und Verordnung der Auserwählten zur Seligkeit und zu allem, was dazu gehört, "solche Bahl Gottes", wie sie vorher beschrieben ift, eine Urfache unsers Glaubens und Gerechtigkeit ift und als solche unserm Glauben und Gerechtigkeit vorhergeht und nicht erst dem Glauben und der Gerechtigkeit folgt. Der Glaube, der uns in der Zeit zu teil gewor= den, folgt nicht nur zeitlich der ewigen Bahl und Verordnung Gottes, was ja allzu selbstverständlich ist, sondern folgt auch logisch, als Bir= kung der Bahl, die ja zugleich eine Verordnung zur Verufung, Bekeh= rung, eine Bahl zum Glauben ist. "Die Gnadenwahl ist eine Ursache alles des, was zur Seligkeit gehört." Die Gnadenwahl hat jeden und allen Personen der Auserwählten die Seligkeit und was dazu gehört, Glauben, Gerechtigkeit 2c. zugedacht, zuerlannt, und so ist sie auch eine Ursache unsers Glaubens, Gerechtigkeit hier in der Zeit.

Im siebenten Abschnitt des Enchiridion beantwortet Chemnih die Frage, woher wir wissen können, welches die Auserwählten sind, ähnlich, wie in den früheren Zeugnissen. Im achten führt er aus, daß nicht Gottes Versehung, sondern des Menschen versehrter, verderbter Wille die Ursache ist, warum die meisten Menschen dem Wort nicht folgen und verloren gehen. Im neunten redet er, ähnlich wie früher, vom Nuh, Frucht und Trost der Lehre von der Versehung Gottes, zeigt insonderheit, wie wohl und gewiß alles, was zu unserer Seligseit gehört, also Glaube, Gerechtigkeit 2c., in dem etwigen Vorsah Gottes, der nicht fehlen oder umgestohen werden kann, verwahrt ist, und berührt schließlich im zehnten Abschnitt noch das, was Gott uns hier verborgen hat, sonderlich auch das Geheimnis der discretio personarum.

Wir fügen hier noch einen Baffus an aus einem Schreiben von Themnits an den Herzog Wolfgang zu Braunschweig und Lüneburg vom 28. August 1576. Nachdem da Chemnit bemerkt hat, daß auf dem letten Konvent der Theologen zu Torgau einer hätte wollen ftrei= ten, praedestinationem et electionem esse universalem, daß alle Men= schen von Gott zur ewigen Seligkeit versehen und auserwählt sein solls ten, fährt er fort: "Aber es ift ihm angezeigt worden, daß Anno 1563 auf einem Conventu zu Straßburg nach fleißiger Deliberation aus der Heiligen Schrift dahin geschlossen, daß es nicht recht sei noch bestehen fönne, daß praedestinatio also universalis sei, daß alle Menschen, beide Ungläubige und Gläubige, sowohl die da verdammt werden, als die da felig werden, follten von Gott zum ewigen Leben versehen und erwählet sein. Denn das ift aus Grunde der Schrift flar und gewiß, daß die= jenigen, so zum ewigen Leben außerwählet sein, alle selig werden, denn Gottes Bersehung tann nicht fehlen, und die etwige Gnadenwahl Gottes ift unwandelbar, kann nicht geändert oder umgestoßen werden, wie das aus der Schrift genugsam tann bewiesen werden." Bei Frant a. a. O. S. 163.

Und nun kommen wir noch einmal auf den 11. Artikel der Konkordienformel zurück, dessen erster Teil, § 1—64, hauptfächlich von Chemnitz herrührt. Wir finden da in allen Stücken dieselbe Lehre von der Inadenwahl, die Chemnitz in seinem Enchiridion niedergelegt hat, teilweise nur noch präziser formultert.

Im ersten Abschnitt, § 2-8, findet sich eine Definition der Bahl. Die ewige Bahl vel praedestinatio ist "Gottes Verordnung zur Selig= teit". Diese Erklärung wird aber sofort persönlich zugespitt. Die ewige Bahl Gottes oder Prädestination gehet nicht, wie die Vorsehung Gottes, praescientia, zumal über die Frommen und Bösen, also nicht über alle Menschen, sondern "allein über die Kinder Gottes, die zum ewigen Leben erwählt und verordnet sind, ehe der Welt Grund gelegt ward". Die Wahl, von der die Schrift 3. B. Eph. 1 redet, ift Per= sonenwahl, ist ihrem Besen und Begriff nach zunächst Aussonderung von Versonen. Die Gott von Ewigkeit her erwählt hat, das sind "die Auserwählten", § 6. 8. Die Auserwählten sind durch die ewige Bahl Gottes das geworden, was sie geworden sind. Die ewige Bahl ist, wie es § 87 heißt, "die Bahl der auserwählten Rinder Gottes". Go geht die Wahl auf "der Auserwählten Seligkeit", § 8. Die Auserwähl= ten werden auch, § 25, als die bezeichnet, welche wirklich felia werden und allein selig werden. Und eben dazu sind sie vor Grundlegung der Welt erwählt. Die ewige Bahl Gottes ist die Erwählung und Berordnung der Außerwählten oder der außerwählten Rinder Gottes zur Seligkeit oder, noch präziser geredet, die Babl der Auserwählten "zur Rindschaft und ewigen Seligkeit". § 24. So war schon im Enchiridion die ewige Versehung als "Versehung der Auserwählten zur Seligkeit" bestimmt. Die ewige Bahl Gottes ist also in der Konkordienformel von vornherein fo scharf wie nur möglich als eine partifuläre gekennzeichnet. Und eben diefe Bahl Gottes, die partikuläre Bahl, die Bahl, welche allein auf der Auserwählten Seligkeit geht, "fiehet und weiß nicht allein zuvor der Auserwählten Seligkeit, sondern ist auch aus gnädigem Willen und Wohlgefallen Gottes in Christo 3Eju eine Ursache, so da unsere Seligkeit und was zu derfelben gehört", wie Glauben, Gerechtigkeit, "schaffet, wirket, hilft und befördert", wie dies sonderlich Act. 13, 48 bezeugt ist. Und eben darum ist unsere Seligkeit auf die ewige Wahl "also gegründet, daß die Pforten der Höllen nichts dawider vermögen follen". § 8.

In dem zweiten Abschnitt, § 9—24, wird die ewige Bahl Gottes noch näher beschrieben. "Diefe ewige Bahl oder Verordnung Gottes zum ewigen Leben, ist nicht also bloß in dem heimlichen unerforschlichen Rat Gottes", in arcano illo coelesti et imperscrutabili Dei consilio, in jenem Rat, von dem vorher die Rede war, in welchem Gott die Zahl der Auserwählten und der Auserwählten Seligkeit festgeset hat, "zu betrachten, als hielte solche nicht mehr in sich, oder gehörte nicht mehr dazu, wäre auch nicht mehr dabei zu bedenken, denn daß Gott zuvor ersehen, welche und wie viele selig, welche und wie viele verdammt werden sollten" 2c. Denn daraus folgen, wie weiter ausgesührt wird, seltsame, gefährliche und schädliche Gedanken. Man soll vielmehr, "wenn man von der ewigen Bahl oder von der Prädestination und Verordnung der Kinder Gottes zum ewigen Leben recht und mit Frucht

gedenken oder reden will", diesen Artikel so handeln, wie Paulus Röm. 8, Eph. 1 und Christus in der Parabel Matth. 22 ihn erklärt hat. Und nun folgen die bekannten 8 Bunkte. Diefer Baffus, in dem fich die 8 Punkte finden, ist zuerst in der schwäbisch=sächsischen Konkordia ausgearbeitet worden und dann fast ganz unverändert in unsere Formula Concordiae herübergenommen. Die 8 Punkte in der Ronkordien= formel entsprechen inhaltlich den 8 Stücken in Themnikens Enchiridion, nur daß die 8 Stücke hier bedeutend verfürzt find. Einleitung, Schluß und die Formulierung der 8 Bunkte zeigen deutlich, daß hier, wie im Enchiridion, die Art und Beise beschrieben wird, wie Gott feine Aus= erwählten zur Seligkeit führt und zu führen beschlossen hat. Die all= gemeine Kaljung jener ewigen Detrete Gottes, die sich in den 4 Stüden des Examens und in den 7 Stücken der Predigt Chemnitzens über Matth. 22 findet, ist jett endgültig abgetan. In der Einleitung der 8 Punkte wird gesagt, daß man "von der ewigen Bahl oder von der Prädestination und Verordnung der Kinder Gottes zum ewigen Leben", also der partikulären Bahl, so gedenken und reden solle, "daß die ganze Lehre von dem Fürsatz, Rat, Willen und Verordnung Gottes, belangend unsere Erlösung, Beruf, Gerecht= und Seligmachung, zusammengefaßt werde". 3m Enchiridion hieß es: "von dem Beruf, der Rechtferti= gung und ewigen Herrlichmachung der Auserwählten". Statt des Ausdrucks "der Auserwählten" ist in der Konkordia das Pronomen "un= fere", "unsere Erlösung, Beruf" 2c. eingesetzt. Die Bronomina "wir", "uns", "unser", will fagen, "wir Chriften" find im 11. Artikel der Ronkordienformel, wie z. B. auch Eph. 1, eine stehende Bezeichnung der In dem oben citierten Paffus § 8 lauten 3. B. die Auserwählten. Borte also: "Die ewige Bahl Gottes siehet und weiß nicht allein zuvor der Auserwählten Seligkeit, sondern ist auch . . . eine Ursache, so da unsere Seligkeit . . . ichaffet, wirket" 2c. Da deden sich offenbar die beiden Ausdrücke "der Auserwählten" und "unsere". Doch von diesem Sprachgebrauch der Schrift, wie des Bekenntnisses, haben wir ander= wärts ichon genug gesagt. Der Schlußsat § 23 hat folgende Form: "Und hat Gott in solchem seinem Rat, Fürsatz und Verordnung nicht nur ingemein die Seligkeit bereitet, sondern hat auch alle und jede Personen der Auserwählten, so durch Christum sollen selig werden, in Gnaden bedacht, zur Seligkeit erwählt, auch verordnet, daß er sie auf diese Beise, wie jest gemeldet, durch feine Inade, Gaben und Wirtung dazu bringen, helfen, fördern, stärken und erhalten wolle." Das heißt: Gott hat in seinem Rat und Vorsatz nicht allein die Selig= feit bereitet, salutem suorum procuravit, die Seligkeit der Seinen, der Auserwählten versehen, sondern auch jede einzelne Person der Aus= erwählten, omnes et singulas personas electorum, bedacht, zur Selig= keit erwählt und verordnet, daß er alle und jede Personen der Aus= erwählten auf die in den 8 Vunkten angegebene Beise, durch Wort und Beist, durch Berufung, Glauben, Rechtfertigung, Seiligung hindurch

zur Seligkeit führen wolle. Und was nun die Fassung der 8 Bunkte felbst anlangt, so beachte man, daß die Erwähnung des endlichen Ge= schicks der Ungläubigen und Zeitgläubigen, die sich noch im Enchiridion findet, und die ja mit der Berordnung zur Seligkeit nichts zu schaffen hat, tonsequenterweise hier gang weggefallen ift, ferner, daß Punkt 2 und 3 die Objekte der göttlichen Beschlüsse mit "uns" bezeichnet werden, wähs rend in jener Predigt Chemnipens in genere von "den Menschen" die Rede war, und vor allem, daß im 8. Bunkt, wo die vorhergehenden göttlichen Akte rekapituliert werden, das Börtlein "erwählet", so er erwählt, berufen 2c., das sich im Enchiridion noch nicht findet, einge= schoben ist. Das beweist deutlich, daß in der vorhergehenden scala der göttlichen Verordnungen nur von der Berufung und Gerechtmachung der Auserwählten die Rede sein sollte. Und wohl gemerkt: "so er erwählt" steht an der Spipe des Sabes. Die Erwählung ist das erste, darauf und daraus dann Berufung und Gerechtmachung folgt. Ez widerspricht schnurstrads dem klaren Sinn und Wortlaut unsers Bekenntnisses, wenn man annimmt, daß die partikuläre Erwählung erst hinter Punkt 6 und 7, hinter Glauben und Erhaltung im Glauben einsetze, daß die Wahl aus dem Glauben folge, daß die Auswahl der Personen durch die praevisa fides und zwar fides finalis reguliert wor= den sei. Nein umgekehrt, Berufen und Gerechtmachen folgen auf die Bahl, wie aus der Bahl, und der Beschluß von der Berufung, Beteh= rung, Rechtfertigung 2c. der Auserwählten folgt in signo rationis der Auswahl der Personen. Schließlich machen wir noch darauf aufmert= fam, daß der erste der 8 Bunkte im deutschen Text unserer Konkordia noch eine Korrektur erfahren hat. In der schwäbisch=sächsischen Ron= fordig hiek es noch: "dak und wie die Erlösung und Aussöhnung des menschlichen Geschlechts geschehe, wie und wodurch uns Christus Ge= rechtigkeit und Seligkeit erwerben sollte". Nun liegt aber der Rat= fcluß von der Erlösung und Versöhnung des menschlichen Geschlechts nicht auf gleicher Linie mit den folgenden Beschlüssen, von der Be= rufung, Bekehrung, Rechtfertigung 2c. der Auserwählten, ist vielmehr die Voraussehung für die letteren, insofern Gott seine Auserwählten aus dem verlorenen, verdammten, aber erlöften Geschlecht der Menschen erwählt und um Christi, des Erlösers, willen zur Seligkeit und dem, was zur Seligkeit gehört, verordnet hat. Und eben dieser Gedanke fommt zum Ausdruck, wenn es in der Konkordia jett heißt: "daß wahrhaftig das menschliche Geschlecht erlöft und mit Gott versöhnt sei durch Christum, der uns mit seinem unschuldigen Gehorsam, Leiden und Sterben Gerechtigkeit, die vor Gott gilt, und das ewige Leben verdient hat". Die Umsehung des Präfens und Futur "geschehe", "er= werben sollte" in das Perfekt "erlöft und versöhnt sei", "verdient hat", ift gewiß nicht zufallens geschehen, sondern die lette Underung, welche die 4, 7, 8 Punkte erfahren haben, in dem Interesse, die ursprüngliche allgemeine Fassung zu beseitigen und mittelst derselben jest "den Beruf,

die Rechtfertigung und ewige Herrlichmachung der Auserwählten" zum Ausdruck zu bringen. Gott hat in seinem Vorsatz und Rat verordnet, das ift jett die Meinung, daß er das menschliche Geschlecht als durch Chriftum erlöft und versöhnt ansehen und betrachten und um Christi willen seine Auserwählten berufen, bekehren, rechtfertigen, heiligen, im Glauben erhalten und schließlich felig und herrlich machen wolle. Und das ift der echt ichriftgemäße, vollständige Begriff von der etwigen Ber= ordnung der Auserwählten zur Seligkeit. Noch eins fei hier bemerkt. Die schriftgemäße und bekenntnisgemäße Lehre von der Unadenwahl wird nicht alteriert, wenn jemand meint, daß in den 8 Punkten der Ronfordia der allgemeine Seilsweg beschrieben werde und die Beziehung jener Verordnungen Gottes auf die Auserwählten erst am Schluß, § 23, hinzukomme, und dabei festhält, daß eben diese Beziehung auf die Aus= erwählten allwege in den Begriff Babl eingeschlossen werden müsse. Benn jemand erft den Ratschluß der Erlösung und die für alle Menschen festgesete Heilsordnung beschreibt, dann bemerkt, daß Gott auch verordnet habe, seine Auserwählten auf eben diesem Wege, dem allgemeinen heilsweg, zur Seligkeit zu führen, und hinzufügt, daß nur dies lettere in die Gnadenwahl hineingehöre, so redet und lehrt er ganz richtig. Eine andere Frage aber ist, ob die Konkordienformel in dem in Rede stehenden Abschnitt eben diese Gedankenfolge vorlegt. Und das be= ftreiten wir. Die angeführten Gründe bestimmen uns nach, wie vor, ben Baffus mit ben 8 Bunkten fo zu erklären, wie wir früher und jest getan haben. Das bleibt in jedem Fall ganz außer Frage, daß der Ronkordienformel hier, wie anderwärts, der Gedanke an eine Gnaden= wahl im weiteren Sinn, an eine mit dem allgemeinen Heilsrat identische Gnadenwahl ganz fern liegt.

Im dritten Abschnitt, § 25-33, wird die Frage beantwortet, "wie man das wissen, woraus und wobei erkennen könne, welche die Auserwählten sind, die sich dieser Lehre zum Troft annehmen können und sollen". Die Lehre von der ewigen Bahl oder Versehung Gottes ift im Vorhergehenden allseitig dargelegt. Es schließen sich dieser Lehre nur noch etliche Fragen an, die auch beantwortet sein wollen. So eben diese wichtige Frage, woran man die Auserwählten erkennen könne, woraus wir ersehen können, daß wir auch zu den Auserwählten gehören. Bei Beantwortung dieser Frage wird betont, daß, wie die Predigt der Buße, also auch die Verheißung des Ebangelii universalis, das ist, über Und nun folgen Schriftstellen, welche die gratia alle Menschen gehe. universalis bezeugen. Nichts ist oberflächlicher, als wenn man diese Schriftstellen als Beweisstellen für die Gnadenwahl nimmt. Die Schriftworte, welche die Gnadenwahl beweisen und beschreiben, sind ichon vorher, bei Entwicklung diefer Lehre, registriert. Der allgemeine Gnadenwille Gottes ist kein Bestandteil der Gnadenwahl. Die allge= meinen Gnadenverheikungen des Evangeliums tommen, wenn man von der ewigen Bahl Gottes handelt, nur insofern in Betracht, als wir

daraus erkennen können und schließen sollen, daß wir auch in die Jahl der Auserwählten gehören. In diesem Sinn und Zusammenhang sind sie hier von unserm Bekenntnis angeführt. Was eben diese, auch von unserm Bekenntnis bezeugte Wahrheit anlangt, daß wir gerade aus den universalen Gnadenverheißungen unsere spezielle Erwählung er= kennen können, verweisen wir auf den Artikel: "Wie und wodurch kann und soll ein Christ seiner ewigen Erwählung gewiß werden?" "Lehre und Wehre" 1904, S. 241 ff.

Im vierten Abschnitt, § 34—42, wo gezeigt wird, daß nicht die Brädestination Gottes, sondern des Menschen verkehrter Bille die Ursache ist der Verachtung des Worts und der Verwerfung der Ver= ächter, findet sich ein Sat, auf welchen unfere Gegner besonderes Ge= wicht legen: "Bie Gott in seinem Rat verordnet hat, daß der heilige Geift die Auserwählten durchs Wort berufen, erleuchten und bekehren, und daß er alle die, so durch rechten Glauben Christum annehmen, gerecht und selig machen wolle: also hat er auch in seinem Rat, in eodem suo consilio, beschlossen, daß er diejenigen, so durchs Wort be= rufen werden, wenn sie das Wort von sich stoßen und dem Seiligen Geist, ber in ihnen durchs Wort träftig sein und wirken will, widerstreben, und darin verharren, sie verstoden, verwerfen und verdammen wolle." Hier wird allerdings alles, was Gott in Ewigkeit über das § 40. Geschick der Menschen nach beiden Seiten hin beschlossen hat, in den Begriff "Rat", consilium, beschlossen und als ein consilium gefaßt. Der Ausdruck "Rat", consilium, hat hier einen weiten Begriffsumfang, so dak er sowohl die Gnadenwahl oder die Verordnung der Auserwählten zur Berufung, Bekehrung, Rechtfertigung, Seligkeit, als auch die von Gott beschlossene Berstodung, Verwerfung und Verdammung der Un= gläubigen und Widerstrebenden in sich begreift. Aber eben nur von einem Rat, consilium, im weiteren Sinn ist hier die Rede, nicht von einer Bahl im weiteren Sinn. Die partifuläre Bahl, die sich nur auf die Auserwählten bezieht, erscheint als ein Teil jenes allgemeinen Wir bemerken noch, daß hier in diesem Abschnitt, wie im consilium. vorhergehenden, und nicht ichon im zweiten von der allgemeinen Be= rufung geredet wird, und daß die hier vorliegende Beschreibung der ewigen Wahl Gottes als der Verordnung der Auserwählten zur Be= rufung, Bekehrung, Rechtfertigung 2c. unfere Auffassung ber 8 Bunkte bestätigt.

Der fünfte Abschnitt, § 43—51, gibt den Christen zu bedenken, wie nühlich, heilfam und tröstlich diese Lehre ist. Das Geheimnis der Bersehung, mysterium divinae praedestinationis wird hier wieder als der Fürsah Gottes bezeichnet und herborgehoben, dah wir "vor der Zeit der Welt, ehe wir gewesen, ja ehe der Welt Grund gelegt... nach Gottes Fürsah aus Gnaden in Christo zur Seligkeit erwählt sind, Röm. 9; 2 Tim. 1". § 43. Und von diesem ewigen Vorsah, also dem Wahl= vorsah wird dann § 44 gesagt, dah er nicht fehlen oder umgestohen wer= den kann und daß darum meine Seligkeit in demfelben fest verwahrt ist. Wer diesen unschlbaren Vorsatz auf den allgemeinen Heilsrat Gottes deutet, der muß eine Decke vor den Augen haben. Daß der Wahl= vorsatz Gottes nicht schlen und nicht umgestoßen werden kann, ist iden= tisch mit dem andern Satz, daß kein Auserwählter verloren gehen kann, was ja Chemnitz schon in seinem Enchiridion ausdrücklich bezeugt hat. Wir haben dies in einem früheren Artikel, "Gibt es nach Schrift und Bekenntnis Auserwählte, welche nicht selig werden?" "Lehre und Wehre" 1905, S. 193 ff. eingehend nachgewiesen.

In einem sechsten Abschnitt, § 52—64, kommt das Bekenntnis schließlich noch auf das zu reden, was Gott uns von diesem Geheimnis verschwiegen und verborgen hat, sonderlich das unerforschliche Geheim= nis von der discretio personarum, das da gleichsam ein stehendes Wahr= zeichen der Orthodoxie des 16. Jahrhunderts ist.

Die Verweisung auf Röm. 11: "O welch eine Tiefe des Reich= tums" 2c. § 64 wäre ein paffender Schluß des Ganzen gewesen. Der Gedankengang, derselbe, den wir im Enchiridion beobachtet haben, ift zu seinem Ende gekommen, alles, was in den Artikel von der ewigen Bahl Gottes hineingehört, absolviert. Es wird aber, ziemlich unvermittelt, noch ein Schlufteil angefügt, § 65-96, welchem die Vorarbei= ten Andreäs zu grunde liegen. In demfelben wiederholen sich die Grundgedanken des dritten und vierten Abschnitts, nur in anderer Form. Die Bahl, das heißt, "diese ewige Bahl", wie sie oben beschrieben, die Bahl, von der Paulus Eph. 1 zeuget, "solche Bahl" wird offenbar, uns tund und offenbar, so heißt es jest, durch das geredete Wort, da der Bater spricht: Das ift mein lieber Sohn . . . den sollt ihr hören. Die Schrift weift alle Menschen auf Christum. Den sollen wir hören, daran hängt die Seligkeit. Hierfür sind Schriftsprüche angezogen, die nicht etwa die Bahl selbst beschreiben sollen. Wir sind an den Billen bes Baters gewiesen, den Christus verfündigt hat, und der geht dahin, daß wir Buße tun, an den Sohn glauben, in criftlichen Tugenden uns üben 2c. Auf diesem Bege finden wir die Bahl, unsere Erwählung. Wir find in Christo erwählt. Wenn wir den hören, an den glauben, uns allewege in Christo finden lassen, dann find wir erwählt, dann ge= hören wir gewiß zu den Auserwählten. Mit einem Wort: Christus ift das Buch des Lebens, in welchem die Namen aller auserwählten Rinder Gottes geschrieben stehen. Darum sollen wir die Bahl in Christo suchen und finden sie gewiß in Christo. Das ist das Thema, welches in verschiedenen Bariationen hier durchgeführt wird. Richt von einer allge= meinen Bahl, fondern nur "von der ewigen und feligmachenden Bahl der auserwählten Rinder Gottes" § 87 ist auch in diesem Schlußteil die Rede.

In ber Censura theologorum Tubing. de doctrina Huberi (bei Frank S. 284) lesen wir: Jam ad Concordiae librum accedimus, qui praeter universalem Dei voluntatem, misericordiam et beneplacitum salvandi omnes homines per Christum fide apprehendendum (es heißt nicht: praeter universalem electionem sive praedestinationem) hanc specialem electionem tam prolixe et tam ex professo tractat, ut neminem sanum hominem reperiri posse existimemus, qui id negare vel possit vel ausit. Wir eignen uns dieses Urteil an und spezialissieren es noch dahin: Nemo sanus homo kann leugnen, dah die Konkordien= formel im 11. Artikel, wenn sie da auch mehrfach vom allgemeinen Heiß= rat und allgemeinen Gnadenwillen redet, dach nur eine spezielle oder partikuläre Wahl oder Prädestination lehrt, dah sie eben diese partiku= läre Wahl als eine Ursache unserer Seligkeit und alles dessen, was dazu gehört, unsers Glaubens, Gerechtigkeit 20., bezeichnet, dah sie damit eine intuitu fidei geschehene Spezialwahl direkt ausschließt, und dah sie ben Wahlratschluß als den ewigen Vorsah Gottes kennzeichnet, der nicht sehen und nicht umgestohen werden kann.

Bir citieren zum Schluß die ganz korrekte Definition Chemnihens von der Wahl oder Prädestination in seinen Locis (I, S. 161): Praedestinatio dicitur de speciali actione Dei in electis, qua vocat, justificat et salvos facit. G. St.

### Beiträge zum Berftändnis des Buches Ruth.

(Von K.)

In dem hebräischen Kanon ist das Buch Ruth nicht wie in der Septuaginta, der Vulgata und der Lutherschen Bibelübersepung hinter dem Buche der Richter, sondern unter den Hagiographa hinter dem Hohelied zu finden. Bekanntlich stehen unter der Rubrik der Hagiographa auch noch folgende Geschichtsbücher: bas Buch Efther, Esra, Nehemia und die Bücher der Chronik. So wenig als bei diesen Büchern tann bei dem Buche Ruth aus diefer Einreihung ein Zweifel an der Geschichtlichkeit feines Inhaltes erhoben werden, auch wenn es nicht gelingen follte, "die Geschichte als folche chronologisch unterzubringen". Es ist zwar richtig, daß "von Ehud bis Simson, ja bis Eli alle Schofeten (Richter) der Reihe nach zu Zeitgenoffen des Boas gemacht worden find"; das ift aber noch tein Grund, die Frage: "zu welches Richters Zeit Boas und Ruth sich mögen geheiratet haben, nicht in die Geschichte der hebräischen Literatur, sondern in die des gelehrten Philistertums", und die Untersuchung, wo die Geschichte unterzubringen, "in die Rumpel= tammer" zu verweisen, wie Ed. Reuß tut. (Die Geschichte der bl. Schriften Alten Testaments. 2. A. Braunschweig, 1890. § 242—244, S. 314.) Auch in bezug auf die Abfassungszeit steht es nicht so, daß die Hoffnung, sie annähernd zu ermitteln, darum aufzugeben ist, weil die Ansichten darüber gar so weit auseinandergehen. "Nach Frossard lebte der Verfasser am Ende der Richterzeit zu Bethlehem; nach Segond als Prophet während Davids Regierung; wenigstens nicht nach der-

,

felben (Scholz); bald nachher (Rosenmüller); jedenfalls vor dem Exil (Hävernick); mitten drin (Ewald); erst nach der Katastrophe (Bertheau); in der neuen Kolonie (Bertholdt); als durch Serubabel die Blide sich wieder auf das Davidische Haus richteten (Schrader); aber vor Esra (De Wette)." Prüft man die Gründe für diese ver= schiedenen Annahmen, so heben sie sich meist gegenseitig auf. Es ist jedenfalls am sichersten, zu hören, was uns das Buch Ruth selbst darüber etwa an die Hand gibt. Es sagt uns zunächst, daß die Geschichte sich autrug (Ruth 1, 1) "in den Tagen, als die Richter richteten", was darauf hinweist, daß zur Zeit der Abfassung diese Tage vorüber waren; es führt am Schluß das Register der Nacktommenschaft des Boas und der Ruth herab bis zu Dabid; daher tann der Verfaffer nicht vor David gelebt haben; es führt dasselbe nicht weiter als bis David; daher wird er wahrscheinlich nicht nach David geschrieben haben. (Ruth 4, 17. 22.) — Wenigstens wird, daß auch der genealogische Rach = trag (Ruth 4, 18-22) nur bis David geht und nicht weitergeführt wird, sich nicht wohl begreifen lassen, wenn der Schreiber viele Generationen später lebte und durch Beiterführung die Erfüllung des Ruth 4, 11. 12 angewünschten Segens hätte veranschaulichen können.

Beranlaßt durch eine Hungersnot, die über das Land, nicht nur über die nächste Umgebung von Bethlehem-Juda, gekommen war,<sup>1</sup>) wanderte ein Mann aus dieser Stadt, namens Elimelech, mit seinem Beibe Naemi (Noomi) und seinen beiden Söhnen Mahlon (Machlon) und Chiljon aus in der Moaditer Land, dort zu weilen. Dort starb Elimelech und ließ sein Weib mit beiden Söhnen zurück. Die Teurung muß eine anhaltende gewesen sein; denn sie denken nicht an Rücklehr. Vielmehr nehmen beide Söhne moaditische Weiber, Mahlon die Ruth, Chiljon die Arpa (Orpa). Eine solche Ehe einzugehen, war dem Israeliten nicht absolut verwehrt,<sup>2</sup>) wie die Ehen mit den kanaanitischen

2) Zwar bemerkt Calov in der Biblia illustrata: contra legem Deut. 7, 3; aber dort find eben die Moaditer nicht mit genannt; und die Berufung auf Esra 9, 1, wo allerdings die Moaditer genannt find, kann nicht durchschlagen; denn was die Oberften dort dem Esra melden, ift kein Gottesgebot. Eine necessitas, quod in Moad non invenerint Israelitas, läßt Calov nicht gelten, quia in Canaan invenire facile eas poterant. — Was für wunderliche Blüten beutscher Spürfinn übrigens manchmal herbortreibt, fieht man an Nowad (Handkommentar zum A. T. 1902. Bd. IV, 184), welcher die Abfaffung des Buches Ruth in die Zeit nach dem Ezil verlegt und sagt: "Da die Frage der Geirat

<sup>1)</sup> Diese Teurung ober hungersnot allein reicht nicht aus festzustellen, in welches Richters Zeit die Geschichte der Ruth fällt. Es wird in der Richterzeit mehr als eine Teurung gewesen sein, ohne daß das Buch Judicum davon sagte. Gewiß war, als Gideon Richter wurde, teure Zeit, denn die Midianiter hatten siehen Jahre hindurch "das Land verderbt" und alles weggeraubt. Es läßt sich auch als ziemlich wahrscheinlich, doch nicht als unzweiselbaft, herausrechnen, daß Boas ein Zeitgenoffe Gideons war. — Josephus sett die Geschichte in Elis Zeit, nach Simsons Tod.

Beibern (2 Mos. 34, 12. 16). Aber wenn ein Moabiter eine Israe= litin nahm, so brachte ihn das nicht "in die Gemeine des HErrn"; denn "die Ammoniter und Moabiter sollen nicht in die Gemeine des HErrn kommen, auch nach dem zehnten Glied, sondern sie sollen nim= mermehr hineinkommen, darum daß sie euch nicht zuvorkamen mit Brot und Baffer auf dem Bege, da ihr aus Aghpten zoget", so hatte Gott 5 Moj. 23, 4. 5 geboten. Daher hatten die Moabiter wenig Gemein= schaft mit den Israeliten, und eine Mischehe brachte keinem Teil bei feinen Volksgenossen Ehre. Etwa zehn Jahre vergingen, da starben auch Mahlon und Chiljon, und nun ist Naemi allein übrig von den bethlehemitischen Auswanderern. Da dringt die Nachricht zu ihr (1, 6), daß der HErr sein Bolt bedacht hatte, ihm wieder Brot zu geben, und nun macht sie sich mit beiden Schwiegertöchtern auf ins Land Juda. Bas soll sie noch im fremden Land? Bas sie dorthin trieb, ist nicht mehr vorhanden; was sie dort halten könnte, auch nicht. Aber ein Band starker natürlicher Liebe knüpft die drei Wittven zusammen, die jett nach Juda pilgern. Sollen die beiden jungen moabitischen Wittven fie wirklich ganz dahin begleiten und bei Naemi bleiben? Rann sie in Bethlehem=Juda etwas anderes mit ihnen teilen als ihre bittere Armut? Sie felbft wird ihr Witwenbrot wenigstens in der heimat effen, aber für Arpa und Ruth ist Naemis Heimat die Fremde. Berden sie dort willtommen sein, werden sie sich dort willtommen glauben können? Daheim, im Moabiterlande, finden diese jungen Wittven, denn sie sind von guter Rucht, wohl noch Gelegenheit au einer aweiten Che; aber in Israel? Und Naemi möchte ihnen dies Glück wohl gönnen; fie hat über ihre Schwiegertöchter nicht zu klagen gehabt. Die haben "Barm= herzigkeit getan an den Toten", ihren verstorbenen Männern, und an Naemi selbst. Barmherziakeit, nicht insofern, daß sie mit jenen in die Ehe traten, obwohl sie als arme Exulanten im Lande Moab angekom= men waren, sondern sie haben ihnen Liebe und Treue erzeigt, solange fie lebten, und ihr felbst auch nach dem Tod ihrer Söhne. Sie haben sich nicht von ihr gewandt und sie verlassen und baldige Geirat mit moabitischen Männern angestrebt, wodurch man hätte auf den Gedanken tommen mögen, sie hätten keine Ursache, Mahlons und Thiljons Ge= dächtnis in Ehren zu halten. Das dankt ihnen Naemi, und ihre herz= liche natürliche Liebe treibt sie an, ehe Arpa und Ruth den entscheidenden

ausländischer Weiber und unter ihnen auch der Moabiterinnen in den Tagen des Esra und Rehemia eine herborragende Rolle spielte und schwere Kämpfe verursachte, so liegt die Vermutung sehr nahe, dah unser Buch (Ruth) in dieser Zeit des Esra und Rehemia, und zwar in den Kreisen ihrer Gegner entstanden ist, welche, gestückt auf die geschichtlich offenbar sestsfehende Tatsache der Abstam= mung Dadids von der Moabiterin Ruth, die rigorosse Strenge jener beiden Män= ner als unisraelitisch betämpften." Also das Buch Ruth eine Polemit gegen Esra und Rehemia! Auch nicht übel. Wie es dann nur Aufnahme in den Kanon gefunden hat!?

Schritt tun, ihr Vaterland Moab zu verlassen, sie dringlich daran zu erinnern, welche zeitliche Wohlfahrt und welche Aussichten auf eine möglicherweise noch recht glückliche irdische Zukunft sie sicher darangeben müßten, wenn sie mit ihr gehen. Sie selbst kann nichts, gar nichts dazu tun, ihnen zu einer zweiten Ehe zu verhelfen. Kehren sie aber um, so mögen sie leicht "Ruhe sinden, eine jegliche in ihres Mannes Hause" (1, 9). Und da auf Naemis Rede beide Schwiegertöchter unter Tränen den Vorsch aussprechen: "wir wollen mit dir zu deinem Volke gehen", verstärkt sie, soviel sie es vermag, das Gewicht ihrer Vorstellungen, so dah Arpa sich zur Umkehr entschließt. Unter heftigem Weinen nimmt sie Abschied (1, 14) von ihrer Schwieger. Es war zugleich ein Abschied von Ruth; denn Ruth blieb bei Naemi. — Wo sindet man so bald ein zweites Beispiel solcher Liebe zwischen Schwiegermutter und Schwieger= töchtern!

Aber Arpa ift nun gegangen. Sie ift "umgewandt zu ihrem Bolt"; sie ist damit auch wieder umgewandt "zu ihrem Gott" (1, 15). Wer weiß, am Ende wird auch Ruth dasselbe tun. Sie ist jest noch willens, mit Naemi zu geben; aber wenn diese ihr von neuem zusett, folgt fie am Ende doch der Schwägerin. Dann beffer gleich jest als später. Naemi unterläht es nicht, ihr zu sagen: "Siehe, deine Schwägerin ift umgewandt zu ihrem Bolke und zu ihrem Gott; kehre du auch um deiner Schwägerin nachl" Das war nicht ein Rat, bei der Abgötterei der Moabiter zu bleiben und zu ihr zurückzukehren; aber es war eine schwere Prüfung, ob Ruths Herz redlich an dem HErrn hänge, der als der allein wahre Gott im Hause Elimelechs und feiner Söhne befannt, geehrt und angebetet worden war. Und Ruth besteht diese Prüfung. Der Eifer, mit dem sie sich verbittet, weiter in sie zu dringen (1, 16), "daß ich dich verlassen sollte", zeigt, daß sie sich nicht für unversuchlich achtet. Aber unversucht will sie fernerhin bleiben. Es ist ihr ein hei= liger Ernst, alles mit Naemi zu teilen oder vielmehr gemeinsam zu "Dein Volk ist mein Volk, und dein Gott ist mein Gott", das baben. ist die Hauptsache; dann gibt sich's von selbst, daß sie hingeht, bleibt, ftirbt und begraben werden will, wo Naemi hingeht, bleibt, ftirbt und ihr Grab haben wird. Ganz, ganz will sie dem Gott Jsraels und darum auch dem Bolk Israel angehören, dafür nimmt sie mit der in Israel gewöhnlichen Beteuerung (1, 17) den BErrn zum Zeugen; darum will sie auch bis zum Tod, ja zum Begräbnis, das armselige Los der Naemi teilen, der sie es verdankt, daß sie den wahren Gott kennt und teil hat an seinem Heil. - Eine Moabitin ist sie von Haus aus, ein zehn Jahre lang unfruchtbares Weib, jett eine Wittve. Das alles ift in gewissem Sinn ein schlechter Empfehlungsbrief für eine, die in Israel wohnen, leben und sterben will. Das ist ihr nicht unbekannt; aber sie ist fest: Rede mir nicht drein! "Als sie nun sah, daß sie fest im Sinn war, mit ihr zu gehen, ließ sie ab, mit ihr davon zu reden" (1, 18).

29

•

Als sie nun beide nach Bethlehem einkommen, da überfällt es Naemi mit Macht, wie so ganz anders sie heimkommt, als sie weggegangen ist. Hatte Jakob einst mit Danken und Frohloden sagen können: "Ich hatte nicht mehr denn diesen Stad, da ich über diesen Jordan ging, und num bin ich zwei Heere worden. Ich bin zu geringe aller Barmherzigkeit und aller Treue, die du an deinem Knechte getan hast" (1 Mos. 32, 10), so muß sie umgekehrt mit Trauern klagen: "Der Allmächtige hat mich sehr betrübet. Boll zog ich aus; aber leer hat mich ber Herm wieder heimgebracht." Wohl kennt man sie noch; aber man muß doch fragen: "Ist das die Naemi?" (1, 19.) Ja die ganze Stadt, die ihrer ansichtig wird, fragt so. Es ist ihr gleichsam abzulesen, wie sehr der Herr sieder betrübt hat. Darum will sie nicht mehr Naemi, "meine Lust", heißen; lieber soll man sie Mara (bitter, betrübt) nennen; der Name bezeichnet bessen, was sie nun sist. Naemi, das mag auf ihre Bergangenheit etwa noch passen: aus und sultunst.

Aber wenn es der HErr ist, der sie leer wieder heimgebracht hat, so hat es nicht not. Dieser HErr erhöht den Armen aus dem Staube.

Gerade zu der Zeit, da die Gerstenernte 3) anging, waren Naemi und Ruth in Bethlehem angekommen. Wovon aber sollten sie jetzt leben? Sie waren ganz arm. Da blieb nichts übrig, als von dem Armenrechte Gebrauch zu machen, das in Israel galt. "Wenn ihr euer Land erntet", hatte der HErr geboten 3 Moj. 23, 22, "follt ihr's nicht gar auf dem Felde einschneiden, auch nicht alles genau auflesen, fondern follt es den Armen und Fremdlingen laffen. 3ch bin der SErr, euer Gott", und 5 Mof. 24, 19: "Benn du auf deinem Ader geerntet haft und eine Garbe vergessen haft auf dem Ader, so sollft du nicht um= kehren, dieselbe zu holen, sondern sie soll des Fremdlings, des Waisen und der Wittve sein, auf daß dich der HErr, bein Gott, segne in allen Werken deiner hände." Da fagt denn Ruth zu Naemi: Laß mich doch aufs Feld gehen und ühren auflesen hinter dem ber, in deffen Augen ich Bunft finde. Daß das ihre, nicht Naemis Sache ist, wenn es überhaupt geschieht, steht bei ihr fest; sie kennt das vierte Gebot. Aber ohne Rae= mis Einwilligung will sie boch den Schritt nicht tun, durch den gewisser= maßen ihrer beider bittere Armut öffentlich dokumentiert wird.4) Aber was blieb Naemi sonst für Wahl? Sie sprach zu ihr: "Gehe hin, meine Lochterl" (2, 2.) Und nun erfahren wir, daß es sich,5) ohne daß Ruth eine Ahnung davon hat, auf wessen Ader sie nachliest, so trifft,

3) Calob: Also an Oftern. Die ganze Gersten= und Weizenernte dauerte 49 Tage (bis Pfingsten).

5) Ob gleich von Anfang an ober nachdem fie vielleicht erft anderswo hier und bort nachgelefen, bleibt offen.

<sup>4)</sup> Gerade diefer Umftand spricht auch dafür, daß der Kap. 4, 3 erwähnte Ader Elimelechs schon vor der Abreise nach Moab verlauft wurde und jeht nicht mehr zur Verfügung Naemis stand, mithin ihr und Nuth teine Mittel zum Unterhalt bot.

daß sie auf das Feld des Boas geraten war, der mit dem verstorbenen Elimelech verwandt und seines Geschlechtes und ein "weidlicher", wade= rer, tugendfamer, rechter Mann war. (Ruth bekommt 3, 11 dasselbe Prädikat, und Spr. 31, 10 jedes tugendsame Beib. — Sie passen also zusammen.) Boas, welcher weiß, daß des HErrn Auge den Fleiß der Schnitter kontrollieren und regieren muß, kommt heraus von Bethlehem und grüßt seine Schnitter: "Der HErr mit euchl" Sie danken: "Der HErr segne dicht" Da bemerkt er unter den Leuten auf seinem Felde ein fremdes Gesicht.6) Eine ührenleferin jedenfalls. Er fragt feinen Obertnecht: Wem gehört das Mädchen an? Denn dafür muß er die junge Frauensperfon wohl halten. Er hört, es ist die junge Moabitin, die mit Naemi heimgekommen ist. Sie hat den Oberknecht heute am frühen Morgen schon um die Erlaubnis gebeten, hier nachlesen zu dür= fen, war unermüdlich fleißig und hat sich wenig Ruhepause gegönnt bis jest (2, 7). Nun weiß Boas, wer sie ist; er weiß auch (3, 12), daß sie also eigentlich in seine Verwandtschaft gehört; er hat schon viel Butes über sie gehört; das bewegt ihm das Herz, und er gibt seinem Gesinde sogleich, ohne daß Ruth es wahrnehmen tann, Befehl, sie durch= aus unangetaftet und unbelästigt zu lassen. Dann erst wendet er sich freundlich an sie. Wie eine Tochter redet er sie an; denn er ist älter als sie. Er sagt ihr nicht, wie nahe er ihr steht; aber er behandelt sie anders, als andere ührenleserinnen behandelt würden. Sonft mag eine folche, die heute nachlieft, bange haben, ob man sie auch morgen oder übermorgen gerne wiedersehen und nicht etwa zu ihr sagen wird: du könntest auch auf eines andern herrn Ader um Erlaubnis zur Nachlese bitten; und wenn sie von Knechten und Dirnen schnöde Worte bekommt, wird sie das tun, auch wenn der herr ihr nichts dergleichen andeutet. Dieses Gefühl bänglicher Unsicherheit foll nicht auf Ruth laften. Sie foll nicht anderswohin gehen, da aufzulesen. Auf des Boas Ader soll sie bleiben und da nachlesen ganz getroft; sie soll nur hinter seinen Mäg= den hergehen und auch, wie wenn sie zu seinem Gesinde gehörte, aus bem Gefäße schöpfen, aus dem feine Leute ihren Durft löschen (2, 8. 9). - Das ist viel, viel mehr Freundlichkeit, als Ruth, die Ausländerin, erwarten tann; und in der aufrichtigften Demut fragt fie, wie fie dazu komme, als Fremde eine folch liebreiche Behandlung zu erfahren (2, 10). Was Boas ihr antwortet, steht Kap. 2, 11. 12. Drei Stücke rühmt er an ihr: daß sie sich dem HErrn, dem Gott Israels, zugekehrt hat, Buversicht zu haben unter seinen Flügeln; daß sie - was den Boas innerlich an Abraham erinnern mußte — Bater und Mutter und ihr Baterland verlassen hat und zu einem Volk gezogen ist, das sie zuvor nicht kannte; daß sie endlich auch nach ihres Mannes Tode an ihrer Schwieger nur Liebe und Treue bewiefen hat. Also wahren Glauben, wahre Gottesfurcht, wahre Liebe hat sie gezeigt. — Ruth, die nicht er=

<sup>6)</sup> Ob gleich am ersten Tage, wo fie auf seinem Felde war? Aus 2, 7 muß man eher das Gegenteil vermuten.

wartet hat, daß, was sie im Glauben einfältig getan, auch bei Menschen solche Beachtung, ja rühmende Anerkennung finden könne, empfindet, was sie gehört hat, als einen Trost, der sie hoch erfreut ("du hast ge= redet zum Herzen deiner Magd"), ohne sie hochmütig zu machen. It fie doch als eine Fremde geringer als eine von des Boas Mägden. --Diese Demut gerade ruft bei Boas einen weiteren Alt gesteigerten freundlichen Wohlwollens hervor (2, 14-16). Mit den andern Schnittern foll fie, wenn Effens Beit ift, effen, ihnen zur Seite, mit ihnen ihren Biffen in den Effig tunken, der in der Hite der Ernte labt und erquidt. Und er felbst legt ihr, da sie wohl blöde war, Sangen vor, geröftetes Getreide; nicht spärlich, sondern reichlich, daß sie satt wird und noch Und den Rnechten gebietet er, sie ohne irgend eine be= übria behält. schämende oder wehtuende Bemerkung auch zwischen den Garben lefen zu lassen und diese nicht so genau zusammenzuraffen. Sie sollen es allewege merken, daß diefer ührenleserin eine große Nachlese vergönnt ift, und daß Beleidigungen, wie sie wohl ührenleserinnen auf andern üdern hier und da sich stillschweigend gefallen lassen mußten, Ruth nicht treffen dürften, ohne zugleich ben herrn zu beleidigen und zu erzürnen.7)

So kommt denn Ruth, die auch nach dem Essen unverweilt wieder an die Arbeit geht (2, 15) und bis zu Abend dabei bleibt, mit einer reichen Auflese nach hause. Sie hat "ausgeschlagen", ausgedroschen burch Schlagen auf der Tenne, was sie gesammelt hat. Es war bei= nahe ein Epha Gerste; es war viel mehr, als sonst auch eine fleißige ührenleserin heimbrachte. Naemi sieht das, und Ruth gibt ihr noch überdies von dem geröfteten Getreide, was ihr übrig geblieben war von der Mahlzeit. Daran merkt Naemi, es ist Ruth heute gut gegangen, sie muß bei Leuten gesammelt haben, die es wohl mit ihr meinen, die sie kennen, die ihr Wohlwollen und Wohltat haben erzeigen wollen. Wer mag das fein? Ruth weiß es, sie hat es wohl von den Dirnen erfundet: Der Mann heißt Boas. — Und nun erzählt Ruth ausführ= licher, was sich zugetragen, und daß sie, bis alles eingeerntet sei, dort nachlesen dürfe. Naemi, die schon, ehe sie Boas' Namen gehört, den unbekannten Wohltäter gesegnet hat (2, 19), wiederholt nun ihre Segenswünsche (2, 20) und entdedt der Ruth: "Der Mann gehöret uns zu und ist unser Erbe." Ruth aber hielt die Nachlese auf des Boas üdern, bis die Gerstenernte und Weizenernte aus war (2, 23). So tam sie nicht in die Lage, daß ihr "jemand drein redete auf einem andern Acter".

Die "Barmherzigkeit an den Toten", welche Naemi auch an Boas lobt (2, 20) und die in diesem Büchlein wiederholt vorkommt, gibt Johann Brenz Anlaß zu einer ausführlicheren Erörterung dieses Be=

<sup>7)</sup> Brenj fagt fehr hübfch: "Cum Boas tam diligenter familiae commendat, ne Ruth molestia afficiatur, sed pro sua voluntate spicas et manipulos colligat, constituit Ruth tanquam dominam agri. Si autem fuerit domina hujus agri, quid relinquitur, nisi ut sit uxor domini agri?"

griffs. Wie noch heute in papistischen Leichenreben, so war zu Brenz' Zeiten viel von "Barmherzigkeit an den Toten" die Rede; und natür= lich verstand und versteht man darunter im Papistum vor allem die Fürditten für die Berstorbenen und die Totenmessen, mit denen man den armen Seelen im Fegseuer zu Hilfe kommen soll. Aber sind es nicht vielmehr die Meßpfassen, als die Toten, denen sie "Barmherzigkeit" zugute kommt, die sich kein Geld für Seelenmessen reuen läht?! Das ist "Barmherzigkeit an den Toten", zeigt Brenz, wenn du der Witwe und den Waisen eines im Glauben entschlassen Jüngers JEsu nach Leib und Seele in der Not hilfst und wohltust. Was du seinen Kindern tust, hast du gleichsam ihm, dem Verstorbenen, zulieb und Shre getan; und es wird dir an dem großen Tag "der Herr deine Tat vergelten" (2, 12) mit seinem besonderen Gnadenlohn, wie er schon hier auf Erden sein Wohlgefallen daran hat und dir der Menschen Zusefallen zu= wendet.

Das dritte Kapitel erzählt uns nun, wie Naemi bemüht ift, der Ruth in Boas einen Gatten und damit "Ruhe zu schaffen, daß es ihr wohlgehe" (3, 1); wie Ruth nach dem ihr (3, 2—4) erteilten Rat handelt (3, 6—9) und damit guten Erfolg hat (3, 10—14), der auch Naemi zugute kommt (3, 15—18).

Allerdings einen über Erwarten guten Erfolg, ohne, ja wider alles Verdienst und Bürdigkeit, urteilt Brenz, ber auf den Ratschlag der Naemi ganz bös zu sprechen ist; und auf Ruths Gehorsam in diesem Falle nicht gut. "Commendata est et Naemi et Ruth pudicitia et pietate. Quid igitur volunt sibi haec turpia et impudica, quae hoc loco commemorantur? Anus enim illa Naemi docet Ruth juvenculam, ut lavet se et induat vestes cultiores, et jubet eam abire ac observare lectum viri Boas ac sese in lectum ejus reclinare; juvencula autem obsequitur. Quid haec aliud sunt, quam impudicarum muliercularum negotia, et turpium vetularum ac lenarum copulationes, quibus juvenculae seducuntur et impuris scortationibus objiciuntur?" Aber wie das, was die Schrift uns vom trunkenen Noah, von Lots Schande, von Juda und Tha= mar sagt, so ift auch, was sie hier von Naemi und Ruth erzählt, nicht als Vorbild zur Nachahmung, sondern vielmehr darum geschrieben, daß man dergleichen fliehe und meide, urteilt er. Naemi hat es zwar mit ihrem Rat, Ruth mit ihrem Gehorsam gut und auch keusch gemeint. "Sed si rem probe consideraveris, hoc muliercularum consilium fuit valde imprudens et temerarium. Non male quidem cessit, divina clementia, sed quantum attinet ad muliercularum conatum, profecto dederunt occasionem multis periculis et magnis sceleribus, ac potius, quantum in se fuit, impedierunt nuptias quam adjuverunt. Quid enim, si Boas ex hoc nocturno Ruth accessu judicasset ipsam impudicam et odio eam propter impudicitiam rejecisset? Quid, si ebrius concubuisset cum ipsa, et postea tanquam scortum repulisset ?" Daß bergleichen nicht geschah, kommt von Gottes gütiger Behülung. "Deus

vertit malum in bonum", macht aber die Sache nicht recht. Und ganz besonders wendet sich Brenz dann gegen die "puellae, quae conjugio nondum legitime inito cum adolescentibus concumbere solent, dicentes, se non inhonesto, sed honesto animo concumbere, videlicet ut legitimum conjugium ineant". Aber diese follen sich nur nicht felbft Sie haben keine Entschuldigung und können auch mit dem betrügen. hier erzählten Vorgang sich nicht rechtfertigen. — So Brenz. Und seine Auslegung streitet nicht wider die analogia fidei, hat aber die größte Mühe, dem Lobe des Boas (3, 10) gerecht zu werden. Auch nach un= feren Begriffen von dem, was züchtig und schamhaft ist, ist, was Naemi rät und Ruth tut, mindestens gewagt und verfänglich; und das bloße "ländlich, fittlich" (bei Reuß, S. 312) tann uns nicht über den Anftog hinweghelfen, für den schon Origenes und Ambrosius Beugen find. Aber der Text felbst lehrt uns, die Sache nicht für so fehr gravierend an= zusehen.

Die Ernte ift eingebracht. Jest geht es ans Dreschen, ans 280r= feln. heute wird Boas damit beginnen, wenn es Nacht wird und sich die Luft erhebt, die zum Worfeln dienlich und nötig ist. Da soll Ruth, gebadet, gesalbt, in gutem Gewand, wie jemand, der keinen gleichgül= tigen, fondern einen wichtigen Gang tut, sich bereit halten, hinabzugehen auf die Tenne. Beil aber, was sie zu tun hat, eigentlich darin besteht, daß sie den Boas um die Ehe ansprechen und sich ihrerseits dazu willig erklären soll — ein Antrag, den Boas ablehnen kann, weil "einer näher ift", was Naemi wohl bekannt gewesen sein wird —, so ist's besser, daß diese Präliminarien unter vier Augen und ohne Zeugen geschehen. Da= her foll sich Ruth verhüllen, daß niemand sie kenne, und fo lange foll fie fich beiseite halten, bis nach der Abendmahlzeit fich alle entfernt haben und nun auch Boas zur Nachtruhe Anstalt macht. Seine Lagerstätte foll fie fich merten und, wenn er ichläft, feine Fußbede aufdeden und fich dort niederlegen. Es wird nicht fehlen, denkt Naemi, so wird nach einiger Zeit Boas wohl erwachen, wenn der fühle Nachtwind über seine Füße hinstreicht, und wenn er dann jemand zu seinen Füßen liegen sieht und Ruth zum Reden kommt, so wird sich's wohl ergeben, ob er Ge= neigtheit zeigt, fie zu ehelichen. Ruth willigt ein; taum ohne Bangen (3, 11: "fürchte dich nicht"); und die Sache gelingt ganz nach Naemis Bunsch. Um Mitternacht erwacht Boas, der sich hinter eine Mandel schlafen gelegt hatte, erschauert und erschrickt — ein Beib lag zu seinen Füßen. Er wendet sich um und fragt: "Wer bist du?" Sie antwortet: "Ich bin Ruth, deine Magd. Breite beinen Flügel über beine Magd; benn du bift ein Blutsfreund." Den Flügel des Oberkleides oder Man= tels breitete der jüdische Bräutigam über die Braut, anzuzeigen, daß fie bei ihm Schutz und Schirm finde (Ezech. 16, 8). Boas versteht jo= fort, daß sie fagen will: Nimm mich zur Ghe und beschirme mich! Und nun folgt weder ein Tadel ihres Benehmens, geschweige eine Abweisung, noch irgend ein Wort, das vor Gott oder Menschen unrecht gewesen wäre

und wozu Boas sich hätte verleitet sehen mögen, wenn der Aufputz der Ruth ein üppiger und fündlicher gewesen wäre, sondern die besonnene Rede eines gerechten und zugleich über den Antrag mehr erfreuten als hat Ruth bisher einen Beweis ihrer Gottfelig= betroffenen Mannes. feit und Tugend damit abgelegt, daß sie Naemi treulich ins jüdische Land gefolgt ift, da sie sich doch auf nichts anderes Rechnung machen konnte, als ihr bis ans Ende zu dienen, so sieht Boas in ihrem Verhalten, seit fie in Israel ist, einen noch besseren Beweis derselben. Sie ist nicht ben Jünglingen nachgegangen, weder ben reichen noch ben armen, be= gierig, mit einem jungen Gatten in eine zweite Ghe zu treten, durch welche dem Geschlecht Elimelechs und Mahlons kein Erbe erwachsen fönnte — daran hätten andere junge Wittven in ihrer Lage wohl ge= dacht, sondern sie will Naemi auch darin gehorchen, daß sie, um Mahlons Geschlecht zu erbauen, ihn, den Boas, den älteren Mann, ehelichen will, wenn er sie begehrt (3, 10). Sie hat also gar nicht zu fürchten, daß er fie gering achten werbe, weil fie fich ihm angeboten hat; auch ihr jetiger Schritt ftößt bei ihm die überzeugung nicht um, die die ganze Stadt hat, daß Ruth ein tugendsames Weib ist. Aber ihm, dem Boas, kann man's verargen, wenn er zur Ebe mit ihr schreitet, ohne dem, der als ein noch näherer Blutsfreund ein näheres Recht und so auch eine nähere Pflicht ihr gegenüber hat, Gelegenheit gegeben zu haben, sich zu äußern. Wenn er sich morgen als bein Goel erweisen und bich nehmen will, wohl. Wenn nicht, so will ich dich nehmen, so wahr der HErr lebt (3, 13). Und bann weist er sie ruhig an, bis morgen früh, wie vorhin, zu seinen Füßen zu schlafen; sie können eins dem andern trauen; sie wissen beide, daß es noch unentschieden ist, ob Ruth des Boas oder des näheren Blutsfreundes Beib werden wird. Aber des Morgens, noch ehe einer den andern ken= nen konnte, stand sie auf. Sowohl um des Boas, als um Ruths, als um des näheren Goels willen mußte aller boje Schein vermieden und follte niemand inne werden, "daß ein Beib in die Tenne kommen sei". Aber leer ließ er sie nicht zu ihrer Schwieger gehen. Sechs Mak Gerste maß er ihr zu; dann machte er sich auf, von der Tenne, die auf dem Feld vor ber Stadt war, in die Stadt zu gehen; sie aber tam zu ihrer Schwieger und fagte ihr, was sich zugetragen. naemi aber sprach: "Sei stille, meine Tochter, bis du erfährest, wo es hinaus will; denn der Mann wird nicht ruhen, er bringe es denn heute zu Ende" (3, 14-18).

Zum bessertändnis des Schlußkapitels, in dem der andere, nähere Goel auftritt, "mit dem noch kein Ereget etwas hat anzusangen wissen" (Neuß, S. 314), mag es dienlich sein, von vornherein anzugeben, wie wir uns zu denken haben, was Kap. 4, 3 von dem Verkauf des Feldes Elimelechs gemeldet wird. Wenn man 5 Mos. 25, 5—10 und 3 Mos. 25, 25 ff. mit Ruth 4, 1—8 zusammenhält, entsteht folgen= des, wie ich glaube, richtige Vild. Ehe Elimelech mit den Seinen Beth= lehem verliech, um im Moaditerland zu weilen und die teure Zeit dort zu überstehen, wird er schon sein Stück Feldes verlauft, das heißt, so verkauft haben, wie ein Israelit ein Erbe veräußern durfte. Er wird also in Empfang genommen haben, was man ihm für die Nutnießung bis zum nächsten Jubeljahr anbot. Mit diesem Erlös ging er ins Land der Moabiter. Ms nun Naemi mit Ruth wiederkam, war noch der Besitz von Elimelech da, der, wenn Mahlon noch gelebt hätte, oder ein Sohn von ihm dagewesen wäre, im nächsten Jubeljahr an ihn zurückgefallen wäre. Da er aber tot und kinderlos war, so hatten Naemi und Ruth keinerlei Anspruch mehr an dies Feld. Doch ent= stand ein solcher gerechter Anspruch wieder, sobald der nächste oder übernächste Blutsfreund Elimelechs sich entschloß, Ruth zu ehelichen und so dem Mahlon Samen zu erwecken. Die Aufforderung oder Ermunterung dazu konnte aber in diesem Fall, da Ruth Ausländerin war, füglich nur von Naemi ausgeben, der daran liegen mußte, von der Familienehre und dem Familienbesitz ihres Mannes noch zu retten, was sich retten ließ. Ein aus solcher Che geborener Sohn wäre bann ber rechtliche Erbe der Ansprüche Mahlons und schlieflich der Erbe des Feldes Elimelechs gewesen. Nur mußte er den Ader Elimelechs, wenn er ihn vor dem Jubeljahr haben wollte, dem wieder abkaufen, an den ihn Elimelech verkauft hatte, das heißt, er mußte ihm einen nach der Nähe des Jubeljahrs bemessenen Ersat für die ihm bis dahin noch zustehenden Ernten herauszahlen. So kam es, daß im gegenwärtigen Falle zwar für niemanden eine direkte Verpflichtung bestand, die Ruth zu heiraten; denn weder Boas noch der nähere Goel waren so nahe mit Mahlon verwandt, daß sie nur weil er kinderlos war, seine Witwe hätten nehmen müssen; aber wenn ein Anspruch auf das Erbe Elime= lechs erhoben werden wollte, so konnte ihn nur ein solcher Verwandter desselben erheben, der zugleich zur Seirat Ruths willig war.

Boas hatte diese Willigkeit; ob der nähere Goel sie hatte, war fraglich. Aber billigerweise konnte er nicht umgangen werden. Darum sucht Boas darüber sofort klar zu werden. Er geht nach Bethlehem und trifft ihn, und zehn Männer von den ültesten der Stadt werden als Schiedsrichter und offizielle Zeugen dasür, daß alles ehrlich und ordent= lich zugehen soll, zugezogen. Man sitzt unter dem Tor und verhandelt. Es zeigt sich, daß der nähere Goel willig ist, die betreffende Kauf= oder Entschädigungsssumme dranzuwagen. Er erklärt das vor den Bürgern und ültesten Bethlehems zweimal. Mis er aber hört, daß hinter Naemi noch Ruth steht, und daß er zum Antritt des Erbes nur berechtigt sei, wenn er diese eheliche, daß er also das Erbe doch nicht zu dem Seinigen schlagen dürfe, sondern es nur zu bearbeiten habe, um Mahlon "einen Namen zu erwecken auf sein Erbteil", da tritt er zurück und sagt, gleich= falls zweimal: Ich mag es nicht beerben. Nicht daß ihm die Moaditin zuwider wäre; aber er fürchtet sein eigen Erbteil zu verderben.<sup>8</sup>) Es ist

<sup>8)</sup> Bir tönnen uns diese Befürchtung auf berschiedene Beise erklären. Reil (Rommentar, 2. A. 1874, S. 402): "Die Lösung tostete Geld, indem die Jahres= erträge des Feldes bis zum Jubeljahre bezahlt werden mußten. Erwarb er nun

das sein fester Entschluß, von dem er nicht mehr abgehen wird. Daher bekundete er, daß er sein Recht an Boas abtrete, dadurch, daß er seinen Schuh auszog und ihn vor allen Zeugen an Boas übergab. Er folgte damit einer alten Gewohnheit 9) in Jsrael. Und Boas erklärt vor den= felben Zeugen und vor allem Volt, das sich sonst noch unter dem Tor zusammengefunden hat, daß er "alles gekauft habe, was Elimelechs ge= wesen ist, und alles, was Chiljons und Mahlons, von der hand Nae= mis; dazu — fagte er — auch Ruth, die Moabitin, Mahlons Beib, nehme ich zum Beibe, daß ich dem Verstorbenen einen Namen erwecke auf sein Erbteil, und sein Name nicht ausgerottet werde unter seinen Brüdern und aus dem Tore seines Orts. Reugen seid ihr des heute." - Er tritt also die Erbschaft an mit der Rlausel, die in diesem Falle daran hing. Und wenn wir nun hören, daß "alles Volt, das im Tor war, famt den ültesten, sprachen: Bir find Beugen", und den herrlichen Segenswunsch vernehmen, den sie ihm zurufen: "Der HErr mache das Beib, das in dein Haus kommt, wie Rahel und Lea, die beide das Haus Israels gebauet haben, und wachse sehr in Ephrata und werde gepreiset zu Bethlehem; und dein haus werde wie das haus

basselbe zu feinem bleibenden Eigentum, fo hatte er feinen Grundbefit um dieses Relbstud vermehrt. Sollte er dagegen die Ruth ehelichen, so gehörte der gelöfte Ader bem Sohn, ben er mit berfelben zeugen würde, und er hatte bas aus feinen Mitteln für bie Löfung gezahlte Geld für ben Sohn ber Ruth ver= ausgabt und baburch feinem Befige ein Rapital entzogen und bemfelben geschadet." Ober ber Goel mochte, war er noch ledig, auch wohl denken: wenn ich vielleicht nur einen Sohn mit Ruth zeuge, fo würde mein eigener name untergehen und ber Mahlons erhalten und mein Erbteil an feine Linie tommen. Bar er verheiratet, was Brenz annimmt, fo fagte er fcließlich nein, quia noluit incommodum, quod familiae suae imminere existimabat, si ad priorem quam habebat uxorem etiam Ruth duceret; bas bewog ihn, auf den Borteil au verzichten, den er fich fonft hatte von dem Erbe Elimelechs versprechen tonnen. Johann Gerhard freilich, der im Rommentar zum Deuteronomium bie Frage: an constitutio (nämlich bie von ber Pflichtehe bes Schwagers) etiam agat de fratre maritato ? fehr entschieden mit "minime" beantwortet, erspart in biejem Fall dem Goel jede Grundangabe für feine Beigerung, ja würde ihn, wenn er bie Schwagerehe vollziehen wollte, fündlicher Polygamie iculbig achten.

9) Diefe "alte Gewohnheit in Israel" ift nicht zu verwechfeln mit der von Gott gebotenen Zeremonie 5 Mof. 25, 9, die einzig und allein dem Schwager gegenüber, der die Schwagerehe verweigerte, in Anwendung fam. Auch der nähere Goel war nicht Mahlons Bruder, sondern entsernter verwandt. Und Ruth hätte nicht das Recht gehabt, ihm einen Schuh auszuziehen, ihn anzuspeien oder vor ihm auszuspeien nach 5 Mos. 25, 9. — Reben diesem gött= lichen Gesch für diesen einen besonderen Fall sinden wir hier eine auch sonst und Ruchtshändeln dicht unbekannte Gewohnheit, bei allerlei Rauss= und Bertausshändeln die Rechtsabtretung durch das Ausziehen des Schuhes som bolisch auszubrücken. Mit dieser Gewohnheit allein, die zur Zeit der Absallung des Büchleins schon abgetommen gewesen sein muh, haben wir es hier zu tun. Perez, den Thamar dem Juda gebar, von dem Samen, den dir der Herr geben wird von diesem jungen Weibe", so finden wir darin einerseits die Bestätigung dessen, was Boas zuvor zu Ruth (3, 11) gesagt hat: "Die ganze Stadt meines Volkes weiß, daß du ein tugendsam Weib bist", andererseits begreisen wir angesichts der letzten Worte, wie der Schreiber dazu kommt, gerade das Geschlecht des Perez (4, 18—22) nachzutragen.

So ist also alles ehrlich und ordentlich zugegangen. Die Hochzeit findet statt zwischen Boas und Ruth. Und da er bei ihr lag, gab ihr der HErr, daß sie schwanger ward, und gebar einen Sohn. Dem HErrn wird das zugeschrieben, nicht dem Boas. Denn Rinder find eine Gabe bes HErrn und Leibesfrucht ift ein Geschenk. Gott gibt sie, wem er Wenn er nicht will, tann eine Rabel lange tropen: Schaffe mir will. Rinder; wo nicht, so sterbe ich. — Die Pflegerin dieses Rindes aber, das nun Mahlons und Elimelechs Erbe antritt, wird Naemi, die von den Beibern zu Bethlehem beglückwünscht wird, daß nun jo herrlich für die Erquidung und Versorgung ihres Alters gesorgt ist. "Denn deine Schnur, die bich geliebet hat, hat ihn geboren, welche dir beffer ift benn fieben Söhne" (4, 13—16). Mit dem Vermerk, daß der Knabe des Boas und der Ruth den Namen Obed erhielt, der Isais Bater und Davids Großvater war, und mit dem Nachtrag der Genealogie von Perez bis David schließt das Buch. —

Bu welchem 3wed ift es nun geschrieben? Eb. Reuß registriert: "Der Verfasser wollte die Pflichtehe empfehlen (Bertholdt); er wollte Toleranz gegen Ausländer predigen (Niemeyer); er wollte zeigen, daß die Tugend zuletzt immer belohnt werde (Riegler); er wollte den Schwiegermüttern und = Döchtern ein nachzuahmendes Vorbild malen (Moldenhawer); er wollte das Ideal der Ehe zeichnen (Birth); er wollte lehren, daß Christen Kaufkontrakte machen dürfen (Brenz); und wenn auch nicht gerade der Zwed, fo boch der Nuten der Geschichte ift (nach Derefer), daß die Bauern, wenn sie dieselbe hören, in der Rirche nicht einschlafen" (S. 313). - "Die gewöhnliche Meinung aber, und in gewissem Sinne die richtige, ist, daß das Buch zur Ehre Davids geschrieben, sei es, um nachzuweisen, daß ber König anständige Vor= eltern gehabt habe (Eichhorn, Göthe), sei es bloß, um seine Geschichte zu ergänzen, weil anderwärts von diesem nichts gesagt ist." Die Auf= faffung, "Ruth wäre aus Cottesfurcht nach Bethlehem gezogen (Bleek), aus Drang nach Jehovah (Umbreit), und das Buch fei zur Verherr= lichung des Glaubens geschrieben, um des willen Ruth gewürdigt wurde, die Stammmutter Christi zu werden", weist Ed. Reuß weit von sich. Und doch ift fie die einzig richtige, auch von Joh. Brenz geteilte, dem Ed. Reuß seiner Gewohnheit satirischer Witelei zuliebe eine falsche Awedangabe unterschiebt, die nur dem 4. Kapitel des Buches gemeint ist. Das Büchlein Ruth, fagt Brenz, fo klein es ift, ift doch um großer Ur= fachen willen geschrieben. Er nennt dann zwar auch die, daß uns bier

#### Bermifchtes.

ein Exempel der im Gesetz gebotenen Verwandtenehe, die dem Bruder Samen erwecken soll, vorgestellt werden wolle, sagt aber: Dies Büchlein ist vornehmlich dazu dienlich, daß wir die Familie der Ruth kennen lernen, die im Geschlechtsregister JEsu genannt wird, und daß wir gleichsam einen Kommentar haben zu den Worten in der Genealogie bei Matthäus: "Boas zeugete Obed von der Ruth." Daß diese arm= selige Moaditin die Stammmutter eines David und, was viel mehr, Christi geworden ist, aus dem Staub zu den höchsten Ehren gekommen, das soll hier zur Stärkung unsers Glaubens berichtet werden. — Daß dies der letzte Zweck dieses Büchleins ist, das uns schler will, wie eine Heite Zweck dieses Büchleins ist, das uns schler will, wie eine Heite zur Stärkung unsers David zu werden, dau der Ehre kommt, die Stammmutter des Hauses David zu werden, dem der Mess jias entstammutter des Hauses David zu werden, dem der Mess jias entstammutter des Hauses David zu werden, dem der Mess jias entstammen soll, das ist für einen Christen, der bedenkt, daß auch dies Buch des Alten Testaments, wie alle Schrift, von Christo zeuget, gar kein Zweisel.

## Bermischtes.

Evangelienfragmente auf ägyptischen Tonscherben. A. Deiß= mann schreibt in der "Chr. 28.": "Seit dem großartigen Buche von Ulrich Wilden, "Griechische Oftrata aus gappten und Nubien", wissen wir, daß die Tonscherbe im Altertum eine große Bedeutung als Schreib= material hatte, und sind namentlich über die griechischen Oftraka ügyp= 28. E. Crum hat sodann in seinen tens ausgezeichnet orientiert. 'Coptic Ostraca' Hunderte von beschriebenen Scherben in koptischer Sprache aus christlicher Zeit publiziert. Daß wir gerade aus ügypten besonders zahlreiche mit Tinte beschriebene Oftraka besiten, hängt mit den günstigen Boden= und Klimaberhältnissen des wunderbaren Landes zusammen. Auch in der übrigen antiken Belt hat man nicht selten auf Oftrata geschrieben, nur find folche in viel geringerer Babl erhalten. Bir alle kennen den Oftrazismus des Rleisthenes; mehrere Scherben dieser großen athenischen Volksabstimmung hat man neuerdings in Athen wiederentbedt. In Wiesbaden sah ich vor einigen Wochen im Museum ein Oftrakon mit lateinischer Schrift, das daselbst auf dem Grundstüd Langgasse 29 ausgegraben worden ift. Eine in Megara entbedte Tonscherbe mit dem Texte des Baterunsers hat Rudolf Anopf in Marburg publiziert. Von Oftraka ist die Rede gewesen auch in ver= schiedenen Einleitungen in das Neue Testament, da, wo man die antiken Schreibstoffe zu behandeln pflegt. Eberhard Nestle in feiner Einführung in das Griechische Neue Testament bemerkt dabei, daß Neutestament= liches bis jest auf Oftrata nicht nachgewiesen sei, und er hat damit im Jahre 1899 wohl recht gehabt. Inzwischen hat jedoch, abgesehen von ber Baterunserscherbe Rnopfs, Crum in feinen toptischen Oftrata auch einige griechische publiziert, welche Schriftworte enthalten, barunter

zwei Sprüche aus dem Lukasevangelium. Biel bedeutsamer aber ist eine Publikation des Chefinspektors der Verwaltung der Altertümer in Affiout (ugypten) Guftave Lefebbre, die ich soeben durch die Gute des Berfassers erhalte: "Fragments Greks des Evangiles sur Ostraka." Diese Publikation gibt den Text von 20 größeren und fleineren griechi= schen Oftrata mit Bruchstüden aus unsern Ebangelien. Von Bouriant bereits vor längeren Jahren in Oberäghpten angekauft, bilden diese Scherben eine Zierde des Institut français d'archéologie orientale. Ihr näherer Fundort und die Umstände ihrer Entdedung tonnten nicht mehr ermittelt werden, aber ihre Echtheit steht außer Frage. Das Alter ift nach den Schriftzügen zu vermuten: die Scherben find etwa im 7. Jahrhundert nach Christus geschrieben, in der Zeit der arabischen Sie enthalten den von drei verschiedenen Sänden ge= Eroberuna. schriebenen Text von Matth. 27, 31. 32; Mark. 5, 40. 41; 9, 17. 18. 22; 15, 21; Luf. 12, 13-15; 12, 15. 16; 22, 40-45; 22, 45-49; 22, 49-53; 22, 53, 54; 22, 55-59; 22, 59, 60; 22, 61; 22, 61-64; 22, 65-69; 22, 70. 71; Joh. 1, 1-9; 1, 14-17; 18, 19-25; 19, 15-17. Man sieht sofort, daß das Lukasevangelium am reichsten bedacht ist; zwei Ostraka tragen den fortlaufenden Text von Luk. 12, 13-16 und zehn Oftraka gar den ganzen Text von Luk. 22, 40-71, also eines großen Studes aus der Passionsgeschichte. Daß diese zehn Oftrata zusammengehören, ift auch äußerlich dadurch markiert, daß die Schreiber fie durch die Zahlzeichen 1—10 numeriert haben. So werden jedenfalls auch die Johanneischen Fragmente nicht von verschiedenen Besitzern stammen, sondern ebenfalls au ein und derselben Reihe gehören. Diese Beobachtung ift nach zwei Seiten hin von Bichtigkeit: einmal weift fie darauf bin, daß wohl alle diese Ebangelienostraka von einem und demselben Funde herrühren (dafür spricht auch, daß auf der einen Lukasscherbe das vorhin nach= gewiesene Fragment Mark. 9, 3 fteht, ein Stück aus ber Berklärungs= geschichte, die auf der einen Martusscherbe fortgesett ist), sodann aber deutet sie den Gesamtcharakter dieser Bibelscherben an, indem sie die Frage beantwortet: Zu welchem Zwede hat man wohl dieje Oftraka mit Ebangelienworten beschrieben? Der Herausgeber teilt mit, daß Perdrizet ihm die Hypothese nahe gelegt habe, es handele sich bei den Ostraka um Amulette. Indessen die Serie der zehn zueinander ge= hörenden Stücke und die zu vermutenden andern Serien legen eine andere Erklärung biel näher. Es ist ganz undenkbar, daß jemand zehn Stück Oftraka als Amulett bei sich getragen haben wird, aus dem ein= fachen Grunde, weil sie für ein Amulett viel zu schwer sind. 3ch habe felbst die Probe darauf gemacht, ohne an die Amulettenfrage dabei zu denken: bei Vorträgen habe ich wiederholt zehn oder zwölf Stud aus meiner Oftrakasammlung in der Tasche gehabt, um sie ben Hörern vorzuzeigen: bequem war die sonst sehr erfreuliche Last eigentlich nicht. So wird es bei der Vermutung Lefebbres bleiben, daß die Scherben

#### Bermifchtes.

beschrieben worden sind, um ein billiges Evangelienlektionar herzu= stellen, ein Lese= ober Vorlesebuch mit ausgewählten ebangelischen Berikopen oder vielleicht auch dem fortlaufenden Texte der einzelnen Evangelien. Und wer das Befen der Oftrata tennt, steht nunmehr vor der Erkenntnis der eigentlichsten Bedeutung dieses neuen Fundes. Die Ostraka waren in der Regel das Schreibmaterial der Armen; die Scherbe war umsonst zu haben, auch im kärglichsten Haushalt, wenn ein böfer Niemand den Ölfrug oder die Teigschüssel zerschlagen hatte. Wer etwas auf sich hielt, schrieb so leicht keinen Brief auf eine Scherbe; nur im Notfall, und dann entschuldigte er sich, er sei auf dem Lande und habe keinen Paphrus zur Hand. (Solche und ähnliche andere For= meln stehen in den koptischen Scherbenbriefen bei Crum.) Wer auf Oftraka sich Evangelienterte schrieb oder schreiben ließ, war ein Armer: vielleicht ein Mönch oder ein Schulknabe, oder eine Frau aus der Zahl der andern Namenlosen. Darum können wir auf die schöne Publikation Lefebbres die Worte schreiben: die Ebangelien in der Hand des niederen Volkes, das Evangelium bei den Armen ügyptens im Zeitalter des heranflutenden Jølam!" F. B.

Bar Paulus Epileptiker? Die liberalen Theologen erklären be= kanntlich Paulus für den großen Fälscher des Christentums. Und um dies plausibel zu machen, fügen sie die zweite Behauptung hinzu, daß Paulus ein Spileptiker gewesen sei, "ein durch und durch tranker Mensch, von schweren nervösen und geistigen Störungen gepeinigt". Bas aber von dieser Theorie zu halten ist, davon heißt es in einem Artikel der "A. E. L. R." also: "Wir wissen, was für ein Selbstbekenntnis des Paulus dieser Theorie zugrunde liegt. 3m zwölften Rapitel des zwei= ten Korintherbriefes berichtet er neben den erhebenden Offenbarungen, deren er gewürdigt worden, von den tief demütigenden Leiden: ein Satansengel schlage ihn mit Fäusten, und er trage einen Bfahl in sei= nem Fleische mit sich herum. 3ch tann es begreifen, wie die Theologen in Verlegenheit, dem Patienten Paulus die richtige Diagnofe zu stellen, nach jenen Indizien auf das Auskunftsmittel verfielen: der große Seidenlehrer sei epileptisch gewesen, auch Casar, auch Napoleon seien ja mit demfelben Leiden behaftet gewesen. Aber da dieses Berdikt zu= gleich eine Anklage enthält, eine Entwertung des paulinischen Eban= geliums, so ist die äußerste Vorsicht geboten. Ich habe mich deshalb mit einem Argte in Verbindung geseht, nämlich mit Gerrn Dr. Blümde in Bethel bei Bielefeld, der in seiner Eigenschaft als Oberarzt der von Bodelschwinghschen Anstalten über eine felten große Erfahrung verfügt. Der Genannte, eben beschäftigt mit einer wissenschaftlichen Arbeit über die Frage: "War Paulus epileptisch?" hatte die Güte, meine Fragen fehr bestimmt und zuverlässig zu beantworten. 1. Ift das Krankheits= bild, das der Apostel von seinen körperlichen Leiden gibt, ein solches, das der Epilepsie entspricht? "Nein. Aus den in Frage kommenden Stellen des Neuen Testamentes läßt sich die klinische Diagnose: Epilepsie nicht

rekonstruieren. Nirgends wird auch nur andeutungsweise erwähnt, daß Paulus an Arämpfen gelitten habe, und an keiner Stelle findet sich ein Anhaltspunkt dafür, daß sich die epileptische Charakterdegeneration, welche bei jahrzehntelang bestehender Epilepsie immer eintritt, gezeigt habe.' 2. Ift ein Epileptiker imftande, dieses übermaß von Leiden au erdulden, solche Strapazen zu ertragen und dabei doch diese geistige Spannkraft und diese körperliche Leistungsfähigkeit an den Tag zu legen? "Nein, niemals." 3. Was ist von der ganzen Theorie zu halten? "Medi= zinisch läßt sie sich überhaupt nicht stützen, wie denn auch in keinem medizinischen Lehrbuche der Name des Paulus unter den befannten Epileptikern gefunden wird. Go bliebe also nur noch die Tatsache der Analogie zur Stütze diefer Auffassung, daß auch Cafar und Rapoleon Epileptiker gewesen seien. Was den ersteren betrifft, so verweise ich auf die Darstellung des römischen historikers Sueton, der erzählt, Cafar fei zweimal bei Abwidlung öffentlicher Angelegenheiten von der "Bollsversammlungskrankheit', das heißt, von epileptischen Zufällen, betroffen worden. 3ch muß es den Medizinern überlassen, sich mit der merkwür= digen Stelle über das förperliche Befinden des großen Römers aus= einanderzuseten. Hinsichtlich Napoleons hat mir ein in der napoleoni= schen Quellenliteratur ganz außergewöhnlich belesener junger Freund den Aufschluß gegeben, daß auch die mit dem physischen Leben Rapoleons Vertrautesten, wie z. B. sein langjähriger Rammerdiener Constant, von Epilepsie nichts wissen, und daß zur Legende von der Epilepsie die Gesichtsneuralgien, verbunden mit unwillfürlichen Zuckungen, Veranlassung gegeben haben könnten. Daß es mit Casar eine ähnliche Be= wandtnis haben möchte, scheint mir nicht ausgeschlossen zu sein. Man verzeihe die Abschweifung. Sie war in gewissem Sinne nötig, wenn wir uns tein falfches Bild des Belden und feines Bertes machen follten, des Helden, den wir jest in seine Passion zu begleiten haben. Nein, Paulus ift so gut wie JEsus geistig stark, gesund, normal und klar in fein Leiden gegangen. Benn ich eine Vermutung wagen darf hinsichtlich der körperlichen Leiden, hinsichtlich des irdenen Gefäges, in dem er feinen Schatz trug, so ist es diese: Bas dem Apostel die Birksamkeit jo erschwerte, daß er dreimal heiß um Befreiung von dieser Blage flehte, das war Ophthalmie, eine schmerzhafte Augenkrankheit, die den Apostel zugleich entstellte, ihn in hohem Grade von seiner Umgebung abhängig machte und seine Sehtraft schwächte, so daß er seine Briefe biktieren mußte, um jeweilen nur einen eigenhändigen Schlußgruß binzuzufügen. Daß er tropdem seine Aufgabe löste, die Hindernisse über= wand und sich also an Gottes Gnade genügen ließ, standhaft dieses Leiden ertrug zu den andern hinzu, die ihm seine Feinde zufügten, das ift ein wesentlicher Bug, der bei der Zeichnung feiner geldengröße nicht vergessen werden darf." F. B.

.

#### Literatur.

COUNTRY SERMONS. New Series. Vol. II. Sermons on the Epistles for the Church Year. Festive Cycle Advent to Pentecost. By *Rev. F. Kuegele*. Augusta Publishing Company, Crimora, Va. 1906. %rei3: \$1.25.

1906. \$reis: \$1.25. P. Kügele ift in unferer Mitte längft bekannt als ein Prediger, dem Gott in hohem Maße die Gabe verliehen hat, fein Wort recht darzulegen aur Lehre, zur Strafe, zur Befferung, zur Jüchtigung in der Gerechtigkeit und vor allem auch zum Troft. Davon legen wieder die vorliegenden Predigten beredtes Zeugnis ab, in welchen die alte Bahrheit auf unfere Zeit und unfere Verhältniffe in rechter Weife angevandt wird. Achtundbreißig Predigten find es, die hier dem Lefer geboten werden, Predigten, denen man es in jeder Zeile abmerlen kann, wie tief sie durchacht und wie forgfältig sie nusgearbeitet worden sind. Der Independent hat recht, wenn er von diefen Predigten fagt: "They are scriptural, simple, chaste in diction and deal plainly and directly with the needs and sins of men and the one way open in Christ for their redemption." "They are made" — bemerkt ein anderes Blatt — "of the true stuff and inspired by the right spirit, and cannot fail to carry a blessing with them."

## Rirchlich = Beitgeschichtliches.

#### I. Amerita.

Die "Bachende Rirche" schreibt: "Der erste, der gegen Pfeffinger schrieb, war der Hofprediger Stolg. 1558 tam dessen Schrift heraus. Stolg gibt den Streitpunkt fo: Die Frage ist nicht, ob der Wille des natürlichen Menschen noch etwas bermöge in natürlichen Dingen, sondern ob er etwas ober nichts vermöge, ein Kind Gottes zu werden; und da ist es flar, es ist nichts im Menschen nach dem Falle übrig geblieben, das da könne irgendwie Ursache sein, das ewige heil sich anzueignen und zu erlangen. Es ist allein das Werk der Gnade Gottes, wenn der Mensch zum Glauben kommt und feinem alten Menschen Widerstand leistet. Es ist darum nicht genug, zu fagen, ber Bille des alten Menschen werde vom Seiligen Geiste in Bewegung gesetzt, daß er zustimme, sondern der Seilige Geist gibt erst diese Ruftimmung; denn die Schrift fagt: Gott gibt Bollen und Bollbringen, und nicht nur: Gott bewegt, entzündet den Billen. Gott schafft in uns einen neuen Billen und Erkenntnis. Die Abweisung der Gnade ist unser Werk; die Annahme der Unade ift aber ausschließliches Wert und Gabe Gottes. Bis fo weit ist alles richtig; aber nun zieht Stolz einen bösen Schluß, und ber lautet: "Der Grund für die Erwählung des einen und die Verdammnis des andern liegt nicht im Menschen, in seinem freien Willen, sondern nur in Gottes Gnade und Gerechtigkeit, nach deren Gründen man nicht weiter zu forschen hat.' In diesen Worten wird die Ursache der Verdammnis in Gott gelegt. Die Spnergisten machten den Vernunftschluß: Beil die Ursache der Verdammnis im Menschen liegt, so liegt auch die Ursache des Heils im Menschen; Stolz macht den Vernunftschluß nach der andern Seite: Beil die Ursache der Seligkeit des Menschen in Gott liegt, so liegt auch die Ursache der Verdammnis in Gott." — Genau das, was hier gelehrt und verworfen wird, lehrt und verwirft auch Missouri. Bir lehren, das kein Mensch, auch nicht vermöge der Enade, vor feiner Bekehrung das Vermögen hat, die Enade anzunehmen, sondern daß Gott dies Annehmen, dies neue Wollen selbst und nicht bloß das Vermögen dazu im Menschen wirkt. Und wir verwerfen den Schluß, wenn jemand aus der Tatsache, daß Cott allein ohne alles mensch= liche Butun die einen bekehrt, folgert, daß der Grund des Unglaubens und der Verdammnis in Gott liege und nicht allein im Menschen. Ebenso verwerfen wir auch den Schluß der Shnergiften und unferer Gegner, die aus ber Tatsache (und den Sprüchen der Schrift, welche diese Tatsache lehren), daß der Mensch allein und nicht Gott daran schuld ist, wenn der Mensch verloren geht, folgern, daß der Grund (oder Erklärungsgrund) der Bekebrung und Seligkeit nicht allein in Gott liege, sondern auch im Verhalten des Menschen, und demgemäß behaupten, daß Bekehrung und Seligkeit mit bom Verhalten des Menschen abhängig fei. Ber mit den obigen Sätzen der "Wachenden Kirche" Ernft macht, stimmt mit Missouri in der Lehre von der Bekehrung. F. B.

Der Luthoran und geheime Gefellichaften. Ein energischer Proteft gegen ein übel, darunter unser staatliches Schulspftem leidet, kommt von dem Schulfuperintendenten zu Reading, Pa. Es liefen viele Rlagen von feiten der Eltern ein, und der Umstand, daß die Zugehörigkeit zu diesen Gesell= schaften die Veranlassung wurde, daß viele Schüler im Eramen durchfielen, gab dem Oberhaupt dieser Schulen die erwünschte Gelegenheit, den Gesells schaften einen träftigen Sieb zu versehen. Sier find feine Borte: "Jeder Freund der öffentlichen Schulen sollte meiner Meinung nach es beflagen, daß diefe Brüderschaften in unsern öffentlichen Schulen Einlaß gefunden haben. Unfere öffentlichen Schulen sind, mehr als alle unfere Einrichtungen, Erzeugnis einer demokratischen Regierung, und jeder Knabe und jedes Mäd= chen sollten sich gleichstehen. Dagegen zerspalten diese Gesellschaften die Schulen in Parteien und ziehen einen sich absondernden und parteisüchtigen Geist groß. Sie geben Veranlassung zu unnatürlichen Freundschaften, rufen gant hervor, nähren Selbstfucht und hochnäsigkeit, verwirren den Be= ariff von Recht und Unrecht. leiten Knaben und Mädchen zum Klub=Leben an, gewöhnen zur Verschwendung, zerstören Fleiß und Disziplin und beeinträchtigen den Wert der Schulen." Bas er von diefen Gefellichaften fagt, gilt in gleichem Maße' von geheimen Gesellschaften im allgemeinen. Es ist nichts Ungewöhnliches, daß ein Shemann fünf oder gar zehn Gesell= schaften angehört, bis er daheim nicht viel mehr als ein Kostgänger ist. Dies ift ein Grund, weshalb so viele Familien ihr Haupt verloren haben. — Die "Wachende Rirche" zitiert dies aus dem Lutheran und fügt hinzu: "Obiges entnehmen wir dem Lutheran, dem Hauptblatt des Generalkonzils, und zwar zitieren wir es deshalb, weil dies Blatt wunderselten die Logenfrage berührt, und weil auch das, was hier gesagt ist, den Nern der Sache gar nicht trifft. Bie will der Lutheran es vor Gott verantworten, daß er feinem zahlreichen Leferfreis nicht reinen Wein einschenkt, daß er ihm nicht zeigt, daß die Loge ein durchaus christusfeindliches Institut ist, eine der vornehmsten Baffen, damit Satan gegen die Kirche Gottes tämpft? Barum weift er feinen Lesern nicht nach, daß die Loge eine falsche, antichriftliche Religion hat, welche aum Seligwerden weder Glauben an Christum noch Reue, Bieder= geburt, Bekehrung, heiligung, kurz, nichts von alledem verlangt, was doch die Schrift als zur Seligkeit nötig lehrt, sondern jedem member of good standing Jutritt aum ewigen Leben gewährt? Die Greek Letter Societies

in den Schulen find allerdings vom übel, aber fie find harmlos im Bergleich mit der Loge. Damit, daß behauptet wird, die Loge sei nicht besser als jene, wird teinem Menschen die eigentliche Gefahr aufgededt. Der Lutheran will ein Bannerträger der streitenden Rirche sein, macht aber seine Leser auf einen der gefährlichsten Reinde gar nicht aufmerksam und führt nicht zum Rampfe gegen denfelben an. Bir fragen: Bie will der Lutheran und auch die andern Blätter, die es beharrlich verfäumen, diese Frage zu be= handeln — wie wollen sie die Anklage zurückweisen, daß sie stumme hunde find, und wie wollen sie ihre hände reinigen von dem Blute derer, die ver= loren geben, weil sie nicht gewarnt wurden? Oder kennt die Redaktion bes Lutheran die Loge nicht? Der Rezensent eines deutschen Blattes schrieb feinerzeit über unfer Schriftchen: "Die moderne Loge eine Biederbelebung des alten Heidentums': Er sei nie Glied einer Loge gewesen, könne daber auch nicht beurteilen, ob das in dem Büchlein Gesagte Tatsache sei. Ift das etwa auch der Standpunkt des Lutheran? Wir wissen es nicht; aber das ift flar, wenn ein hirte aufmerksam gemacht würde, daß Bölfe die Gegend unsicher machten, und er wäre zu träge ober zu gleichgültig, sich von der Bahrheit des Gehörten zu überzeugen, so wäre er kein treuer hirte und wäre unbedingt verantwortlich für etwaigen Schaden. Und der Seelforger, der sich heute mit Unwissenheit in der Logensache entschuldigen will, ist auch nicht treu, er ift ein Mietling und wird auch am Jüngsten Tage so heißen. Ber sehen will, muß zugeben, daß die Loge durch ihre falsche Religion dem Teufel dient und keins ihrer Glieder zu Christo führt, sondern ein Begweiser zur hölle ift. Tatjache ift auch, daß viele, viele ihrer Beisung folgen. Wer es wissen will, tann's wissen. Beshalb ift man denn ftumm?"

F. B.

Das Ranada="Rirchenblatt" berichtet von der Versammlung der Ranadaspnode in Berlin unter anderm auch wie folgt: "Es ist Samstag. Schon liegen zwei Arbeitstage hinter uns. Roch find wenige Geschäfte erledigt. Biel bleibt noch zu tun übrig und wenig Zeit. Schon macht sich unter den Spnodalen ein Drängen nach schneller Erledigung der Arbeiten bemerkbar. Da treten zwei Gäfte in die Versammlung, die herren Rev. 3. Andrew von der englischen Hochkirche und Reb. 28. Bradley von der presbyterianischen Gemeinschaft. Sie überbringen die Grüße und Segenswünsche der 'Ministerial Association von Berlin', und der Präsident heißt sie im Namen der Synode freundlichft und herzlich willtommen. "Belche unliebfame Unterbrechung', fo mochte wohl diefer oder jener denken. "Bas haben wir Lutherischen mit den Presbyterianern und den Epistopalen au schaffen! Die follen nur bleiben, wo sie findl' Solchen diene zur Antwort: Jawohl, wir haben mit ihnen zu schaffen; denn die Presbyterianer und Gpistopalen bilden einen Teil ber sichtbaren christlichen Kirche, von welcher wir Lutheraner auch nur ein Teil find. Bie unter uns, der Gemeinschaft des lautern Worts und Sakraments, so befinden sich auch unter ihnen, da sie auch Gemeinschaften des Bortes find, ficherlich folche, die zur Gemeinde der Seiligen gehören. Freilich find fie von uns durch tonfessionelle Schranken getrennt, wir dürfen diese Schranken nicht niederreißen, sie auch nicht durch die Prazis der Ranzel= gemeinschaft verwischen - aber sie haben doch mit uns gemeinsam: die Arbeit, einen Teil der Mittel und das Biel. Diese Einheit dürfen wir bei allem Bewußtsein der Verschiedenheit nicht aus dem Auge verlieren, wenn es uns wirklich ernst ift mit dem Bekenntnis: "Ich glaube an eine heilige chrift=

liche Kirche, die Cemeinde der Heiligen.' "Getrennt marschieren, vereint schlagen', das sollte, wit auf militärischem, so auch auf geistlichem Gebiet immer mehr Grundsatz werden. Darum dürfen Rirchenkörper verschiedener christlicher Bekenntnisse, wenn sie auf dem gemeinsamen Grunde der Recht= fertigung aus Gnaden allein durch den Glauben stehen, sich wohl zu ihren Arbeiten, ohne ihren Bekenntnissen zu nahe zu treten, Gottes Segen wünschen. Es wäre schön, wenn lutherische Kirchenkörper sich daran ein Beispiel nehmen wollten. O es ist ein merkwürdiges und trauriges Schauspiel: während Fremde uns grüßend und segenwünschend die Hand reichen, steht der luthe= rische Glaubensbruder mißtrauisch und grollend von ferne. Unsere offizielle Erklärung, daß wir ganz und gar auf dem lutherischen Bekenntnis stehen, genügt ihm nicht. Mißtrauisch fragt er: "Bie verstehft du das? Haft du denselben Gedanken wie ich? Und für den Gedanken dasselbe Zeichen, das= felbe Wort wie ich? Gelangst du auch auf demselben Wege, wie ich, zu der übereinstimmenden Lehre? Haft du nicht etwa Hintergedanken?' Das heißt ja nichts anderes: "haft du auch denselben Ropf wie ich?" Glücklicherweise darf nun aber ein jeder in diefer sonft fo unvollkommenen Belt seinen eigenen Ropf haben und mit seinem eigenen Ropfe denken." Das ist aller= dings der Fehler bei den Presbyterianern und Spiftopalen und allen andern nichtlutherischen Gemeinschaften, daß sie, statt ihre Vernunft gefangen zu nehmen und sich unter das Wort Cottes zu beugen, "ihren eigenen Ropf haben" wollen. Und es ist charakteristisch für die unionistische Strömung unserer Beit, daß gerade auch Lutheraner dies Recht dem Menschen vindi= zieren, und zwar im Interesse der firchlichen Einigkeit. Und doch liegt die Sache fo, daß die lutherische Rirche einig im Geiste ist, sobald alle Lutheraner gelernt haben, auf dieses Recht nicht bloß theoretisch, sondern auch praktisch zu verzichten. Und sobald auch die Sekten dies vermeintliche Recht fahren lassen, ist die ganze Christenheit auf Erden einig, und alle können einander als Brüder anerkennen und einander Gottes Segen wünschen zu dem Werke, welches sie treiben. Solange aber die Sekten ihren eigenen Kopf haben wollen, können wir ihnen nicht mit der Kanadaspnode zu ihrem Wert Cottes Segen wünschen. Barum? Beil ihr Bert, fofern es den grrtum (a. B. in der Lehre von den Gnadenmitteln) verbreitet, Kampf gegen Gott und jein Wort ist. Zum Rampf wider Gott und sein Wort können wir aber niemand Gottes Segen wünschen. — Von der lagen Stellung der Kanada= synode zeugen auch folgende Worte ihres "Kirchenblatts" über die Synode in Berlin: "Hier" (bei den Lehrverhandlungen in Berlin) "lagen abermals Thefen über eine Lehre vor, welche über die lutherische Kirche Ameritas schon heftige Stürme heraufbeschworen hat: Die Lehre vom Amt. Bu einer vollen Klarheit und Verständigung untereinander ist es nicht gekommen; an erregten Debatten hat es nicht gefehlt, aber solches Disputieren ist doch zumeist anregend und ist gleich wie Pfeffer und Salz, das die Suppe um fo pitanter macht. Wenn über alledem nur das gewahrt wird, was unfer "Rirchenblatt" sich als Losung erwählt hat: 3m Notwendigen Einheit — in Nebensachen Freiheit - in allem Liebe." Dasselbe Motto trägt der Lutheran Observer von der unionistischen Generalsynode an der Spike: "In essentials, unity; in non-essentials, liberty; in all things, charity." Das hindert aber das Kanada="Kirchenblatt" nicht, gelegentlich gegen den Unionismus und Indifferentismus der Generalspnode zu polemisieren, weil sie mit den Sekten Gemeinschaft pflegt und nichtfundamentale Lehren für nicht bindend

erklärt. Und doch ift, was den Indifferentismus und Unionismus betrifft, der Unterschied zwischen der Kanadaspnode und der Generalspnode nicht so= wohl qualitativer als quantitativer Art. Handelt es sich um die Frage, was wir von Gottes Wort glauben sollen, so ist die Unterscheidung zwischen wesentlichen und nicht wesentlichen Stücken vom Argen. Wir sind schuldig, alles zu glauben, was Gott sagt, und alles zu tun, was er gebietet. Ein Kind darf seinen Eltern und ein Christ seinem Gotte gegenüber nicht, Wesentliches und Unwesentliches distinguierend, sprechen: "Ich gehorche in allen wesentlichen Stücken, aber in unwesentlichen tue ich, was ich will."

F. B.

Die Chicagoer Ronferens ber Bartburgfunobe, die gur Generalibnobe gehört, bekannte sich auf ihrer letten Versammlung zu dem Grundsat: "Lutherische Altäre für lutherische Rommunikanten und lutherische Ranzeln für lutherische Baftoren." - Ebenfalls in einem Blatt der Generalspnode, bem "Lutherischen Zionsboten", stand folgendes zu lefen: "Es wäre eine große Torheit, bestreiten zu wollen, daß die verschiedenen lutherischen Synos den Amerikas unterscheidende Merkmale haben und verschiedene Richtungen vertreten. Eine noch viel größere Lorheit aber ist es, wenn manche Synos den einander nicht mehr als lutherisch anerkennen wollen. Trot aller Ver= schiedenheiten, welche uns voneinander trennen, ist die lutherische Rirche doch eine, und alle lutherischen Synoden dieses Landes follten einander wenigstens so weit anerkennen, daß sie Ranzel= und Abendmahlsgemeinschaft mit= einander pflegen. Saben nicht alle lutherischen Spnoden dieselbe Lehre vom heiligen Abendmahl, wird nicht auf allen lutherischen Kanzeln Amerikas das= felbe Ebangelium gepredigt? Von manchen bornierten Verfechtern lutheris fcher "Orthodorie" in den deutschen lutherischen Synoden ift viel durch gehäffiges, liebloses, hochmütiges Urteil über die Generalspnode gefündigt worden. Biele unferer Kritiker haben uns einfach alles Luthertum abgesprochen. Ber so etwas behauptet, kennt entweder den Standpunkt der Generalspnode nicht recht (und das ist bei unsern Kritikern meistens der Kall), oder er weiß nicht, worin das rechte Luthertum eigentlich besteht. Wir behaupten, daß wir in unserer felsenfesten überzeugung von der Schriftmäßigkeit des luthe= rischen Bekenntnisses und in unserer Treue gegen die lutherische Kirche von nicmand übertroffen werden, und wenn jemand beffere Lutheraner als uns finden kann, so soll uns die Entdedung willkommen sein." — Ist nun der Sat richtig, zu dem sich die Prediger aus der Wartburgspnode bekennen, und steht die Sache so, daß dies Bekenntnis in zahlreichen Blättern als etwas Reues aus der Generalspnode mitgeteilt werden konnte, das auch mit den übrigen Aussprachen verschiedener Blätter in der Generalspnode in fast jeder Nummer im Biderspruch steht: so können nach ihrem eigenen Geständnis die Generalspnodisten als Lutheraner erster Klasse jedenfalls nicht in Betracht kommen. r. B.

**Thefen über die Betehrung.** Das "Rirchenblatt" von Reading berichtet: "In Chicago hielt P. Lederer auf einer Konferenz deutscher Pastoren der Generalspnode einen Bortrag über die Lehre der lutherischen Kirche vom freien Willen. Dem Bortrag lagen folgende Thefen zugrunde, die von der Konferenz einstimmig angenommen wurden: 1. In den Dingen, welche das irdische Leben betreffen, soweit sie vom natürlichen Berstande erstannt werben können, hat der Mensch Freiheit des Willens, und der natürliche Mensch kann deshalb auch außerhalb der Wiedergeburt ein äußerlich ehrbares Leben

führen. 2. In geiftlichen Dingen hat der Mensch keinen freien Billen, das heißt, er tann nicht vermöge seiner natürlichen Kräfte Gott recht ertennen noch ihm recht dienen, tann auch vermöge seiner natürlichen Kräfte nichts tun, um fich felbst von Sünden zu erlöfen oder Gerechtigkeit vor Gott zu erwerben. 3. Durch Einwirtung des Seiligen Geistes, der ihm Rraft dazu verleiht, hat der Wille des Menschen die Fähigkeit, dem Worte Gottes zu= auftimmen und sich für das Heil zu entscheiden. 4. Dieser Willenstätigkeit des Menschen aber darf tein Verdienst zugeschrieben werden, denn wir ers langen das Beil allein aus Enaden, allein durch den Glauben, allein um Christi willen." - Die dritte These ist offenbar falsch, denn Gott gibt dem Menschen nicht bloß das Vermögen, sich zu bekehren, sondern Gott bekehrt ihn und wirkt in ihm das Wollen selbst. Gott befähigt den Menschen nicht bloß aur Selbstentscheidung, sondern Gott entscheidet den Menschen, indem er das rechte Wollen felber in ihm wirkt und aus einem Richtwollenden einen Bollenden macht. Die vierte Thesis mag darum gut gemeint sein, aber der britten gegenüber ift sie sinnlos und nicht imstande, das sola gratia zu retten. Wo man lehrt, daß der Mensch sich selber entscheiden müsse, da helfen alle Versicherungen, daß es dennoch eitel Enade sei, gar nichts mehr und sind einfach nicht wahr. Gegen eine derartige Erklärung, daß alles eitel Gnade sei, würden sich selbst Papisten nicht lange sträuben.

F. B.

Der Lutheran Observer vom 17. August schreibt: "What is God? All religions are an attempt to answer this question. The heathen world, through its 'broken lights,' has seen a perverted image of Him. Buddhism sees Him as blind fate and irresistible force. Mohammedanism stands on a higher plane, and sees Him as a personal being, but of a sensual and cruel nature. The Hebrews, through the 'lively oracles' committed to them, had a truer view, but still a onesided and imperfect image. Their Jehovah was a Hebrew divinity, narrow in his sympathies, and vindictive and relentless in the exercise of his sovereignty. When men had advanced far enough to see God in a better light, He sent forth His Son, through whom the true revelation of His nature has at last been made. . . . The gods of the Gentiles were wicked and revengeful; and even the Jewish Jehovah seemed harsh and exacting; but Christ showed us that the real God is the personification of kindliness and love." Der Observer fcheint gar nicht zu merken, wie weit er mit obigen Worten dem modernen Un= glauben die Tore geöffnet hat. Wie lange wird's noch dauern, bis der Observer auch die Lügenpropheten: Mohammed, Confucius und Buddha, für Vorläufer Christi und ihre Lehren als Vorstufen des Christentums preist? Und wenn der Observer in demfelben Artikel behauptet: "Jesus first taught men to say, 'Our Father.' The Jews did not address Him as 'Father,'" fo ift auch das falsch. The Sunday School Times schreibt vom 8. September: "Not only in the Old Testament, but in the forms of Jewish prayers in Old and New Testament times which have been preserved outside of the Scriptures, are there references to God as Father. In a 'benediction,' which preceded the so-called 'Shema' of the Jews' public worship before the time of Jesus (the Shema being 'a kind of "belief," or "creed,"' composed of certain passages of Scripture) occurred the following phrases: 'With great love Thou hast loved us, O Lord our God, and with much overflowing pity hast Thou pitied us, our Father and our King.' Again, in what is

called the 'Shemoneh Esreh, i. e., the chief prayer, which every Israelite, even women, slaves, and children, had to repeat three times a day,' occur the petitions, 'Cause us to turn, O our Father, to Thy law;' 'Forgive us, our Father, for we have sinned.'" Als "mein Bater", "unser Bater" wird Gott bezeichnet z. B. Pf. 89, 26; Jef. 63, 16; 64, 8. Das Alte Testament tennt keinen andern Gott und auch dem Wessen nach keine andere Religion als das Neue Testament.

Auf ber "Ameritanischen Föberation tatholischer Bereine" in Buffalo fagte Bischop McFaul: Die Föderation erstrebe drei Hauptziele: 1. die Bereinigung aller Ratholiken in den Bereinigten Staaten; 2. die Be= tämpfung der Chescheidung und des Sozialismus; 3. tatholische Beeinflussung der öffentlichen Meinung in allen großen Problemen der Gegenwart. - Die Schulfrage betreffend schlug McFaul folgenden "Kompromiß" vor: "1. Man laffe unfere katholischen Gemeindeschulen bestehen, wie sie find. 2. Man mache keinerlei Forderungen um Vergütung für den darin erteilten religiöfen Unterricht. Bir wollen das nicht. Bir haben gesehen, was die Folge davon war in den Ländern, wo die Geistlichen (Priefter) von dem Staat befoldet wurden. Unfer Prinzip ist: der Pastor soll die Serde weiden und von der herde leben. 3. Man lasse unsere Schüler von einem staat= lichen oder städtischen Erziehungsboard eraminiert werden, und wenn unsere Schulen ,die Bare' liefern können, dann follt ihr redlich dafür bezahlen. Man merke wohl, wir fordern nicht das Geld, das andern gehört." — Der "Ratholische Erziehungsverein", welcher 1,500,000 Schüler beansprucht, faßte in Cleveland einen Beschluß folgenden Inhaltes: Bashington habe recht, wenn er behaupte, daß Religion, Moralität und Intelligenz die allein sicheren Stützen unserer Republik seien; darum müßten alle rechtdenkenden Amerikaner das große Erziehungswerk anerkennen, welches die römische Rirche in unserm Lande treibe; die römische Kirche sei dem Staate kein hindernis, durch ihre religiofe Erziehung stärke fie vielmehr die Prinzipien der Autorität und des Gehorsams. — Mit Recht bemerkt hierzu der "Chr. Ab.", daß es ein Trugschluß sei, wenn Bapisten aus den Worten Washing= tons von der Religion und Sittlichkeit folgern, daß er das gemeint habe von ber römischen Religion. Tatsache ist, daß die Papstkirche, und zwar nicht bloß zufällig, fondern ihrem innersten Befen nach, für die wahre Religion und Sittlichkeit und somit auch für den Staat und das Bohl eines Bolkes verderblich ist. Was aber von der Papstkirche gilt, das trifft natürlich auch ihr Schulshstem. Rann darum der freie amerikanische Staat gleich nichts tun, um diese Schulen aufzuheben, fo darf er doch noch viel weniger dieselben mit feinem Gelde fördern und bauen helfen. F. B.

In Spolane, Bash., gedenkt eine norwegisch-lutherische Gesellschaft ein College zu gründen, für welches die Handelskammer in Spolane bereits \$5000.00 beigesteuert hat. Die Gesamtkosten für die vier neuen Anstaltsgebäude werden auf etwa \$85,000 geschätzt. Das Hauptgebäude allein soll \$30,000 losten. 34 Meilen östlich von Spolane, nämlich in Coeur d' Alene, Idaho, beabsichtigen schwedische Lutheraner ein College zu errichten, vorausgesetzt, daß die Synode ihre Zustimmung erteilt.

**Brof. H. Beaboby**, der letzten Winter an der Universität Berlin Bors lesungen hielt, spricht sich über den Unterschied zwischen Professionen an deuts schen und amerikanischen Anstalten also aus: "Der Unterschied zwischen dem deutschen und dem amerikanischen Professor besteht hauptsächlich darin, daß jener schwerer und ausdauernder arbeitet als wir, und vor allem darin, daß fie mit zehn Jahren anfangen, tätig und ernftlich zu arbeiten, und nie mehr aufhören, folange fie leben. Das bringt den besondern Gelehrtentyp hervor. Der beutsche Gelehrte begnügt sich mit seiner Arbeit, ist nicht ehrspüchtig, bem kommerziellen oder diplomatischen und Hofleben der Großstadt fern, bei seinen Aufgaben glücklich und zufrieden damit, der Genosse Bücher und großer Gedanken au sein."

Das Lutherlied in Pale. Der "J. u. A." schreibt: "Seit ihrer Grünbung im Jahre 1702 ist bei der Schlußfeierlichkeit der Universität Pale das Lutherlied: "Ein" seste Burg ist unser Gott" gesungen worden. Dieses Jahr durfte es nicht gesungen werden, weil die römischen Alumnen dagegen protestierten. Das ist nur ein Beispiel aus Hunderten, wie man protestantischerseits der römischen Arroganz, die von Tag zu Tag unerträglicher wird, feigen Vorschub leistet. Die Feigheit vieler Protestanten ist heutzutage fast ebensogroß wie die Frechheit und Unverschämtheit der Nömlinge." Der Liberalismus arbeitet überall Rom in die Hände. F. B.

Für bie Beibehaltung bes Unterrichts im Deutschen auch in den unteren Rlaffen haben die Bertreter des Deutschtums in Cleveland an die Ersiehungs= behörde ein Schreiben gerichtet, in welchem sie die Gründe für ihre Stellung darlegen. In demfelben berufen sie sich auch auf das Zeugnis hervorragender amerikanischer Erzieher, z. B. auf folgende Ansprache, die Dr. Joh. B. Peaslee, damals Superintendent der Volksschule in Cincinnati, vor etlichen Jahren auf einer Lehrerversammlung in Chicago gehalten hat: "Die Ansicht, daß das Studium der deutschen Sprache den Fortschritt der Kinder im Englischen hemmt, ift durch die Statistik volltommen widerlegt worden. 2018 ich von Neuengland, wo ich geboren und erzogen worden bin, nach Cincin= nati tam, hegte ich gleichfalls diese verkehrte Ansicht. Aber bei der ersten halbjährlichen Brüfung stellte sich beraus, daß meine deutschen Knaben in den englischen Rächern mit zu den Allerbesten gehörten. Die Prüfung am Schluß des Schuljahrs tam, und abermals bewährten sich meine deutschen Anaben und konnten mit den besten Zeugnissen verseht werden. Mein Bor= urteil hatte einen Stoß erhalten. 3ch fing an zu merken, daß das Studium des Deutschen schlieflich doch nicht fo übel sei, wie ich mir eingebildet hatte. Dies veranlaßte mich, die Schulstatistik der gesamten Stadt während eines Zeitraums von zehn Jahren einer eingehenden Prüfung zu unterziehen. Die Statistik zeigte, daß in jedem dieser zehn Jahre die Zöglinge in der deutsch=englischen Abteilung — also die, welche zwei Sprachen studierten bei der Versetzung in die "Grammar'=Schulen durchschnittlich beinahe ein Jahr jünger waren als die, welche nur Englisch lernten. . . . Und wenn ich bedachte, daß die Schüler in all diesen Jahren durchschnittlich wenigstens fiebzig Prozent der vom Schulfuperintendenten gestellten Fragen hatten löfen müffen, die für jedes Rind in jener Rlaffe in der ganzen Stadt diefelben waren, so sette mich diese Tatsache in Erstaunen, bis ich verstand, wie das zu erklären war. 3ch zweifelte nicht länger, ich wußte, daß das Stu= dium des Deutschen den Fortschritt der Schüler im Englischen nicht aufhielt." Die "Ref. Rg." bemerkt: "ühnliche Zeugniffe über den Wert des Unterrichts im Deutschen auf den Bollsschulen liegen bor von Dr. Kiddle, früher Superins tendent der öffentlichen Schulen New Ports, Dr. Ricoff, feinerzeit Superins tendent der Schulen Cincinnatis und Clevelands, von Dr. B. T. Harris, früher Superintendent der Volksschulen in St. Louis, u. a., so daß für den unparteiischen Sachverständigen über diesen Punkt kaum noch ein Zweifel berrichen tann." ¥. Ø.

#### II. Auslaud.

Die intonsequente Stellung ber Breslauer. Der "E. L. F." zufolge schreibt das "Kirchenblatt" der Breslauspnode: "Wer eine Rirche blok nach dem Bekenntnis de jure beurteilt, aber sich gar nicht darum bekümmert, ob es auch noch de facto, das heißt, tatsächlich vorhanden ist, der gleicht einem Menschen, der ruhig das gefährlichste Gift trinkt, wenn nur auf der Flasche noch ein ichones Etikett flebt." "Ernfte Baftoren muffen bedenken, daß jeder folcher Irrlehrer, der in einer Kirche ihres Bekenntnisses amtiert, auch der hirte ihrer Gemeindeglieder werden tann, wenn diese, was bei dem heutigen Bertehr fo leicht geschehen tann, in die Gemeinde des Betreffenden vergiehen. Es ift also nicht genug, selbst gläubig zu predigen; man ist auch mit verant= wortlich für die Verfündigung des Evangeliums, die auf andern Ranzeln der Rirche im Schwange geht." Mit diesen Worten stimmt aber schlecht die Stellung der Breslauer zu den tatfächlich unionistischen lutherischen Landestirchen, insonderheit in Sachsen und Bayern. Von einem Austritt aus diesen wollen fie nichts wiffen, weil von den verfassungsmäßigen Organen derfelben der falschen Lehre die Gleichberechtigung noch nicht zugesprochen sei. Das "Rirchenblatt" schreibt: "Diese Unterscheidung berechtigt uns auch heute noch, eine andere Stellung zu den noch grundsätlich lutherischen Landes= firchen als zu der evangelischen Landeskirche Preußens einzunehmen, trop= dem wir von miffourischer Seite deshalb der halbheit beschuldigt werden." - Dies stimmt offenbar nicht mit den obigen Ausführungen des "Kirchenblatts", daß eine Kirche danach zu beurteilen sei, nicht bloß wie es in der= felben de jure, sondern auch de facto steht. Daß aber in der sächsischen und in andern deutschen Landestirchen die Frelehre und vielfach gerade auch in ibrer traffesten Form de facto geduldet und anerkannt ist, wird auch das breslauische "Kirchenblatt" nicht leugnen wollen. F. B.

In der "Subdentichen Freitirche" wirft Bfarrer Meifinger den Mif= souriern Calvinismus vor und behauptet: Missouri lehre, Gott sei schuld daran, daß Judas nach feinem Fall nicht wieder zum Glauben gekommen sei. Darauf antwortet die "E.=L. F." unter anderm, wie folgt: "Nie haben wir bezweifelt oder bestritten, daß die Ursache der Sünde nicht Cott, sondern der verkehrte, vom Teufel verderbte Bille des Menschen ift. Beil wir aber andererseits mit ganzem Ernst die Bahrheit festhalten, daß die Ursache dafür, daß Betrus von seinem Fall wieder aufsteht, allein in Gottes Unade zu suchen ist, so find wir nicht imstande, die Frage zu beantworten: Warum, da doch Judas und Petrus gleichermaßen aus der Gnade gefallen waren und im Verderben lagen und gleichermaßen sich selbst nicht helfen tonnten, wird einer von ihnen (Judas) in verstodten Sinn dahingegeben, der andere (Petrus), wiewohl in gleicher Schuld, wird wiederum bekehret? Auf diese Frage geben wir keine Antwort, sondern weisen sie mit unserm Bekenntnis als eine ungehörige Frage zurud. Bie kann man da fagen, wir ,suchten einen Widerspruch in Gott'? Rein, wir suchen keinen Bider= spruch in Gott, sondern wir lassen eine Frage, die freilich für unsere Ver= nunft einen Widerspruch zu enthalten scheint, unbeantwortet, weil sie in der Schrift nicht beantwortet ift und ihre Beantwortung aus der Bernunft, fie mag nun ausfallen, wie sie will, zu einer Gottesläfterung führen muß, indem dadurch entweder die allgemeine Gnade Gottes aufgehoben oder das allein aus Gnaden' umgestoßen wird. Das ist nicht calbinische Freiehre. ftreift auch nicht daran, sondern ist just die Lehre des lutherischen Bekenntnisses (vgl. Konkordienf. XI, § 57)." — Pfarrer Meisinger vertritt offenbar den Frrtum, daß Gott in der Bekehrung nur die Araft darreiche und der Mensch, wenn es anders zur Bekehrung kommen soll, dieselbe recht ge= brauchen müsse. Ja, er scheint anzunehmen, daß der noch unbekehrte Mensch Gott ernstlich um seine Bekehrung anrusen könne. F. B.

Union in Elfag=Lothringen. Die "E. L. F." vom 29. Juli schreibt: "Die "Theol. Blätter' aus Strafburg schreiben (1906, S. 133): "Bie lange wird es noch dauern, bis daß auch an uns die Unionsfrage in ihrer gangen Schärfe herantreten und eine klare, unzweideutige Antwort verlangen wird? Schon hat die Union ihr Kollektennetz über unsere Rirche ausgeworfen, um auf diese Beise einen Anfang zu machen; und an Männern fehlt es nicht, welche, obwohl sie sich "auch lutherisch" nennen, im Dienste der Kirche Augs= burgischer Konfession stehen und das Brot dieser Kirche essen, je eher je lieber der Union Tür und Tor öffnen möchten, unterdessen aber die bekenntnistreuen Pfarrer und Gemeinden mit der Lauge ihres Spottes und der Schärfe ihrer Berleumdungen bekämpfen; die "Männer der Liebe" [gemeint find die "Unionspietisten"] voran, der Heerbann des sogenannten Liberalismus hinterher. Nebenan wird im stillen fleißig gegraben, die Grube auszuschau= feln, darein die Rirche des Bekenntnisses gelegt werden foll; ein harter Fels noch liegt hindernd in der Tiefe, Augsburgische Konfession heißt er, aber mit bem Pulber ber Verfaffungsreform wird er ichon gesprengt werben, die Inspektionsversammlungen werden die Höhlung bohren, in welche der Sprengstoff gelegt werden tann.' Es ist tein Zweifel, daß sowohl die Mittelpartei als auch die Liberalen in der elfässischen Landeskirche mit aller Macht darauf hinarbeiten, der Union zu offigieller Anerkennung zu verhelfen. Tatfächlich aber ist sie schon da und das "A. K.' im Namen der Landeskirche ift nicht ein Rels, der hindernd im Bege liegt, sondern ein Aushängeschild, das den wahren Sachverhalt verdedt, oder der Sand, der den Leuten in die Augen gestreut wird, so daß sie den wahren Sachverhalt nicht sehen. Tat≠ sachen wie die Anordnung der Diasporakollekte und die Einsezung eines reformierten Geistlichen zum ständigen Mitglied ber Kommission für die aweite theologische Brüfung beweisen aur Genüge, daß die Union wirklich schon vorhanden ist. Da wäre es freilich gut, wenn auch das Aushängeschild entsprechend geändert würde. Man brauchte nicht weit zu suchen. Der "Evangelisch=protestantische Kirchenbote' berichtet in seiner Nummer vom 7. Juli triumphierend, daß es innerhalb der elsässischen Landestirche "A. R." schon seit fast 100 Jahren eine unierte Gemeinde gibt, und teilt, wohl auch um Stimmung für die offizielle Einführung der Union zu machen, den Wortlaut der von diefer Gemeinde feinerzeit aufgestellten Unionsdeklaration mit. die er als ein ,im besten Sinne evangelisches Gemeindebekenntnis' bezeichnet, dem als einem wertvollen ,Beugnis der Bäter' unferer Gemeinde auch heute noch mehr als ein nur historisches Interesse in der Gemeinde autommen dürfte. Es handelt sich um eine oder eigentlich mehrere Gemeinden, die in den Jahren 1815 bis 1826 zur Pfalz gehörten, während dieser Reit mit fämtlichen Bfälzer Gemeinden die Union annahmen und später wieder an Frankreich zurückfielen, wobei sie als protestantische Gemeinden der Kirche ,A. R.' unterstellt wurden, ohne daß dabei von einem Glaubenswechsel oder übertritt die Rede gewesen wäre; so sind diese Gemeinden bis auf den beutigen Tag tatfächlich uniert und nur "kirchenrechtlich" oder dem Namen nach

٠

,A. R.' — jedenfalls ein Beweis dafür, daß der lutherische Name kein Hinder= nis ist für das tatsfächliche Vorhandensein der Union. Wenn also die "Theol. Blätter' gegen die Union kämpfen wollen, so wäre ihnen zu raten, zuerst und vor allen Dingen der "Kirche' den Rücken zu kehren, die, obwohl sie den Namen "A. K.' trägt, doch unierte Gemeinden bei sich beherbergt."

**Aus Bayern** berichtet die "Süddeutsche Ev.:Luth. Freikirche", daß mehrere Glieder der Landeskirche ihren Austritt erklärt haben, nachdem sie in drei berschiedenen Eingaben an das Oberkonsisstern barauf hingewiesen hatten, daß die Zulassung Reformierter und Unierter zu lutherischen Altären bekenntniskwidrig sei, und auf Abstellung dieses übelstandes gedrungen hatten. Das Oberkonsistorium ließ ihnen den Bescheid zugehen, daß an der bisher beobachteten Prazis nichts geändert werden könne und solle. Damit ist aufs neue der Beweis erbracht, daß auch die bahrische Landeskirche nur dem Ramen nach lutherisch, tatsächlich aber uniert ist.

Der "Fall" Cefar ift in Bestfalen dem Falle Römer gefolgt. Das Konsistorium zu Münster hat Pfarrer Cefar aus Sachsen-Beimar, ber an die Reinoldigemeinde in Dortmund gewählt war, nach abgehaltenem Rollo= quium wegen Mangels an übereinstimmung mit dem Bekenntnis der Rirche die Bestätigung versagt. Cefar lehnt die Auferstehung Christi ab. Die Berichte der Ebangelien über die Auferstehung feien Versuche der Jünger, das Unfaßliche faßlich zu machen. Eigentliche Bunder gebe es nicht. Chri= ftus fei geboren wie alle andern Menschen und nur dem Grade, nicht aber dem Wesen nach von den Propheten unterschieden. Auch sei Christus, wie wir, behaftet gewesen mit der Erbfünde, obwohl er zum beständigen Siege über die Sünde durchgedrungen sei. Selbstverständlich leugnet Cefar auch die Versöhnung und die Rechtfertigung um des Verdienstes Christi willen. --Die größere Gemeindevertretung von Reinoldi zu Dortmund hat nun aber unter Traubs Führung eine Beschwerdeschrift an den Oberkirchenrat in Berlin gerichtet. Die Entrüftung der Liberalen in der Presse und auf Konferenzen ist ebenso groß wie die Freude der Bositiven. Die "Evan= gelische Bereinigung" erklärte die Entscheidung des Konsistoriums betreffend: "Bir erbliden in diefem Borgeben 1. den Versuch eines Glaubenseramens nach rein doamatisch=theologischen Gesichtspunkten unter Aurückstellung des praktisch=kirchlichen und religiösen Interesses, was um so entschiedener zu migbilligen ift, als der Betroffene die Berpflichtung auf die Bekenntnisse nicht abgelehnt hat, 2. eine Verletzung der inneren Zusammengebörigkeit aller deutsch=ebangelischen Landeskirchen auch in ihrem wesentlichen Be= fenntnisstande, wodurch zugleich ihr äußerer Zusammenschluß tatsächlich ge= fährdet wird, 3. eine Verkennung der Gesamtlage der ebangelischen Kirche in der Gegenwart, die auf immer vollere Entfaltung des Gemeindelebens hindrängt und darum jeden Eingriff in wohlbegründete Rechte der Ge= meinden, zumal wo einstimmig gefaßte Beschlüsse vorliegen, als Beeinträchtigung ihres Friedens und ihrer Freudigkeit erscheinen läßt." Schon vorher hatte dagegen positiverseits die lutherische Konferenz in Minden= Ravensberg folgende Erflärung erlaffen: "Gegenüber den Berfuchen der Vertretung der Reinoldigemeinde in Dortmund und des Vorstandes der Freunde der ebangelischen Freiheit in Rheinland und Westfalen', den Glauben an die Grund= und Heilstatsachen des Christentums mit wandel= baren zeitgeschichtlichen theologischen Anschauungen auf eine Stufe zu stellen, erflären die Unterzeichneten: 1. Wir befennen uns zu den Worten Luthers

in den Schmaltalbischen Artikeln: "hier ift der erste und hauptartikel, daß Jefus Christus, unser Gott und Herr, sei um unserer Sünde willen gestorben und um unferer Gerechtigkeit willen auferwedet - daß allein folcher Glaube uns gerecht mache. — Von diesem Artikel kann man nicht weichen oder nachs geben, es falle himmel und Erde oder was nicht bleiben will.' 2. Ber, wie der Pfarrer Cefar, leugnet, daß Sefus Christus a. unser Gott und Gerr fei, b. um unferer Sünde willen gestorben und um unferer Gerechtigkeit willen auferwedet fei, c. daß ,folcher' (durch den heiligen Geist gewirkte) Glaube rechtfertige, und statt deffen feinen Glauben an einen vergotteten Menschen Jesus für ,das gute Wert' erklärt, - fagt sich damit von dem Grunds bekenntnis der ebangelischen Kirche wie der Christenheit überhaupt los. 3. Die Bestrebungen des Pfarrers Traub in Dortmund und feiner Freunde, folchen Anschauungen wie denen des Bfarrers Cefars Gleichberechtigung in der ebangelischen Rirche zu schaffen, und im vorgeblichen Interesse des Friedens auf solchen Anschauungen stehende Prediger in die Gemeinden zu bringen, zerstören die Einigkeit unserer auf die reformatorischen Bekennt= nisse sich gründenden Provinzialkirche, die, wie überhaupt die Kirche des Herrn, allein von der gläubigen Verfündigung des alten, unverfälschten 4. Darum sprechen wir dem Konsistorium au Evangeliums leben kann. Münster unfern warmen Dant aus dafür, daß es die Bestätigung der Babl des Pfarrers Cesar an die Reinoldigemeinde in Dortmund entschieden abgelehnt hat, und vertrauen, daß der evangelische Oberkirchenrat sich rücks haltlos auf seine Seite stellen wird, dementsprechend wie er in der Sache Fischer erklärt hat, daß der Forderung, "einer die Gottheit Christi verwers fenden Lehre auf Grund der Gleichberechtigung der Richtungen in der eban= gelischen Rirche volle freie Bewegung in Predigt und Unterricht zu geben, nach dem Gemeinglauben der Christenheit und dem Bekenntnis unferer Kirche keinesfalls stattgegeben werden kann'. 5. Endlich können wir es nicht ver= ftehen, wie der Bahrheitssinn, den die auf den oben gezeichneten Ans schauungen stehenden Theologen für sich besonders in Anspruch au nehmen lieben, es ihnen nicht innerlich unmöglich macht, sich um ein Amt zu bewerben, das von ihnen die Verpflichtung auf das apostolische und reforma= torische Bekenntnis fordert." Es ist kaum denkbar, daß sich der Ober= kirchenrat in Berlin zu gunsten Cesars entscheiden wird. Der Kall ist zu flar; zudem handelt es sich nicht, wie bei Fischer, um das Bleiben Cefars an seinem bisherigen Posten, sondern um die übernahme einer neuen Stelle. Im übrigen haben aber die Liberalen insonderheit an den Universitäten be= deutenden Gewinn zu verzeichnen. In den letzten Monaten wurden sechs liberale Professoren angestellt gegen zwei positive (an die Stelle des posi= tiven Bödler in Greifswald und des ebenfalls positiven Göbel in Bonn sind Bigand und Böhmer getreten). Unter diefen Stellen befanden fich zwei neugegründete Lehrstühle, die beide mit liberalen Geistern besett wurden. ¥. Ø.

Austritt aus ber Landestirche. Der "Reichsbote" fchreidt: "In einer Gemeinde im Nordwesten Berlins hat ein Bater seinen Sohn aus dem Konfirmandenunterricht des Geistlichen genommen und ist aus der Landestirche ausgetreten. Er hat dem Kastor mitgeteilt, daß er keinesfalls in einer Kirche bleiben könne, die einen Mann wie den Prediger D. Fischer als Geist= lichen und Führer der Gemeinde bei sich duldet. Er trete daher in die ebangelisch-lutherische Freilirche über." Das ist charakteristisch für die ent=



fehliche Gleichgültigkeit in Deutschland, daß der "Reichsbote" nur von einem einzigen Austritt im Zusammenhang mit dem standalösen "Fall Fischer" zu berichten weiß. Sind doch allein in Berlin in der ersten Hälfte dieses Jahres nicht weniger als 1500 Austritte aus der Kirche erfolgt durch sozia= listische Agitation. F. B.

"Die Inspiration ber heiligen Schrift in der Theologie und im Glauben ber Gemeinde." So lautete das Thema, welches auf der sächsischen Rirchen= und Baftoralkonferenz in Meißen zur Verhandlung stand. Superintendent D. hartung aus Leipzig hatte folgende Thefen aufgestellt: "1. Credimus, confitemur et docemus unicam regulam et normam, secundum quam omnia dogmata omnesque doctores aestimari et judicari oporteat, nullam omnino aliam esse, quam prophetica et apostolica scripta cum veteris tum novi testamenti. (Form. Conc.) 2. Rachdem die zur Begründung dieses Sapes von den Theologen des 17. Jahrhunderts aufgestellte Inspirationslehre durch ihre Schriftwidrigkeit und innere Unmöglichkeit, wie durch die ihr wider= sprechende Tatsache einer geschichtlichen und tritischen Behandlung der Hei= ligen Schrift sich aufgelöst hat und von der gesamten neueren Theologie fast ausnahmslos aufgegeben worden ist, ift an ihre Stelle die Anschauung der Seiligen Schrift als Urfunde der Anfänge des Christentums, des Seils und der ersten heilsverkündigung getreten, eine Anschauung, die eine missenschaftliche Erforschung der Bibel fordert, Irrtümer und Widersprüche im einzelnen nicht ausschließt, aber den evangelischen Glauben nicht hindert, an jenem Sate des Bekenntniffes festzuhalten. 3. Benn gleichwohl die altdogmatische Inspirationslehre noch in vielen Kreisen, kirchlichen und un= firchlichen, als eigentlich kirchliche Lehre gilt, durch deren Aufgeben die Sicherheit evangelischen Glaubens gefährdet sei, so ist eine Spannung zwi= schen den Theologen und dem Glauben der Gemeinde unvermeidlich, bei der dieser das Vertrauen zur Theologie und auch zu ihren Geistlichen beein= trächtigt, das neugewonnene Verständnis der heiligen Schrift vorenthalten und ihr Claube mehr als sonft Angriffen moderner Biffenschaft ausgesetzt wird. 4. Darum fordert das kirchliche Interesse der Gegenwart, der Ge= meinde mit Besonnenheit und Bahrhaftigkeit, ohne fie in Arbeit und Streit der Theologie hineinzuziehen oder ihr die Annahme rein theologischer Ergebniffe zuzumuten, das geschichtliche Berständnis der heiligen Schrift zu vermitteln, das der neueren Theologie zugrunde liegt und das wir ihr ver-5. Mittel hierzu find: a) die Breffe in einzelnen Schriften und danken. Zeitschriften; b) die Jugendunterweisung (Religionsunterricht, Konfirman= denunterricht, kirchliche Unterredungen); c) Bibelftunden, biblische Be= sprechungen und Vorträge; d) die Predigt. 6. Das Ziel ist Erweiterung und Vertiefung der biblischen Erkenntnis und Befestigung im Glauben an ben, von dem die Schrift zeugt." Die "A. E. L. R." bemerkt noch: "Superintendent D. Hartung erzählte, daß er vor seiner Abreise aur Konferenz bei D. Fride gewesen sei und diesem seine Thesen gezeigt habe. Er sei mit ihnen einverstanden gewesen und habe gesagt: "Die Inspiration müssen wir fahren laffen, aber das Wort Gottes müffen wir festhalten.' In der fich nunmehr anschließenden Distuffion wurde ein grundfählicher Biderspruch gegen den Standpunkt des Referenten nicht geltend gemacht. Geheimrat D. Kirn ergänzte den Vortrag in einzelnen Bunkten. Besondere Aufmerkfamkeit wurde der Frage zugewendet, wie man den gläubigen Gliedern der Gemeinde ein geschichtliches Verständnis der heiligen Schrift vermitteln

könne. Es wurde betont, daß das mit großer Liebe und Beisheit geschehen müsse und nur von solchen geschehen dürfe, zu denen die Cläubigen das volle Bertrauen haben, daß sie persönlich im lebendigen Glauben an den ge= treuzigten und auferstandenen Heiland stehen. In diesem Sinne sprachen die Pastoren Vogel, Binter, Hilbert und Fider." — Hierachen schlichen Pastoren in Sachsen ihre Aufgabe nicht darin, die Lehre: "Alle Schrift von Gott eingegeben" der Kirche zu erhalten, sondern sie den Gemeinden so zu nehmen, daß diese es nicht merken. Und welch ein Wahn spricht sich in dem Sate aus: "Die Inspiration müssen wir fahren lassen aber das Bort Gottes müssen wir sesten", da man doch nur so das Wort Gottes sesten kann, daß man die Inspiration festhält!

Schwärmerei und Geisttreiberei der Gemeinschaftsbewegung. Der "Freimund" schreibt mit Bezug auf die letzte Gemeinschaftstonferenz in Bayern: "Es find wohl auch nüchternere und gemäßigtere Gemeinschaftstreife in Bayern vorhanden, aber sie werden überholt und zum Teil fortgeriffen von den Allianzleuten. Bei jeder geiftigen Bewegung bemächtigen sich die fortgeschrittenen und zielbewußten Träger des Gedankens der Rührung. Sn entwickelt sich das Gemeinschaftswesen allenthalben in Deutschland, und Bayern wird keine Ausnahme machen. Nach vorliegendem genauen Bericht über diefe dreitägige Gemeinschaftstonferenz wurden täglich vormittags und nachmittags Versammlungen abgehalten und abends Gebetsversammlungen. Die Schwärmerei tritt schon darin hervor, daß man sich auf besondere gött= liche Offenbarung über Dinge beruft, die ein Christ nach feiner Erkenntnis fich zurechtlegt, mitunter recht unbedeutende Dinge. So berichtete der Haupt= leiter der Ronferenz, er habe sich vor der ersten Ronferenz von Oben zeigen lassen, wo er den Tisch in dem Versammlungssaal hinstellen solle, ob an die Band, entsprechend der Ranzel, oder nicht. Er habe die Antwort erhalten: In den Mittelpunkt des Saales, also in die Mitte der zusammenkommenden Brüder. Ebenso sei ihm vom HErrn gezeigt worden, daß man auf der diesmaligen Konferenz den Philipperbrief betrachten solle. Desgleichen äußerte ein anderer, als angefündigt wurde, daß vor der nachmittägigen Ronferenz eine halbe Stunde Gebetsversammlung stattfinde, es sei ihm morgens beim heraussteigen aus dem Bett die gleiche Offenbarung zuteil ge= worden. Bur Schwärmerei gehört weiter, daß man die Gemeinschaften zu einer Sammlung von lauter Bekehrten machen will: "Die Gemeinschafts= fonferenz, heißt es, ist die Zusammentunft von Bekehrten und Biedergebore= nen, die sich gegenseitig fördern wollen, die sich zubereiten lassen wollen zu Brautseelen, die in der Biedertunft Christi leben.' Man meint, mit der Gemeinschaftsbewegung sei eine neue und große Zeit im Reich Gottes ange= brochen. Es wurde gesagt: "Jeht bereitet sich etwas Gewaltigeres vor als in der Reformationszeit. Diese Bewegung läßt sich nur mit der urchristlichen Zeit vergleichen.' — Zur Geisttreiberei gehört, daß die verordneten Gnaden= mittel, infonderheit die Sakramente, unterschätzt werden. Es hieß: "Aus den Gnadenmitteln machen manche heute einen Göpen.' Statt der Waffer= taufe, die nach der Meinung der Allianzchriften den Rindern teine Geifteseinwohnung bringen tann, wird die Geistestaufe angepriefen. Vor Empfang dieser Geistestaufe müsse man eine gewisse Reinigung erfahren haben. Sie tomme über den, der mit jeder erkannten Sünde bricht und sich gang Gott Mancher empfängt ganz plöplich die Geistestaufe. Während die hingibt. Sakramente gering geachtet werden, wird auf die Salbung mit Öl großes

Gewicht gelegt. "Ber diese Salbung an fich verrichten läßt, weiht fich damit mit jeder Faser dem BErrn.' Die Geisttreiberei zeigt sich auch in der Art, wie frei und öffentlich aus dem Herzen gebetet wird. In den Gebetsver= fammlungen geht es lebhaft zu. Einer der Anwesenden beginnt. Benn er am Ende feines Ucbets Amen gesagt hat, wiederholen alle im Chor das Amen. Auch Frauen beten laut. Auf der Gebetsversammlung eines Abends schien ein Bann zu liegen, nämlich einige Unbekehrte zugegen zu fein. Unter anderm betete ein Nichtbayer für die Bekehrung des ,finstern Bayerlandes'. Wenn in den Gebetsversammlungen manche auf Sünde, Vergebung u. dgl. zu reden tommen, ftogen fie Seufger aus, ftöhnen und ächgen, wie in einem Bugtrampf. Dieje Beije des Betens ftimmt nicht mit dem, was der GErr Matth. 6. 5. 6 faat. So gering von den kirchlichen Ordnungen und vom kirchlichen Amt gehalten wird, fo hoch werden die Gemeinschaften gestellt. "Leider". hieft es, ,flebt den Leuten noch so viel von den kirchlichen Gewohnheiten an. Es wurde behauptet: "Jeder, der diefem Vorhaben (dem Gemeinschafts= wesen) entgegentritt, ist besessen, denn folche Anfeindung geht nur vom Teufel aus.' Neuerdings wird von einzelnen Gemeinschaften in Mittelfranken An= erkennung als ,eingetragener Berein' angestrebt, auf Grund des Bürgerlichen Gesetbuches, um augleich Rechtsfähigteit gur Gründung von Gemeinschafts= Bethäufern zu erlangen."

Bon ben Buftänden in ber Rirche Schwedens fchreibt die "A. E. L. R.": "Die schwedische Rirche befindet sich nach mehr als einer Seite in fritischer Lage. Ein großer Teil ihrer Glieder ist religiös indifferent; große Scharen haben sich vor einigen Jahren zu settiererischen und separatistischen Rich= tungen aufammengeschlossen, und es sind Anzeichen vorhanden, daß der Neurationalismus im Begriffe steht, in den Gemeinden Einzug zu halten mit Verkündigung seines verwässerten Ebangeliums. Ein Raplan Sundelöf hat laut Protokoll des Konsistoriums von Vesteras wiederholt öffentlich einige wichtige Glaubenswahrheiten unferer Kirche teils abschätzig und unehrerbietig behandelt, teils geradezu verneint, und tropdem bekam er von dem Konsisto= rium in Upfala ein Zeugnis für reine Lehre auf fein Gesuch um Anstellung als Bfarrer innerhalb des Besterafer Bezirkes. Und ein D. Fries, Kaplan in Stocholm, ergreift öffentlich das Wort, um Sundelöf zu verteidigen, und betrachtet jeden Lehrzwang als übel. Und Fries ift nicht der einzige, welcher fo denkt und handelt. Man darf es heute wirklich wagen, einen Bfarrer zu verteidigen, der mit heiligen Dingen Spott treibt, und feine Unehrerbietigteit gegenüber dem Glauben der Rirche und den heiligen Schriften in Schutz zu nehmen. Selbst der Erzbischof wurde, da er namentlich in der Versöhnungs= lehre eine neue Theorie aufstellte, der Abweichung von der rechten Lehre be= schuldigt. Er machte geltend, daß auch die Auffassung der Kirche nichts anderes fei als eine Theorie, und nahm für sich die Bekenntnismäßigkeit feiner Aufstellungen in Anspruch. . . . Wir haben unser erstes ausgeprägt radikal liberales Ministerium. Darum haben die umstürzerischen Jung= sozialisten Gelegenheit genommen, auf das unverschämteste gegen alles Bater= ländische zu agitieren und zum Teil auf das roheste die Religion zu verhöhnen und zu lästern. Gegen die antimilitärische Agitation wurde die Regierung gezwungen, Magnahmen zu ergreifen, aber Gesebe gegen Gotteslästerung schienen nicht zu eristieren. Eine Interpellation im Reichstage an den Staatsminister ließ dieser längere Zeit unbeantwortet. Aber als der Druck von allen Seiten auf ihn zu ftark wurde, antwortete er endlich, daß das Gesetz

allerdings Rlagen gegen Gotteslästerung zulasse, solche jedoch nicht vorschreibe, da "Gott keines Schubes bedürfe". Er wolle niemand wegen Gotteslästerung aum Märthrer stempeln. Das Bestreben, die Schule von der Rirche au tren= nen, ift teilweise verwirklicht, insofern als für den höheren Unterricht, der bisher von den Stiftstonsiftorien und dem firchlichen Ministerium geleitet war, eine besondere Oberbehörde eingesett worden ift, durch die der höhere Unterricht (die Gymnasien) dem Einfluß der Rirche entzogen wurde. Зn mancher Beziehung ift diefe Oberbehörde auch recht eigenmächtig vorgegangen, unter anderm darin, daß sie die ephorale Buständigkeit der Bischöfe, die die weltliche Gewalt beibehalten haben, eingeschränkt hat. Die Oberbehörde hat auch die verhängnisvolle Befugnis erhalten, die Lehrbücher für den Religionsunterricht in Mittelschulen zu genehmigen. Und da diese Behörde jest ganz auf modern liberaler Grundlage ruht, fo drohen unferer schwedischen Ricche große Gefahren. Es wurden bereits Stimmen laut, eine solche Ober= behörde auch für die Bolksschule einzuseten, in der Absicht, auch diese von der Rirche zu trennen. Bisher aber wurde diefer Vorschlag im Voltsichullehr= förper mit keiner großen Begeisterung aufgenommen. Doch ift damit nicht gesagt, daß die Regierung große Schwierigkeiten haben werde, ihre Pläne durchzuführen. Der einzige eigentliche Nuten, den die gegenwärtige Regie= rung gebracht hat, ist der, daß es ihr im Reichstage gelungen ist, die Gehälter der Volksschullehrer zu erhöhen, so daß die Lehrer jest einen Mindestgehalt von 900 Kronen und drei Bulagen von je 150 Kronen nach fünf, zehn und fünfzehn Jahren guter Dienstführung erhalten. In den Städten haben die Volksschullehrer indes schon lange weit höhere Gehälter gehabt." ¥. B.

Auf dem Effener Ratholitentage war zum erstenmal ein römischer Kardinal Banutelli erschienen, der unter anderm die deutschen Katholiken wegen ihres Gehorfams und ihrer Unterordnung unter die Bischöfe und den heiligen Stuhl lobte. Jest bringt die "Röln. Bolksztg." folgende Berichtigung: "Die von verschiedenen Blättern abgedrudte übersebung ift speziell in dem angeführten Sate ungenau, der Gehorfam und Unterordnung der Ratholiken unter die Bischöfe und den heiligen Stuhl auch in bürgerlichen und sozialen Angelegenheiten verlangt. Der Herr Kardinal hat von einem Borgehen in bürgerlichen und sozialen Angelegenheiten mit der ausdrück= lichen Einschränkung, soweit es die Religion berührt' (quatenus religionem attingit), gesprochen." Hierzu bemerkt der "Reichsbote": "Der erste Bericht der Zentrumspresse war offenbar eine übersetzung des lateinischen Manuftripts der Rede des Kardinals, und so enthielt der Bericht die betreffende Stelle. Das, was die "Köln. Volksztg.' jest mitteilt, ist keine Berichtigung, fondern eine Streichung, bezw. Ergänzung ber betreffenden Borte des erften Berichts. überdies ist diese Einschränkung, soweit sie die Religion berührt, nicht nur praktisch bedeutungslos, sondern sie widerspricht auch der Lehre Pius' X. in feiner Pfingstenzyklika vom Jahre 1905 über die Organisierung ber tatholischen Aftion; sie widerspricht ferner der Enzyklika vom 28. Juli d. J. an die italienischen Bischöfe über die christliche Demokratie. Die christ= liche demokratische Liga hat gegen die Enzyklika ausdrücklich Protest erhoben und erklärt, daß sie ihre Tätigkeit auf bürgerlichem und sozialem Gebiete unabhängig von Papit und Bischöfen fortseben werde, und bie Lokalliga von Benedig hat ihre Unterwerfung unter die Sierarchie in allen Dingen. welche den Glauben betreffen, aufs neue erklärt, aber ihre Unabhängigkeit in politischen und sozialen Angelegenheiten reklamiert. In der "Röln.

Bolksztg.' ist diese Sachlage ausdrücklich anerkannt worden. Dah die Päpste alle Dinge auf die Religion beziehen, lehrt auch die Geschichte der Septen= natsfrage, wo Papst Leo XIII. durch seinen Kardinalstaatssekretär dem Bentrum auseinandersehen lieh, dah auch diese Frage sich auf die Religion bezog. Auf Grund päpstlicher Bullen beziehen die Jesuiten noch heute die Steuersragen und andere Dinge auf die Religion." (A. G. L. R.)

Die Los-von-Rom-Bewegung in Sterreich ist jest acht Jahre alt und ist immer noch im Gange. Im vorigen Jahre traten 4855 Personen über, die größte Zahl seit 1901. Im Ganzen sind in den acht Jahren 38,000 Katho= liten Protestanten geworden. Von diesen hat sich die große Mehrzahl der lutherischen Kirche angeschlossen und etwa zehn Prozent der reformierten.

F. B.

"Luther hat mich umgebracht." Bu diesen Worten, welche Denifle an feinen Freund und Schüler 28. Grabmann schrieb, bemerkt der "A. E. L. R." zufolge die katholische Reformzeitschrift, das "XX. Jahrhundert": "Wir verstehen dies Wort nicht nur physisch. . . Denifle war kein Deutscher, fo undeutsch wie sein Name war seine Gesinnung. . . . Er war mit der Reit felbst Romane mit Leib und Seele geworden, oder vielmehr das fran= zösische Blut, das von seinem belgischen Großvater her in ihm rollte, wallte in ihm mächtig wieder auf. So erklären wir uns fein gänzliches Unvermögen, der in ihren Vorzügen, wie Schwächen echt deutschen Natur Luthers Gerechtigkeit, ja auch nur einiges Verständnis entgegenzubringen. Für ihn wie für alle Romanen hatte Luther etwas Dämonisches, das ihn entsetzte. So verzerrte er benn auch feine Gestalt ins Fratenhafte und Unmenschliche, überhäufte sie mit allen Lastern und bededte sie mit allem Rot und aller Gemeinheit. Er bedachte nicht, daß ein Scheusal, wie Luther es für ihn war, niemals eine folch ungeheure Wirfung hätte hervorrufen und den festgefügten Bau der katholischen Kirche nie so gewaltig hätte erschüttern können." — Denifle war vom Geiste des Antichristentums beseelt, und hieraus (und nicht etwa aus seinem französischen Blute) erklären sich restlos alle seine Lügen und Verleumdungen über Luther. Es gibt genug Jesuiten, in deren Adern nur beutsches Blut rollt, und die doch im Lügen über Luther Denifle wenig nachfteben. ¥. B.

Der hervorragendste englische Sefuit, der Bater George Thrrell, ift aus der Gesellschaft Jefu ausgetreten. Dem Daily Chronicle wird darüber aus Rom gemeldet: "Die Nachricht macht hier tiefen Eindruck; denn felbst unter feinen Feinden galt er als der beste Ropf unter den englischen Sesuiten seit der Reformation. Es war hier lange bekannt, daß Pater Thrrell sein Berbleiben in der Gesellschaft ausdrücklich davon abhängig gemacht hatte, daß die Behörden ihm die Ausübung von so viel Freiheit in theologischen Dingen zugestehen, als seine spezielle Arbeit erforderte, die darin bestand, gebildeten Ratholiken, die seinen Rat suchten, in der Versöhnung ihrer wissenschaft= lichen überzeugungen mit dem Glaubensbekenntnis zu helfen." Die eng= lischen Jesuiten haben ihn im eigenen Interesse lange geduldet; in letter Beit haben sie ihn aber vor der römischen Inquisition als Säretiker denunziert, wegen eines vertraulichen Schreibens, das er an einen berühmten fatholischen Anthropologieprofessor gerichtet haben soll, der ihm traurig mit= teilte, seine wissenschaftlichen Studien hätten ihn überzeugt, daß gewisse fatholische Lehren nicht mehr haltbar seien, und es bleibe ihm deshalb nur übrig, aus der Kirche auszutreten. Thrrell soll darauf nach Angaben der

hiefigen tatholischen Zeitung Tablet geantwortet haben: "Unter den ge= bildeten Ratholiken nimmt die gahl derer, die, wie Sie, felbst beunruhigt find, aus Cründen, die zur Hand liegen, rapid zu. Es mag fein, daß ich übertreibe, dank dem Umstande, daß so viele von ihnen sich direkt oder in= direkt an mich wenden, wie als ob ich ein geheimes religiöses Beruhigungs= mittel hätte; ich fange aber sicher an zu fühlen, daß die, die in ihrem Glauben unruhig find, die Regel bilden und die Ruhigen die Ausnahme. Er foll dann dem Professor gesagt haben, der Glaube sei für ihn nur in dem ethischen und evangelischen Sinne bindend; das ganze Gebäude des tatho= lischen Dogmas tönne er ruhig verwerfen, denn es fei nichts Befferes als das Werk fehlbarer Männer, genannt Theologen, die im Formulieren der göttlichen Wahrheit zuweilen recht, oft aber ganz unrecht hatten." So die "A. E. L. R.". Tyrrell scheidet aus der Papstkirche aus, nicht weil er zur Erkenntnis der christlichen Wahrheit von der Seligkeit allein durch den Glauben gekommen wäre, sondern aus "wissenschaftlichen" und andern Gründen. Die Folge ift darum auch die, daß er das Rind mit dem Bade ausschüttet und mit den Lügen des Papstes die Bahrheiten der Schrift über Bord wirft. Dasselbe gilt von dem Priester Slattern, welcher fürzlich in New Port aus der römischen Kirche ausschied. So viel hat auch er ertannt. daß das Papsttum ein großes Lügengewebe ist. Aber diese negative Erkennt= nis hat ihn vor dem offenbaren Unglauben nicht zu retten vermocht. Auch vor Luther gab es genug Leute, ja, ganze Konzilien, die hundert Gravamina und mehr hatten wider den Papit, und doch vermochte nur Luther mit der positiven Wahrheit des Evangeliums die Kirche zu reformieren. So führte auch der Humanismus weg von Rom, aber nicht hin zu Gott, sondern hin zum Unglauben. Nur wer Luther, dem Engel mit dem ewigen Ebangelium, folgt, der vermeidet rechts die Schlla des Papismus und des Aberglaubens und links die Charybdis des Liberalismus und des Unalaubens. ¥. B.

Bei ber Inventaraufnahme in den französischen Rirchen sind die Beamten unter anderm auch auf folgende Reliquienschäte gestoßen: die Dornenkrone Christi (Notre Dame von Paris), den ungenähten Rod des Bei= landes (Argenteuil bei Paris), dessen Doppelgänger sich bekanntlich in Trier befindet, Stude des Kreuzes Christi (Francourt), ein haar der beiligen Jung= frau (Cillemaux), einen Tropfen der heiligen Milch der Mutter Gottes (St. Dadagonde des Pommiens), abermals einen Dorn aus der Dornenkrone (Rheims), einen Arm der heiligen Barbara, eine Feder aus dem Flügel des Engels Gabriel, den Stein in der Rathedrale zu Rheims, auf den der Hei= land sich gesetzt und der den Abdruck des Leibes bewahrt hat, und den Hauch Christi, den ein Reliquienschrein in einer Bretonischen Rirche enthält. Xn. den verschiedenen Rirchen Frankreichs gibt es 8 Urme des heiligen Blafius, 18 Arme des Jakobus, 9 der Thekla, 60 Finger und 20 Riefer von Johannes bem Täufer und 6 Brüfte der heiligen Agatha. -- Nach römischer Anschauung ift es eine höhere Frömmigkeit, wenn man annimmt, daß alle diese Finger und Urme 2c. echt find, als wenn man dies bezweifelt, denn damit erhebe man die Allmacht Gottes, die wohl machen könne, daß 3. B. alle 60 Finger und 20 Riefer von Johannes dem Täufer echt feien. Und wenn der Papft diefe Lehre auch noch nicht als Dogma formuliert und proklamiert hat, fo wird banach doch von den Prieftern gehandelt, denn ihr Bolt halten fie an, allen 60 Fingern und 20 Riefern diefelbe Verehrung zu erweifen. F. B.

Sehre und Wehre.

Jahrgang 52.

November 1906.

Ro. 11.

# Schriftanslegung und Analogie des Glaubens.

Der grrtum, welcher in der chriftlichen Kirche auftaucht und Ber= breitung sucht, geht nicht unter eigenem Namen, sondern unter dem Namen der Bahrheit auf Eroberungen aus. Es kommt dies daher, daß hinter dem Irrtum und seiner Verbreitung der Erzfeind Gottes und der Menschen, der Teufel, ftedt. Der Teufel aber ift ein "Lügner" (Joh. 8, 44). Er ftellt sich, wenn er seine Geschäfte besorgt, nicht als Teufel vor, sondern verstellt sich in einen Engel des Lichts (2 Kor. 11, 14). Seine Lehre sucht er unter Gottes Namen an den Mann zu bringen. Bas der Papft erfinnt, um die eigene Gewalt und herrschaft in Belt und Rirche aufzurichten und zu erhalten, foll Chrifti Gewalt und herrschaft fein, und dedt er mit dem Namen des "Stellvertreters Christi". Bas den Schwärmern träumt, soll ihnen der Heilige Geift geoffenbart haben. Und in den kirchlichen Rrei= fen, in welchen das geschriebene Wort Gottes, die Seilige Schrift, als einzige Quelle und Norm der christlichen Lehre anerkannt ist, suchen alle Irrlehrer ihre Menschengedanken unter dem Namen der Seili= gen Schrift auf den Markt zu bringen und auf dem Markt zu er= halten. Hält man ihnen die klaren Borte der Schrift, welche ihr Ding als Irrlehre offenbaren, entgegen, fo flüchten fie fich hinter die "rechte Auslegung " der Schrift. Die Schrift müsse "dem Glauben ge= mäß" ober "nach der Analogie des Glaubens" ausgelegt werden. Dieser Trug hat die Kirche sowohl zur Zeit der Reformation als zu unserer Zeit beunruhigt.

Bas über Schriftauslegung und "Analogie des Glaubens" zu fagen ift, möchten wir in die folgenden Sätze zusammenfassen:

I.

Die Heilige Schrift ist, wie jede andere Schrift, nur durch sich selbst auszulegen, oder unausgelegt zu lassen.

## П.

Wenn wir sagen, daß die Schrift dem Glauben gemäß (nach der Analogie des Glaubens) auszulegen sei, so verstehen wir

81

barunter mit den rechtredenden Lehrern auch nichts anderes, als daß die Schrift lediglich durch sich selbst, nämlich dunkle Stellen der Schrift durch die klaren Stellen derselben Schrift auszulegen seien. Auslegung der Schrift nach einer Norm, die nicht Schrift selbst ist (Tradition, Konsens der Kirche, "Geist", "erleuchtete Ver= nunft", "Schriftganzes" 2c.), ist nicht Auslegung, sondern Kritik der Schrift.

#### III. $\cdot$

Auf den Einwurf, daß sich nicht mit Sicherheit entscheiden lasse, welche Schriftstellen klare seien, ist zu antworten: Rlarheit ist stetz ihr eigener Beweis, oder: die überzeugung, daß Schriftstellen klar sind, wirken sie selbst durch ihre Klarheit. Klar in bezug auf die einzelnen Lehren sind also die Stellen, in welchen diese Lehren ge = offenbart sind (sedes doctrinae), nicht die Stellen, in welchen sie schriftstellen erklären will, verspottet die Schrift und wirft die ganze Schrift in einen "ungewissen Haufen". (Luther.)

#### IV.

Die Kirchengeschichte lehrt, daß die Frelehrer aller Zeiten klare Stellen der Schrift als dunkle behandelten, nach ihrem Kopfe deuteten und sich dafür, um andere und sich selbst zu täuschen, auf die "Analogie des Glaubens" beriefen.

#### ٧.

Daß man Schrift lediglich durch Schrift auslegt und nicht nach den eigenen Gedanken verkehrt, ift eine Gnade, die immerfort von Gott erbeten fein will und den zerschlagenen Herzen zu teil wird, die auf alle eigene Beisheit in göttlichen Dingen verzichten und in demü= tigem Glauben ihren Sinn der Schrift untergeben.

## I.

Die Heilige Schrift ist, wie jede andere Schrift, nur durch sich selbst auszulegen, oder unausgelegt zu lassen.

Die Schrift felbst sagt: "Kein Mensch weiß, was im Menschen ist, ohne ber Geist bes Menschen, ber in ihm ist." Der Mensch kann aber seine Gedanken, die nur ihm bewußt sind, in Rede oder Schrift zum Ausdruck bringen. Ist dies in einer Schrift geschehen und stehen uns keine andern zuverlässigen Meinungsäußerungen des Autors zu Ge= bote, so ist jene Schrift das einzige Mittel, hinter seine Gedanken zu kommen. Ist in der betreffenden Schrift irgend etwas der Erklä= rung de dürftig, so muß der Versuch gemacht werden, die Erklä= rung aus der Schrift selbst zu gewinnen. Was nicht aus der betreffen= ben Schrift selbst erklärt werden kann, muß unerklärt gelassen werden. Es kann auch sein, daß die Leser in den Darlegungen Lücken fühen,

auch dies oder jenes für verkehrt halten. Aber wenn sie das, was ihnen zu fehlen scheint, ergänzen, so legen sie nicht aus, sondern tun sie aus ihrem Eigenen hinzu. Und wenn sie, was ihnen verkehrt zu sein scheint, nach ihren Gedanken zurechtstellen, so treiben sie wiederum nicht Ergegese, sondern üben sie Kritik. So steht sest und ist allgemein anerkannt: schon jede menschliche Schrift ist nur durch sich selbst auszulegen, oder unausgelegt zu lassen. Und das darum, weil "kein Mensch weiß, was im Menschen ist, ohne der Geist des Menschen, der in ihm ist".

Der Apostel fährt aber fort: "Also auch weiß niemand, was in Bott ift, ohne der Geift Gottes." Gott ift für uns Menschen que anposition, ein Licht, ba niemand zukommen kann, welchen kein Mensch gesehen hat noch sehen tann.1) Aber Gott ist in Gnaden aus dem uns Menschen unzugänglichen Licht herausgetreten in der Heiligen Die Seilige Schrift ift Cottes Schrift an die Menschen, Sárift. in welcher der heilige Geist, der auch die Tiefen der Gottheit erforscht, Gottes Gedanken über Schöpfung und Erlösung, Sünde und Enade zum Ausdruck gebracht hat. An dieses Wort, das er durch seine Pro= pheten und Apostel geredet hat, hat er auch die Menschen bis an den Jüngsten Lag gewiesen.2) Gott hat die Seilige Schrift als eine abge= schlossene Latsache in die Welt gestellt. Sie ist ein abgeschlossenes gött= liches Werk wie das Werk der Schöpfung. Bie die Menschen an dem Bert ber Schöpfung nichts ergänzen und nichts ändern können mit ihren Deutungen, wie z. B. Sonne, Mond und Sterne sich in ihrer Stellung und in ihren Bahnen nicht nach Btolemäus oder Copernicus oder Tycho de Brahe richten, sondern unabhängig von den Gedanken der Aftronomen ihre Stellung und ihren Lauf haben, so ist auch die heilige Schrift als abgeschlossene göttliche Latsache von uns Menschen hinzunehmen und zu behandeln. Ift uns in der Heiligen Schrift an einem Ort etwas dunkel, so sehen wir zu, ob nicht andere Stellen derfelben Beiligen Schrift uns das Dunkel aufhellen, wie denn die Seilige Schrift die Art hat, daß sie durch allenthalben zusammengetragene Stellen sich selbst auslegt. (Luther.) Aber was die Schrift nicht selbst auslegt, soll kein Mensch auszulegen sich erdreisten, sintemal die Schrift des heiligen Geistes Schrift ist und kein Mensch weiß, was in Gott ist, ohne der Geist Gottes.

Aber verleiht Gott nicht einzelnen Personen in der Kirche die besondere Gabe der Schriftauslegung? Auf diese Tatsache haben die Römischen zu allen Zeiten hingetwiesen und behauptet, daß demnach die Heilige Schrift nicht aus sich selbst verstanden werden könne, sondern ganz notwendig von dem so äußerst schriftfundigen un= sehlbaren Papst ausgelegt werden müsse.<sup>3)</sup> Wir erwidern hierauf:

<sup>1) 1</sup> Tim. 6, 16.

<sup>2)</sup> Joh. 17, 20; Eph. 2, 20 2c.

<sup>3)</sup> So neuerdings auch wieder Rardinal Gibbons in einer Streitschrift wider die Protestanten, "The Faith of Our Fathers", Baltimore 1894, S. 107 f.

Allerdings verleiht Gott einzelnen Personen in der Rirche die besondere Gabe der Schriftauslegung, und die Christen sollen diese Gabe nicht verachten, sondern gebrauchen. Aber die besondere Babe der Schriftauslegung besteht in der besonderen Fähigkeit zu zei= gen, wie die Schrift sich selbst auslegt, und in der Fähigkeit, tat= fächlich die Schrift durch die Schrift selbst zu erklären. 3n≠ sofern der Ereget die Schrift mit eigenen Gedanken flar machen will, ist er eine unordentliche Person in der Kirche Gottes, hört er auf, Ereget zu sein, und geht er mit unleidlichen Prätensionen um. Er prätendiert ein Wiffen, das er gar nicht besitht, sintemal nur der Geist Gottes weiß, was in Gott ist. Rein Mensch, auch nicht der geübteste Ereget, kommt mit seinen Gedanken in geistlichen Dingen über die in dem Schriftwort ausgedrückten Gedanken Gottes hinaus. Die auslegende Tätigkeit muß sich daher in jedem Falle darauf beschränken, aufzuzeigen, was in dem Schriftwort selbst ausge= drückt vorliegt, das heißt, zu zeigen, wie die Schrift in ihrem eigenen Lichte leuchtet oder sich felbst auslegt. Die "Glosse" darf nie das Schriftwort aus dem Gesichtstreis rücken, sondern muß vielmehr das Schriftwort so behandeln, daß es — das Schriftwort — allein im Ge= Daß keine andere Beise ber Schriftauslegung in sichtstreis bleibt. der Kirche Gottes berechtigt sei, ergibt sich auch aus 1 Betr. 4, 11: "So jemand redet" — nämlich in der christlichen Rirche —, "daß er's rede als Gottes Wort." Soll in der christlichen Kirche nur Got= tes Wort geredet werden, so darf auch die Schriftauslegung, welche sich in der christlichen Kirche hören läßt, nichts anderes als Gottes Wort felbst sein. Somit ist die Schrift nur durch sich selbst auszu= legen, oder unausgelegt zu lassen.

Die Papisten wollen uns immerfort vor die Alternative stellen, daß wir entweder die Rirche, das heißt, den Papst und seine Kreatu= ren, als Schriftbeuter annehmen müssen, oder die Schriftauslegung dem Belieben der einzelnen Christen zu überlassen haben. Im letzteren Falle gäbe es lauter Konfusion, da viel Röpfe viel Sinne hätten. So sei der Papst der einzige Helfer in der großen Not, und müsse man, um die Einheit in der Christenheit zu wahren, sich die Schrift von der "Kirche" auslegen lassen. Wir weisen diese Alternative zurüc und sagen: Weder die "Kirche" noch der einzelne Christ sollen die Schrift beuten, sondern die Schrift soll sich selber deuten. Die Funt= tion des Schriftauslegers ist eine rein wertzeuglich ele (actio ministerialis), und zwar in dem Sinne, daß er sich aller eigenen Gedanken in bezug auf das Schriftwort enthält und lediglich die im Schriftwort ausgedrückten Gedanken Gottes aufzeigt.

So nur, nicht anders, haben alle rechtschaffenen Lehrer das Ge= schäft der Schriftauslegung aufgefaßt. Luther schreibt bekanntlich zu 2 Petr. 1, 20. 21: "Hier greift nun Petrus die falschen Lehrer an. Weil ihr das wisset (spricht er), daß wir Gottes Wort haben, so bleibet

484

darauf und lasset euch nicht verführen durch andere falsche Lehrer, ob fie gleich kommen und vorgeben, daß fie auch den Seiligen Geist haben. Denn ,das sollt ihr aufs erste wissen' (denn das andere wird er hernach fagen), ,daß keine Beisfagung in der Schrift durch eigene Auslegung geschieht'; da richtet euch nach und denket nicht, daß ihr die Schrift auslegen werdet durch eigene Vernunft und Rlugheit. Siermit ift nun niedergelegt und geschlagen aller Bäter eigene Auslegung der Schrift, und ist verboten, auf solche Auslegung zu bauen. hat es hieronhmus oder Augustinus, oder irgend der Bäter einer felbst ausgelegt, so wollen wir sein nicht. Betrus hat verboten, du sollst nicht selbst auslegen; der Beilige Geist soll es felbst auslegen, oder soll unausgelegt bleiben. Wenn nun der heiligen Bäter einer beweisen tann, daß er seine Aus= legung aus der Schrift hat, die da bewährt, daß es also solle ausgelegt werden, so ist's recht; wo nicht, so soll ich ihm nicht glauben. Also greift Betrus auch die tapfersten und besten Lehrer an; darum sollen wir gewiß sein, daß niemand zu glauben sei, wenngleich einer die Schrift vorlegt, wo er sie selbst deutet und auslegt. Denn es kann kein rechter Verstand durch eigene Auslegung troffen werden." (IX, 1361 f.) Im Bericht des Nördlichen Distrikts vom Jahre 1867 heißt es S. 11: "Die Schrift muß sich selbst auslegen. Nur die Auslegung fordert Glauben, wenn man beweisen kann, daß die Schrift selbst es so auslegt. Rein Mensch hat das Recht, die Schrift auszulegen, sondern allein der Beilige Geist. . . . Eine authentische Auslegung tann nur der geben, der die Worte selbst geredet oder geschrieben hat. Da der Heilige Geist die Schrift eingegeben hat, so kann auch er allein eine authentische Auslegung derselben liefern." Quenstedt schreibt: "Bie man das Licht fieht durch Vermittlung des Lichtes felbst (ipsius luminis beneficio), so versteht man die Schrift durch Vermittlung der Schrift. Wie die Auslegung menschlicher Gesete aus diesen Geseten felbst, so ift auch die Auslegung der Schrift aus der Schrift selbst zu entnehmen. Bie wir den wahren Sinn (germanam mentem) 3. B. des Hieronhmus, des Augustinus 2c. nicht anderswoher als aus ihren Schriften entnehmen, fo dürfen wir auch des heiligen Geistes Sinn nicht anderswoher als aus der Heiligen Schrift entnehmen." 4)

Daß ben Schriftauslegern lediglich eine werkzeugliche Funktion zukomme, das heißt, daß sie nicht die eigene, sondern nur die Auslegung der Schrift selbst vorzutragen haben, schärft Quenstedt so ein: ""Wer ein Gesetz gegeben hat, dem kommt auch die Auslegung des Gesetzes zu." So kommt auch die authentische Auslegung der Schrift dem eigentlichen Autor derselben, dem heiligen Geist, zu, und weil dieser jetzt nur in der Schrift und durch die Schrift zu uns redet, so ist die rechte Auslegung der Schrift der Schrift sollt zu entnehmen. ... Dabei sprechen wir jedoch weder den Lehrern der Kirche noch den einzelnen gläubigen Christen die werkzeugliche Fähigkeit der Schrift=

<sup>4)</sup> Theologia did.-polem. I, 199.

auslegung (ministerialem Scripturas interpretandi facultatem) ab.... Beiderlei Fähigkeit der Schriftauslegung aber, die der Lehrer der Kirche und der Laien, ift Gottes Wort und dem in der Schrift redenden Heiligen Geist unterworfen (subest verbo Dei et Spiritui sancto in scriptura loquenti), das heißt, sie find nur werkzeugliche Ausleger (ministeriales interpretes), welche ihre Auslegungen einzig und allein aus der prophetischen und apostolischen Schrift nehmen, nicht wie der Papft aus der eigenen Deutung, welche Betrus verwirft." 5) (Fortsetung folgt.)

# Bou dem Schicksal Thomas Norers, eines lutherischen Predigers in der Grafschaft Ortenburg, 1564.

(Mitgeteilt von K.)

Unter der überschrift: "Bie und welchermaßen ich, Thomas Rorer, aus der Grafschaft Ortenburg abgereiset, und was sich unterwegen zugetragen 1564" sindet sich in Joh. Gg. Schelhorn 1) ein sehr interessantes Aftenstück, das ich mit einigen Anmerkungen hier wieder= gebe. Es erzählt uns vom Ergehen eines Mannes, der sozusagen auf einer lutherischen Insel in Niederbahern eine gesegnete Wirksamkeit, wenn auch nur von kurzer Dauer, hatte und dabei viel Ansechung von dem stockpapistischen Herzog Albrecht in Bahern erlitt. Rorer erzählt:

"Den 18. August (1564) hat mich Pfalzgraf Wolfgang, mein gnädigster Fürst und herr (nachdem ich aus 3hr Fürstlichen Gnaden Darleihung fünf Monate lang in der Graffchaft Ortenburg Gottes Wort vermöge der Augsburgischen Konfession rein und lauter geprediget und die heiligen Sakramente gereichet und in der Zeit vielmalen durch den Herzog aus Bahern angeloffen und ausgeschafft bin),2) durch Johann Ringelhamer, 3hr Fürstlichen Unaden Sekretarius, einen Silberpoten und Einspänniger, aus der Graffchaft ab= und wiederum zu und nach meiner Pfarre Renhardshofen gefordert; da wir denn in aller Still und doch öffentlich denselben Tag in einen Markt, Plättling genannt, geritten und allda über Nacht gelegen. Des andern Tags, welcher war der 19. obgemeldetes Monats, haben wir unfern Weg nach Straubing nehmen wollen. Da wir nun ungefähr zwei Meilen von der Stadt gemesen, sind bei zehn Pferd gegen uns, und dann hinter uns bei acht oder neun Pferden geritten kommen, darunter n. Maijr, Gerichtschreiber und Pflegsverwalter zu Bilshofen, gewesen, der mir nach einem getanen

5) l. c. I, 199. 200.

1) Ergöhlichteiten aus der Kirchenhiftorie und Literatur. Ulm 1763. 8°. 111. Bb., zehntes Stück, No. CXXIX, S. 953—979.

2) Bei feiner Amtsverwaltung tonnte er es unmöglich bermeiden, jum öftern burch bahrisches Gebiet ju tommen.

486

Loosschuß zugeeilet und gesagt: Herr Thomas, Ihr seid meines gnädig= sten Fürsten und Herrn, Herzog Albrecht in Bahern, Gesangener. Dar= auf ich geantwortet: Mich nimmt wunder, daß ich sollt gesangen sein, sintemal ich ohnedies Ihr Fürstl. Gnaden Gewalt entweichen und gleich jett mit meines gnädigsten Fürsten und Herrn, Psalzgraf Wolfgangs, Secretario, Silberpot und Einspännigen heimreiten will. Jedoch, weil ich mich Gewalts nicht entschütten kann, muß ich's lassen gut sein.

"Auf solches hat gedachter Herr Secretarius eine Schrift oder Paß= port herfürgezogen und die zu lesen begehrt; aber Pflegsverweser [hat sie] im wenigsten nicht wollen annehmen, sondern ihrer aller Büchsen abzulassen. Da nun solches geschehen, sind wir sämtlich nach Straubing gezogen, [haben] unterwegen Psalm und geistliche Lieder gesungen und vor der Stadt gedachte drei Pfälzischen Diener durch obgemeldeten Ge= richtschreiber und etliche Pferd von mir geteilt [getrennt] und in [eine] Herberg, ich aber mit zehn Pferden in das Schloß gesühret, und, da ich mich nur ein wenig ausgetan [= es mir etwas leichter gemacht hatte], durch den vielgemeldeten Gerichtschreiber und einen reisigen Knecht wie= berum heraus in des Herrn Bigtum Behausung, darinnen er, Bigtum und Räte versammelt worden, geleitet, da denn der Herr Ranzler also angefangen:

""Mein gnädigster Fürst und Herr hat dem Gerichtschreiber von Bilshofen Befehl getan, wo er Euch in Ihr Fürstl. Gnaden Landen betrete, follt er Euch gefänglich niederwerfen und hierher bringen. So denn folches geschehen, sind Biztum und Räte entschlossen, Ihrer Fürstl. Gnaden dasselbe zum förderlichsten zu berichten; indes aber sollt Ihr Euch in Ihr Fürstl. Gnaden Schloß verhalten, wie einem Verstrickten gebühret."

"Und nachdem ich wiederum abgetreten, bin ich bis auf den 21. Augusti in Herzog Ludwigs neuem Zimmer verwahrt worden. Dann, gedachten 21. aber, din [ich] aus Befehl Viztums und [der] Räte aus gedachtem Zimmer in ein ander Gemach in das Innere Schlöß, die fürstliche Silberkammer genannt, geführet und aufs beste versperret. Da dann weder meines Gnädigsten Fürsten und Herrn Secretarius, noch andere, deren ich begehrt, zu mir sind gelassen worden. Darüber benn [am] ermeldeten Tag gedachter Secretarius samt ben Seinen abgeritten, weil ihnen meiner Erledigung halber keine Vertröstung ge= schehen ist.

## "Bahrhaftige Berzeichnus alles besjenigen, fo mich Biztum und Räte zu Straubing burch ben Kanzler Doktor R. Bolkummer ben 23. und 27. August anno 1564 im Gefängnis gefraget.

"1.

"Ob ich ein Landkind und Ordensmann sei, wann ich in [den] Orden kommen, wie lang ich drin gewesen, was mich daraus zu kom= men verursacht, und wer mir hiezu geraten und geholfen? "Nun folget, was ich, Thomas Norer, hierauf in Eil geantwortet:3)

""Ich bin ein Landtind, zu Ingolftadt geboren; vor 24 Jahren im Klofter zu Windberg ein Mönch gewesen; und nachdem ich wenig Gutes bei ihnen gesehen, aus Gottes Wort das Papsttum als unrecht befunden, auch zum Teil einen ungnädigen Prälaten gehabt, hab ich mich ohne männigliches Hilf gen Chamm in die Pfalz getan, da ich dann fünf Jahre verharret."

"2.

"Zum andern, was ich meines Dienstes in der Grafschaft [Orten= burg] genossen, was ich von Taufen und Beichthören gefordert oder freiwillig empfangen, item was mir der Herr Graf zu Lohn gegeben oder freiwillig geschenkt?

""Bon einer Kindtauf hab ich um eines andern Kfarrers willen, fürnehmlich, weil die zwei päpstischen Priester das Einkommen noch besitzen und die Rirche sonst nichts hat, drei Areuzer gefordert, von den Rommunikanten aber hab ich nichts begehrt, ja wohl gesagt, es stehe ihnen bevor, etwas oder nichts geben. Nichtsdestotveniger, da mir je eine Verson aus freiem Willen einen Pfennig, einen halben oder ganzen Areuzer, oder meistteils zu 5 Hellern gegeben, hab ich's zu Dank ange= nommen; welche aber nichts [gaben], hab ich geschehen lassen. Bom Heichen und Riech. Gleichwohl hat die Frau Gräfin meinem Weib drei Stuck Geld verehret und daneben verheißen, wenn Ihr Gnädigster Ge= mahl zu Land komm, werde sich derselbige ehrlich mit mir vergleichen. Ich begehre aber in solcher Not nichts von dem frommen Grafen; wenn aber sein Sach besser wird, wollt ich eine kleine Verehrung nicht ab= ichlagen."

"3.

"Ob ich nicht Briefe an die Bayerischen Städte und an die Adels= personen geschrieben, mich allerlei zu erkundigen?

""Ich kann mich nicht erinnern, daß ich einiger Verson oder Stadt in Bahern geschrieben oder mich viel erkundiget, außer Regensburg, da ich dem Herrn Gallo,4) etwan meiner Hausfrau, und dann der Orten= burgischen Kirche[n] halber, geschrieben hab.'

"4.

"Biebiel ich Kindtaufen und Kommunikanten gehabt, wer und was für Personen von Adel und Bürgern zu Ortenburg kommunizieret, und wiebiel der Frewischen 5) und Bahrischen Teils insonderheit gewesen, und wer mir die Bahrischen zu kommunizieren beschlen?

<sup>3)</sup> Der bequemeren übersicht wegen bringe ich gleich nach jeder Frage die Ant= wort. Schelhorn hat erst die zwölf Fragen.

<sup>4)</sup> Nic. Gallus ift gemeint, der Freund und Mitarbeiter des M. Flacius an den Magdeburger Centurien.

<sup>5) =</sup> Gräflich=Ortenburgifchen.

""Die Kindertaufen hab ich nicht alle verzeichnet, achte aber bei 50 oder mehr. Der Kommunikanten aber, beider, Gräfischer und Bah= rischer, so ich diese fünf Monat gehabt, sind 7000, darunter zwei von Abel. Sonst sind aus Vilshofen, Städten und Märkten, Bürger und Bauern und alle diejenigen zu mir kommen, so rechten Lust zu Christi Abendmahl und doch [nämlich in ihren baherischen Geimatskirchen] einen rechten Gebrauch der heiligen Sakramente [unter beider Gestalt] nicht haben können, welche ich weder auf des herrn Grafen noch meines Landesfürsten Befehl, sondern aus tragendem Amt und auf ihr hart und vielsseitig Ansuchung nach gutem Unterricht kommuniziert hab."<sup>6</sup>)

"5.

"Wer jeho an meiner Statt zu Ortenburg; welcher Fürst oder Herr ihnen Prediger hergesandt oder noch senden wolle, wie der Prediger heiße, ob er auf dem Weg oder allbereit danieden sei?

""Es ist ein alter Priester zu Ortenburg, der sollt, so ferne er's anders vermag, die Kinder taufen. Sonst hab ich landweis [= gerücht= weise] gehört, wie die Herrn und Grafen zu Mansfeld einen andern Prediger an meiner Statt sollen herausschicken. Wie er aber heiße, und ob er auf dem Weg oder allbereit danieden, weiß ich nicht."

"6.

"Warum ich das Baherische Geleit nicht angenommen und so trohig ins Land sei geritten?

""Beil mir allein ein lebendig und kein schriftlich Geleit gegeben, bin ich um ein schriftlich an Viztum und Räte gen Landshut zu suppliz zieren verursacht, fürnehmlich weil unter dem lebendigen Geleit zwei Schergen und allerlei Gesahr zu erwarten. So bin [ich] nicht aus mir selber, viel weniger aus Trotz, sondern auf Erfordern meines gnädigsten Fürsten und Herrn, Pfalzgraf Wolfgang, und dann aus vielfältigem ernstlichem Wegschaften herzog Albrechts in Bahern den gewöhnlichen Beg mit hochgedachtes meines Gnädigsten Fürsten und hocknessenie, Silberpoten und Einspännigen in das Land geritten. Da man mich zu Ortenburg gelassen [hätte] oder ich das Land Bahern umgehen mögen, wollt ich nicht hereingeritten sein."

"7.

"Warum ich den Herzog aus Bahern fast in allen meinen Predig= ten einen Thrannen gescholten?

""Ich gestehe keineswegs, kann's auch keiner mit Wahrheit von mir fagen, daß ich den Herzog aus Bahern noch einigen jetzt lebenden Fürsten im unguten angezogen, viel weniger einen Tyrannen gescholten.

Digitized by Google

<sup>6)</sup> Man beachte, daß Norer es unterläßt, und zwar mit Recht, die Namen der baprischen Adeligen zu nennen. Offenbar freut es ihn, die 7000 angeben zu tönnen.

Das aber hab ich, wenn's der Text gegeben, gesagt: Ber Gottes Bort oder die Christen versolget, der ist kein Christ, sondern ein Thrann, er sei hohes oder niedern, geistlich oder weltliches Standes, ferne oder nahe gesessen.

**"8**.

"Warum ich die Baherischen Untertanen zum Teil in Gelübd und zum Teil in Pflicht und Zusage genommen, daß sie das Sakrament unter der Meh nicht empfangen, noch zur Meh gehen und den Fürsten in Reli= gionssachen allerdinge nicht gehorchen sollen? welches heiße, den Reli= gionsfrieden schwächen und Auswiegelung anrichten.

""Daß ich gleich als ein Richter — benn also ist's zu verstehen bie Baherischen Untertanen in Pflicht oder Gelübb genommen, gestehe ich nicht; benn es ist nicht meines Amts. Das aber hab ich getan: wenn jemand Christi Abendmahl begehrte, habe ich ihn bei der einmal ersanns ten Wahrheit zu verharren und dann die Opfermeß und päpstischen Mißbrauch, weil die in Gottes Wort nicht gegründet, zu vermeiden er= mahnt, und doch mehr nicht, denn ihr freiwillig Nein oder Ja; wie auch die Eurigen gegen den Unsern, da die zu ihrer Beicht und Kom= munion kommen, erfordert [haben]. Sonst hab ich zu allem billigem Gehorsam ermahnt. Ob das heiße, Auswieglung anrichten, oder die Leute in Pflicht nehmen, oder den Keligionsfrieden schwächen, will ich alle gutherzigen Christen erkennen lassen."

#### "9.

"Ob ich nicht Schüler mit Traktätlein ausgesandt, die es den Bahe= rischen gelesen und sie zu meiner Predigt zu kommen ermahnt, und selber zu Ortenburg wider den Herzog aus Bahern Traktätlein geschrieben hab oder noch schreiben wolle?

",Ich hab zu Ortenburg weder Traktätlein geschrieben noch ans dern zu verlesen und zu meiner Predigt zu kommen ausgesandt; denn ich ja nicht Zeit gehabt; (hab) auch niemand zu mir zu kommen dürs fen ermahnen, sintemalen sie selber häusig kommen sind. So bin ich nicht gesinnt, etwas Unchristlichs wider Ihre Fürstliche Gnaden zu schreiben. Da aber unsere Religion von jemand unbillig angetastet [wird oder würde], sollte mir eine rechtmäßige Desensionsschrift un= verboten sein."

#### **"10**.

"Jtem, ob [ich] mich nicht alsbald nach meiner Heimkunft wieder= um mit Diensten in die Graffchaft Ortenburg begeben wolle?

""Daß ich mich alsbalb wiederum mit Diensten in die Graffchaft Ortenburg begeben sollt, bin ich nicht gesinnet. Aber da ich keinen Dienst oder bessere Gelegenheit vorhanden, bin ich nicht in Abrede, daß ich dem frommen, redlichen Grafen nicht wiederum dienen sollt."

"11.

"Jtem, ob ich nicht Gemeinschaft hab mit den Seltenmännern Ambsdorffio, Illyrico und Gallo?

""Den Herrn Ambstorffium kenne ich von Angesicht nicht, halt ihn aber für einen ehrlichen, christlichen Mann von Adel, weiland Bischof zu Naumburg in Thüringen. So hab ich des Herrn Illyrici auch nicht sondere Kundschaft; aber Herr Gallus ist mir wohl bekannt, hab ihm oft geschrieben, und er mir wiederum."

#### "12.

"Jtem, was ich denjenigen geraten, die man von der Religion wegen gestraft oder habe strafen wollen?

""Da jemand um der Religion willen gestraft ift worden, hab ich anders nicht geraten, denn: könne eine solche Person durch ordent= liche Mittel und Supplizieren bei der Oberkeit was abbringen, sei [es] wohl und gut. Wo nicht, so möge er's besser?) geben, denn jener neh= men; es wäre denn, daß es ihm zu Erhaltung falscher Lehr und Gottesdienst auferleget würde; da hat es eine andere Meinung."

"Ferner hat der Kanzler auch diese Wort zu mir gesagt: "Hr redet schimpflich von der Meß und heißet sie einen Greuel, so es doch nicht also. Neben dem, so habt Ihr Euer Botum und Gelübd, so Ihr Eurem Prälaten getan, nicht gehalten.' Darauf ich also geantwortet:

""Ich hab nicht so schimpflich von eurer Messe geredet, als unge= fähr Anno 1544 ein Mönch von Windberg [tat], iht Pfarrer zu Fuhrt vor dem Behamer Bald, in meinem Beisein zu Niedern=Viechte, da er wollt ein Seelmeß lesen und [er] ihm aus der Oblatbüchsen eine große Hostien oder Oblat zu gedachter Meh aussuchete, also saget . . . [nicht wiederzugeben!] und nach ihm Herr Georg N., Pfarrer zu Rottenberg, so iht gestorben . . . [ebenfalls nicht mitteilbar!].

", Und soviel mein Votum oder Mostergelübd anlangt, hab ich dass selbige allezeit gehalten: das ist, ich bin am Gut arm und nicht reich, ob ich [auch] mein tägliche Unterhaltung hab. Danach halt ich Keusch heit, das ist: Nach dem St. Paulus 1 Kor. 7 schreidet: Melius est nubere, quam uri, Es ist besser heiraten, denn brennen, [so] hab ich im Namen Gottes und nach dem Exempel der Alten eine ehrbare Jungs frau zum Weib genommen; da dagegen viele andere aus euren Geists lichen manchem ehrlichen Mann sein Beib für [ent] halten. Zum britten hab ich bisher beiderlei Obrigkeit allen gebührlichen Gade denselben noch weiter leisten, also dag [ich] mich in diesem Fall wohl entschulbigen und dasjenige, so mir zugemessen [wird], euren selbst Geistlichen mit Wahrheit zulegen kann."

<sup>7)</sup> Es ift dabei an auferlegte Gelbftrafen ju benten. Beffer - mit bef= ferem Gewiffen.

"Auf solches hat der Herr Kanzler gesagt: "Was hie von Euch bekannt und durch den Secretarium beschrieben, soll alles nach der Länge unserm gnädigsten Fürsten und herrn, herzog Albrechten, zugeschickt werden. Indes aber habt Ihr Euch zu erinnern, daß Euch auferlegt ist, Ihr sollt Euch verhalten, wie einem Verstrickten gebührt. Aber da hören wir, wie Ihr zum Fenster aus singet und die Leute ärgert. Das sollt Ihr infort nicht mehr tun! Da hab ich geantwortet:

""Ich habe niemand zuwider, auch nichts Böses, sondern einige beihändige Lieder und Psalmen gesungen, mich in meiner Not mit zu trösten, weil mich je sonst niemand trösten darf, oder weil schift dafür achte, es sei jedermann ohne Schaden. So darf [braucht] man auch einem Gesangenen das Singen nicht verbieten; es verbeut sich etwan selber."

## "Weiter:

"Am Tag Bartholomäi kamen zwei Jesuiten zu mir ins Ge= fängnis und wollten mich trösten und bekehren; sagten, wie sie erst heute von ihrem gnädigen Fürsten und Herrn, Herzog Albrechten, herz geritten. Da hätten Ihre Fürstl. Gnaden meinethalben allerlei mit ihnen geredet, wären hart auf mich erzürnt. Doch sagte der, so zuvor an Jakobi Tag und Dominica X. post Trinit. zu Ortenburg bei mir in meiner Predigt gewesen, ich sollte mich wohl gehaben, es würde viels leicht, da ich nur selber wollt, bald besser werden. Der andere aber redete mich etwas hart an und sagte: "Ihr habt in Niederbahern einen großen Lärmen angerichtet und viel tausend Bauern ver= führt. Ihr wäret würdig und wert, daß man Euch lebendig ver= brennete" [NB.: "wollten mich trösten"], ", und, da Ihr es in Welschand getan hättet, würde es Euch allbereits widerfahren sein."

""Item: Ihr saget viel vom Sakrament sub utraque specie, so es doch beweislich, daß Christus zu Emmaus dasselbe sub una specie, das ist, in einerlei Gestalt, eingesetzt; denn es steht geschrieben: cognoverunt eum ex fractione panis, sie erkannten ihn aus dem Brot= brechen; und daß St. Jakous dasselbige in einerlei Gestalt gegeben." — Item, den 23. August zuvor redete der herr Kanzler eben der= gleichen, und noch viel ärger. Denn er sagte: "Ihr machet die Sakra= mente nötig zur Seligkeit, so sie doch nicht also nötig [sind] und außer derfelben die Seligkeit wohl zu bekommen ist." Darauf ich, was das Sakrament anlanget, aus Gottes Wort gebührliche Antwort gegeben. Was aber das unchristliche Bedrohen und Trösten angetrosfen, hab ich also gesagt: "Ihr tut mir eben, wie die Juden Christo taten; die sagten, "er hat das Volk verführt", und konnten's doch nicht beweisen. Item: da ihr mich nicht anders besuchen und trösten wollt, mögt ihr fortan wohl draußen bleiben."

"Was sich den 27. Augusti wieder zugetragen:

"Domin. XIII. p. Trin., welches war der 27. August, sind die obvermeldeten vier Herren unter dem Amt ihrer heiligen Meß aber=

malen zu mir kommen, und der Kanzler [hat] also zu reden ange= fangen: "Wir haben Eure nächst getane Bekenntnis unserm gnädigsten Fürften und Herrn angezeigt. Aber da ist Ihr Fürstl. Gnaden nicht mit zufrieden, darum, daß solche Bekenntnis nicht wahr, oder je zum Teil widerwärtig; haben derhalben ernstlich befohlen, daß man Euch sollt mit der Streng fragen [das beißt, foltern], welches fie nicht gern täten und doch tun müssen, es sei denn, daß 3hr Euch in etlichen Punkten besser erkläret.' Nämlich, warum ich das Geleit nicht angenommen und so freventlich in 3hr Fürstl. Gnaden Land geritten. Stem, wor= über ich die Untertanen (deren Namen und Bekenntnis ich hie selbst möchte lesen) zum Teil in Pflicht und zum Teil in Zusag genommen; und warum ich Ihr Fürstl. Unaden einen Tyrannen gescholten. Darauf ich gesagt: "Was diese Punkte anlangt, laß ich's bei meiner nächst ge= gebenen Antwort beruhen, darum, daß ich wohl weiß, daß [es] die Bahrheit ist; bitt derhalben, man wolle mich nicht weiter treiben."

"Hierauf redet oft ermeldeter Kanzler: "Mein gnädigster Fürst und Herr hätte wohl Ursach, daß er Euch ließe an einen Baum hängen; aber aus angeborner Güte, wie er denn ein milder Fürst ist, wollen Euch Ihr Fürstl. Gnaden das Leben schenken; doch, daß Ihr einen leiblichen Eid zu Gott schwört, daß Ihr zu ewigen Zeiten Ihrer Fürstl. Gnaden Land vermeiden und ohne derselbigen Vorwissen wurd Willen nicht drein kommen, noch etwas außer Rechtens gegen Ihr Fürstl. Gnaden fürnehmen wollet, und, da es geschähe, daß man Euch an einen Baum sollt hängen."

"Darauf ich gebeten, man sollt mich zu einem solchen todgefähr= lichen, unbilligen Eid nicht zwingen, weil ich ohnedas außer dem Land reiten und darein zu kommen nicht willens, auch nicht mein felbst sei. als ber ich möchte zuzeiten zu meinem gnädigsten Fürften und herrn Pfalzgraf Wolfgang gefordert werden; da ich irgend in solcher Reise müßte das Bayerland berühren, wäre [es] mir eine gar schwere Sache, also zu schwören. 3ch wollt's aber (da man 3hr Gnaden und Herrlichkeit jo viel vergönnen und zulaffen wollte, darum ich sie denn ganz demütig wollt gebeten haben) hochgedachtem meinem Gnädigen lieben Landes= fürften schriftlich berichten und mich 3hr Fürstl. Gnaden Bescheids bierin holen. Aber da ift mir alles abgeschlagen und vermeldet worden, sie hätten einen lauteren Befehl; wollt ich schwören, wohl und gut; wo nicht, so würde ich hinfüran nicht mehr also begnadet werden. Und hat mir der herr Bigtum im Beisein der vorgemeldeten herrn alsobald obgemeldeten Sonntag, aber allererft nachmittag, den Eid fürgehalten und allein das Wort , foll hängen' gemildert und dagegen gesett: "Ihr Fürftl. Enaden wollen Euch, da 3hr in derselben Landen betreten [würdet], an einen Baum lassen hangen." — Darauf ich leider geschworen und hierinnen getan, was ich nicht sollt getan haben; unter andern [Gründen] aber auch darum, daß beide Fürften meinethalben nicht ineinander wachsen, noch ich eines unnötigen Lärmens ein Ursacher

sein sollt; hab also das Zeitliche höher gehalten denn das Ewige. Gott wolle mir's vergeben und [mich] von diesem schädlichen Eid, welchen man nicht einem unschuldigen Christen, sondern [einem] übeltäter auf= laden sollt, und dann von allem übel erlösen um seines heiligen Namens willen. Amen.

"Hierauf bin ich von [ber] Stadt gelassen und durch einen Bah= rischen Einspännigen von Straubing bis an die Grenzen meines Gnä= digsten Fürsten und Herrn, des Pfalzgrafen, geleitet, und von dannen durch Ihr Fürstl. Gnaden Secretarium, einen Notarium, Silberpoten und Einspännigen, so mir von Ihr Fürstl. Inaden ein Pferd entgegen= gesandt, gar nach Neuburg und Renharzhofen geführt worden. Der HErr wolle mich auf rechter Bahn weiterführen und schier [= bald] einmal ewig selig machen durch unsern lieben HErrn JEsum Christum. Amen!

"Beschluß. Den 8. Septembris hat mein gnädigster Fürft und Herr, Pfalzgraf Wolfgang, dem Herzog aus Bahern ernstlich geschrieben und begehrt, dah mich gedachter Herzog ohne allen Verzug von dem mir aufgedrungenen Eid absolvieren und einen freien Pat wie einem andern in Vermöge des Religionsfriedens zulassen sollt; wo nicht, so wollten Ihr Fürstl. Gnad 2c.; darauf mich genannter herzog alsbald absolvieret und mir in Ihr Fürstl. Gnaden Land ohne männiglichs Verhinderung, meiner Notdurft nach, zu handeln und zu wandeln erlaubet; doch daß ich mich in Keligionssachen nichts unterstehen sollt. Unser lieber Gott wolle mich auch im Himmel absolvieren und nach seinem göttlichen Willen noch zu einem christlichen Prediger in Bahern machen um seines lieben Sohnes FEsu Christi willen. Amen, Amen und abermal Amen.

"Ew. Inaden untertäniger Thomas Norer,

"Pfarrer zu Renharzhofen."

So weit Norers eigener Bericht. Er erhielt später einen Beruf nach Österreich und verwaltete sieben Jahre das Predigtamt bei der Pfarre zu Pottenbrunn. Auf der Reise von Pfalz-Neuburg dorthin wird er es kaum haben vermeiden können, durch das Territorium des Herzogs mit der angebornen Güte zu ziehen. Im Jahre 1579 berief ihn der Freiherr Helmhard Jörger nach Gutenbrunn. Im Jahre dar= auf zeigte es sich, wie aus Naupachs Presbyterologia Austriaca (S. 152) ersichtlich ist, daß er sich von der dort damals starken Partei der Flacianer auf ihre Seite lenken ließ. Bei der 1580 vorgenommenen Rirchenvisstation bekannte er sich zu des Flacius Lehre von der Erbsünde.

Schwer verständlich erscheint es, wie der ihm aufgedrungene Eid ihn so im Gewissen hat peinigen können, wenn er nicht etwa, wodon er aber keine Meldung tut, den Ortenburgern, unter denen er mit so sichtlichem, ungewöhnlich großem Segen gearbeitet, eine Art Versprechen oder Aussicht auf Wiederkehr gemacht hatte. Daß er Unrecht leiden, daß er durch die Urfehde sich einem übeltäter gleich achten und behandeln lassen mußte, war schwer, sehr schwer, aber darum noch nicht ge= wissen beschwerend.

Aber an dem Ort, an dem Korer einft in so großem Segen arbeitete, in Ortenburg, ist das protestantische Leben noch nicht erloschen. Mehr evangelisches Bewuchtsein als vielsach anderwärts in der bahrischen Landestirche lebt in der Ortenburger Gemeinde; und sie hat seit Korers Zeit manchen Hirten gehabt, der ihr etwas von dem Erbe der Reforma= tion zu bewahren suchte und zu bewahren wußte.

## Eregeje zum 73. Pfalm.

## (Auf Ronferenzbeschluß eingesandt von C. 3. S.)

Der 73. Pfalm ift, wie die überschrift besagt, ein Pfalm Assaphie, von dem wir im ganzen zwölf Pfalmen haben: die Pfalmen 50 und 73 bis 83. Assaph, ein Levit aus dem Geschlechte Gersoms, war einer der Gesangmeister Davids, wie wir das ersahren aus 1 Chron. 7, 39 ff. (im hebräischen Text 1 Chron. 6, 24 ff.).

Der vorliegende Pfalm gehört zu den Trostpfalmen. Er bietet Trost angesichts der Wahrnehmung, daß es den Gottlosen auf Erden so wohl geht, während die Gerechten leiden müssen. Der Pfalm zerfällt in zwei Hauptteile, von denen der erste, V. 1—12, das Argernis an dem Glück der Gottlosen beschreibt und der zweite das Verhalten eines Kindes Gottes zu solchem ihm vor Augen stehenden Argernis darlegt.

B. 1: "Fürwahr, gütig gegen Israel ift Gott, gegen die, welche reines herzens sind." - Das Wort 38, welches wir hier mit "fürwahr" übersett haben, ist hier, wie Gen. 44, 28, Jud. 3, 24 und an andern Stellen, ein Abberb ber Bersicherung. Wenn Luther es mit "bennoch" wiedergibt, so hat er aus dem Folgenden einen Gedanken geschöpft, näm= lich den, daß es, wenn man das Wohlergeben der Gottlosen einerseits und das Leiden der Gerechten andererseits betrachte, nicht fo scheinen möchte, als wäre Gott gegen die Gerechten gütig. Und auf diesen antizipierten Gedanken folgt dann die Aussage: "Jsrael hat dennoch Gott zum Troft." Gott ift gütig gegen Jsrael. Mit bem Israel ift nicht bas farkische Israel gemeint, sondern vielmehr das geistliche. Israel steht in diesem Pfalm im Gegensatz zu denen, die Gott entfremdet sind, die nicht aufrichtig vor dem HErrn wandeln. Diese waren aber nicht allein unter den heiden, den Dil, sondern auch mitten im Bolke Israel zu finden. Und Allaphs Beobachtungen gingen jedenfalls nicht sowohl auf die außerhalb der Grenzen Israels befindlichen Bölker, als vielmehr gerade auf das, was ihm am nächsten vor Augen lag, auf die eigenen Volksgenoffen. Gewiß aber wird diese Auffassung der Bezeichnung "Jsrael" durch den Busat: "gegen die, welche reines herzens sind", das heißt, deren Herz gegen Gott aufrichtig ist, die es mit Gott aufrichtig meinen, deren gerz durch wahre Gottesfurcht, wie sie eben im Glauben an Gottes Wort und Verheißung wurzelt, vor Gott rein ift, und die folche Reinheit ihres herzens durch einen frommen Bandel be= weisen, dadurch beweisen, daß sie dem Besen und Treiben der Gottlosen fernbleiben, sich von Gottes Wort und Willen allein regieren lassen und fo wandeln, daß sie allezeit Gott vor Augen haben. Bas also Affaph hier sagt, hat Geltung und bietet Trost für alle gläubigen Kinder Gottes, für das Israel nach der Bahl der Gnaden, bietet Troft allen Gläubigen für dieselbe Lage, in welcher Affaph fich befand. — Gegen dies sein geift= liches Bolt nun ift Gott gütig. Er umfaßt dieses Bolt mit feiner Huld, seiner Gnade. Bas diesem Bolke Gottes darum von Gott wider= fährt, was Gott seinem Volke zustoßen läßt, das ist lauter Erweis nicht feines gornes, sondern feiner Gute und Gnade. Diese Wahrheit stellt nun Affaph obenan, gleichfam als Mert- und Dentmal, durch welches er allezeit daran erinnert werden will, daß alle gegenteiligen Wahrneh= mungen der Wirklichkeit nicht entsprechen. Aber freilich, was der Pfalmist hier ausspricht, ist nicht Sache der Vernunft, sondern des Glaubens. Es gründet sich diese Aussprache nicht sowohl auf eine sinn= liche Wahrnehmung als vielmehr auf das Wort und die Verheißung Gottes, die der Glaube erfaßt, worauf der Glaube sich gründet; denn die sinnliche Wahrnehmung ist, wie schon angedeutet, und wie auch ber= nach im Pfalm folgt, zumeist eine der hier konstatierten Bahrheit wider= sprechende. Aber gerade dieser sinnlichen Bahrnehmung seht auch der Bsalmist schon im voraus sein Bekenntnis entgegen und bebt es mit dem 30, fürwahr, nachdrücklich herbor als eine Wahrheit, von welcher er felsenfest überzeugt ist, so daß Luthers "dennoch" hier einen herr= lichen Sinn gewinnt und den Zwed des Sates start hervorkehrt.

.V. 2: "Und doch, was mich betrifft, so wäre ich fast ein Gestrauchelter gewesen in bezug auf meine Füße, beinahe wären ausgeglitten meine Schritte." - In der übersebung find wir hier dem R'tib gefolgt, ba kein Grund vorliegt, warum nicht 200 und wegen gelesen werden foll. Das einzige, was beim K'tib auffällt, ist dieses, daß im zweiten Satteil zu einem Subjekt im Plural ein Prädikatsverbum im Singular tritt. Aber da ift zu bemerken, daß auch sonft in der Schrift Alten Testaments, 3. B. Pj. 18, 35; 37, 31, ein Prädikat im Singular zu einem Subjekt im Plural tritt, wenn dieses ein Femininum ist. Der Sinn bliebe frei= lich ganz derselbe, wenn wir dem K'ri folgen wollten. In dem Falle würden wir übersehen: "Und doch, was mich betrifft, so wären faft ge= ftrauchelt meine Füße, beinahe wären ausgeglitten meine Schritte." — Obwohl also solches dem Pfalmisten feststand, daß Gott gütig ist gegen Israel, so wären doch fast seine Füße ausgeglitten, so wäre er beinahe zu Fall gekommen. Dies ist natürlich bildliche Redeweise, und zwar eine solche, wie sie in der Schrift nicht felten ift. Ein Straucheln vom Glaubenswege, ein Fallen aus dem Glauben ist gemeint; nach dem Jusammenhang näher: ein Frrewerden an der Wahrheit, daß Gott

seinem Israel gnädig ist, wie sich solches Freewerden auch im Wandel zeigt dadurch, daß man den Weg der Gebote Gottes verläßt. Und warum Assaph fast zu Fall gekommen wäre, den Glauben an Gott und seine Enade beinahe verleugnet hätte, gibt er im nächsten Verse an.

18. 3: "Denn ich war eifersüchtig auf die Ruhmredigen, den Frie= den der Gottlosen sah ich." -- מראה als Präteritum zu fassen, fordert der Zusammenhang. Die Gottlosen haben Frieden auf Erden, es beunruhigt sie nichts. ift darum hier fo viel wie "Glud, 280hl= ergehen". Sie, die Haltlosen, rwurd, die von Gott abgewichen, von Gott los sind, haben es gut auf Erden. Mit solchem Wohlergeben brüften fie sich, deffen rühmen sie sich, als hätten sie ihr Glud sich selbst zu= auschreiben, weswegen sie der Bfalmist als Ruhmredige, als Prahler Solches Glück der Gottlosen nimmt der Gerechte wahr, tennzeichnet. es tritt ihm dieses Wohlergehen vor die Augen, und darüber wird er eifersüchtig, neidisch auf die Gottlosen. Es ärgert ihn, es ift ihm ein oxávdalov, dak es den Gottlosen so wohl geht, während es ihm selbst fo schlecht geht. Er selbst möchte solchen Frieden haben, wird ungu= frieden mit seiner Lage angesichts des Glückes der Gottlosen. Dieser Neid auf die Gottlosen und die damit gegebene Unzufriedenheit mit feiner eigenen Lage ist ihm fast dahin geraten, daß er gestrauchelt wäre, daß er die Güte Gottes gegen die Seinen vergessen und damit den Beg des Glaubens verlassen hätte. — Das ist allezeit die Erfahrung der Bläubigen. Wenn sie jehen, daß es den Gottlojen wohlgeht, sie jelbft aber leiden müffen, fo beneiden fie leicht die Gottlofen um deren Glück, werden mit ihrer eigenen Lage unzufrieden und geraten dadurch in Ge= fahr, sowohl das Glud der Gottlosen als auch ihr eigenes Leiden verkehrt anzusehen, der Gnade Gottes gegen sich selbst zu vergessen und vom Glauben zu fallen.

Worin nun aber das Glück der Gottlosen besteht, führt der Pfalmist im folgenden weiter aus. B. 4-9: "Denn nicht sind Qualen zu ihrem Tode, und wohl genährt ift ihr Bauch. In der Mühlal des Menschen find sie nicht, und mit dem Menschen werden sie nicht gestoken. Darum umgibt ihren Hals Hoffart, es bedeckt sie als ein Kleid Gewalttat. Ez gehen heraus vor gett ihre Augen, es gehen über die Gebilde des Serzens. Sie verspotten und reden mit Gottlosigkeit Bedrückung; von der höhe herab reden sie. Sie sehen in den himmel ihren Mund, und ihre Zunge geht einher auf Erben." — Mit dem 'I in V. 4 wird der Grund angegeben für das B. 3 b Gesagte, daß nämlich die Gottlosen Frieden haben, es ihnen wohlgeht. find "fest angezogene Bande, הרְצָבּוֹת Fesseln", dann vermöge einer Metonhmie (causa pro effectu) "Schmer= zen, Qualen". Letteres hier. Die Gottlosen haben teine Qualen, wie sie sich bei den Gläubigen finden. Die Qualen, von denen sie etwa betroffen werden, halten nicht an, sind nicht beständig, daß, wie bei dem Bläubigen, keine Ruhepause bazwischenträte und sie durch dieselben zum Lode matt und müde würden. Es find keine Qualen, die sie wirk-

•

lich bedrückten, über welche sie sich abhärmen müßten; sondern dagegen ift ihr Bauch wohlgenährt, feift. wit Ruther überfest mit "Palaft". Es könnte dies Wort heißen "Vorhalle, Säulenvorhalle". Dazu paßt Diefes heißt "wohlgenährt, fett, feist", von \*73 im Sinne von "einhauen, effen". "Und fett ift die Borhalle", würde teinen Sinn geben, es fei denn, daß "Borhalle" metaphorisch für "Bauch" ftände, was zwar an sich möglich wäre, aber fonst, außer an dieser Stelle, nir= gendswo in der Schrift sich fände. Nach B. 4 a würden wir auch er= warten, daß das Suffig D- angehängt wäre. Nein, אול ift אול "Leib, Bauch", mit dem Suffir D- und beißt "ihr Bauch". So faßt es auch die Septuaginta. Das gibt dann einen guten Sinn. Beil die Gottlosen nicht gequält, beständig gequält, zu Tode gequält werden, sondern vielmehr gute Ruhe haben, so zeigt sich auch dieses Wohlergehen an ihrem Außeren. 3hr Leib ist wohlgenährt, er gedeiht. Ja, es geht ihnen nicht wie andern Menschen. Von den Mühfalen, Trübfalen, von welchen die Elenden (es fteht hier der Ausdrud winn, welcher ben Men= fchen nach feiner Nichtigkeit bezeichnet) geplagt werden, und burch welche folche Menschen elend werden und als nichtig dastehen, wissen die Gottlosen nichts. Sie werden nicht gestoßen, geschlagen wie andere Denschen, erleiden nicht Büffe bier und da und überall, werden nicht gestoßen und stoßen nicht an, sondern geben glatt und sicher dahin. Biele Leiden, benen andere Menschen unterworfen sind, können die Gottlosen schon deswegen von sich fernhalten, weil ihnen in der Regel allerlei hilfsmittel zu Gebote stehen, über welche andere nicht verfügen, und in andern Leiden wiederum können sie sich Erleichterung verschaffen. Darum aber werden sie auch hoffärtig. pig ist ein verbum denominativum von py, Hals, und bedeutet "den Hals umgeben, den Naden befleiden". Hoffart zeigt sich vielfach gerade durch die Haltung des Halfes oder des Ropfes. Wer den Ropf hochhebt, redt den Hals. Hoffart aber läßt ben Ropf hochtragen und den Hals recten. Die Hoffart zeigt sich bei den Gottlosen aber auch in ihrem ganzen Außeren, in ihrem ganzen Auftreten und Gebaren. Gewalttat bededt sie wie ein Kleid. Sie haben ein gewalttätiges Befen. Hoffart hat Gewalttat im Gefolge; Hoffart, Hochmut kennt keine Rücksicht gegen den Rächsten. Man kann von einem hoffärtigen Menschen nichts anderes erwarten, als daß er, wo er mit seinen Mitmenschen in Berührung kommt und mit ihnen zu handeln hat, sich rücksichtslos und gewalttätig erweisen, allezeit auf sein gutes Recht, ob wirkliches oder nur vermeintliches, pochen und bestehen wird, ob darüber auch der Rächste zugrunde geht. Rücksichtslosigkeit, Gewalttätigkeit wird einem hoffärtigen Menschen zur zweiten Natur. Und Hoffart, Hochmut spricht aus den Augen der Gottlosen. Abre Augen treten vor Fett hervor, ihre Augen glänzen und fpiegeln wider, was infolge ihres Fettes, das heißt, ihres Wohlergehens, in ihren Bergen an hoffärtigen Gedanken sich regt. Und nicht allein, daß ihre Augen erkennen lassen, was in ihren gerzen stedt und in denselben vor= geht, sondern auch die Gebilde des Herzens selbst, ihre Gedanken, ihre Bhantasien, geben über, quellen hervor, geben fich in Reden tund. Es geht auch bei ihnen nach dem Wort: "Wes das Herz voll ist, des gehet der Mund über." Die Gebilde ihres Herzens sind aber fürwahr nicht gottfelige Gedanken, die es auf die Besserung des Nächsten abgesehen hätten, sondern es sind eben hoffärtige, gewalttätige Gedanken. "Sie verspotten." Ihre Rede ist Spott, und zwar nicht nur Spott über den Nächsten, sonderlich über den, der Gott fürchtet, sondern, wie vornehm= lich aus dem nachfolgenden 11. Verse hervorgeht, auch gerade eine Ver= spottung Gottes. In ihrem Glud vergessen sie ganz und gar ihres HErrn und Gottes. Das Glüd, welches sie genieken, erkennen sie nicht als von Gott kommend, sondern als den Erfolg ihrer eigenen Beisheit, Tüchtigkeit und Anstrengung. Ihr Vergessen Gottes ist aber nicht bloß negativ, daß sie Gottes als des Gebers aller guten Gaben nicht ge= bächten, sondern mehr noch, positiv: sie spotten darüber, daß Gott der Schöpfer des Glückes sein solle. Nach ihrer Meinung ist jeder seines eigenen Glückes Schmied. Und weil sie fo von ihrer eigenen Tüchtig= keit aufgeblasen sind, weil sie vor andern tüchtig zu sein glauben, wollen sie unter den Menschen auch etwas gelten, wollen sie den Vorrang haben, follen sich andere vor ihnen beugen. Darum reden sie mit Gottlosig= leit Bedrückung. Das 3 in pr3 ift das 3 des begleitenden Umstandes. Gottloserweise reden sie Bedrückung. Natürlich bleibt das, was sie reben, nicht bei Worten, sondern was sie reden, das handeln sie auch. Sie bedrücken andere, über welche sie die Oberhand gewinnen können. Die Reichen dieser Belt find es ja, welche die Belt regieren. Sie be= drücken andere zu ihrem eigenen Vorteil, bedrücken andere, um durch deren Unterdrückung um fo mehr an Reichtum, Gewalt und Ansehen zu gewinnen. Zudem reden die Gottlosen "von der Höhe herab". 3hr Wort, ihre Meinung muß gelten, als wäre es himmlische, göttliche Beisheit, der niemand zu widersprechen wagen dürfe. Diesen Gedanken brückt der Pfalmist noch näher aus, wenn er fagt: "Sie seben in den himmel ihren Mund, und ihre Zunge geht einher auf Erden." Und was der Pfalmist hier sagt, ist wahrlich nicht etwa nur ein Gebilde seiner Phantasie, sondern das entspricht der Wirklichkeit. Das trifft zu nicht allein auf dem Gebiete des Staates, sondern auch auf dem der Ricche. Wenn man auch gerade heutzutage, sonderlich auf dem Ge= biete der Kirche, auf das achtet, was die sogenannten Männer der Bissen= schaft, ob sie nun unter christlicher Flagge segeln oder ausgesprochener= maßen ungläubig sind, als das Ergebnis ihrer eigenen Forschung in die Welt hinausposaunen, was Naturforscher und die berüchtigten Wortführer der sogenannten höheren Kritik über und gegen die Bibel zu sagen wissen, wie sie das, was die Bibel über Geologie, Aftronomie, Anthropo= logie, Christologie 2c. darlegt, ins Lächerliche, in das Gebiet der Fabel zu ziehen suchen, dann sieht man, wie treffend Assaph die Ruhmredigen, die Gottlosen, beschreibt. Zu beachten ist hier freilich, daß der Pfalmist nicht fagt, daß alles das, was er von den Gottlosen insgesamt sagt, nun auch bei einem jeden einzelnen derselben statthat. Nein, der Psal= mist beschreibt eben die Gottlosen als eine verderbte Masse, in welcher alle diese Gottlosigkeiten sich finden, bei dem einen diese, bei dem andern jene, bei dem einen mehr, bei dem andern weniger, und bei der Masse das Ganze.

In den nächsten beiden Versen wird nun die Folge des Gebarens der Gottlosen, der Wortführer unter den Gottlosen, angegeben. Es heißt B. 10. 11: "Darum wendet sich fein Bolt hierher, und Baffer die Fülle werden eingeschlürft von ihnen. Und sie sprechen: Bie, sollte Wissen haben Gott und vorhanden sein Renntnis in dem Höchsten?" — Bei 1029, fein Volt, haben wir hier nicht zu denken an Gottes Volt. sondern vielmehr, wie auch Luther es faßt, an das Bolt, das heißt, den Anhang, der Gottlosen. Zwar würde es ja einen ganz guten Sinn geben, wenn hier Gottes Volt gemeint wäre. Es wäre dann hier ausgesagt, daß durch die Gottlosen, durch ihr Gebaren, das Volt Gottes zum Abfall gebracht würde, sich durch der Gottlosen Glück und Groß= tun betören ließe, der gottlosen Welt zuzufallen. Aber nun ist doch bisher in allen Versen mit Ausnahme des ersten der Name Gottes gar nicht genannt worden, sondern es ist nur von den Gottlosen die Rede gewesen, und der übergang zu Gottes Volk wäre gänzlich unvermittelt. Nein, die Sache stellt sich vielmehr so: die Gottlosen erscheinen hier als ein Kollektivbegriff, als eine Sippe, und darum heißt es iny statt opy. - Die Folge des Gebarens der Gottlosen ist also, daß ihr Volk sich hierher, das heißt, zu den Gottlosen hin, wendet, daß ihnen das Bolt, die Masse oder, wie Luther fagt, ihr Böbel zufällt. Aus dem erften Satteil ergibt sich zufolge des Parallelismus der Sinn des zweiten Satteils. Unter den Baffern find Menschenmassen zu verstehen. SO wird auch fonft von Bölfern und Bölfermaffen als von Baffern geredet, fo 3. B. ganz flar und deutlich Jer. 47, 2 und Sefet. 26, 19. So hat auch Luther die Sache aufgefaßt, denn, indem er die Metapher durch eine Bergleichung ersett, überfest er: "Und laufen ihnen zu mit Saufen, wie Baffer." Im zweiten Satteil wird der Gedanke des ersten ge= fteigert, als sagte der Pfalmist: Das Bolt fällt den Gottlosen zu, ja, groß ist die Masse, die von den Gottlosen gewonnen wird. So haben wir denn auch das Nifal von , gun, welches im Kal sowohl "faugen, ausfaugen", wie auch "auspressen" bedeutet, als Passib zu der ersten Be= deutung genommen. Wollten wir es als Paffib zur zweiten Bedeu= tung faffen und übersehen: "Baffer die Fülle werden ihnen ausgepreßt", dann könnten wir Basser nicht in der Bedeutung von Menschenmassen Dann würden wir vielmehr etwa an die Rede JEju denken, fassen. da er Joh. 7, 38 spricht: "Wer an mich glaubet, wie die Schrift sagt, von des Leibe werden Ströme des lebendigen Baffers fliefen", und dem= gemäß an den weitgehenden Einfluß der Gottlosen auf die Boltsmaffen. Das würde ja auch an sich in den Rusammenhang passen. Aber es wäre

dann doch ein eigentümlicher Gedanke, daß solcher Einfluß aus den Bottlofen herausgepreßt würde. Das wäre ein Einfluß, den die Bottlosen gezwungenerweise ausübten. Die erstere Auffassung ist dars um jedenfalls die bessere und, da sie ja auch sonst die Schrift für sich hat und am besten zu dem ersten Satteil pakt, die richtige. Bas der Pfalmist also B. 10 fagen will, ist dieses: Die Gottlosen finden großen Anhang. Und das entspricht durchaus der Wirklichkeit und unserer Er= Muß man doch die traurige Erfahrung machen, daß nicht fabrung. allein diejenigen, welche der Kirche fremd und feindlich gegenüberstehen, fondern auch gerade folche, welche fich noch zu den Chriften gezählt wiffen wollen, sich betören lassen, Männer, welche durch Betrug zu Reichtum und Ansehen gelangt sind, in Schutz zu nehmen und ihre Methoden gutzuheißen, ja, noch gar folche Männer als Mufter ber Tüchtigkeit 2c. binzustellen. Mehr noch aber finden wir, daß gerade diejenigen, welche mit ihrer falschberühmten Biffenschaft paradieren und Gottes Wort au meistern suchen, überall Anklang finden und das Bolt an sich reißen, gebildetes und ungebildetes Bolt. Die den Gottlosen zufallenden Volksmassen machen es jenen nun auch nach. Bie die Berführer spot= ten, fo auch die Verführten. Subjett zu אַמָרוּ, B. 11, find die in B. 10 genannten und da als Subjekt stehenden Bolksmassen. Bie nun die Verführer Gottes vergessen und seiner als des Gebers aller Gaben spotten (bgl. 18. 8), so sprechen auch die Verführten: "Bie, sollte Biffen haben Gott und vorhanden sein Kenntnis in dem Höchsten?" Luther scheint diese Rede als auf die Frommen Bezug nehmend auf= zufassen und überset: "Bas sollte Gott nach jenen fragen? Was sollte der Höchste ihrer achten?" Das paßt ja ganz schön in den Rahmen des ganzen Pfalms, aber es will uns doch scheinen, als ob die Rede hier stärker ift als die Fassung Luthers. Es ist hier im 11. Vers kein Objekt genannt zu yr;. und das Objekt bei Luther ist etwas weit her= Wir haben darum yr wiedergegeben mit "Biffen haben". gebolt. Die Rede erscheint hier als eine Verspottung des Höchsten selbst. Der Sinn der Rede ift der: Was weiß denn überhaupt Gott? 28 ir haben das Wilsen; wir haben recht. Bir folgen der "erakten Bissen= schaft" und der Klugheit derer, die wir als flug erkennen. Was man uns da von Gott und seinem Wort und Billen sagt, das find Fabeln, "Pfaffenerfindungen". Das ift ja auch vielfach die Erfahrung, daß nicht allein die Verführer des Volkes von ihren "Erfolgen" trunken werden und dadurch sich immer mehr in einen gottfeindlichen Ginn verstricken und verstocken, sondern auch die Verführten es oft noch schlimmer machen als die Verführer. Wo die Verführer oft noch wenigstens in schönen Reden ihres Herzens Bosheit verdeden und in feiner Beise auf den Markt bringen, werden die Verführten roh in ihrem Besen und Reden, finken fo tief in ihrer Robeit, daß felbst die Berführer sich scheuen, solche Verführung als ihr Wert anzuerkennen. Man denke nur an den Sozialismus, wie er auf der einen Seite gepredigt, dagegen

auf der andern Seite ins Werk gesetzt wird. Ja, so weit steigert sich die Gottlosigkeit, daß man schließlich auch alles menschliche Feingesühl fahren läßt und unter schrecklichen Lästerungen Gott an die Krone greift.

Den ersten Teil des Pfalms schließt nun Affaph ab, wenn er 8. 12 alles von den Gottlosen Gesagte zusammenfakt und spricht: "Siebe, folches find die Gottlosen und die etwig Sorglosen, sie vermehren das Bermögen." - , "ruhig, aufrieden lebend", steht hier im üblen Sinn und ist dann gleich "mit sich selbst zufrieden, sorglos, gottber= geffen". Als Gottvergessene find vorher ja auch die Gottlosen geschildert worden. vig hat Luther wiedergegeben mit "Belt" (vgl. auch 1.24, 7. 9). Die Bedeutung "Welt" für עוֹלָם findet sich zwar im nach= biblischen Hebräisch, läßt sich aber im biblischen Sebräisch nicht nachweisen. 3m biblischen Hebräisch bezeichnet es vielmehr "das Verhüllte" (vom Stamme vdg, verborgen fein), das heißt, die Beit, die dem menfch= lichen Blid entrückt ist und um ihrer weiten Entfernung willen nicht mehr wahrnehmbar ift. Das Wort tann darum sowohl auf die fernste Vergangenheit wie auch auf die fernste Zufunft angewandt werden. Vornehmlich wird es von der Rufunft gebraucht und bezeichnet dann "die ununterbrochene Fortdauer". So werden die Gottlosen hier als folche bezeichnet, die fortgesett forglos, gottvergessen find, weswegen wir "die ewig Sorglosen" übersetzt haben. Diese nun, fagt der Pfalmist, vermehren das Vermögen, ihnen geht es aut in der Belt. Sie find frei von den Blagen anderer Menschen, der Frommen, ihnen geht alles von der Hand, sie bringen es zu Ansehen in der Belt und zu Reichtum. Bas sie angreifen, das wird aleichsam wie durch einen Rauber zu Gold. Bas sie erfinnen, das gelingt ihnen; sie bringen zu Stand und Befen, wonach ihr böfes Berg gelüftet.

Somit hat der Pfalmist das ürgernis des Glückes der Gottlosen beschrieben. 3m folgenden nun fagt er, wie er als einer, der vor Gott reines Herzens ist, sich zu solchem ürgernis stellt.

2. 13. 14: "Habe ich nur vergebens lauter erhalten mein Berg und gewaschen in Unschuld meine Sände, daß ich bin ein Gestoßener den ganzen Tag und meine Züchtigung jeden Morgen ist?" — Der Pfalmist hat sich von dem Treiben der Gottlosen fern und unbefleckt gehalten, hat auf fein herz achtgegeben, daß es nicht von dem Befen der Gottlosen verunreinigt wurde und der Same der Gottvergessenheit in seinem herzen weder Raum noch Burzel fand, und hat demgemäß auch in feinem äußeren Bandel sich gehütet, der Belt sich gleichzustellen. Er hat vor Gott ein gutes Gemiffen bewahrt. Dabei muß er aber die Erfahrung machen, daß ihm das gerade Biderspiel von dem widerfährt, was er an der Welt wahrnimmt. Während die Gottlosen Frieden haben und es ihnen wohlgeht, ist er ein Gestokener den ganzen Tag, und seine Rüchtigung beginnt mit jedem Morgen von neuem. Der Blural אָבקרים mit ל ift hier, wie לבקרים Siob 7, 18, diftributib = jeden Morgen. Der Fromme muß Tag für Tag allerlei Unbill und Leiden

erdulben. Während die Gottlosen den Freudenkelch trinken, muß er immer wieder den Leidenskelch kosten. Das erwedt den Schein und den Gedanken, als ob seine Frömmigkeit vor Gott ganz vergebens sei, als ob Gott auf dieselbe gar nicht achte, ja, als ob sie ganz und gar eitel und Torheit sei. — Solche Gedanken kommen einem Christen, solche Gedanken sucht der Teufel in dem Christen zu erregen, während dieser in Not stedt, während die Welt im Glücke schwelgt, nämlich als wäre des Christen ganze Frömmigkeit vergebens und sein Gottvertrauen umsonst und nutzlos, als hätte Gott seiner vergessen, und als hätte die Welt recht. Das war ja auch der Gedanke, den der Teusel bei Christo in der Wüste zu erzeugen suchte, als er zu Christo sprach: "Bist du Gottes Sohn?"

ł

Gegen diesen Gedanken verwahrt sich nun aber der Bfalmist und fpricht B. 15: "Wenn ich fagte: "Ich will alfo reden", fiehe, fo würde ich das Geschlecht deiner Kinder treulos verlassen." — Der Bfalmist erkennt, was das für ihn zur Folge haben würde, wenn er dem Ge= danken, als wäre seine Frömmigkeit vergebens, in seinem Bergen Raum geben wollte, wenn er wirklich fo sprechen und damit seines Berzens Meinung ausdrücken wollte. Damit würde er das Geschlecht der Rinder Gottes verlaffen, feinen Glauben an Gott als an feinen gnädigen Bater, als an den, der gütig ift gegen Israel, verleugnen und damit aufhören, ein Rind Gottes zu fein; denn mahre Rinder Gottes denten, reden und handeln nicht so. Sie dienen Gott nicht aus Lohnsucht, wollen nicht durch ihre Frömmigkeit vor Gott sich etwas verdienen. Sie dienen vielmehr Gott um Gottes willen, und sie leiden gern und willig, was Gott ihnen an Kreuz und Züchtigung auferlegt. Darum weist auch der Pfalmist jenen Gedanken weit von sich. Aus der Rindschaft Gottes fallen, das will er nicht. - Der Gedanke, den Alfaph bier ausspricht, ift ein wichtiger Gedanke, den wir Brediger uns felbst fleißig vorhalten follen, den wir aber auch immer wieder den unferer Seelforge Anbefohlenen vor Augen halten müssen. Dahin soll ein Christ, der da leiden muß, während er die Welt in Freuden leben sieht, sich nicht bringen lassen, daß er an der Richtigkeit wahrer Frömmigkeit, rechter Gottesfurcht zweifelhaft werde oder wohl gar noch auf Grund seiner Frömmigkeit ein sonderliches Verdienst vor Gott beanspruche; denn folcher Zweifel und folche Lohnsucht ift ein Runstiftud des Teufels, durch welches diefer einen Christen dazu bringt, daß er die Gnade und Güte Gottes verleugne und das Geschlecht der Rinder Gottes treulos verlasse.

8. 16. 17: "Da wollte ich nachdenken, um dieses zu wissen. Mühe war es in meinen Augen, bis ich kam zu den Heiligtümern Gottes. Ich wollte achtgeben auf ihr endliches Schicksal." — Es steht hier zweimal der Rohortativ, אָרְיָהָ, ich wollte nachdenken, und אָרְיָהָ, ich wollte achtgeben. Damit drückt der Psalmist einen Entschluß aus, der in ihm gereift war. Er nahm sich "or, der Sache auf den Grund zu kommen, warum es den Gottlosen so gut gehe, während er leiden müsse. Die

Imperfekte präteritisch zu fassen, nötigt uns das 7g, B. 17. Aber freis lich, die Sache war Mühe in seinen Augen. Aus sich selbst konnte er die Sache nicht erforschen und zu einem korrekten Resultat kommen. Die Sache war ihm zu schwer, war ihm in ihrem Grunde verborgen. Das Rätsel konnte ihm nur Gott lösen. Und das Rätsel wurde ihm gelöft, sobald er zu den Heiligtümern Gottes tam, zur Stiftshütte bes gerrn, die bier, wie auch fonft, mit dem Blural orgewin, Seiligtümer, bezeichnet wird, weil sie, wie auch später der Tempel, in verschiedene Abteilungen zerfiel. Da, im Sause des HErrn, wo ihm eben bas Wort Gottes geboten wurde, in dem sich Gott offenbart auch hin= sichtlich feiner Regierung und Führung der Menschen auf Erden, wurde der Bfalmist dazu angeleitet, auf das Ende der Gottlosen zu achten und aus dem, was er über das schließliche Ergehen der Gottlosen lernte, zu erfahren, daß, ob es wohl so scheinen wollte, als hätte er ver= gebens fein herz lauter gehalten und feine hände in Unschuld gewaschen, es dennoch nicht so sei, sondern vielmehr der Gottlosen Besen und Treiben das Verkehrte sei, weil es ein boses Ende nehme. - So follen Chriften es allezeit machen, daß sie, wenn sie in der Regierung Gottes etwas nicht ergründen können, zu den Seiligtümern Gottes geben, aus dem Worte Gottes sich belehren lassen, was es mit dem auf sich habe, was ihnen unverständlich ist. Da wird ihnen dann Aufschluß au teil.

Von dem schließlichen Schidfal der Gottlofen fagt nun Affaph weiter B. 18-20: "Fürwahr, auf folupfrige Bege ftellft du fie; du läßt sie fallen zu Trümmern. Bie werden sie zur Verwüstung im Augenblid! Sie haben ein Ende, werden aufgerieben von Schrednissen her. Bie einen Traum vom Erwachen an, so schätzt der Allgewaltige in der Stadt ihr Schattenbild gering." — Vorher hatte der Pfalmist von dem Glud der Gottlofen geredet. Vor den Augen der Menschen, der Frommen, soweit sie felber sehen können, geht es den Gottlosen in der Welt gut. Aber im heiligtum Gottes lernt der Fromme das Blüd der Gottlosen anders ansehen. Da erkennt er, daß das, was als Blüd erscheint, in Tat und Bahrheit der Gottlosen Berderben ift. Gott läßt es den Gottlosen gut gehen; aber gerade daß es ihnen gut geht, gereicht ihnen zum Verderben. Anstatt fich durch die Gute Gottes zur Buße leiten zu laffen, werden fie durch folche Gute nur noch in ihrem böfen Sinn bestärkt und verstoden je mehr und mehr ihr Berg. Da tommt es denn auch dahin, daß ihnen die Bege des Gluds nach Got = tes Billen schlüpfrige werden, daß sie auf den Wegen ihres Gluds zu Fall kommen und ins Verderben stürzen sollen. Daß es den Gott= losen wohlgeht, ist aufolge ihrer Bosheit eine Strafe von Gott. Reich= tum und Bohlergeben ift vielfach eine göttliche Strafe und nicht ein Beweis der Gnade und Güte Gottes. Gott läßt die Gottlosen zu Trümmern fallen. Sie zerfallen, werden von Gott zerschmettert. 3m Augen= blid ift es mit ihrem Glud zu Ende, ihr Glud wird wüfte, wird ver-



Dann ist es auch mit ihnen felbst zu Ende; sie werden auf= nichtet. gerieben von Schrecknissen her. Gottes Schreden fährt über sie und durch sie, und der Schrecken Gottes, der Born Gottes reibt sie auf, ver= nichtet sie. Ja, wie ein Traum in ein Nichts zerfliegt, sobald der Mensch erwacht; wie der Traum eben als ein Traum, als Trugbild, als gehalt= los erscheint, sobald der Mensch zum bewußten Leben wieder erwacht, fo schätzt ber HErr, der Allgewaltige, der zu seinem Tun Fug und Recht und Macht hat, das Bild der Gottlosen gering in der Stadt. Gott achtet das Bild der Gottlosen gar nicht. Es gilt das Bild, das Ansehen der Gottlosen vor Gott nicht mehr als ein gehaltloser Traum. Die Gottlosen sind vor dem HErrn nur ein Schattenbild, ein Bild, das weder Bestand noch Besen hat. Gott schätzt ihr Bild gering in der Stadt, in der einen bestimmten Stadt, weswegen es hier nicht heißt געיר fondern vielmehr בעיר בעיר Die Stadt Gottes, die Stadt der Seligen ist gemeint; denn in dieser ganzen Aussage ist eben die Rede von dem Ende, dem schließlichen, letten Schidsal, dem End= schidsal, das eben am Ende der Tage die Gottlosen ereilt. Schätt aber Gott das Bild der Gottlosen in der Stadt der Gerechten gering, ver= achtet er da ihr Bild, so ist ihr Bild von Gott verworfen, so haben sie gar keine Stätte in der Stadt Gottes. Ja so geht es den Gottlosen: was sie als Glud schäpen und der Fromme als Glud anzusehen geneigt ift, das ist den Gottlosen eine Ursache zur Verdammnis. Shr Glück bat ein schreckliches Ende und ift darum in Bahrheit tein Glud zu nennen, tann also auch nichts sein, woran ein Kind Gottes sich ärgern und zu Fall tommen sollte.

٠

2. 21. 22: "Benn sich mein Gerg verbitterte und ich gereigt würde in bezug auf meine Nieren, dann wäre ich für meine Person eine Dummheit und wüßte nichts; ein Behemoth wäre ich bei dir." — Das '? in 18. 21 führt nicht eine Begründung zu dem eben vorher Gesagten ein und kann darum auch nicht mit "denn" übersett werden, sondern es steht hier, wie oft, in konditionaler Bedeutung, weswegen wir es mit "wenn" wiedergeben. 18. 22 ift dann Nachsatz, der durch ! im Sinne von unferm deutschen "so", "dann" oder "da" eingeleitet wird. Die Imperfekte, für deren präteritische Bedeutung hier kein Grund vorliegt, find hier, zumal im Hinblid auf B. 23, futurisch zu fassen. Der Pfal= mist fest hier den Fall, und zwar den als in der Bukunft liegend ge= dachten möglichen Fall, daß er, nachdem er doch durch das Wort Gottes über das endliche Schicksal der Gottlosen unterrichtet worden ist und also gelernt hat, daß das ganze Glück der Gottlosen tatsächlich ihr Berderben ift, dennoch wieder sich ärgern möchte an dem Wohlergehen der Gottlosen. Das ist eben die Erfahrung der Gläubigen, daß sie, auch wenn sie aus Gottes Wort belehrt worden sind, was es mit dem schein= baren Glück der Gottlosen auf sich hat, doch immer wieder in ihrem Berzen, in ihrem Innern (die Nieren find ja nach dem Sprachgebrauch der Beiligen Schrift Alten Testaments der Sitz der Empfindungen) Bitterfeit und Unmut empfinden, wenn sie wahrnehmen müssen, wie es die Gottlosen so gut haben in der Belt, während es ihnen selbst so übel geht. Der Bfalmist will sich aber nicht verbittern lassen. Er weist den Gedanken eines wiederkehrenden ürgernisses von sich, als eines An= stokes, durch welchen er sich vor seinem Gott erweisen würde als eine verkörperte Dummheit (vy3, Dummheit, wird immer konkret gebraucht), als ein Mensch, in dem kein Biffen ift, der sich nichts merken kann, als ein Behemoth, als ein Didhäuter, als ein unempfindliches, un= verständiges Tier. Wir fassen hier encin am besten nicht als Plural au Engen, fondern als die hebraisierte Bezeichnung des ägyptischen Bortes für "Wasserochs" oder "Nilpferd", das heißt, Hippopotamus, in welchem Sinn dieses Wort auch sonst vorkommt, z. B. Siob 40, 15 und in der Form "Ind, 30, 6. Ja, ein Gläubiger, der sich am Glück der Bottlosen ärgern wollte, wäre bei Gott, mußte in Gottes Augen fein einem unvernünftigen Tiere gleich, einem Besen, dem auch Gott, daß wir so reden, kein Wissen beibringen, in dem auch Gott keine Erkennt= nis lebendig erhalten könnte. Und der Pfalmist set mit Nachdruck : 18. weswegen wir übersett haben: "ich für meine Verson". Gerade ein Bläubiger hat keine Ursache, an dem Wohlergeben der Gottlosen sich zu ärgern, darüber sich zu verbittern und dadurch gereizt zu werden; denn er weiß beffer und würde feine beffere Erkenntnis der wirklichen Sach= lage verleugnen, wenn er fich das Berg wollte verbittern laffen, und fo würde gerade er sich dadurch als unvernünftig erweisen vor Gott, der ihn mit rechter Erkenntnis erleuchtet hat. Von Leuten, die keine Er= kenntnis haben, kann man nichts anderes erwarten, als daß sie unge= halten werden, wenn es andern wohl, ihnen felbst aber schlecht geht, und daß sie wohl gar gegen Gottes Regiment, das sie nicht ergründen können, murren; aber von einem Gläubigen steht zu erwarten, daß er fich in Gottes Wege finde und Gott walten lasse.

Im folgenden zeigt Affaph nun, was sein eigentlicher Trost ist bei dem Gedanken an das Glück der Gottlosen einerseits und an sein eigenes Elend andererseits; denn das schreckliche Ende der Gottlosen ent= hält für den Gläubigen in Rücksicht auf seine eigene Lage noch keinen Trost, sondern lehrt ihn nur, daß er nicht nach dem äußeren Augen= schein urteilen darf, wie auch, daß die Gottlosen um ihr irdisches Glück durchaus nicht zu beneiden sind.

B. 23—26: "Ich aber bin beständig bei dir; du haft mich an der Hand meiner Rechten ergriffen. Mit deinem Rat wirst du mich leiten und hernach mit Ehren wirst du mich hintwegnehmen. Wer ist mir im Himmel? Und mit dir habe ich keinen Gefallen an der Erde. Mag verschmachten mein Fleisch und mein Herz, der Fels meines Herz zens ist Gott in Ewigkeit." — Aber ich, sagt der Psalmist mit Nachbruck im Gegensatz zu dem Gedanken, als würde er sich durch das Glück der Gottlosen wieder verbittern und also durch Unzufriedenheit mit der Rez gierung Gottes zur Torheit vor Gott und somit zum Abfall von Gott

verleiten lassen: ich bin beständig bei dir. Mögen andere auch denken, Gott habe ihrer vergessen und sie verlassen, und deswegen Gott den Ab= schied geben, der wahrhaft Gläubige, der eines Befferen von Gott belehrt ift, bleibt dennoch beständig, ohne Unterlaß bei Gott, hält Gott Treue und Glauben. Und daß er bei Gott bleibt, ift im letten Grunde Gottes Birken. Gott hat acht auf den Frommen. Gott hat ihn an der rechten Hand ergriffen, nimmt sich seiner an, läßt ihn gar nicht allein gehen, sondern übernimmt felbst die Führung. Mit seinem Rate leitet er den Gott ift fein Ratgeber auf Erden, erteilt ihm Rat, wie er Frommen. wandeln soll. Und mit diesem Rat, den er eben im Wort erteilt, leitet Gott den Frommen, führt ihn recht durch dieses Leben. Das tut Gott und wird er allezeit tun. Auch mitten im Elend hält Gott den Gläu= bigen und läßt ihm seinen Rat angedeihen, daß er nicht hilflos und ver= laffen dasteht, fondern allezeit von dem GErrn den rechten Beg gemiesen wird. Gott leitet ihn mit seinem Rat auf rechter Straße. Und wenn das Ende der Führung, das Ziel, erreicht ist, dann nimmt er den From= men auch mit Ehren hinweg, bringt ihn, der hier auf Erden elend und verachtet war, zu Ehren, zur Ehre der ewigen Seligkeit. ift ein בַכור adverbieller Attusativ der Art und Beise = "mit Ehren". Bu rg im Sinne von "hinwegnehmen", nämlich von dieser Erde wegnehmen, veraleiche Gen. 5, 24. Das weiß ein Christ, das hat er aus Gottes Wort erkannt, das glaubt er auf Grund des Wortes Gottes, ja, das erfährt er auch schon in diesem Leben, daß Gott ihn mit seinem Rate leitet. Er wird es oft inne, daß Gott ihn wirklich bei der Hand hat und hält. Benn er auf sein Leben zurüchlicht, merkt er es, wie Gottes Hand ihn geleitet hat, wie Gott achtgegeben hat auf seine Schritte und Tritte. So ist er sich denn auch dessen gewiß, daß ihm das lette nicht fehlen kann, daß er zu Ehren angenommen werde. Darum kann auch der Gläubige ausrufen: "Ber ift mir im Simmel?" das beißt, wen habe ich außer dir im Himmel, und wen brauche ich außer dir im Himmel? Wenn er nur Gott hat, dann hat er genug, während ohne Gott ihm selbst der Himmel öde und trübe wäre, ohne Gott auch der Himmel mit all feiner Luft und herrlichkeit ihn nicht erfreuen würde. Dit Gott, das heißt, wenn er Gott hat, hat er auch teinen Gefallen an der Erde, fragt er nichts nach der Erde, noch nach allem, was ihm die Erde zu bieten vermag. Gott ist sein höchstes Gut; in Gott ist er zufrieden. Da mag ihm nun auch sein Fleisch und sein Herz, das heißt, sein Leib und feine Seele, schwinden, verschmachten, es mag alles drunter und drüber gehen, Kreuz und Elend mögen sich häufen, die ganze Belt mag schließlich wider ihn sein, daß er gleichsam in der Feuersglut sitt und verzehrt wird, er bleibt dennoch getroft und wohlgemut; denn der GErr bleibt ihm auch im Lode, der HErr ist seines Herzens Fels, der nicht wankt, der im Tode dem Frommen halt und Bestand gibt, daß er, ob er aleich ftirbt, dennoch nicht verdirbt. Auf den BErrn vertraut er; der HErr ift fein Teil, fein Erbteil; der BErr bleibt ihm, wenn alles andere weicht und hinfällt; der Herr bleibt ihm nicht nur für die Zeit, sondern für immer und ewig, und mit dem Herrn hat er alles, was er bedarf, mit dem Herrn hat er volle Genüge. Des Herrn Besitz sichert ihm das höchste Glück, der Seelen Seligkeit. Ja, das ist Affaphs und aller Gläubigen Troft, daß Gott ihnen bleibt und Gott sie führt, zum seligen Ziele führt. — Zu B. 26 wäre noch zu bemerken, daß, während die beiden Sasteile grammatisch einander loordiniert sind, der erste Satzteil doch inhaltlich dem zweiten subordiniert ist, wie solches auch durch die übersezung zum Ausdruck gebracht worden ist. (Man beachte hier die von Luther bewiesene Meisterschaft in der übersezung der Heiligen Schrift. Wie herrlich gibt er in seiner übersezung von B. 25. 26 den Sinn des Urtertes wieder!)

B. 27. 28: "Denn siehe, die sich von dir entfernen, kommen um; du rotteft aus einen jeden, der da huret von dir weg. Aber was mich betrifft, fo ist die Annäherung an Gott mir angenehm; ich sebe auf den Allgewaltigen, den HErrn, meine Zuversicht, zu erzählen alle deine Berke." — Hier bringt Affaph summierend den Unterschied zwischen den Gottlosen und den Frommen zum Ausdruck und begründet damit feine Ausjage von B. 26. Die Gottlofen entfernen fich von Gott. Sie find ja als Gottloje Gott entfremdet, von Gott abgetrennt; aber durch ihr freches, hoffärtiges Verhalten gegen Gott, in welches sie je länger desto mehr sich verstricken, entfernen sie sich immer mehr von Gott. Sie huren von Gott weg. Durch ihre geistliche hurerei, dadurch, daß fie Bott, ihrem rechtmäßigen HErrn, Treue, Gehorfam und Glauben beständig je mehr und mehr verweigern, zerreißen sie das Band, das sie an Gott knüpfen follte, und machen den Abstand zwischen fich und Gott immer größer. Beil sie aber so allen halt verlieren, ift die unabwend= bare Folge, daß sie umkommen, verderben und verloren geben. Und daß sie endlich ewig verloren gehen, ist nicht allein die Folge, das End= resultat ihrer geiftlichen Hurerei, sondern das ist auch ein Strafakt Gott rottet sie aus, gerade deswegen, weil sie sich gegen ihn Gottes. treulos bewiesen haben; er rottet sie aus, daß ihres Namens nicht mehr gedacht werde; er vertilgt sie ewiglich. — Anders dagegen steht es mit dem Gläubigen. 36m ift die Annäherung an Gott angenehml get fteht hier absolut und dient zur hervorhebung und Berstärfung des ..., wie es denn im hebräischen sehr häufig ist, daß ein casus obliguus eines Pronomens durch vor= oder nachgestellten, absolut stehenden Nominativ desselben Pronomens hervorgehoben und verstärkt wird (vgl. a. B. 1 Sam. 12, 23; 1 Kön. 1, 20; Deut. 5, 3; 1 Sam. 19, 23). Das (Benitivberhältnis in grein greiten greiten greiten greiten Satteil, in welchem der Redende als handelnd auftritt, am beften als das Berhältnis eines genitivus objectivus = Annäherung an Gott, nämlich die Annäherung des redenden Frommen an Gott, das heißt, die Gemein= schaft des Frommen mit seinem Gott. Diese Annäherung an Gott, diese Gemeinschaft mit Gott ist dem Frommen angenehm, ergött fein Berg,

erfüllt ihn mit Freude. Darin unterscheidet er sich von den Gottloscn, die sich von Gott entfernen. Und weil ihn die Gemeinschaft mit Gott erfreut, so sett er auch auf den Allgewaltigen, der seiner wohl hüten und ihn in Emigkeit wohl bergen kann, auf den BErrn min, den Gott des Heils, der Heil und Leben darreicht, seine Zuversicht, nimmt feine Buflucht zu dem, der da bleibt, wie er ift, der da bleibt in Ewigkeit. Damit aber, daß der Fromme gerne in der Gemeinschaft Gottes bleibt und auf den BErrn BErrn jeine Zuversicht fest, dem BErrn Treue und Blauben wahrt, in seiner Stellung zu Gott den Gottlosen also diametral entgegensteht, ist auch gegeben, daß des Frommen endliches Schickal das gerade Gegenteil von dem Ende der Gottlosen sein wird. Bäb≠ rend nämlich Gott die Gottlosen ausrotten wird, ist dem, der Gott ver= traut, ewiger Bestand, das ewige Leben, verbürgt. Diese Gewißheit nun aber, daß Gott mit ihm schließlich alles wohl machen wird trot alles Elendes auf Erden, bestimmt den Frommen dazu, daß er, indem er mit den Worten Affaphs von der dritten Person zur direkten Anrede an Gott übergeht, Gott gleichjam in die Hand gelobt, er wolle alle Berke, alle Großtaten Gottes erzählen. Ja, gerade zu dem 3med set er auch sein Vertrauen auf den HErrn Jehovah, damit er die Werke Gottes verfündige, preise, damit er zum Preis der Berte Gottes Ursache habe. Mit seinem Vertrauen auf den HErrn wird er nicht zu schanden werden, und barum wird es ihm auch an Grund, die Werke Gottes zu rühmen, nicht fehlen. Und zwar will der Fromme nicht etwa nur auf Erden, sondern viel mehr noch im himmel Gottes Ruhm verfündigen. hier auf Erden bleibt es vielfach vor unfern Augen verborgen, daß Gott nach feiner Wundergnade an uns handelt. Sier scheint oft das Gegenteil der Fall zu sein. Im Himmel aber wird es offenbar werden, wie Gott zu allem, was er auf Erden an uns getan hat, allein durch feine Gnade und Güte bestimmt worden ist, daß die Wege, die er uns geführt hat, auch die dunklen Straken des Kreuzes, eitel Gnadenwege waren, deren Biel und Ausgang die Seligkeit und herrlichkeit des emigen Lebens war. ---

Der hiermit excgesierte 73. Pfalm zerfällt also, wie bereits in der Einleitung bemerkt, in zwei Hauptteile, von denen der erste B. 1—12, der zweite B. 13—28 umfaßt. Diese Teilung ist in dem Pfalm selbst beutlich markiert durch das nan, mit welchem in V. 12 die Summierung des in den vorhergehenden Versen Gesagten eingeführt wird. Dieses in den vorhergehenden Versen Gesagten eingeführt wird. Dieses jer kehrt dann wieder B. 27 am Schlusse des zweiten Teiles, der in den letzten zwei Versen summiert wird, welche Summierung zugleich das unmittelbar vorher Gesagte begründet. Den ersten Teil können wir wieder in zwei Unterabteilungen, a) V. 1—3, b) V. 4—12, und den zweiten Teil in drei Unterabteilungen, a) V. 13—15, b) V. 16—20, c) V. 21—28, zerlegen. Bei dieser Einteilung ergibt sich folgende Gedankenwiedergabe: V. 1—3: Das Clück der Gottlosen kann den Frommen leicht irre machen an der Wahrheit, daß Gott gegen sein Voll güttig ift. B. 4—12: Die Gottlosen schwelgen im Glück, werden das durch frech und hoffärtig gegen Gott und Menschen, wenden andere von Gott ab und vermehren nur noch ihr Vermögen. B. 13—15: Den Frommen dagegen geht es übel auf Erden, und ihr Leiden im Gegens jatz zu der Gottlosen Glück ist den Frommen oft ärgerlich. B. 16—20: Der Gottlosen Glück im Gegensatz zu seinem Elend recht zu verstehen, vermag der Fromme nicht aus sich selbst, sondern lernt er allein aus Gottes Wort, welches ihn auf das schreckliche Ende der Gottlosen merken lehrt. B. 21—28: Der Fromme will sich nicht ärgern an dem seinem eigenen Leiden entgegenstehenden Wohlergehen der Gottlosen, sondern vielmehr stets an Gott bleiben, weil die Gottlosen ewig zu schanden wers den, der Fromme dagegen trotz alles gegenteiligen Scheines es bei Gott gut hat und zu Ehre und Herrlichkeit kommt, weswegen er Gott auch ewig preisen will.

## Rirdlich = Beitgeschichtliches.

## I. Amerita.

"Die Bachende Rirche" scheint dem Urteil Missouris über den Synergismus Pfeffingers beizustimmen. Aus der Schrift Pfeffingers vom Jahre 1555, "Rünf Fragen von der Freiheit des menschlichen Billens", gitiert fie folgende Säte: "Benn der Bille müßig wäre, oder fich in der Bekehrung rein leidentlich verhielte, so wäre zwischen den Frommen und ben Gottlosen oder den Auserwählten und Verdammten kein Unterschied, als zwischen Saul und Dabid, zwischen Judas und Petrus; und Gott würde zu einem Anseher der Versonen und aum Urbeber der Halsstarrigkeit in den Gottlosen und Verdammten gemacht werden. Auch würden in Gott sich widersprechende Billen gesetzt, was ja mit der ganzen heiligen Schrift streitet. Hieraus folgt sonach, daß in uns irgend eine Ursache sei, warum die einen zustimmen, die andern nicht zustimmen. Die Schrift sagt aber deutlich, daß bei Gott fein Ansehen der Personen sei." "Denn darum sind wir erwählt und ange= nommen, weil wir an den Sohn glauben." "Es ist zweifellos dafür zu halten, daß die Ursache der Verwerfung nicht der Wille Gottes, sondern die Sünden der Menschen seien, daß aber die Ursache der Erwählung im Billen Gottes die Barmherzigkeit des durch Christum versöhnten Gottes fei, welcher das Opfer und das Löfegeld für die Sünden des menschlichen Geschlechts geworden ift. . . . Aber unfere Ergreifung muß dabei mitlaufen (konfurrieren). Denn da die Gnadenverheißung allgemein ist, und wir der Verheißung ge= horden müssen, so folgt, daß irgend ein Unterschied zwischen den Auserwähl= ten und den Verworfenen von unserm Willen herzunehmen sei, daß nämlich diejenigen, welche der Verheißung widerstreben, verworfen, im Gegenteil aber, welche die Verheißung ergreifen, angenommen werden." "Obaleich manche schreien, die Hilfe des Seiligen Geistes werde geschmälert und verfleinert, wenn dem menschlichen Willen auch nur das Geringste zugeschrieben werde, und obgleich dies ein ansehnlicher und beifallswürdiger Grund au fein scheinen mag, so sehen doch fromme herzen ein, daß durch diese unsere

Meinung, nach welcher wir unserm Willen eine Mitwirkung zuschreiben, nämlich irgend eine Art Justimmung und Ergreifung, der Silfe des Seiligen Geistes durchaus nichts abgebrochen werde. Denn wir behaupten, daß demfelben der hauptfächlichste Anteil zuzuschreiben sei, indem er zuerst und vor= nehmlich durch das Wort oder die Stimme des Ebangeliums die Bergen bewegt, daß sie glauben, welchem danach auch wir, soviel an uns ist, zustimmen und dem bewegenden Seiligen Geiste nicht widerstreben, fondern uns dem Worte unterwerfen, dasselbe bedenken, lernen und bören müssen." "Es ent= hält auch der Ausspruch Pauli: Der Glaube ist ein Geschent Gottes, nichts diefer unferer Meinung Bidersprechendes. Denn wir find nicht gerecht um unserer Beschaffenheit und Bürdigkeit, sondern um des Verdienstes Christi willen, welches wir durch den Glauben ergreifen, welchen Glauben oder Ruversicht der Heilige Geift in uns anzündet, wenn wir nicht widerstreben, son= dern zustimmen und zu gehorchen versuchen. Und zwar wird dieser Glaube danach, wenn er durch Gewissensschrecken erweckt und geübt worden ist, brün= ftiger, gemehrt und gestärkt. Und obgleich die Erbfünde über unsere Ratur ein so trauriges und erschreckliches Verderben gebracht hat, wie man es sich kaum vorstellen tann, so barf man doch barum nicht meinen, daß gänzlich alle Erkenntniffe, welche in ben Seelen ber ersten Menschen vor dem Fall waren, nach dem Falle ausgetilgt und vernichtet worden seien, oder daß der mensch= liche Wille in nichts von einem Felsblod oder Ambog fich unterscheide; denn wir find, wie St. Paulus höchft nachdrücklich fagt: Gottes Mithelfer, welche Mitwirtung allerdings vom Seiligen Geiste unterftützt und gestärkt wird." Hierzu bemerkt dann die "B. R.": "Miffouri urteilte 1881 über diese Pfeffingerschen Auslassungen also: "Als Pfeffinger 1555 feine Thefen "von der Freiheit des menschlichen Willens" herausgegeben hatte, ging ein Schrei der Entrüftung durch die ganze damalige rechtgläubige lutherische Rirche ob bes in Pfeffingers Thefen fich fpiegelnden offenbaren Abfalles von der reinen Lehre der Reformation. Ramentlich waren es die treuen Schüler Luthers. Amsdorf und der damals noch in allen Bunkten streng lutherische Flacius, welche sich Pfeffinger in scharfen Schriften entgegenstellten und sich dadurch um unsere Kirche für alle Zeiten hoch verdient gemacht haben." Dies Urteil trifft im allgemeinen den Nagel auf den Ropf; die Thesen Bfeffingers sind voll von Vernunftichlüffen und ein offenbarer Abfall vom 18. Artikel der Augsburgischen Konfession und der Apologie und vom 1. Artikel des III. Teils der Schmalkaldischen Artikel. In letterem wird gelehrt: "Es ift eitel Blindheit und Jrrtum, wenn gelehrt wird: Wenn ein Mensch tut, sobiel an ihm ift (nämlich aus natürlicher Kraft), so gibt ihm Gott gewißlich feine Gande." (Die eingeklammerten Worte, "nämlich aus natürlicher Kraft", finden sich in den Schmalkaldischen Artikeln nicht.) Wer die Lehre Pfeffingers mit ihren Vernunftschlüffen verwirft als "offenbaren Abfall" vom lutherischen Be= kenntnis, der kann auch die Lehre unferer Gegner von der Bekehrung und Gnadenwahl mit ihren Vernunftschlüssen nicht als lutherisch gelten lassen.

F. B.

Darf ein Paftor sich felbst das Abendmahl reichen? Das "Kirchen= Blatt" schreibt: "Die zu unserm Generalkonzil gehörige Synode von Nova Scotia hat sich dahin entschieden, daß im Interesse einer gleichsförmigen Ubendmahlsprazis kein Pastor sich selbst das heilige Abendmahl reichen soll. Bisher hat unsere Kirche darüber keine endgültige Entscheidung getroffen. Im allgemeinen stimmen wohl unsere angeschensten Theologen mit Recht

auch gegen eine Selbstkommunion der Vastoren, doch ist noch immer ein Notfall ausgenommen worden; wenn nämlich ein Dorfpfarrer wegen weiter Ortsentfernung feinen Nachbarn nicht zu fich holen oder zu ihm gehen tann, fo möge er sich felbst prüfen, Gott um Vergebung der Sünden bitten und hierauf den Leib und das Blut Christi nehmen, nicht als aus feiner, sondern aus Christi Hand. Diesen Notfall hätte die genannte Synode bedenken follen." In feinem Pastorale schreibt D. Balther über diese Frage: "Die Frage betreffend: Darf ein Prediger unter gemiffen Umständen das beilige Abendmahl fich felbst reichen? wiederholen wir, was wir bereits anderwärts hierüber mitgeteilt haben: Bas zuerst unsern lieben Bater Luther betrifft. fo schreibt derselbe zwar in seiner Schrift: "Beise, christliche Messe zu halten und zum Tische Gottes zu gehen', vom Jahre 1523: "Gernach reiche er das Sakrament beide ihm felbst und dem Bolke, indes singe man das Agnus Dei." (Opp. X, 2760.) Dem scheint hingegen zu widersprechen, wenn der= felbe Luther in den Schmalkaldischen Artikeln schreibt: "Und ob einer zum guten Schein wollt' fürgeben, er wollt' zur Andacht fich felbst beichten oder fommunizieren; das ift nicht Ernst; denn wo er mit Ernst will kommunis zieren, so hat er's gewiß und aufs beste im Sakrament, nach der Einsebung Chrifti gereicht. Aber fich felbft kommunizieren ift ein Menschendunkel, un= gewiß und unnötig, dazu verboten. Und er weiß auch nicht, was er macht, weil er ohne Gottes Wort falfchem Menschendünkel und Fündlein folgt. So ist's auch nicht recht (wenn alles sonst schlecht wäre), daß einer das gemeine Sakrament der Kirchen nach seiner eigenen Andacht will brauchen und damit feines Gefallens, ohne Gottes Wort, außer der Rirchen Gemeinschaft spielen." (II, 2.) Dieje letteren Worte ich einen jedoch den ersteren nur au wider= sprechen. Dort ist von der Selbstkommunion des Predigers mit der Ge= meinde, hier von einer angeblichen Selbstfommunion mit Ausschluß der Gemeinde in der sogenannten Still= oder Opfermesse die Rede. Diese ver= wirft Luther mit Recht, teils weil sie nur vorgegeben wird, wo man sich au aestehen schämt, daß man Christum opfern wolle, teils weil die beilige Kom= munion ein Sakrament ist, das der Rirche als einer Gemeinschaft der Seiligen gegeben ist und daher mehrere Teilnehmer voraussest. Jene Selbsttommus nion trifft feiner diefer Gründe und Vorwürfe; fie ift daher feineswegs, wie fich manche haben dünken laffen, hier von Luther, und alfo in unfern Sym= bolen, für an sich unzulässig erklärt. Die späteren lutherischen Theologen find zwar weit davon entfernt, die Selbsttommunion der Prediger für die normale Weife der Dispensation zu erklären, allein in dem oben bezeichneten Notfalle erklären sie dieselbe für unzweifelhaft zuläffig." (S. 197 f.) Es folgen nun Zeugnisse aus Gerhard, Carpzov und andern Dogmatifern. 3n einer Fugnote bemerkt Balther noch: "Natürlich ift die Gemeinde immer erst über die Rechtmäßigkeit der Selbstkommunion zu unterrichten, damit durch dieselbe nicht ein ürgernis angerichtet werde." F. B.

In einem Artikel über "Lutheranism in its transitional stage" be= hauptet der Lutheran, daß die Hauptgefahr für das Luthertum beim über= gang aus der deutschen Sprache in die englische auf seiten der Deutschen liege, die so lange als möglich an der Muttersprache festhalten "and scowl at the adoption of American ways." Hierzu bemerkt das Kanada="Kirchen= blatt": "Gleichgültigkeit gegen die reine Lehre, Abneigung gegen Parschial= schulen, Fraternisseren mit englischen Sekten, struchschaftliche Stellung zu den Logen, Nachäffereien der faschionablen englischen Kirchen (z. B. vested

choirs) u. a. sind, wenn auch nicht Eigentümlichkeiten, so doch zumeist traurige Begleiterscheinungen der 'American ways.'" Daß aber auch die deutsche Sprache keine Garantie bietet gegen Indifferentismus, Unionismus und sonstige Larheit in Lehre und Prazis, davon zeugen nicht bloß die Kirchen in Deutschland und die deutschen Unierten in Amerika, sondern gerade auch die Deutschen in der Generalspnode und im Generalkonzil, dem auch die Kanadaspnode angehört. F. B.

Lutheran Forces in America. Unter diefem Titel weift der Lutheran Observer zunächst hin auf die numerische Stärte der lutherischen Synoden in Amerika, welche zusammen 1,842,339 Kommunizierende zählen, und fährt bann allo fort: "We have fortifications enough, we have ammunition enough to fight a thousand pitched battles. We have long-ranged, riflebored, and rapid-firing artillery, sufficient to sweep hell from the face of the earth, if we had enough Martin Luthers to man the guns. Never was an army of Christian soldiers more strongly entrenched behind impregnable theological bulwarks than this Teutonic host bearing aloft the battlescarred banner of Augsburg. . . . With the impregnable fortress overlooked by the Concordia Seminary on the banks of the Missouri (?), and defended by the Walther heavy, double-shotted siege guns; the splendid long-ranged, breech-loading artillery on the heights of Gettysburg, on Mount Airy, Columbus, Chicago, Rock Island, Dubuque, Minneapolis, St. Paul, Hartwick, Selinsgrove, the 'Springfield Rifles' and Wittenberg rapid-firing guns, and the Atchison 'Jayhawkers' - with such an array, of forces we ought to be able, by God's help, to storm the very gates of hell. The General Synod, in some respects at least, is the banner division of this Lutheran host. She is less encumbered with useless baggage, she is trying to throw aside every weight that is calculated to retard her progress. She is not so strenuous about wearing the regulation uniform, she does not require each soldier to carry all the symbolical book in his haversack. She does not insist upon wearing a chapeau of 'four points.' She equips her soldiers with the sword of the Spirit and the great essentials of salvation. The soldiers in blue were not pledged to the doctrine of prohibition, or abolition, but only 'to and for the Union, one and inseparable.' So said the great soldier of Tarsus, 'I have determined to know nothing among you save Christ and Him crucified.' The General Synod may not be so heavily armed as some other divisions, but with her keen sabers and Gatling guns she has led the van in benevolence and missionary enterprise." Gewiß, wenn alle Lutheraner von Sergen für alle Lehren der Beiligen Schrift und des lutherischen Symbols eintreten würden, so könnte fich keine Macht der Finsternis und auch keine falsche Kirche vor denselben halten. Leider steht aber die Sache so, daß gerade auch aus lutherischen Lagern nicht wenig Rugeln auf bas lutherische Bekenntnis mit seinen Bahrheiten gefeuert werden. Bie tann sich aber eine Festung halten, wenn sie ¥. B. Berräter birgt und beherbergt?

Liberalismus unter den Unierten. Das "E. L. G. B." schreidt von der Rede eines unierten Predigers bei einer Ecksteinlegung: "Der Prediger gab zuerst seiner hohen Freude Ausdruck, daß hier eine neue ebangelische Kirche entstände. Biele Kirchen würden gebaut — so führte er weiter aus — ein Zeichen, daß Christus lebe und das Christentum noch nicht untergehe, wenn auch viele ihm bereits das Sterbelied gesungen. Ja Christus lebt. wenn er auch manchmal zu ruhen scheint, wie ein Abler erhebt er immer wieder seine Fittiche zu neuen Schwingungen. Freilich, nicht der dogmatische Christus, sondern der geistliche; nicht der Christus der Kirche, welche ihn ungebührlicherweise in Dogmen eingekapselt und in Lehren verhüllt hat! Einen solchen Christus gibt es nicht! Es ist überhaupt bezeichnend, daß Jefus feinen Jüngern teine bestimmten Lehren hinterlaffen, Jefus felbit ift in bezug auf Lehren gänzlich forglos gewesen, hat auch feinen Jüngern keinen darauf hindeutenden Befehl gegeben, im Gegenteil, bei seinem Ab= schied von der Belt ließ er eine unwissende und unverständige Apostelschar zurud, weil er eben hoffte und vertraute, das Evangelium werde fich ichon von felbst den Beg durch die Belt bahnen. Denn wer ift Christus? Er ift der lebendigmachende Geift im Ebangelium! Alfo das Ebangelium brauchen wir, nichts weiter. Es ift etwas besonders Großes, daß wir als ebangelische Christen hier stehen. Ja, nur ebangelisch, nur ebangelisch und nichts weiter! Nicht evangelisch=lutherisch, nicht evangelisch=reformiert, nicht evangelisch= methodistisch oder sonst etwas! Wer waren benn Luther, Calvin, Beslep? Rnechte Gottes, Diener Christi find sie gewesen, nicht mehr. - Wer waren denn, fragen wir, die Gründer der evangelischen oder unierten Rirche? hat das Evangelium die unierte Kirche gestiftet? Waren nicht vornehmlich preußische Monarchen die Stifter? - Bas uns not tut, erklärte der Redner weiter, ist bas Ebangelium, der lebendigmachende Geift im Ebangelium, das ift alles! Bir brauchten im Grunde auch kein Sakrament, nur eban= gelisch - und darum wollen wir evangelisch bleiben. Diefe Rede erscholl vor einer großen Versammlung von nahezu 1000 Personen, wurde mit großem Enthusiasmus vorgetragen und wird darum nicht ohne Eindruck geblieben sein. Auch die anwesenden Bastoren schienen ihr mit sichtlicher Befriedigung zu lauschen."

Den "wefentlichen Rern des Methodismus" beschreibt der "Apologete" alfo: "Als der verehrte Gründer des deutschen Methodismus, Dr. Bilhelm Naft, in seinem Katechismus nach langem Sinnen und Beten allen andern Fragen in demfelben dieje voranstellte: "Bas foll meine vornehmste Sorge fein?' und darauf die Antwort folgen ließ: "Das Heil meiner Seele", so hat er damit den wesentlichen Kern des Methodismus als einer Missions= firche aufgeschlossen, welche bor allem andern einen gewissen Grund der perfönlichen Heilserfahrung in dem einzelnen Bergen legen will. Erst bann fann von einer Miffion an andere, einer Miffion des Zeugniffes, des Dienstes und der wohltätigen Liebe die Rede fein." - Ein rechter Prediger oder Miffionar oder Mitarbeiter in einer christlichen Gemeinde fann nur der fein, welcher die Praft des Ebangeliums an seinem eigenen Herzen erfahren hat. Das glauben wir Lutheraner auch. Dem Methodismus eigentümlich ift nicht diefe Betonung der persönlichen Beilsgewißheit, sondern daß er diese heilsgewißheit gründet, nicht auf das objektive Wort der Verheißung, sondern auf die subjektiven Gefühle und Erfahrungen des eigenen Herzens.

F. B.

The Christian Leader, das Organ ber Disciples of Christ, welche mit großem Fanatismus bekämpfen die Kindertaufe, jeden andern Taufmodus, als das Untertauchen, alle Symbole und Kirchenordnungen und besondere firchliche Namen, schreibt mit Bezug auf den letzten Funkt: "A man may be a Calvinist, a Lutheran, a Wesleyan, or a Campbellite; but he cannot be a Calvinist-Christian, a Lutheran-Christian, a Wesleyan-Christian, or a

Campbellite-Christian; for Christ will have no partnership in such a matter. We must give whole-hearted, undivided allegiance to Him, or He will have none of us. We cannot follow other leaders in religion and follow Him too." Das ift gewiß richtig, daß Gott von keinem Christen haben will, daß er ein Methodist oder Baptist oder Disciple oder Campbellite sein soll, weil eben diese und viele andere Sekten falsche Lehre führen. Wohl aber will Gott, daß jeder ein solcher Christ sei, wie ein rechter Lutheraner es ist, der eben in allen Stücken der Lehre dem Worte Gottes recht gibt. F. B.

"A Typical Trick of Eddyism." Der Lutheran Witness fchreibt: "Under this heading the New York Times of June 28, 1906, has the following to say: 'We made reference yesterday, as gently as we could, to the receipt of several letters that pretended to be spontaneous outbursts of indignation from old readers at our maltreatment of their "religion." There were eight of these letters, then, all making precisely the same points. Up to the moment of writing we have received twelve more of like tenor. In one of the twelve, perhaps the most spontaneous and indignant of the lot, the writer had been careless enough to inclose something that threw almost blinding light over this sudden increase of our mail. It was a carbon copy of a typewritten letter of instructions and read as follows: "Write a letter marked personal on the envelope to . . ., editor New York Times. Say that you regret the attacks on C. S. which he allows to appear in The Times. Say that you have not seen similar attacks on other religious faiths, and that you do not feel that C. S. deserves to be picked out for attack. Say that you cannot put into the hands of your children a newspaper which - desirable and pleasing in every other way - attacks the religion of the family. Tell him that investigation will prove Christian Scientists to be respectable, law-abiding people, worthy of courteous treatment. Religion is a sacred belief, not to be attacked without violating the rights of the believer. Etc., etc. - P. S. Add to the letter that you have asked friends of your own and other C. S. churches to write to him." And such is "Christian Science," and such are "Christian Scientists!" The whole miserable little plot is laid bare by accident! Mrs. Eddy's representative in this city, having vainly tried by direct menace and appeal to silence our criticism of her and his combination of fraud and delusion, issues orders to a lot of docile dupes to see what they can do in the guise of old subscribers and former admirers. He tells them just what to write and to whom, and they do it. The likeness to a recent trick played on Congress by the Standard Oil Company is instantly obvious. Not one of these "intelligent" votaries of "truth" - no, "Truth" - hesitated a moment to attempt to deceive us, not one of them had a single idea to express that had not been supplied by the Eddyite press agent, and not one of them had the brains to see that in charging us with a suddenly developed animosity to "Christian Science" he or she disproved his or her claim to being an old reader of The Times. We have kept all these letters as curiosities of literature and morals. We are not cruel enough to print the names and addresses of the writers - for which utterly undeserved charity and kindness they owe us sincerest thanks if they are able to see the humiliation of the situation into which the carelessness of one of their number has placed them. We remain of the opinion, long since reached, that every "Christian Scientist" ought to be in a jail or a lunatic asylum.""

Die Mormonenkirche will sich von den weltlichen Geschäften zurückziehen. Der Anfang ift mit dem Bertauf der Utah Light and Railway Co. gemacht, welche für 25 Millionen Dollars an amerikanische und englische Rapitalisten überging. Dann mögen wohl der Verkauf der Straßenbahnen, Banken, Buderfabriken, großen Drygoods=Geschäfte 2c. folgen. 218 Grund der Aufgabe des großen Geschäftsbetriebs der Mormonentirche gibt deren Präsident Smith an, daß die Kirche die Geschäfte zur Unterftüßung der Scharen von neugewonnenen Bliedern trieb, und das sei nicht mehr nötig. Gerade im Gegensatz dazu aber findet man in tirchlichen Blättern die Mit= teilung, daß die aus Schweden und Deutschland von den Mormonen gewon= nenen, das beißt, betörten Leute, die Smith für die zuverlässigsten neuen Blieder erkläre, vielfach die Mormonenkirche verlassen, weil sie gerade sich in bezug auf die irdischen Vorteile, die ihnen die Mormonenkirche biete, be= trogen fähen. Es war also mit der Unterstützung der neuen Glieder nicht fo weit her. Daß die Mormonentirche ihren großen Geschäftsbetrieb auf= geben will, hat wohl einen andern Grund. Der Boden wird ihr in den Vereinigten Staaten zu unsicher. (G. B.)

Der "Katholische Glaubensbote" schreibt: "Katholische Prälaten prahlen nicht selten über die herrliche Lage der Kirche in den Vereinigten Staaten, deren beneidenswerte Freiheit und wunderbare Fortschritte. Die Statistis erweist, daß gegenwärtig rund 12 Millionen Katholisten in den Staaten wohnen, daß das letzte Jahr einen Zuwachs von rund 50,000 ausweist. In Unbetracht der enormen Einwanderung ist das kein Fortschritt, sondern ein bedauernswürdiger Rückgang des Katholizismus zu nennen, der weder die zugewanderten Elemente sich angliedern noch die einheimische Bevölkerung behaupten kann."

"Dr. harpers religiofe Erfahrung." Unter diefer überschrift schreibt der "Chr. Ap.": "Der bekannte Präsident der großen Chicagoer Universität, Dr. 28m. Rainen harper, war ein bedeutender Gelehrter und einer der hervorragendsten Schulmänner der Vereinigten Staaten, aber es war allgemein bekannt, daß er nicht auf festem biblischen Glaubensgrund stand. Er zählte au den Liberalen, und fein Einfluß in diefer Beziehung ift tein guter ge= wefen. Als Mann und Gelchrter verdient er die höchste Achtung, auch führte er ein streng moralisches und im Sinne der Belt christliches Leben, aber feine Anfichten über die Bibel waren zu lose, als daß er christlichen Jung= lingen hätte zum Vorbild dienen können. Er war zwar Mitglied der Baptistenkirche, ist streng christlich erzogen worden, aber eine gründliche christliche Erfahrung machte er erst, als er sich von einer schweren ärztlichen Operation erholte und in Lakewood, N. J., sich zur körperlichen Erholung gleichsam von ber Belt zurückgezogen hatte. Hier bachte er allen Ernstes über fein per= fönliches Verhältnis zu Christo nach und machte sich bekannt mit dem 28ca bes Heils. Prof. Chas. Rufus Brown schrieb über diefe Erfahrung: "In Lakewood, N. J., hat er im März des Jahres 1905 einen guten Grund ge= legt, und von da an ift er in feinem geistlichen Leben vorwärts gekommen, bis er endlich sich im triumphierenden Glauben in den letten zehn Tagen feines Bleibens auf Erden tulminierte.' über diefe Erfahrung fcreibt Prof. Ernst D. Burton von der 'Divinity School' in Chicago: "Benn mit dem Gesagten gesagt sein soll, daß ich die christliche Erfahrung Dr. Harpers auf bie letten paar Wochen feines Lebens beschränke, fo tann ich dem nicht beipflichten. 3ch wurde vielmehr fagen, daß sich bier fein chriftliches Erfah=

rungsleben vertieft und erweitert hat. Nach einem so beschäftigten Leben hat dieser Mann angesichts des Todes mit charakteristischer Ruhe sich jedenfalls gefragt: Bas ist mein eigenes Verhältnis zu Gott und zu Christo, und was wird mir die Zukunft bringen? Und daß jest angesichts der Ewig= keit und der stüllen Einkehr in sein Inneres sein persönlicher Glaube an den Sohn Gottes stärker geworden und zu einem ungeteilteren Ausdruck gekom= men ist, das läßt sich denken. Er sagte einem Freunde: "Ich fand nicht immer in so inniger Verbindung mit Christo, wie ich hätte sollen", und allem Anschein nach hat er in den erwähnten Stunden eine neue übergabe seiner selbst an den Herrn gemacht und er ist im triumphierenden Glauben an den Erlöser gestorben." — Zu der klaren Erkenntnis, daß seine theologische Tätigkeit im Grunde eitel Kampf wider Christum und das Christentum war, scheint Harper nicht gekommen zu sein. Fr.

Bie tommen bie Liberalen um ihr Betenntnisgelübbe berum? "The inconsistency between their utterance and their faith" liegt offen autage. Bie können sie nun ihr Gewissen darüber beruhigen, daß sie mit ihrem Munde in der Kirche anders bekennen, als fie in ihrem Bergen denken und auch sonst lehren? Diese Frage beantwortet der Independent also: "One of the best and most ingenious, as well as frankest ways, is that favored by one of the most distinguished Episcopal rectors in this city. He says, that when one repeats the Creed he must be understood to express, not precisely his own personal belief in the descent into hell, the resurrection of the body, etc., but the corporate expression of faith, the view held by the Church as a whole, and which allows of individual variations. To be sure, the Creed is individualistic and not corporate in its expression, 'I believe,' not we believe; and the old makers of creeds were so clear that they were to be accepted individually that they put in a clause that those who do not so believe are to perish everlastingly. But it is now intolerable to require clergy and communicants to repeat these creeds without some theory and policy of relief; and this may be as good as any. To be sure, it contradicts the text, but that is necessary in some way until the Church adopts some explanatory or exculpatory clause, which shall define the liberty of interpretation. Some Churches have wisely done this, and union of denominations has followed." Mit andern Borten: Die Liberalen müffen fo lange heucheln und lügen, bis die Bekenntnisse gefallen sind. Anders lautet das Urteil 3. B. in der "Ref. Rz.": "Benn einem Prediger oder theologischen Professor fein Gewissen nicht mehr erlaubt, für die Lehren der Bibel und der Bekenntnisschriften seiner Rirche einzutreten, so hat er das volle Recht, aus dieser Rirche auszutreten. Seine Freunde mögen das bedauern und herzlich beflagen, aber sie werden zu gleicher Zeit nicht umhin können, an= zuerkennen, daß er wie ein Mann, offen und ehrlich, für seine überzeugung Wer mit dem Bekenntnis feiner Rirche zerfallen ist und nicht eintritt. erwartet, daß er sich je wieder mit demselben aussöhnen werde, hat aber nicht nur das Recht, sein Amt als Bastor ober Lehrer niederzulegen, sondern auch die Pflicht. Denn entweder muß er feine beffere überzeugung verheimlichen und so zum Heuchler werden, oder er muß das feierliche Gelübde brechen, das er bei übernahme seines Amtes abgelegt hat, und muß die Lehren der Kirche und somit die Kirche felbst bekämpfen, in deren Dienst er steht und deren Brot er iht. Man sollte meinen, daß jeder ehrliche, über= zeugungstreue Mann sich von selbst gedrungen fühle, aus einer kirchlichen Gemeinschaft auszutreten, mit der er innerlich gebrochen hat. Früher galt das auch bei solchen Leuten für selbstberständlich. Neuerdings aber wird, wie es scheint, mit den Ergebnissen der freieren Forschung und mit dem ,erweiterten' Horizont auch das Gewissen weiter. Sedenfalls wird man flüger. Man läßt das Amt, das seinen Mann nährt, nicht so ohne weiteres fahren, sondern beansprucht vielmehr, daß man in der Kirche für feine Privatansichten Freunde werben dürfe, daß für Strenggläubige und für Irrgläubige gleiche Rechte bestehen, mas den Genuft der Bfründen 2c. betrifft. Solche Forderungen werden jenseit und werden diesseit des Ozeans laut. Man hofft auf diese Art mit der Reit das übergewicht in der Rirche au erlangen. Solche Forderungen find aber unbillig und können von der Rirche Christi nicht bewilligt werden." Und in einer folgenden Nummer: "Bie groß muß die sittliche Zerrüttung in einem Menschen geworden sein, wenn er bei übernahme eines Predigtamts sich feierlich bor Gott und seinen heiligen Engeln in der Gemeinde verpflichtet auf das Bekenntnis, daß unfere ganze Seligkeit stehe in dem einzigen Opfer am Kreuz vollbracht, und her= nach nicht nur fich über feine Verpflichtung in Lehren und Predigen hinwegfest, sondern gerade darauf ausgeht, das Bekenntnis umzustürzen."

₩. 98.

Eben in naben Berwandtichaftsgraden. Der Independent schreibt: "There is an impression prone to be somewhat generally entertained that the old-time ecclesiastical regulations prohibiting the marriage of relatives by blood within certain degrees of kindred are founded on somewhat imaginary fears of possible physical danger to the offspring or certain ethical prejudices which we are supposed to be outgrowing in modern life. It has been known, however, for a good while that the study of the statistics of those born deaf in this country shows that this unfortunate condition is much more likely to occur when the parents are nearly related by blood than in other cases. The difference is so striking that a number of excellent authorities who have devoted serious consideration to the statistics do not hesitate to say that this fact alone is quite sufficient to show that the old-time prohibitions of marriage among near relatives are founded on the best possible evidence of tendencies to hereditary degeneration in the offspring which are quite sufficient to justify even more trenchant measures than the ecclesiastical authorities have ever deemed it wise to take. Dr. Alexander Graham Bell, in a recent special census report on the blind and deaf of this country, has made it very clear that this principle of hereditary degeneration in the offspring of nearly related persons is quite as true with regard to blindness as it is for deafness. He has established beyond all doubt that the marriage of cousins, by which, of course, he means cousins german, or first cousins, is much more likely to be followed by the occurrence of congenital blindness in some of the offspring than where such relationship does not exist. In about 5 per cent. of the cases of blindness in the country the parents of the unfortunates were cousins. Of the blind whose parents were thus nearly related about one in four had been born blind, while among the blind whose parents were not cousins the proportion of the congenitally blind was somewhat less than one in fifteen. This makes it very clear that it is the close blood relationship which has a definite influence in producing the sad congenital defect that so handicaps the offspring for the whole of life."

"Too much theory on too little fact." So charafterisiert und fritigiert bas Chicagoer Blatt Advance die modernen "eraften" Biffenschaften. Es schreibt dem Lutheran Witness aufolge: "Each new discovery of any importance sends a lot of other alleged discoveries to a graveyard which is already overcrowded with dead theories. A pretty large part of the La Place theory was hung upon the belief that the earth was cooling, and the sun cooling, and everything else cooling except politics and the pursuit of money. The scientists had us almost persuaded that the time would come when we should be compelled to build up a fire to keep the sun warm. With the coal barons in full possession of everything in the fuel line which the Standard Oil Company did not own, this made a rather chilly prospect. But now comes this timely information that the sun is not cooling at all, and that the earth is not cooling, and that there is no danger whatever that we shall have to go to the rainless plains of Arizona to keep warm in July. But with such an upsetting of all the calculations of the physicists' in five years what is likely to happen to their fine theories in a 'thousand million years'? The probability is that there won't be enough of them left to hang the shadow of a recollection upon. The nebulous theory may yet become so nebular that the most powerful imagination will not be able to discover a trace of it in the whole region of scientific hypothesis. And, also, what is the use of getting out a new book every spring and fall to tell the world that science is upsetting religion ? When science gets through upsetting itself, it will be time enough to take stock of the remains. But why is it that scientific theories are so easily overthrown by new discoveries ? Simply because the theories lack sufficient foundation. Build a very large house on a very small underpinning and it will soon go down. Scientists have been given to building too much theory on too little fact. They make a little one-story discovery and then build a 16-story theory. Of course it does not stand. There is nothing which some scientists need so much to study as the Bible. For it is the book which would teach them the importance of everlasting foundations." ¥. B.

**Xus Maisn Cith, Jowa,** teilt *The Augustana Journal* bom 25. Auguft folgende Angeige in einer bortigen Lagesgeitung mit: "Every communicant of the First Methodist Episcopal Church who desires to share in communion services next Sunday is requested by Dr. W. W. Carlton, the **pastor**, to bring a spoon. Instead of sipping from the cup and passing it from lip to lip, as heretofore, partakers in the service will dip their spoons into the wine and drink each his own portion. The pastor's innovation is a result of an agitation in Iowa churches against the common use of the communion cup, it being held that the old custom is a means of spreading diseases." — Je geringer die Furdit bor Gott und feinen heiligen Ordnungen, defto größer die Furdit bor ben Bacillen und andern Freaturen Gottes!

Die New York Evening Post schreibt: "Benn man einen Augenblick von allen Fragen des guten Geschmacks und der Moralität absieht, muß man eingestehen, daß nichts mehr geeignet ist, die Tätigkeit des Gehirns des Bolks einzuschläfern, als das gierige Verschlingen der sensationellen ver= schiedenen Neuigkeiten, Standalgeschichten, Alatschereien und Jlustrationen, aus denen das heutige moderne Sonntagsblatt besteht. Das Verschlingen einer solchen Masse macht den Menschen einer übersättigten Riesenschlange

ähnlich und verdirbt in ihm die Neigung zur Andacht oder zu einer vernünf= tigen Erholung."

28as bas Studieren toftet. In Dale, einer der hervorragenditen Lehr= anstalten des Landes, gebrauchten die Studenten der abgehenden Rlasse lettes Jahr ein jeder im Durchschnitt die Kleinigkeit von \$987.00. Bei der einen hälfte stellte sich der Durchschnitt sogar auf \$1244.00. Auf an= dern vornehmen Universitäten des Landes werden die Verhältnisse wohl ähnlich liegen. Das sind bedenkliche Zustände, nicht nur, weil sie ein arelles Licht werfen auf die Verschwendungssucht unserer heutigen Jugend, sondern auch deswegen, weil das Studieren auf diesen Anstalten immer mehr ein ausschließliches Vorrecht der oberen Zehntausend wird. Wir Lutheraner beklagen es zuweilen, daß unfere eigenen Lehranstalten meistens fo arm find und von der hand in den Mund leben müffen. Aber in Bahrheit ift das kein Grund zur Klage, sondern vielmehr ein Grund zum Loben und Danken. "Denn die da reich werden wollen, die fallen in Versuchung und Stricke und viel törichter und schädlicher Lufte, welche versenken die Menschen ins Berderben und Berdammnis." Und diefe Gefahr droht nicht nur den Einzelnen. fondern auch gangen Kirchen und Gemeinschaften. 280bl wollen wir uns freuen, wenn Gott unfern wohlhabenden Gliedern das Berg und die Hand öffnet, aber wir wollen auch die Gefahr nicht verkennen, die darin für uns liegt. (L. Nb.)

Bon ber Berbreitung bes Unglaubens im Often unfers Landes fagt Dr. Diron, ein Baptistenprediger in Boston: "The liberal people of this section have, in both religion and ethics, attempted to transfer the seat of authority from the will of God, as revealed in the Bible, to each one's inner consciousness. Reason has been exalted above Revelation, and the ethical sense is made the arbiter of right and wrong. The fruit of this is that every man who believes it has his own standard of religion and morals, which varies with the state of his physical, mental, and moral wealth. In 90 per cent. of the New England towns the large majority of the people have no intelligent faith about anything, and do not wish to have any. Serious religion, which interferes with personal aims and pleasures, is shunned, and its advocates ridiculed. In such places, the liberal preaching of the past decades and the refined criticism of the Holy Bible have enabled the people to throw off nearly all restraints of conscience, so that God is no longer loved or feared, and human life grows cheap. There has been a complete loss of the sense of sin, and with it the indulgence of sin without protest of reason or conscience. God is held to be a sentimentalist, whose laws may be violated with impunity because He is too merciful to punish offenders."

## II. Ansland.

"Moberne Theologie des alten Glaubens", so lautete das Thema, über welches Lic. Dunkmann aus Greifswald auf der Berliner Bastoralkonferenz referierte. Die "A. E. L. K." berichtet: "Er ging von dem Gegensate zwischen den zwei positiven Theologen Generalsuperintendent D. Kaftan und Prof. Dr. Grüchmacher aus und gab keinem recht. Dunkmann bemerkte zum Schluß, daß die Theologie der Gegenwart nach einem sehr richtigen Ausspruche Kastans sich in einer großen Versuchung befände. Aber diese Versuchung werde nicht überwunden, wenn man sich mit dem Versucher, dem

modernen Geistesleben mit feinem chaotischen Birrwarr, einlasse, sondern wenn man zu den Burgeln der Kraft gurüdkehre, die in der Theologie der Reformatoren im Bekenntnis der Bäter liegen. Nur so könne das Christen= tum wieder werden, was es war, eine Macht, auch im Leben der modernen Belt, um sie und alle ,Belt' zu überwinden. In der Besprechung ergriff querft Prof. D. Seeberg das Wort und betonte die Notwendigkeit einer modernen Theologie, nämlich in dem Sinne, daß fie an den Zeitproblemen nicht vorübergehe, fondern sich mit ihnen auseinandersehe. Es sei eine Reihe neuer brennender Aufgaben für die Theologie der Gegenwart entstanden, an der sich die positiven Theologen beteiligen müßten, so zunächst das Problem der Heiligen Schrift, bezw. der Inspiration, ferner das von Offenbarung und Entwidelung, von Glauben und Dogma, von Christologie und Trinität." Auch D. Stöcker ergriff das Wort gegen die Modernen, "die das Moderne darin suchen, wesentliche Bestandteile des alten Glaubens au streichen, um ihn zeitgemäß zu machen". D. Seeberg aber habe gezeigt, daß er nichts abstreichen wolle. — Aber auch Seeberg und Raftan verstehen unter "modern positiver Theologie" ober "moderner Theologie des alten Glaubens" nichts anderes als Korrektur des alten Glaubens nach modernen Anschauungen in der Philosophie und den Biffenschaften. — Auch auf einer Konferenz in Baden wurde ein ähnliches Thema behandelt: "Bas lernen wir aus den gegenwärtigen Verhandlungen über eine moderne positive Theologie?" Bfarrer A. Maber-Baierthal stellte dazu folgende Leitfätze auf: "1. Die moderne negative Theologie wird nicht durch "Proteste" und ,erbauliche Zeug= niffe' überwunden, sondern durch eine in freiem wiffenschaftlichen Rampfe ihr gegenübertretende moderne positive Theologie. 2. Gine solche moderne posi= tive Theologie ist möglich, weil a) das alte biblische Evangelium sich, wie feine Geschichte zeigt, immer wieder neue Formen schaffen tann, ohne feinen Inhalt zu verlieren; b) das moderne Geistesleben nicht nur dem Christen= tume widerstreitende, sondern auch ihm kongeniale und affimilierbare Glemente enthält. 3. Eine moderne positive Theologie ist notwendig, weil die gegenwärtige, sogenannte moderne Theologie a) den theologischen Erkennt= nistrieb nicht befriedigt, b) durch ihre Abstriche am Ebangelium den grund= legenden positiven Inhalt desselben ungebührlich verfürzt, c) den eigentlich modernen Bedürfnissen nicht entgegenkommt. 4. Es genügt nun aber für die Erfüllung der gestellten Aufgabe nicht, daß diese kommende Theologie die gesicherten Ergebniffe der neueren kritischen Forschung unbefangen anertennt, im übrigen aber durch eine fäuberliche Scheidung zwischen "Welt= erkennen' und ,religiösem Erkennen' dem Ronflikt dieser beiden Größen aus 5. Bielmehr muß fie die neuen, großen, ihr dem Wege geht. (Kaftan.) gestellten Aufgaben gerade barin feben, positiv=driftliche Religiosität und modernes Belterkennen in energische Beziehung zueinander zu feben. (Seeberg, Grühmacher, Kropatsched.) 6. Bei voller Wahrung der Kritik gegen= über den modernen Erscheinungen und ebentueller Auflöfung ihrer dem positiven Christentume widerstrebenden Elemente - bei entschiedener über= ordnung also des Christlichen über das Moderne — wird sich doch die Mög= lichkeit ergeben einer "Vermählung des ungebrochenen Christusglaubens mit dem Geistesleben unferer Zeit'. 7. Dieje einer modernen positiven Theos logie gestellte hauptaufgabe schließt eine Reihe von Unteraufgaben in fich. 8. Ift auch die geforderte moderne positive Theologie erst von der Zukunft zu erwarten, fo liegen doch bedeutungsvolle Anfäte dazu bereits in ber

Secbergschen Schule vor." Weder Seeberg noch Kaftan glauben mehr, daß die Heilige Schrift das inspirierte und darum unsehlbare Cotteswort ist. Sie können darum auch gar nicht anders, als die Schriftlehren zu modeln nach dem, was sie für Weltweisheit halten. F. B.

Bas lehren moderne Theologen? Herr Albert Brunotte in Hannover hat ein Flugblatt druden laffen, welches den entsprechenden Bibelworten die Behauptungen der modernen Theologen, insonderheit Prof. Boussets in Göt= tingen, gegenüberftellt. Wir laffen die letteren bier folgen: -- "Einen Bott der Bunder gibt es nicht. "Bir können nicht mehr festhalten an dem Wunderglauben' — lehrt Bousset. "Der Cottesglaube muß ohne Bunderglauben bestehen' - lehrt Fischer in Berlin. "Es bleibt dabei, das Naturwunder ist abzulehnen' — lehrt die Zeitschrift der modernen Theologie, "Die Christl. Welt". "Die Anschauung von Sünde und Gnade läßt sich dem felbständig gewordenen modernen Leben nicht mehr aufdrängen." (Bousset.) Jesus nicht fündlos. "Jesus war nicht fündlos." (Wernle.) "Seinc Natur war nicht ganz frei vom Böfen.' (D. th. Frenffen.) Sefus ift nicht für unfere Sünde gestorben. "Auf so ein vereinzeltes Bort läßt sich bei der Art unserer überlieferung gar nicht bauen.' (Bousset.) "Das Abendmahl scheidet aus unserer Betrachtung, da sich Bedenken erhoben, ob jene handhabung bei feiner letten Mahlzeit mit den Jüngern überhaupt direkt mit dem Gedanken des Todes Jesu irgend etwas zu tun habe." (Bouffet.) "Eins aber steht fest: der Gedanke der Sündenvergebung hat mit dem Tode Jeju nichts zu schaffen." (Bernle.) ,Gethjemane und Golgatha bieten nichts von Sünde und Stellvertretung, nichts von Heilsgedanken." (Wernle.) "Jesus hat niemals den Gedanken gefaßt und ausgesprochen, daß die Sündenvergebung Gottes prinzipiell von seinem Lodesopfer abhängig sei. Die Schuld, die du begangen, die kann kein anderer dir abnehmen und für dich büßen, kein Mensch und kein Gott.' (Bouffet.) "Beder fein Blut noch fein Tod hat eine besondere Erlöfungstraft.' (Bernle.) ,Bon der Gewalt, die alle Befen bindet, befreit der Mensch fich, der fich überwindet - dies Wort Goethes drückt die Sache aus, um die es sich bier handelt.' (harnad.) Rechtfertigung ein Fündlein des Paulus. "Das dumme Ge= schwätz über Glauben und Rechtfertigung.' (Wernle.) "Die evangelische Recht= fertigungslehre ein verlorenes Dogma.' (Julicher.) Sefus hat nichts aestiftet. "neinenfalls hat Jesus eine Gemeinde gründen wollen." (Bouffet.) Kommt nicht wieder. "Es ift uns überhaupt ein phan= taftischer Gedanke, daß ein gestorbener Mensch auf den Bolten des Simmels wiederkommen foll.' (Bernle.) "Jefus hat sich geirrt.' (Bassermann, Bouffet u. a.)" Tropdem behauptet Bouffet, wie wir früher ichon mitteilten, daß er auf dem Boden des Ebangeliums stehe. F. B.

Latsächliche Anerkennung des Liberalismus in Preußen. Das "Ber= liner Tageblatt" schreibt: "Auch in Preußen beginnt es zu tagen. Das hat die Entscheidung des Oberkirchenrats in Sachen des Berliner Pfarrers D. Fischer von St. Markus schlagend erwiesen. Denn über allen Aus= legungskünsten an dem vielberufenen Erlaß des preußischen Oberkirchenrates steht die unzweiselhafte Tatsache, daß dieser Haustvertreter der sogenannten "grundstürzenden" Theologie unangesochten bis heute im Amt ist, und daß er tatsächlich gegen die Entscheidung des Konsistenrat bet bekommen hat. Das Ronsisterium hatte ihn gekränkt, der Oberkirchenrat hat seine Stree rehabilitiert. Fischer hält nach wie vor seine "radikalen" Predigten und seine

ebenso radikalen Vorträge. Man hat weder ihn belangt, noch die 50 (?) freisinnigen Berliner Geistlichen, die sich in jener Erklärung auf seine Seite aeschlagen baben. Das ist die tatsächliche Anerkennung des kirchlichen Liberalismus auch in Preußen. Darüber kann sich auch auf der Seite der Gegner niemand mehr täuschen. Diese Anerkennung wäre noch vor dreißig Jahren unter Rögel und Hegel in Berlin unmöglich gewesen. Sie ift jest eine vollzogene Tatsache. Selbst die Vetrigemeinde, der der Greifswalder Pfarrer D. Hehn, den sie wünschte, durch diplomatische Kniffe versagt wurde, hat einen durch und durch liberalen Pfarrer an seiner Stelle erhalten. Man wünscht keine Lehrprozesse, weil man die Schlacht verloren gibt. Na, im Oberkirchenrat selbst sind liberale Einflüsse in sich verstärkendem Maße wirksam." Zugleich weist das "Tageblatt" hin auf die Vorgänge in Remscheid und bemerkt: "Achtzig freifinnige Bfarrer in Rheinland und West= falen haben sich zu den kirchlichen Anschauungen Römers offen bekannt. Macht man ihnen nicht den Lehrprozeß, den man nicht einmal dem Pfarrer Römer zu machen den Mut haben wird, so ist auch für diese Brovinzen der firchliche Liberalismus als gleichberechtigt proflamiert."

Der Jude Moses Mendelssohn urteilt von den Rationalisten seiner Zeit: "Nach ihrer Glaubenslehre ist der Stifter des Christentums keine Person der Gottheit, sondern nur ein außerordentlicher Mensch. Ich muß aufrichtig gestehen, daß mir diese Religionspartei mehr zum Judentum als zur wirklich herrschenden christlichen Religion zu gehören scheint. Diese Glaubenslehre stimmt mit den wesentlichen Artikeln des Judentums weit mehr überein als mit den Glaubenswahrheiten des christlichen Glaubens." Hierzu bemerkt dem "E. L. G. B." zufolge der Nabbiner Philippson in der von ihm herausgegebenen "Allg. Zeitung des Judentums": "Jit es nicht, als spräche Mendelssohn hier gegen die modernen christlichen Theologen, gegen einen Harnack, Boussiet zc.?" Der moderne Liberalismus gleicht dem Reformjudentum wie ein Ei dem andern. Harnack und Boussiet sind theologisch Reformjuden. F. B.

In Jena ift ber Brivatbozent ber Theologic, Fr. R. Lipfins, aus der theologischen Fakultät ausgeschieden und in die philosophische übergetreten. Er hatte in einer von ihm herausgegebenen Schrift, "Kritik der theologischen Erkenntnis", den perfönlichen Gott, die Vorsehung und die Unsterblichkeit Darauf haben mehrere Mitglieder der theologischen der Seele geleugnet. Fakultät dem Dozenten den dringenden Rat erteilt, zur Philosophie über= zugehen, weil er nicht mehr auf dem Boden des geschichtlich gewordenen Chriftentums stehe und man deshalb schwere Bedenken bege gegen feine fernere Wirksamkit im Rahmen einer Fakultät, die doch die Aufgabe habe, die fünftigen Diener der christlichen Rirche auszubilden. Lic. Lipfius hat diefem Rat Folge geleistet und ist aus der theologischen Fakultät geschieden. — Diefes Vorgehen der Professoren sowohl wie das Verhalten des Lic. Lipsius ist von verschiedenen Seiten anerkannt und velobt worden. Uber Lic. Lipsius hätte man doch den Rat erteilen sollen, daß er, bis er von seinen krassen Irrlehren furiert fei, überhaupt das Lehren aufgebe. Eine doppelte Bahrheit gibt es ebensowenig wie eine doppelte Moral. Und was in der Theologie falfch und gottlos ist, das wird in der Philosophie niemals wahr und fromm und recht. Wer darum die Wahrheit nicht lehren will, der hat, es fei in der Theologie oder in der Philosophic, nur den einen Beruf - zu fchweigen.

Der Chriftusleugner D. Ralthoff von Bremen ift am 11. Mai an einer verzkrankheit gestorben. Die Runde hatte etwas Erschütterndes, denn er jtand in der Blüte feines Mannesalters, und niemand hatte fein nabes Ende erwartet. Noch lange, so dachte man, würde der Kampf mit dem Manne fortgehen, der in unerhörter Beise die christliche Kanzel mißbrauchte, um das Gvangelium nicht au predigen, sondern au bekämpfen, um Christi Namen nicht zu verherrlichen, sondern sogar seine Existenz zu verleugnen. Jest ift fein Körper zu Afche verbrannt im hamburger Rrematorium, und die Afchenurne, in einem eichenen Sartophag eingeschloffen, ift auf dem Riensberger Friedhof in einer Gruft beigefest. Rein chriftliches Bort wurde bei der Beisebung gesprochen, kein Baterunser gebetet, es war wie bei der Bestattung eines Seiden, wenn man nicht etwa die allerdings unbegreifliche Taktlosigkeit des Lehrergesangvereins ausnehmen will, der an der Aschenurne sang: "Selig find, die in dem herrn schlafen." Auf Bunsch des Berftorbenen verlas auch P. Steudel in der Rapelle den 90. Pfalm, von Ralthoff aber jedenfalls nicht im Sinne "Mosis, des Mannes Gottes", wie feine überschrift lautet, gemeint, sondern in dem des Pantheisten. 3m Rrematorium zu Hamburg sprach P. Maurik vor einem fleinen Rreis Auserwählter, was er als Freund vom Freunde zu fagen wußte; er rühmte feine Aufrichtigkeit und überzeugungstreue, nannte ihn einen "Machtvollen", dem "das Rönigtum der Gedanken" verliehen war, um "wie ein Adler feine eigenen Bahnen" zu gehen. "Denkfrohe rief er auf zu demselben Tun und freute fich mit ihnen ihrer werdenden, sich steigernden Klarheit." Bon feiner Liebenswürdigkeit im Umgang sagte der Redner: "Denkt an feinen Hände= drud! Bar cs nicht ein händeschütteln, mit dem er wortlos fein herz gab? Denkt an sein Auge! Wohl konnte es gottlob sich auftun in hellem Born, aber wie warm und treu konnte es auch auf uns ruhen, von wiebiel kind= licher Freude konnte es zeugen. Ja, wir haben ihn nicht nur bewundert, nicht nur von ihm gelernt, nicht nur mit ihm geplant und gearbeitet, nein, wir haben auch mit ihm gelacht, hellauf gelacht. Wir haben mit ihm die Bläfer erhoben und find mit ihm fröhlich, unbergeflich fröhlich gewesen." Das war die Leichenrede, die ein "evangelischer" Baftor feinem Amtsbruder hielt. Nuch Gedichte wurden auf Kalthoffs Tod gemacht, das phantafievollfte von einem Randidaten der Theologie aus Bremen, welches schließt mit dem echt pantheistischen Sat: "Aber weinet nicht mehr, es tehret der Geift immer wieder, Und aus heiligem Schoß steiget aufs neue der Gott." - Die Beteiligung Kalthoffs am Monistenbunde hatte ihm in Bremen auch von liberaler Seite viele Vorwürfe eingebracht, was zu feinem rafchen Ende beigetragen haben mag. ¥. Ø.

Bellhaufen. Auf der "Theologischen Konferenz", die in Verbindung nit der fünften Gemeinschaftstonferenz in Eisenach tagte, hielt D. Jeremias von Leipzig einen Vortrag über "die Beziehungen Babhlons zur Religion Israels". In demselben suchte er den Nachweis zu liefern, daß für die Geschichtsanschauung der immer noch an den Universitäten herrschenden Wellhausenschen Schule die letzte Stunde geschlagen habe, worin ihm die beiden anwesenden Orientalisten D. Winkler und D. Hommel zustimmten. — Freilich vertritt hommel und insonderheit Winkler einen nicht minder ungläubigen und unhaltbaren Standpunkt als Wellhausen. Aber das hindert Binkler nicht, Wellhausen zu schanden zu machen. Gott versteht es, auch die Acinde der Schrift in ihren Dienst zu ziehen. F. B.

In Darmftadt tagte ber Deutsche Broteftantenverein unter dem Bor= Der Jahresbericht desselben sitze des Reichstagsabgeordneten Schrader. fprach von bedeutender Zunahme der Mitgliederzahl. Oberlehrer Dr. E. Breuschen referierte über "die Notlage des modernen Religionslehrers". Die Resolution sprach sich unter anderm für Modernisierung der religiösen Stadtpfarrer D. Brückner sprach in einer öffentlichen Lehrbücher aus. Abendversammlung über das Apostolische Glaubensbekenntnis, wobei er die Wertlosigkeit und Schädlichkeit dieses Symbols zu beweisen suchte. Be≠ zeichnend ist unter anderm der Satz: "Die Auferstehung des Leibes Christi ift, nachdem heute die Naturgesete allgemein befannt find (1), nicht mehr alaubwürdia." Offenbar mit Bezug auf den Gebrauch des Apostolikums bei der Konfirmation saat Referent in seinen Thesen unter anderm: "Rönnen die Eltern den Gebrauch eines entsprechenden agendarischen Formulars nicht erreichen, fo sollen sie einstweilen lieber auf die Bornahme einer fultischen Handlung verzichten, als ihr Kind peinlicher Gewissensnot ausseten."

F. B.

Die Münchener Brotestanten feierten am 5. Juli das 100jährige Jubi= läum ihrer ersten Gemeinde. Bor dem Einzuge der pfälzischen Bittelsbacher Linie am Anfang des vorigen Jahrhunderts waren nur drei Protestanten in München. Die protestantische Kurfürstin und nachmalige Königin Karoline brachte neben protestantischem Versonal den protestantischen "Nabinetts= prediger" Ludwig Friedrich Schmidt mit. Am 12. Mai 1799 wurde im Schloß au Nymphenburg der erste protestantische Gottesdienst abgehalten. Um 8. April 1800 erfolgte eine furfürftliche Resolution, nach welcher die Protestanten, ob fie dem hofftaate angehörten oder nicht, dem Gottesdienste und der Abendmahlsfeier anwohnen durften. Dagegen durfte nur die Hof= dienerschaft zum Abendmahl geben, während die übrigen Protestanten das Abendmahl nur "ohne äußerliche Feierlichkeit und in aller Stille in ihren Säufern empfangen" konnten. Bei dergleichen Amtshandlungen mußte der Hofprediger "in seiner gewöhnlichen Rleidung" über die Straße gehen. Beerdigt durfte nur werden "ohne Veranstaltung eines von dem tatholischen Religionsgebrauche abweichenden Gepränges". Nur "Privat"=Religions= unterricht für Kinder war gestattet, wobei diefelben vom Anhören des tatho= lischen Religionsunterrichtes entbunden werden konnten. Stolgebühren für alle Amtsbandlungen bezog der tatholische zuständige Bfarrer. Die Beigerung ber Stadt München, einen Protestanten aufzunehmen, ber "Fall Michel", hatte 1801 eine Biederholung des Toleranzediftes von 1800 zur Folge. Das Edikt von 1803 gewährleistete allen Untertanen Gewissens= und Reli= gionsfreiheit, sowie den Zugang zum Staatsdienst. Der Schlußsatz dieses Toleranzedittes ermöglichte die Schritte zur Gemeindegründung. Am 5. Juli 1806 erfolgte die königliche Genehmigung zur Bildung einer evangelischen Pfarrgemeinde zu München. 1842 zählte dieselbe 7000 Glieder, 1871: 17,000. Nun ift aus der einen Bfarrei eine Gemeinde mit vier Bfarrbegirken und zirka 90,000 Mitgliedern geworden, um die sich noch in den altbayerischen Landesteilen eine ausgebreitete Diaspora ausdehnt.

Der Orbinarius für Osymatik in der katholisch-theologischen Fakultät der Universität Breslau urteilt in seiner Schrift "Die Rultur der Gegenwart" über den Protestantismus: "Die Ratholiken sollen in erster Linie trotz ihrer ablehnenden Haltung gegen das System sich die wohltätigen Wirkungen vergegenwärtigen, welche die Reformation auf die katholische Kirche und Biffenschaft fraglos ausgeübt hat. Denn der Reformation allein war es zu danken, daß mit der jahrhundertelang geplanten und immer wieder ver= schobenen Reform an Haupt und Eliedern endlich Ernst gemacht, daß mit den zahlreichen Migbräuchen in der Kirche gründlich aufgeräumt, daß der Bertommenheit und Unwissenschaft des Klerus wirksam gesteuert und der theologischen Bissenschaft ein ungeahntes Feld neuer Betätigung eröffnet wurde. Sodann haben aber auch die Reformatoren felbst als historische Gestalten ein strenges Recht auf vorurteilslosere, unparteiische, objektive Bürdigung, wie denn namentlich auch ihre guten Seiten und persönlichen Vorzüge, an denen es nicht fehlt, gerechte Servorhebung erheischen. Erfahrungsgemäß ift es der gehäffige Ton der Polemik, welcher drüben am meisten verletz und auch im eigenen Lager verstimmend wirkt, während es doch ein leichtes wäre, durch sachliche Vornehmheit, solide Beweisführung, Hochachtung vor der fremden überzeugung eine durchschlagendere Wirfung zu erzielen, als durch polternd hohe Sprache, böswillige Verkeherung, Unterschiebung schlechter Motive. Auch die Leistungsfähigkeit des Protestantismus in der Berbreitung und Förderung von Wissenschaft, Kunft, Religiosität und Rultur sollte nicht unterschätzt, noch weniger in Zweifel gezogen werden. Endlich möge man nicht vergessen, daß die Reformationskirchen, welche nunmehr auf eine 400jährige Geschichte zurücklicken, boch so manches alte Erbstück aus bem Katholizismus, wie Claubenssymbole, Bibel 2c., treu bewahrt und damit ihre innere, wenn auch noch so lose Verbindung mit der Kirche nicht ganz auf= gegeben haben. Ift doch schon die bloke Taufgemeinschaft ein innerer Ritt, ftart genug, um die christlichen Konfessionen zu einer großen Christusgemeinschaft zusammenzuschließen, wenn diese auch bis zur eigentlichen Kirchen= gemeinschaft nicht fortschreitet. Eine solche Betonung des Gemeinsamen und Einigenden statt Hervorhebung des Verschiedenen und Trennenden ift in hohem Maße geeignet, einen gemeinsamen Boben zu schaffen, auf bem alle Konfessionen für christliches Besen in Familie und Staat wirken und für das gemeinschaftliche Baterland ihre besten Kräfte einsehen können." — Bei den Ultramontanen hat sich mit obigem Urteil der katholische Professor jedenfalls keinen Stein ins Brett gesett. ¥. B.

In dem verstoffenen atademischen Schuljahr kamen in Berlin auf 7503 Studenten 227 Doktorpromotionen, in Bonn auf 2294 Studenten 118 Promotionen, in Breslau auf 1770 Studenten 114; in Erlangen auf 982: 170; in Freiburg auf 1331: 138; in Gießen auf 1071: 119; in Göttin= gen auf 1370: 145; in Greifswald auf 687: 138; in Halle auf 1753: 119; in Heidelberg auf 1359: 172; in Jena auf 826: 123; in Riel auf 758: 170; in Königsberg auf 925: 72; in Leipzig auf 3372: 545; in Marburg auf 1154: 100; in München auf 4609: 289; in Münfter auf 1204: 28; in Rostod auf 519: 305; in Strafburg auf 1333: 102; in Tübingen auf 1387: 107; in Würzburg auf 1283: 150.

**Bon den drei chriftlichen Kirchen in Frankreich** scheint fich die lutherische am leichtesten und sichersten, auch in finanzieller Beziehung, in die neuen Berhältnisse zu finden, die die Gesetzgebung des letzten Jahres geschaffen hat. Das ist um so erfreulicher, als sie, wie an Größe, so an eigenem Ber= mögen und Bohlhabenheit ihrer Glieder auch hinter der reformierten weit zurückteht. Die "A. E. L. K." schreibt: "Die evangelisch-lutherische Kirche Frankreichs, die vornehmlich aus den beiden Gruppen von Paris und Nömpels-

gard besteht, hat ihre Neukonstituierung vorgenommen in einer zu Mömpelgard abgehaltenen Generalspnode. . . . Als es sich darum handelte, den Grund= artikel ber nun nicht staatsfreien, aber boch vom Staate getrennten Rirche festzustellen, verlas der Vorsitende den Artikel 1 der konstituierenden Synode von 1872, der also lautet: "Die evangelisch-lutherische Kirche Frankreichs, sich fest an die Glaubens= und Freiheitsgrundfäte haltend, auf welche die Reformatoren fie gegründet haben, proflamiert die souberäne Autorität der heiligen Schrift in Claubenssachen und hält als Grundlage ihrer Nonsti= tution die Augsburgische Konfession fest.' Sofort erhob sich einmütig die gange Versammlung, und Inspettor Weber=Paris dankte in heißem Gebete dem HErrn der Rirche für alle Güte und Treue, die er ihr bisher hat wider= fahren laffen. Man einigte sich sodann noch über die zunächst wichtigsten Bunkte des kirchlichen Lebens, wie z. B. die Wahlbedingungen, sodann die firchlichen Tagen bei Kasualhandlungen, welche indes abgewiesen wurden, ferner über die Ernennungen der firchlichen Inspektoren, die auf 7 Jahre gewählt werden und mit dem 70. Lebensjahre nicht mehr wählbar find. Das Bablrecht wurde auf 21 Jahre festgeset, die Bählbarkeit auf 25 Jahre; auch den Frauen wurde das kirchliche Wahlrecht zuerkannt. Auch wurde bestimmt, daß die bisher durch Innere Mission gesammelten großen Ge= meinden, wie St. Denis, Quatre=Chemins, Elbeuf, je einen Kultusberein bilden sollen und ihre Delegierten in die Provinzialspnode senden dürfen. Die Gemeinde Elbeuf hat dies bereits getan. Die lutherische Bevölkerung von Paris, die früher nur einen Kirchenrat bildete, ist jest in zwölf Pfar= reien mit je einem Kirchenrat geteilt." Leider ist aber die lutherische Kirche Frankreichs mit dem Staatskirchentum den Unionismus und Libera= lismus nicht los geworden. — Unter großen Schwierigkeiten vollzieht sich die Reorganisation der reformierten Rirche. Eine Zusammenfassung der verschiedenen Richtungen in eine einige reformierte Rirche Frankreichs hat fich schon bei der Generalspnode von Orleans als unmöglich erwiesen. So hat sich denn der positive Teil der Reformierten zusammengefunden in ber anfangs Juni versammelten Synode von Montpellier. Aus 20 Distrikts= synoden waren 99 Vertreter erschienen, die freilich auch nicht gang und gar eines Sinnes waren, denn es gab auch hier eine Rechte, ein Zentrum und eine Linke. Fünfzehn Sitzungen waren nötig, um endlich ein Einverständ= nis herbeizuführen. Bisher hatte man von den Gemeinden, die gur offi= ziöfen orthodogen Generalspnode sich hielten, verlangt, daß sie das Glaubensbekenntnis vom Jahre 1872 annehmen, daß der Pfarrer demfelben beistimme und daß sie die presbyterianische Kirchenordnung festhalten; manche Gemeinden aber hatten unter dem Einfluß der Bfarrer einleitende Bemerkungen bei der Annahme des Bekenntniffes beigefügt, die eine Freiheit in der Lehre gestatteten, welche nun eingeschränkt werden soll. Man hat sich über folgende Bunkte geeinigt: Die Gemeinden sollen in ihre Statuten das Glaubensbekenntnis von 1872, das die großen biblischen Heilstatsachen flar und bestimmt ausspricht, aufnehmen. Dieses Bekenntnis wird das gesetlich geltende sein, ohne daß jedoch jedes einzelne Mitglied darauf verpflichtet werden foll. 218 Pfarrer follen nur folche ernannt werden, die bei aller freien theologischen Forschung diesem Bekenntnis beistimmen. ¥0∏= ftändige Einhelligkeit über dieje Bunkte ift auf der Synode nicht erzielt worden, denn 30 Mitglieder haben fich des Stimmens enthalten, während 65 auftimmten. Das den liberalen Teil der Reformierten betrifft, fo bleibt abzulvarten, welch ein neues Kirchenwesen sie aufrichten werden. Manche meinen, es dürfte ihnen Schwierigkeiten bereiten, die zur Erhaltung ihrer Gemeinden nötigen Mittel aufzuhringen. In Frankreich gibt es also von nun an eine positive und liberale reformierte Rirche. Und den letten Nach= richten zufolge hat fich schon eine dritte gebildet. Um 12. Juli haben etwa 30 Paftoren erklärt, daß fie keiner der beiden Rirchen beitreten werden. In ihrem Rundschreiben stellen sie ein positives Glaubensprogramm auf und beschwören die Gemeinden, den alten Parteihader und die Parteinamen fallen zu lassen und sich nur christliche Protestanten oder reformierte Pro= testanten zu nennen. — Eine Folge bes Trennungsgesetzes für die refor= mierte Rirche ift auch eine bedeutende Verminderung der Pfarrstellen. 280 früher drei und zwei Prediger standen, wird fünftig nur einer angestellt werden. — Die Bariser ebangelische theologische Kakultät scheidet ebenfalls infolge des Trennungsgesetes mit dem 1. November aus dem Verbande der Universität Paris aus. Ein besonderer Verein wird für den Fortbestand diefer Fakultät sorgen, die jährlich etwa 60,000 Francs gebraucht, wovon aber schon 40,000 Francs gezeichnet sind. F. B.

Religion und Geistesktörung. Dieses Thema stand zur Verhandlung auf der diesjährigen Versammlung deutscher Spezialisten über Wahnstinn und seine Ursachen. Es war kein einziger vorhanden, zu dessen Kenntnis ein Fall von Wahnstinn infolge von Religion gekommen wäre, und die Majorität erklärte sich dahin, daß Wahnstinn als Folge und Wirtung der Religion überhaupt nicht möglich sei. Freilich gäbe es Geistesstörungen, die ein religiöses Gepräge annähmen, aber dann sei das Religiöse nicht Ursache, sondern Symptom der Krankheit. Wenn aber Spezialisten behaupten, daß überhaupt gar keine Religion, auch keine falsche, oder Freiligiosität zum Wahnsinn führen kann, so ist das doch wohl falsch und dürfte seinen Grund haben in materialistischen Anschauungen, nach welchen alles Geistige nur Produkt des Materiellen ist und somit auch alle Geistesstörungen ihren alleinigen Grund nur in materiellen Vorgängen haben können. F. B.

Der norwegische Dichter Genrit 3bfen wurde auch durch ein Begräbnis Dabei mußte ein Baftor der Landeskirche die auf Staatstoften geehrt. Predigt halten und die Einfegnung vollziehen, obwohl 3bfen ein fanatischer Gegner des Christentums war. Ein Juschauer schreibt: "Es bleibt nicht aus der Welt zu schaffen, daß hier ein Eingänger, ein Rämpfer, ein Selb= ftändiger in dem Augenblick, wo er wehrlos geworden war, in Bezirke ge= schleppt wurde, die er nachdrücklich verlassen hatte. Mir wäre der Orthodore lieber, der fich folgestart weigert, seine Amtshandlungen am Leichnam eines Mannes wie Senrik 3bfen zu vollziehen. Björnsons zweiter Sohn, ein gescheiter Rauschere, der ein Oftasiengeschäft hat, erzählte mir, daß Ibsens letter Ausruf, als man im Nebenzimmer fagte, daß es ihm beffer gebe, Toermod! gewesen sei, wenn ich die Laute recht behalten habe. Sie be= deuten: Gerade nicht! Im Gegenteill jedenfalls ein Protestruf. Er wird noch im Sarge bei manchem Wort des Bfarrers Toermod! gerufen haben." Wohl in fämtlichen protestantischen Landestirchen werden gegenwärtig auch die bittersten Reinde des Christentums und Bekämpfer der Rirche bei ihrem Begräbnis von der Kirche geehrt, als ob sie treue Clieder der Kirche und Bekenner des Christentums gewesen wären. Das ift empörend. F. B.

Sehre und Wehre.

| Jahrgang 5 | <b>2</b> . |
|------------|------------|
|------------|------------|

Dezember 1906.

Ro. 12.

## Die intersynodale Konferenz in Fort Wayne.

Am 24. und 25. Oktober versammelte sich in Fort Wahne zum fünftenmal die intersynodale Konferenz. Zugegen waren Vertreter aus ber Spnodalkonferenz, aus der Norwegischen Spnode, aus der Michigan= shnode, aus der Ohiospnode, aus der Jowaspnode und aus der Vereinigten Norwegischen Synode. Die Frage, ob diese freien Konferenzen fortgesetzt werden sollten, wurde erst ganz am Schluß der letzten Sitzung aufgeworfen. D. Stöchardt erklärte, daß er und andere Bertreter aus der Synodalkonferenz gegen Fortsehung dieser Konferenzen seien und auch nicht zu diefer Konferenz erschienen wären, wenn der Beschluß bei Gelegenheit der Synodalkonferenz in Chicago, sich nicht weiter an diesen freien Konferenzen zu beteiligen, früh genug und allgemein befannt ge= geben wäre. Ms Gründe wurden angegeben: 1. Der bekannte Proteft auf der vorigen Konferenz in Fort Bayne und was damit zusammen= hing; 2. die bis in die Gegenwart fortgesetten persönlichen Verunglimp= fungen in den gegnerischen Blättern; 3. die gängliche Erfolglosigkeit der bisherigen Ronferenzen diefer Art. Den zweiten Bunkt betreffend, wurde auch hingewiesen auf den Artikel des Columbus Theological Magazine vom Oktober, demselben Monat, in dem die Konferenz in Fort Wahne abgehalten wurde. Eine Reihe von Entstellungen missourischer Lehren beschlieft dieser Artikel mit folgenden persönlichen Be= merfungen: "To understand this properly we must divide all Missouri into two parts (not into three, as all Gaul is divided), namely, the Big Missourians and the Little Missourians, as the people of Russia are divided into Grossrussen and Kleinrussen (we mean no slur). The former is composed of the professors, theological, linguistological, and scientificological, the presidents of synods and such. They make all the noise, and do the thinking and writing for all the rest. The latter, namely, the Kleinmissourians, are called klein, like the man of few or no means is called kleiner Mann in Germany (and this is no slur). He as a rule takes little interest in the nice points held and taught in St. Louis. He cannot and dare not preach the new doctrine so that his people understand it, without disrupting his church. Hence, he is almost an indifferent spectator and lets St. Louis have its way, without bothering his own head about it." 1) Professor Röhler hatte ber Konferenz ebenfalls schon mitgeteilt, daß auch die Fakultät der Wisconsinsphode sich nicht mehr an diesen Konferenzen beteiligen werde. Als darum einem entsprechenden Antrage gemäß die Frage gestellt wurde, ob irgend eines von den gegenwärtigen Gliedern der Synodalkonferenz für Fortsehung dieser Konferenzen sei, erfolgte leine Antwort, und der Vorsier konstatierte, daß sich leiner gemeldet habe. — Vier Sizungen wurden gehalten, zwei Morgensizungen von 9 bis  $\frac{1}{2}$ 12 Uhr und zwei Nachmittagssizungen von 2 bis 5 Uhr. Die ganze Zeit wurde der Frage gewidmet, die laut Beschulifes der vorigen Konferenz zur Verhandlung stand: Ob und inwiefern das Verhalten des Menschen in der Bekehrung in Betracht kommt.

Was nun in dieser Frage den eigentlichen Streitpunkt zwischen der Synodalkonferenz und der Ohiospnode und ihren Genossen betrifft, so war derselbe schon etliche Wochen vor Zusammentritt der Konferenz in Fort Wahne von der ohioschen "Kirchenzeitung" also formuliert worden: "Die Frage, die auf der bevorstehenden Konferenz" [in Fort Bayne] "besprochen werden soll, ist eine, die schon oft in diesen Blättern erörtert worden ist: Kommt in irgend einer Beise bei der Bekehrung das mensch= liche Verhalten in Betracht? Auf diese Frage antwortet Ohio mit einem Ja, Missouri mit einem Nein." 2) Schon etliche Monate vorher hatte dasselbe Blatt geschrieben, daß nach Missouri "rein gar nichts auf das Verhalten ankommt" und daß die eigentliche Streitfrage die sei, ob irgend etwas ankomme auf das Verhalten, das Gott wirkt.3) Auch in der Septembernummer der "Theologischen Zeitblätter" vom vorigen Jahre finden sich zwei Artikel über das Verhalten bei der Bekehrung. In beiden wird gesagt, daß die Ohioer dem Verhalten weder etwas Be= wirkendes noch etwas Verdienstliches zuschreiben.4) Missouris Rampf richte sich darum gegen etwas, was sich bei den Ohioern gar nicht finde. Der zweite von den genannten Artikeln in den "Zeitblättern" glaubt den eigentlichen Streitpunkt zwischen Ohio und uns mit der Frage getroffen zu haben: "hat des Menschen Verhalten demnach gar nichts, in keiner Beije mit feiner Bekehrung au tun?" 5) Derjelbe Artikel gitiert aus der Solida Declaratio des zweiten Artikels der Konkordienformel die Varagraphen 46 bis 48, in welchen von dem Verhalten gegen die Mittel der Gnade geredet wird, und ruft dann aus: "Mfo es gibt ein

1) L. c., 272. — Die ohiosche "Rirchenzeitung" beschwert sich über etliche Aus= brücke in "Lehre und Wehre" vom Jahre 1904. Sie tut das aber nicht, ohne zu= gleich gegen die Wahrheit zu verstoßen, wovon sich der Leser selber überzeugen kann burch Bergleichung ver "Rirchenzeitung" (S. 737) mit der Juli= und Augustnum= mer von "Lehre und Wehre". Auch habe ich in Fort Wahne nicht, wie die "Rirchen= zeitung" behauptet, meine "eigenen Worte" geleugnet.

2) S. 652. 3) S. 185. 4) S. 264 f.; 269 ff. 5) S. 276.



Berhalten, das sich bei dem Menschen finden muß, wenn die Bekehrung bei ihm gelingt, ein besseres Verhalten als das boshafte, welches das Bekenntnis auch beschreibt, um eben das rechte desto deutlicher hervor= zuheben und flar zu machen. Und dies ist das Verhalten, das Ohio lehrt1" 9 In dem genannten Artikel werden ferner die Paragraphen 52 und 53 der Konkordienformel zitiert, in welchen gesagt wird, daß der unbekehrte Mensch aus rein natürlichen Kräften "der Predigt zuhören ober nicht zuhören mag", und zu dieser Stelle, die er doppelt unter= ftreicht, bemerkt dann der Schreiber in den "Zeitblättern": "Hier also haben wir das Verhalten, von dem, wie die Ohioer sagen, in gewissem Sinne die Bekehrung abhängt". "7) Dagegen wird S. 280 diejes Artikels das Nicht=annehmen=wollen der Versöhnung bezeichnet als das mut= willige Biderstreben und der Glaube oder das Annehmen der Ber= föhnung wird bezeichnet als das Verhalten, welches Missouri früher felber gelehrt habe, jett aber Ohio gegen Missouri verfechten müsse. Hiernach wäre also in der Lehre von der Bekehrung die eigentliche Streitfrage zwischen der Synodalkonferenz und Ohio die: ob der Glaube nötig sei oder nicht! Der erste von den beiden Artikeln in den "Reitblättern" führt aus, daß das rechte Verhalten, welches die Ohioer lehren, ein Verhalten sei, "das sich beim Menschen finden muß, wenn er bekehrt und selig werden will, von dem Bekehrung und Selig= feit in dem Sinne abhängt, daß sie ohne dasselbe nicht erfolgt".8) Und dies rechte Verhalten bestehe darin: 1. daß der Mensch Gottes Wort höre und lese, 2. daß er das mutwillige Widerstreben gegen das Wirken des heiligen Geiftes unterlaffe. Laffe der Mensch dies Bider= ftreben gegen die bekehrende Gnade nicht, fo werde damit dem Seiligen Geift der ordentliche Weg verstellt, daß er sein Werk in ihm nicht haben könne.9) Ahnlich redeten die Gegner auch in Fort Bayne.

Dieser zum Teil verschwommenen und falschen Darstellung des Streitpunktes gegenüber wurde in Fort Wahne wiederholt und von ver= schiedenen Vertretern der Synodalkonferenz und ihrer Bundesgenossen (am letzten Nachmittag wieder von D. Stub) betont: Es ist durchaus nicht an dem, daß wir all und jedes Verhalten überhaupt für unnötig und überssüssige erklären. Wir lehren vielmehr ein Verhalten des Men=

7) S. 278. — Als ob Miffouri je geleugnet hätte, daß der natürliche Mensch zur Kirche gehen und Gottes Wort hören und lesen könnte! Aus rechten Motiven und mit heilsverlangen kann dies freilich nur der Christ. Aber das äußerliche Wert des Kirchengehens und Juhörens vermag auch der natürliche Mensch zu ver= richten. Auch in Fort Wahne sagte D. Alwardt vem "Luth. herold" vom 17. No= vember zusolge: "Es freut mich, daß D. Stöckhardt zugibt, daß der unwiedergebo= rene Mensch auch Gottes Wort hören kann. Dies wurde früher nicht zugegeben." Welche wunderlichen Ansichten werden noch immer verbreitet über das, was Mis= sourt eigentlich lehren soll!

8) 6. 266.

9) 6. 267.



<sup>6)</sup> S. 277.

schen vor, in und nach der Bekehrung. Vor der Bekehrung kann der Mensch aus natürlichen Kräften Gottes Wort hören und lesen. Und dies Verhalten ift nötig und muß vorhanden sein, wenn der Mensch be= kehrt werden foll. Wer fich weigert, Gottes Wort au hören oder au lesen, der verstellt dem heiligen Geift den Weg, daß er fein Wert in ihm nicht haben tann. Dies äußerliche Verhalten gegen die Mittel der Gnade leugnen und verwerfen wir nicht. Daraus folgt aber nicht, daß die Bekehrung unfehlbar erfolgt, wo sich dieses Verhalten findet. Ferner lehren wir auch ein rechtes inneres Verhalten des Menschen gegen die Enade, welches Gott durch die Bekehrung im Menschen erzeugt. Es ift das Annehmen der Gnade, das Unterlassen des Widerstrebens gegen die Gnade, oder ber von Gott gewirkte Glaube. Und dies Verhalten, diefer Glaube, ift notwendig. 280 er nicht ist, da ist auch der Mensch nicht bekehrt. Ja, von diesem Glauben, von diesem rechten Verhalten der Gnade gegenüber, hängt die Seligkeit ab; denn kein Mensch hat Vergebung, Leben und Seligkeit, der den Glauben nicht hat. Dieses rechte Verhalten des Glaubens bringt aber nicht der Mensch zustande, weder verdienend noch bewirkend, weder bedingend noch veranlassend, sondern Gott allein. Und daß wir auch ein Verhalten des Menschen nach der Bekehrung lehren, 3. B. das Hören und Lesen des Wortes Gottes, das Gebet und den chriftlichen Bandel, versteht sich von selbst. Es ift nicht an dem, daß wir all und jedes Verhalten leugnen. Ein Verhalten aber des noch unbekehrten Menschen, von dem die Bekehrung in der Beise abhängt, daß sie unfehlbar erfolgt, sobald dies Verhalten vorhanden ist, lehren wir nicht. Und insonderheit verwerfen wir die Behauptung, daß dieses Verhalten das Unterlassen des mutwilligen Biderstrebens gegen die bekehrende, seligmachende Gnadenarbeit des Seiligen Geistes sei.

Bur weiteren Fixierung des eigentlichen Streitpunktes wurden der Ronferenz etliche Säte mit furzen Erklärungen vorgelegt: 1. Unfere Gegner lehren ein Verhalten (ein Tun oder Lassen kraft der Gnade) des noch unbekehrten Menschen, dem die Bekehrung immer nur, aber auch unfehlbar folgt. — Wir lehren, daß ohne den Gebrauch der Gnadenmittel niemand bekehrt wird; ein Verhalten aber des noch un= bekehrten Menschen, dem die Bekehrung unfehlbar folgt, verwerfen wir. 2. Unsere Gegner lehren, daß dies Berhalten, dem die Bekehrung unfehlbar folgt, das Unterlassen des mutwilligen Widerftrebens gegen die bekehrende und seligmachende Gnadenarbeit des Hei= ligen Geistes ift. — Dagegen lehren wir: Ber sich der bekehrenden Enade gegenüber recht verhält und das mutwillige Widerstreben gegen dieselbe läßt, der ist bekehrt und braucht nicht erst noch bekehrt zu werden. Das Unterlassen des mutwilligen Biderstrebens gegen die Gnade geht weder zeitlich noch sachlich ober logisch ber Bekehrung vorauf, sondern ift mit derselben identisch und fällt mit derselben zusammen. 3. Unfere Gegner lehren, daß das Unterlassen des mutwilligen Biderstrebens gegen die bekehrende Gnade eine vom Menschen fraft der Gnade au



erfüllende Vorbedingung der Bekehrung ist, und daß Gott den Menschen nicht eher bekehrt und nicht eher bekehren kann, als bis der Mensch diese Bedingung erfüllt hat. — Wir lehren, daß Gott dieses Biderstreben nicht bloß wegnehmen kann, sondern auch wegnimmt und eben dadurch den Menschen bekehrt; daß aber der Mensch widerstrebt, bis er von Gott bekehrt wird oder bekehrt ist (donec conversus fuerit). 4. Unsere Gegner lehren, daß unter dem Einfluß des Wortes der noch unbekehrte Mensch die Kraft und das Können hat, das mutwillige Biderftreben gegen die bekehrende Gnade zu lassen und sich derselben gegenüber recht zu verhalten. - Bir fagen, daß damit dem Menschen vor seiner Bekehrung (oder ehe er bekehrt ift) geistliches Leben, geift= liche Kräfte und geiftliche Alte zugeschrieben werden, was wir als irrig und widersprechend verwerfen. 5. Nach unsern Gegnern ist bas Unterlassen des mutwilligen Biderstrebens gegen die bekehrende Gnade nötig als die (vom Menschen traft ber Gnade zu erfüllende) Vorbes bingung, ohne welche dem Seiligen Geift der Beg verftellt werde, daß er die Bekehrung nicht wirken könne. — Wir verwerfen dies und lehren, daß das Unterlassen dieses Biderstrebens (das unser Bekenntnis als ein feindliches, widerspenstiges und mutwilliges beschreibt) nötig ift, weil es als identisch mit dem Glauben das Ziel der aktiven und das Wesen der passiven Bekehrung ist. 6. Nach der Lehre unserer Gegner gibt es unbekehrte Leute, die sich von den wirklich Bekehrten dadurch unterscheiden, daß sie noch nicht glauben, und von andern Unbekehrten dadurch, daß sie, unter dem Einfluß der Gnade stehend, die Kraft haben (wenngleich noch nicht zum bleibenden Besitz), das mutwillige Wider= ftreben gegen die bekehrende Gnade zu lassen — also Leute, die sich in einer Art Awischenzustand befinden. -- Wir lehren dagegen, daß es folch einen Zwischenzustand und Leute in diesem status intermedius nicht gibt, daß vielmehr alle Unbekehrten nur die Kraft und das Vermögen haben, der Gnade widerspenstig zu widerstreben, bis sie bekehrt find. 7. Unsere Gegner lehren, daß das natürliche Widerstreben das allen Menschen infolge ihrer verderbten Natur gemeinsame Biderstreben fei, und daß hingegen das mutwillige Widerstreben ein über das natürliche, allen Menschen gemeinsame Maß hinaus gesteigerter böser Wille in etlichen sei. — Bir erbliden hierin einen Verstoß gegen die lutherische Lehre von der Erbfünde, nach welcher die contumacia wider die Enade ein Stück des angeborenen, allgemeinen, natürlichen Verderbens ift. 8. Wenn unsere Gegner lehren: Die Bekehrung hängt ab nicht allein von der Gnade, sondern in gewisser Hinsicht auch vom Unterlaffen des mutwilligen Biderftrebens gegen die bekehrende Gnade, fo leugnen sie damit das sola gratia. Von unserm Standpunkt aus machen sie damit ein Verhalten des noch unbekehrten Menschen zur eigentlichen letten Ursache der Bekehrung, die uns eben besteht in dem Unterlassen dieses Widerstrebens gegen die Gnade. Und von ihrem eigenen Standpunkt aus machen unsere Gegner dies Verhalten des

noch unbekehrten Menschen zur veranlassenden oder bedingenden Ursache der Bekehrung, welcher bedingenden Ursache die wirkliche Bekehrung nicht nur immer nur, sondern auch unfehlbar folge.<sup>10</sup>)

Zum Beweise dafür, daß von seiten der Synodalkonferenz den Gegnern nichts imputiert werde, wurde zu verschiedenen Zeiten und von verschiedenen Rednern hingewiesen auf mehrere Stellen in den ohioschen "Zeitblättern". Die erste Stelle vom Jahre 1887 lautet: ""Wenn der Heilige Geist durch das Wort Gottes am herzen eines Menschen arbeitet, um ihn zu verehren und selig zu machen, und der Mensch wird doch nicht bekehrt und selig: so liegt das einzig und allein daran, daß der Mensch sich verheren und seligmachenden Gnadenarbeit des Heiligen Geistes gegenüber nicht recht verhalten hat; hätte

10) Es ift ein Irrtum, wenn bas iowafche "Rirchenblatt" (S. 366) und bie ohiofche "Rirchenzeitung" (S. 749) fcbreiben, daß durch biefe Säte den Berhand= lungen der Gang vorgezeichnet werden sollte. Sie hatten vielmehr lediglich den 3wed, in etlichen Wendungen ben status controversiae festzustellen. Die Bertreter ber Synobaltonferenz haben fich barum auch in fort Bayne, wie bie folgenden Ausführungen zeigen, nicht im geringsten an den Gedantengang dieser Sate gehalten. Woran wir uns hielten und auch unfere Gegner festzuhalten suchten, war bas lutherische Symbol. Und bas ift uns allerdings ebensowenig gelungen, wie es auf der vorigen Versammlung in Fort Wayne gelang, die Gegner an ber Schrift festzuhalten. Es liegt flar zutage, daß bie Gegner weber ben Schrift= noch ben Symbolbeweis auszuhalten vermögen. Sie ziehen es vor, mit allerlei Bitaten aus Dogmatifern und andern Schriften ju operieren. übrigens bekannte fich in fort Bayne D. Schmidt öffentlich zu obigen Sätzen als einer richtigen Darlegung des Streitpunktes. Nur meinte er, daß noch etliche Sätze hinzugefügt werben tonnten. Und ber Anficht find wir auch. 3. B. folgender Satz: "Rach unfern Gegnern hat der unbefehrte Mensch, eben weil ihm nach dem Fall noch die Berfönlichkeit, Vernunft und Wille, geblieben ift und er zwar geiftlich tot, aber nicht überhaupt tot ift, noch die Kraft, zwar nicht aus eigenem Bermögen bas mutwillige Biberftreben gegen bie Gnabe ju laffen, wohl aber aus eigener natürlicher Rraft fich felber zu bestimmen, bie von Gott bargebotenen Gnadenträfte zu gebrauchen und fich felber, und zwar aus fich felber, zu deter= minieren zum Unterlaffen bes mutwilligen Biderftrebens vermittelft ber von Bott bargereichten Gnadenfräfte. - Uns ift bies im Grunde nichts anderes als eine Abart bes femipelagianischen Irrtums, nach welchem ber Densch befehrt wird, wenn er tut, quod in se est." Und als D. Stellhorn erflärte, bag nach feiner Lehre das Unterlaffen des mutwilligen Widerstrebens nicht eine Borbedingung ber Bekehrung sei und berselben nicht voraufgehe, so wurde ihm gezeigt, daß aller= bings gerade dies genau feine Lehre fei, daß nach feiner Behre der Betehrung ober Lebendigmachung das Unterlaffen des mutwilligen Widerstrebens vorangebe, wenn nicht zeitlich, so doch sachlich, ba gerade er ja wiederholt betont habe, daß durch bas mutwillige Biderftreben bem Beiligen Geifte ber Beg verftellt werbe, baß er sein Wert im Menschen nicht haben tonne. Rach seinen flaren Aussprachen tonne ber Seilige Geift den Glauben erft wirken, nachdem das mutwillige Biderftreben gefallen sei. — Auch Direktor Beer erklärte am ersten Rachmittag, daß in ben acht Säten ber Streitpunkt zwischen Mifjouri und Ohio herausgestellt fei; "aber" — fügte er hinzu — "ich vermiffe bis jest ein Eingehen barauf".

er sich aber recht verhalten, was er in Kraft der an ihm arbeis tenden Gnade konnte, so wäre er unfehlbar bekehrt und felig geworden. Daraus folgt aber unwidersprechlich, daß in gewisser Hinsicht Bekehrung und Seligkeit auch vom Menschen und nicht allein von Gott abhängig ift. " 11) Ferner folgende Stellen vom Jahre 1904: ..., zu dem rechten Verhalten, bei dem allein die Bekehrung möglich ift, rechnet das Bekenntnis auch das Lassen des mutwilligen Widerstrebens, welches Widerstreben der Mensch kraft der an ihm arbei= tenden Gnade lassen, aber auch trots derselben in Ausübung bringen kann".12) Ferner: "Wer also fromm und bekehrt wird, der wird das . . . weil er in Kraft der Gnade nicht mutwillig widerstrebt und so seine Bekehrung unmöglich macht." 13) Die "Zeitblätter" betonen: das mutwillige Biderstreben gegen die bekehrende Gnade mache es dem Heiligen Geift unmöglich, auf dem von Gott geordneten Seilswege den Menschen felig zu machen. Durch dieses Widerstreben gegen die bekehrende Gnade werde dem heiligen Geift der ordentliche Weg verstellt, daß er fein Bert im Menschen nicht haben könne.14) Wörtlich heißt es dann in den "Zeitblättern" von diesem Widerftreben: "Das ift offenbar nicht das natürliche, allen Menschen gemeine und auch dem besten Christen bis an sein seliges Ende anhaftende, Biderstreben; denn sonft könnte der Beilige Geift keinen Menschen auf dem allgemeinen Beilswege bekehren. Es ift ein besonderes, dem natürlichen hinzugefügtes, ein mutwilliges, das man zu der Zeit, da man es in Ausübung bringt, lassen kann mit den Kräften, die man dann hat. Das ist aber auch kein Verdienst, wenn man in der Bosheit nicht so weit geht, als man gehen könnte und andere Menschen wirflich geben; sonft wäre es auch ein Verdienst, wenn man nicht hurt und mordet oder durch mutwillige Sünden aus dem Glauben fällt." 15) Ferner : "Alfo dem ernften Willen Gottes zur Bekebruna des Menschen kann dieser Mensch einen Willen entgegensetzen, der die Ausführung des Willens Cottes unmöglich macht. Das kann aber nicht der allen Menschen gemeine natürliche böse Wille sein, da dann kein Mensch bekehrt und selig werden könnte; sondern es ist ein über das natürliche, allen Menschen gemeine Maß hinaus gesteigerter böfer Bille, der sich bei keinem Menschen, an dem die bekehrende Gnade arbeitet, zu finden braucht, mit andern Worten: es ist bas mutwillige Widerstreben, nicht das natürliche." 16) Ferner etliche Abschnitte aus ben "Zeitblättern" von 1905, in welchen gesagt wird, daß das Lefen und hören des Wortes und das Unterlassen des mutwilligen Widerftrebens gegen die bekehrende Gnade das rechte Verhalten sei, "das sich beim Menschen finden muß, wenn er betehrt und selig werden will, von dem Betehrung und Seligkeit in dem Sinne abhängt, daß fie ohne dasselbe nicht erfolgt", und daß nach der Konkordienformel gerade auch durch das mutwillige Biderstreben gegen die Gnade dem Heiligen

| 11) L. u. <b>23</b> . 1888, 42. | 12) L. c., 73.   | 13) L. c., 73. |
|---------------------------------|------------------|----------------|
| 14) L. c., 73.                  | 15) L. c., 73 f. | 16) L. c., 75. |

Geiste der ordentliche Beg verstellt werde, daß er fein Bert im Menschen nicht haben könne.17) Ferner: "Ob die Bekehrung zustande kommt, oder nicht, muß also, die bekehrende Gnade in ihrer Tätigkeit vorauss gesetzt, darauf ankommen, ob so" [mutwillig] "widerstanden wird, oder nicht. Der Mensch muß also, wenn die bekehrende Gnade ihr Biel erreichen und er bekehrt werden foll, ein folches Widerstreben laffen. Läßt er es, fo muß er es auch laffen können; und tann er es laffen, fo muß er auch die Kraft dazu haben, nämlich dazu, dies Widerstreben lassen zu können; nicht, sich selbständig zu bekehren, sondern sich von Gott bekehren zu lassen. Es fragt sich nur: Bober hat er dieses Können, diese Hat er sie von sich selbst, oder von Gott und dessen auf ihn **Araft**? einwirkender Gnade? Ein Drittes gibt es nicht. Bu fagen, er habe fie bon fich felbst, wäre Spnergismus; folglich muß er fie bon Gott und beffen auf ihn einwirkender Unade haben" 2c.18) Endlich folgende Stelle über das mutwillige Biderstreben gegen die bekehrende Gnade: "Das kann aber nicht das natürliche, allen Menschen gemeinsame, sogar den Bekehrten durch dies ganze Leben anhängende fein, sonft würde kein Mensch bekehrt und selig. . . . Es gibt also ein Handeln, ein Widerftreben des Menschen, welches es dem Heiligen Geiste unmöglich macht, den Menschen zu bekehren und felig zu machen; und das ist nicht das mit Notwendigkeit aus seiner fündlichen Natur fließende und deshalb gleichermaßen bei allen Menschen vorhandene, da dann ja kein Mensch vom Heiligen Geift bekehrt werden könnte." 19)

Hiermit stimmten die Aussagen unserer Gegner in Fort Bayne. D. Schmidt sagte: Benn wir vom Verhalten des Menschen in der Bekehrung reden, so reden wir von der Ordnung, die Gott festgesethtt, nach der wir Menschen uns richten müssen, wenn wir bekehrt werden Die Bekehrung ist ein Prozek, hat Anfang, Fortsebung und wollen. Bollendung. Der Mensch ist tot in Sünden, aber er muß sich recht berhalten, ehe er zum rechten Glauben kommt. Der Mensch, der tot ift und unter der Gnadenarbeit des Geiligen Geistes steht, kann an jedem Punkt das tun, was er nach Gottes Willen tun soll. Es kommt also auf das Verhalten des Menschen an, soll das Wort Gottes in ihm wirtsam sein. Von seinem Verhalten hängt es ab, ob das Wort in ihm wirkt ober nicht. Es gibt eine vorlaufende Unade, ba Gott die Kraft gibt zu dem ihm gefälligen Verhalten, die Kraft, Gottes Wort anzu-Bir unsersteils halten an der vorlaufenden Gnade feft, die nehmen. den Menschen befähigt, das Biderstreben zu überwinden. - D. Stellborn fagte: Das rechte Verhalten in der Bekehrung werde dem Menschen möglich gemacht. Das könne man eine Kraft nennen, die dem noch uns bekehrten Menschen gegeben werde. Aber es fei noch keine Rraft, die schon eine bleibende, im Menschen wohnende geworden wäre. Eine aur Bekehrung wirklich genugsame Enade müsse auch die Fähigkeit verleihen, sie an sich wirken zu lassen und das die Bekehrung unmöglich

18) L. c., 144 f.

19) L. c., 145 f.

<sup>17)</sup> S. 266 f.

machende Widerstreben nicht in Ausführung zu bringen. Und diese Fähigkeit müffe die Gnade allen mitteilen, wenn sie für alle gleich sei. Geschehen oder zulassen müsse der Mensch die bekehrende Gnadenarbeit Gottes, denn sonst wäre die Bekehrungsgnade eine unwiderstehliche und fie wäre auch nicht gegen alle Menschen gleich, da ja sonst alle bekehrt Von Natur könne der Mensch das nicht, also müsse die an würden. ihm arbeitende Gnade ihm diese Fähigkeit verleihen. - Vom Widerftreben gegen die bekehrende Gnade erklärte D. Allwardt: Unfer Bekenntnis lehrt ein Biderstreben, welches der Heilige Geift nicht wegs nimmt und nicht wegnehmen kann. - D. Stellhorn: Es gibt ein Bider= ftreben, das auch im Christen bleibt bis zum letzten Atemzug; es gibt aber noch ein anderes, das macht es dem Heiligen Geist unmöglich, den Menschen zu bekehren. — D. Richter: Den Sat, daß das Wegnehmen des mutwilligen Widerstrebens gleich Bekehrung sei, kann ich nicht ans Das Unterlassen und Wegnehmen des mutwilligen Widernehmen. ftrebens gehört nicht zur Lebendigmachung. — Prof. Fritschel: 3ch möchte wiederholen, daß wir es absolut zurückweisen, daß das Unterlaffen oder die Aufhebung des mutwilligen Biderstrebens gegen die Enade die Bekehrung ist. Die Bekehrung ift ein Prozeß, der sich z. B. bei Luther über einen Zeitraum von ungefähr drei Jahren erstredt. ---D. Richter stimmte dem zu und erklärte: die Bekehrung sei ein Prozeß, in welchem der Seilige Geift den Menschen, falls er nicht der ertannten Wahrheit widerstrebt (welches Widerstreben der heilige Geist nach feiner Gnadenordnung nicht wegnehmen könne), von Stufe zu Stufe führe bis zum Abschluß der Bekehrung in der Rechtfertigung und der Setzung eines neuen Lebens. Ms Beispiel für diesen Bekehrungs= prozeft und wie er denselben verstehe, führte D. Richter unter andern auch Kornelius an, der nach Apost. 10 ein gottseliger und gottesfürch= tiger Mann war, dem Volke viel Almosen gab und immer zu Gott betete, bem ein Engel Gottes im Gesicht am hellen Tage erschien und fagte: "Dein Gebet und deine Almosen sind hinauftommen ins Gedächtnis vor Gott" und ihm gebot, Petrus kommen zu lassen, und von dem Petrus fagt, daß er Gott fürchte und recht tue, — von diesem Kornelius be= hauptete D. Richter, daß er erst durch die Predigt Petri ein bekehrtes, gläubiges Rind Gottes geworden sei.20) - D. Schütte verteidigte eine

<sup>20)</sup> Diese rationalistische und semipelagianische Ansicht D. Richters wurde turz zurüdgewiesen durch den Hinweis auf die Schmaltaldischen Artikel, wo von Rornelius also geredet wird: "Und Kornelius, Act. am 10., hatte lang zuvor gehöret bei den Jüden vom fünftigen Messia, dadurch er gerecht für Sott und sein Gebet und Almosen angenehm waren in solchem Glauben (wie Lutas ihn gerecht und gottfürchtig nennet), und nicht ohne solche vorhergehende Wort oder Gehör tunnte gläuben noch gerecht sein. Aber St. Betrus mußt' ihm offenbaren, daß der Wessias (an welchen zufünftigen messis aber gegläubet hatte) nu kommen wäre, und sein Glaube vom zufünftigen Messis aber gegläubet hatte) nu kommen wäre, und sein Glaube vom zufünftigen Messis ohn erstodten ungläubigen Jüden gefangen hielte, sondern wüßte, daß er nu müßte selig werden durch den gegenswärtigen Messiam, und denselben nicht mit den Jüden verleugnen noch verfolgen."

cooperatio des Menschen in der Bekehrung vor der Biedergeburt oder Lebendigmachung, indem er sagte: die Bekehrung sinde ihre Vollendung in der Biedergeburt, und diese Bekehrung sei von jeher aufgesaßt wors den als ein Prozeh und müsse so aufgesaßt werden. Und in diesem Prozeh müsse das Verhalten des Menschen mit in Betracht gezogen werden. In diesem Prozeh der Bekehrung wirke Gott ein auf den Mens schen, und der Mensch wirke entweder wider oder mit Gott. In dem Prozeh der Bekehrung gebe es einen gewissen Schnergismus. Darum sage auch die Schrift, das der Mensch sich sich volle.

Auf Grund der obigen Stellen aus den Schriften unserer Gegner und ihren Aussprachen in Fort Bayne wurden seitens der Synodals tonferenz insonderheit folgende Stücke als Lehre der Gegner hervor= gehoben: 1. daß ihnen das mutwillige Biderstreben ein inneres Bider= ftreben im herzen des Menschen gegen die bekehrende Gnadenarbeit des Heiligen Geistes sei;21) 2. daß dies Widerstreben nicht der allen Menschen angeborene natürliche böse Wille fei, sondern eine besondere Boss heit oder ein über das natürliche, allen Menschen gemeine Maß hinaus gesteigerter böser Wille; 3. daß dies Widerstreben nicht notwendig liege in der angeborenen verderbten Natur des Menschen; 4. daß durch dieses Widerstreben dem Heiligen Geift der ordentliche Beg verstellt werde, daß er sein Bekehrungswert im Menschen nicht haben könne; 5. daß dies Widerstreben die Bekehrung unmöglich mache: Leute, die contumaciter widerstreben, bekehre Gott nicht, die könne er nicht bekehren; 6. daß dies Biderstreben, wo es sich bei einem Menschen finde, zubor fallen müsse, ehe Gott ihn bekehren oder gläubig machen könne; 7. daß unter dem Einfluß der Enade der noch unbekehrte Mensch die Kraft habe, dies Widerstreben zu laffen; 8. daß er dies Widerstreben laffen könne zu der Reit, da er es in Ausübung bringe, und mit den Kräften, die er dann habe, obgleich noch nicht als bleibenden Besit; 9. daß die Bekehrung un= fehlbar erfolge, sobald der noch unbekehrte Mensch diese Kräfte gebrauche und das mutwillige Biderftreben laffe. -- Gegen diese Sate machten die Vertreter der Synodalkonferenz Front und zeigten aus Schrift und Symbol, daß Gott in der Bekehrung juft das tue und tun könne, was die Gegner ihm absprechen, und daß der noch unbekehrte Mensch das nicht tue und auch nicht tun könne, was die Gegner ihm zuschreiben, sintemal gerade darin die Bekehrung bestehe, daß Gott aus Biderspenstigen Willige mache. Dabei wurden, was das Symbol betrifft, nicht bloß folche Stellen besprochen, welche das Gegenteil von dem lehren, was die Gegner behaupten, sondern auch, und zwar zuerst und ausführlich, alle



Nach unserm Bekenntnis war also Rornelius, ehe Petrus zu ihm kam, ein gläus biges Rind Gottes, just so wie ber alte Simeon und die Hanna auch, und brauchtenicht erst noch gläubig und bekehrt zu werden. Hierauf antwortete D. Richter: das stehe wohl im Bekenntnis, aber nicht in der Schrift.

<sup>21)</sup> Als Beispiele für dieses Widerstreben nannten die Gegner insonderheit Apost. 13, 45 ff. und Matth. 23, 37.

Stellen, welche die Gegner für ihre Lehre in Anspruch nehmen zu können glaubten.

Die Stellen der Konkordienformel betreffend, mit welchen die Gegner ihre Lehre vom Widerstreben zu beweisen suchten, sagte D. Stöchardt in verschiedenen Reden: "In dem Lehrftreit über Gnas benwahl und Bekehrung handelt es sich nicht um Worte und Ausdrücke, wie um den Ausdruck "Berhalten", sondern um Sachen. Den Ausdruck "Verhalten' brauchen wir auch. Wir lehren und haben je und je gelehrt, dak auch der unbekehrte Mensch aus rein natürlichen Kräften Gottes Wort äußerlich hören und lesen, auch den Wortverstand des Gehörten und Gelesenen einigermaßen fassen könne, und daß ohne folch äußers lich gören keine Bekehrung erfolgt. Dies äußerliche gören und Lesen tann man gar wohl auch ein Verhalten nennen. Aber wir fagen nicht, daß von diesem Verhalten die Bekehrung abhänge, weil dieselbe nicht notwendig daraus folgt, weil die meisten Menschen, welche das Wort äußerlich hören und lesen, nicht bekehrt werden. Was wir an unsern Gegnern bekämpfen, ist ein ganz bestimmtes "Berhalten", nämlich die Unterlassung des sogenannten mutwilligen Biberstrebens vor der Be= kehrung, behufs der Bekehrung. Das ift ein Menschenfündlein, zu dem Awed ersonnen, zu erklären, warum die einen vor den andern bekehrt werden. Davon weiß Schrift und Bekenntnis nichts, das ist durch flare Aussagen der Schrift und des Bekenntnisses ausgeschlossen.

"Unfer Bekenntnis kennt keinen solchen Unterschied zwischen natür= lichem und mutwilligem Widerstreben, wie ihn unsere Gegner machen. Unser Bekenntnis bezeugt wiederholt, daß der Mensch widerstrebt, und zwar sciens volensque, feindlich, hartnäckig oder mutwillig, ganz und gar widerstrebt, bis er bekehrt wird. Unser Bekenntnis definiert wieder= holt die Bekehrung dahin, daß Gott aus einem widerspenstigen einen gehorsamen Willen, aus Unwilligen Willige macht. Das alles wider= spricht der Theorie des Gegenparts.

"Unfere Gegner berufen sich auf folgende Stellen unsers Bekenntnisses.

"Im 11. Artikel der Konkordienformel, in der Epitome, Affirmativa § 11, heißt es: "Daß aber viele berufen und wenige auserwählt find, hat es nicht diese Meinung, als wolle Gott nicht jedermann selig machen, sondern die Ursache ist, daß sie Gottes Wort entweder gar nicht hören, sondern mutwillig verachten, die Ohren und ihr Herz versteden und also dem Heiligen Geist den ordentlichen Weg verstellen, daß er sein Werk in ihnen nicht haben kann, oder da sie es gehört haben, verdum auditum, wiederum in den Wind schlagen und nicht achten, daran nicht Gott oder seine Wahl, sondern ihre Bosheit schuldig ist.<sup>(22)</sup>

22) Müller, Symb. B., S. 555. — Dieje Stelle betrachten die Ohioer als die feste Burg für ihre Lehre, daß durch das mutwillige Widerstreben gegen die bes lehrende Gnade dem Heiligen Geist der Weg verstellt werde. In den "Theologischen Zeitblättern" von 1905, S. 267, erklärt D. Stellhorn mit Bezug auf dieselbe: "Der Gegenpart meint, hier werde gelehrt, und zwar in dem erften, mit "entweder" eingeleiteten Satzteil, daß es ein Widerstreben gegen den Heiligen Geift gebe, welches diesem die Bekehrung unmöglich mache, und daß der Mensch eben dieses Widerstreben lassen müsse, damit Gott sein Wert in ihm haben könne.

"Diese Erflärung widerspricht dem flaren Wortlaut des obigen Passus. Da werden mit ,entweder' ,ober' zwei Klassen von Berächtern des Worts unterschieden. Die einen sind die, welche das Wort gar nicht hören, sondern mutwillig verachten, es gar nicht der Mühe wert achten, das Wort zu hören oder zu lesen, und wenn ihnen je einmal ein Wort ins Ohr fällt, die Ohren dagegen verschließen, oder wenn ihnen je einmal ein Wort ins herz fällt, das herz dagegen verhärten, so daß es bei ihnen gar nicht einmal zu dem äußerlichen Verständnis des Worts, des Wortsinnes kommt. Das ist die contumacia externa, wie fie z. B. von Hollaz genannt wird. Und von eben diefen Leuten beist es nun, daß sie ,also', ,auf diese Weise', indem sie das Wort gar nicht hören, sondern Ohr und Berg dagegen verhärten, dem Seiligen Geift den ordentlichen Weg verstellen, daß er fein Wert in ihnen nicht haben fann. Dem heiligen Geift den ordentlichen Weg verstellen, ift etwas

"Benn das nicht nach Sinn und Ausbrud genau dieselbe Lehre vom "Berhalten' ift, wie bie unfrige, bie wir je und je geführt und ber wefentlich abfoluten Gnadens wahl und unwiderstehlichen Betehrungsgnade neumifjouris gegenüber festgehalten und betont haben, bann verstehen wir tein Deutsch mehr." Und als D. Stellhorn in Fort Bayne dieje Stelle behandelte, fprach er fich ebenso zu= versichtlich aus: Wenn die Miffourier nicht zugeben wollten, daß die Kontordien= formel in biefer Stelle flar lehre, daß burch bas mutwillige Biberftreben gegen bie betehrende Gnade bem Seiligen Geift ber ordentliche Weg verstellt werde, bag er fein Wert im Menschen nicht haben tonne, fo verlohne es fich nicht mehr, weiter ju verhandeln. — Aber gerade aus diefer Stelle vermochte D. Stellhorn nur ba= burch einen Schein für feine Lehre zu gewinnen, baß er fie halb zitierte. In Fort Bayne las er fie vor bis zum "ober", erflufive. Und auch in den "Zeitblättern" von 1904, S. 73, und 1905, S. 267, wird vor dem "oder" halt gemacht. D. Stell= horn erklärte in Fort Bayne, daß er dabei feine unredlichen Abfichten gehabt. Und bas glauben wir ihm auch. Uber babei bleibt bie Tatfache bestehen, bag nur burch Beglaffung bes "ober"=Teils biefer Stelle ber Schein entftehen tonnte: bie Ron= fordienformel lehre hier, daß durch das mutwillige Biderftreben dem Beiligen Geift ber Weg verstellt werbe, bag er fein Wert im Menschen nicht haben tonne. - Freis lich machte in Fort Bahne ein anderer Redner ben Bersuch, nachzuweisen, daß in bem "entweber"=Teil sowohl wie im "ober"=Teil ber fraglichen Stelle von folchen bie Rebe fei, die der betehrenden Gnade im Wort widerstreben. Aber jeder ent= weder — oder=Sat bildet eine logische Disjunktion, in welcher der "entweder"=Teil etwas ausjagt, was im "ober"=Leil nicht enthalten fein foll und tann, und um= gefehrt. Und auch bie in ber fraglichen Stelle ber Ronfordienformel mit entweber - ober eingeleitete Entgegenstellung ("baß fie Gottes Bort entweder gar nicht hören . . . oder ba fie es gehöret haben" . . .) läßt keinen Zweifel barüber zu, daß in dem von D. Stellhorn allein gitierten "entweder"= Leil nicht von folchen bie Rebe ift, bie Gottes Wort gehört haben, und somit auch nicht von folchen, die fich ber betehrenden Gnabe contumaciter widerfegen.



ganz anderes, als dem Heiligen Geist, der am Herzen arbeitet, wider= ftreben. Der ordentliche Beg, auf welchem der heilige Geift an den Menschen herankommt, ist die Predigt, das äußerliche gören, Lesen, Lernen des Worts. Ohne Predigt und Gehör des Worts tann frei= lich der heilige Geist fein Wert im Menschen nicht haben. Denn Bredigt und Gehör des Worts ist das einige Mittel und Werkzeug des Heiligen Geistes. Wer daber das Wort gar nicht hört, sondern das= felbe von Ohr und Berg fernhält, der verstellt eben damit dem Seiligen Geist den Weg, daß er gar nicht an das herz herankommen, nichts an und in dem Menschen wirken kann. Wer dagegen das Wort äußerlich bort, lernt, lieft, der verstellt dem Seiligen Geift den Weg nicht, doch damit ist betreffs seiner Bekehrung noch nichts entschieden. Denn die meisten von denen, welche dem Seiligen Geift den Weg nicht verstellen, welche das Wort äußerlich hören, lesen, lernen, werden gleichwohl nicht bekehrt, indem sie das Wort innerlich verachten. In dem mit .ent= weder' eingeleiteten Satteil ist also mit keiner Silbe von einem Biderftreben gegen den Heiligen Geist die Rede, das demselben die Bekehrung, unmöglich mache. In dem zweiten, mit ,oder' eingeleiteten Satteil wird dann jene zweite Rlaffe von Verächtern des Worts beschrieben, nämlich die, welche, nachdem sie das Wort gehört haben, dasselbe wieder in den Wind schlagen. Und die sind allerdings identisch mit denen. welche dem Heiligen Geift, der durch das gepredigte, gehörte, gelesene, einigermaßen verstandene Wort das gerz des Menschen faßt und ans greift, widerstreben. Aber hier ift von keinem Begverstellen mehr die Rede. Nur mittelst Mißdeutung und Verdrehung des Ausdrucks .dem Beiligen Geift den ordentlichen Weg verstellen' tann der Gegenpart feine Meinung aus dem in Rede stehenden Abschnitt der Konkordien= formel berausschlagen.

"Eine zweite Stelle, welche unsere Gegner für ihre Unterscheidung bon natürlichem und mutwilligem Widerstreben für sich in Anspruch genommen haben, ift § 59 und 60 des 2. Artikels der Solida Declaratio der Konkordienformel.<sup>23</sup>) Da lesen wir: "Denn er (der Mensch) wider= strebt dem Wort und Willen Gottes, dis Gott ihn vom Tod der Sünden erweckt, erleuchtet und verneuert. Und wiewohl Gott den Menschen nicht zwinget, daß er müsse fromm werden (denn welche dem Heiligen Geist widersstreben, und sich für und für auch der erkannten Wahrheit wider= setze Art. 7, die wer= den nicht bekehrt), jedoch zeucht Gott der Hern welchen er velehren will, und zeucht ihn also, daß aus einem verschierten Ver= stand ein erleuchteter Verstand, und aus einem widerspenstigen Willen ein gehorsjamer Wille wird."

"Hier werde, so sagt man, das Widerstreben, das bis zur Bekeh= rung anhält und in der Bekehrung gebrochen und weggenommen wird, und das sei das natürliche Widerstreben, von dem andern Widerstreben,

<sup>23)</sup> Müller, Symb. B., S. 602. 603.

das die Bekehrung absolut hindert, und das sei das mutwillige Biderftreben zu nennen, unterschieden.

"Aber unser Bekenntnis bezeichnet an dem angeführten Ort das Widerstreben, das in der Bekehrung in Gehorsam verwandelt wird, und das Widerstreben derer, die nicht bekehrt werden, mit demfelben Auss brud, eben "Widerstreben", repugnare, ja gebraucht für das erstere ben ftärtiten Ausbruck ,widerspenstiger Bille', rebellis voluntas. Von denen, die nicht bekehrt werden, wird nur gesagt, daß sie für und für, semper widerstreben. Dort wird das Widerstreben gebrochen, weggenommen, hier hält es für und für an. Damit wird kein Wesensunterschied zwi= schen Biderstreben und Biderstreben statuiert. übrigens hätte unser Bekenntnis, wenn es wirklich die Meinung unserer Gegner geteilt hätte, gerade an solchen Orten, wie an dem vorliegenden, § 60, wo es ex professo von der Verwandlung des Widerstrebens in Gehorfam redet, irgendwie zum Ausdruck bringen müssen, daß in der Bekehrung nur ein gewisses Biderstreben weggenommen wird, während ein anderartiges Widerstreben schon vor der Bekehrung siftieren müsse. Es hätte etwa fich also äußern müffen: jedoch zeucht Gott ber HErr ben Menschen, welcher das mutwillige Biderstreben unterlassen hat 2c. Aber so schreibt es nicht, vielmehr: "Den Menschen, welchen Gott bekehren will', hominem, quem convertere decrevit, und sagt dann ganz absolut, schlechtweg von der Umwandlung der rebellis voluntas in eine obediens voluntas, die freilich nicht zwangsweise geschieht, sondern durch das Ziehen Gottes gewirkt wird.

"Einen ferneren Beweis für ihre Theorie finden unsere Gegner in § 82. 83 des 2. Artikels der Solida Declaratio: "Jtem, wo diefe Reden unerklärt gebraucht werden, daß des Menschen Wille vor, in und nach der Belehrung dem Heiligen Geist widerstreben. Denn aus vorgehender Erklärung ist öffentlich, wo durch den Heiligen Geist gar keine Verz änderung zum Guten im Verstand, Willen und Herzen geschieht, und der Wensch der Verheißung ganz und gar nicht glaubt, und von Gott zur Gnade nicht geschiet wird, sondern ganz und gar bem Wort widerstrebt, daß da keine Bekehrung geschehe oder seiligen Geistes Verztung ist eine Verheißung geschehe oder seiligen Geistes Verzkung in des Menschen Verstand, Willen und herzen, daß der Mensch burch solche Verschaub, Weilen und herzen, daß der Mensch vorderstrebt, daß da keine Verstand, Willen und herzen, daß der Mensch vord solche Verschaub, Weilen und herzen, daß der Mensch vord solche Werschaud, Weilen und herzen, daß der Mensch vord solche Werschaud, Weilen und herzen, daß der Mensch vord solche Werschaud, Weilen und herzen, daß der Mensch vord solche Werschaud, Beilen Geistes könne die angebotene Gnade annehmen.<sup>(24)</sup>

"Man meint, unser Bekenntnis wolle hier einschärfen, daß man solche Reden, wie daß der Mensch in der Bekehrung widerstrebe, oder daß der Heilige Geist denen gegeben werde, so ihm widerstreben, deshalb nicht unerklärt gebrauchen solle, weil es ein verschiedenartiges Widerstreben gebe.

"Aber dieser Grund ift erdichtet. Unser Bekenntnis macht viels mehr einen andern Grund gegen den uneingeschränkten Gebrauch jener

24) Müller, Symb. B., S. 608.

Reden geltend. Das ist die flare Meinung des obigen Abschnitts: Man soll nicht furzweg so reden, als widerstrebe der Mensch auch noch in feiner Bekehrung. Denn dadurch würde man zu der falfchen Borftellung Anlaß geben, als geschehe auch da eine Bekehrung, als könne auch ba eine Bekehrung fein, wo im Innern des Menschen, in des Menschen Verstand, Serzen und Willen gar teine Veränderung geschieht, wo ber natürliche Zuftand des Menschen, sein Unglaube, sein Unvermögen, sein Biderstreben, gang unverändert bleibt, während die Bekehrung gerade in einer vom Heiligen Geift gewirkten Veränderung in des Menschen Verstand, Willen und herzen besteht." 25)

Auch die folgende Stelle aus der Konkordienformel führten die Geaner für ihre Lehre vom mutwilligen Biderstreben gegen die bekehs rende Gnade an: "So wollen wir jetund ferner aus Gottes Bort berichten, wie der Mensch zu Gott bekehret werde, wie und durch was Mittel (nämlich durch das mündlich Wort und die heiligen Sakramenta) der Seilige Geift in uns fräftig sein und wahre Buke, Glauben und neue geiftliche Kraft und Vermögen zum Guten (ad bene agendum) in unfern herzen wirken und geben wolle, und wie wir uns gegen folche Mittel verhalten und dieselbigen brauchen follen."26) Ferner: "Und will Gott durch dieses Mittel, und nicht anders, nämlich durch sein heiliges Wort, so man dasselbige predigen höret oder lieset, und die Sakramenta nach feinem Wort gebrauchet, die Menschen zur ewigen Seligkeit berufen, zu fich ziehen, betehren, wiedergebären und heiligen. "27) Sier ftehe es ja, sagten die Gegner: "Bie wir uns gegen solche Mittel bers halten und diefelbigen brauchen follen"! Und abermals: "So man dasselbige predigen höret oder lieset"! Da sei doch flar die ohiosche Lehre vorgetragen, und selbst das Wort "Verhalten" fehle nicht. — Aber es wurde gezeigt, daß auch nach unferer Lehre der Mensch sich gegen die Mittel der Gnade recht verhalten und dieselben recht gebrauchen folle, ferner daß auch der natürliche Mensch ohne die Gnade die Kraft habe, Gottes Wort äußerlich zu hören und zu lesen, und daß die bekehrten Chriften, von denen laut § 47 in diesem Abschnitt ebenfalls die Rede sei, fich auch gegen Gottes Wort recht verhalten und es heilsbegierig gebrauchen können. Davon aber, daß der noch unbekehrte Mensch, wie die Gegner behaupten, die Kraft und das Vermögen habe, das mutwillige Widerstreben gegen die bekehrende Gnade zu lassen, und daß Gott den Menschen nicht eher bekehren könne, bis er dies Biderstreben gelassen habe, davon sei in diesem Abschnitt mit keiner Silbe die Rede. Es sei ein falscher Schluß, wenn die Gegner aus dem Sollen das Sein folgern. Aus den Worten der Konkordienformel: "Bie wir uns gegen folche Mittel verhalten und dieselbigen brauchen follen " folge nie und nimmer der Satz: Der noch unbekehrte Mensch hat die Kraft, das mutwillige Biderftreben gegen die bekehrende Gnade zu lassen.

<sup>25)</sup> Cf. Müller, Symb. B., S. 605, § 70. 27) 600, 50.

<sup>26) 600, 48.</sup> 

Eine andere Stelle, auf welche sich die Gegner beriefen, ist die folgende: "Wiewohl nun beides, des Predigers Pflanzen und Begießen und des Ruhörers Laufen und Wollen, umfonft wäre, und keine Bekehrung darauf folgen würde, wo nicht des Heiligen Geistes Kraft und Wirfung dazu käme, welcher durch das gepredigte gehörte Wort die Bergen erleuchtet und bekehret, daß die Menschen solchem Wort glauben und das Jawort dazu geben: so soll doch weder Prediger noch Zuhörer an dieser Gnade und Wirtung des Heiligen Geistes zweifeln, sondern gewiß sein, wenn (si) das Wort Gottes nach dem Befehl und Willen Gottes rein und lauter geprediget, und die Menschen mit Fleiß und Ernst (diligenter et serio) zuhören und dasselbige betrachten, daß gewißlich Gott mit seiner Gnade gegenwärtig sei und gebe, wie gemeldet, das der Mensch sonst aus seinen eigenen Kräften weder nehmen noch geben fann." 28) Das sei doch flar genug geredet, meinten die Gegner: Wenn, wenn die Menschen mit Fleiß und Ernst zuhören und Gottes Wort betrachten! Hier finde sich offenbar bas Verhalten, welches die Ohioer lehren. — Aber es wurde entgegnet: Auch bier sei mit keiner Silbe bavon die Rede, daß der noch unbekehrte Mensch die Kraft habe, das mutwillige Widerstreben gegen die Gnade zu lassen, und das Vermögen, sich gegen die Gnade recht zu verhalten.29) Und wenn in den Worten der Konkordienformel: Wenn die Menschen mit Fleiß und Ernft zuhören und Gottes Wort betrachten, - nur die Rede sei von dem äußerlichen Hören und Lesen des Wortes (wobei sich ja auch ein ge= wisser natürlicher Ernst und Eifer finden könne), welches nach § 53 in ber Kraft des noch unbekehrten Menschen stehe, so könnten sich doch die Gegner auf diese Stelle nicht berufen für ihre Lehre vom Unterlassen bes innerlichen mutwilligen Widerstrebens gegen die bekehrende Gnade. Um aber § 55 recht zu verstehen, dürfe man nicht vergessen, daß der ganze Abschnitt von § 48 bis 70 gestellt werden müsse in das Licht nicht bloß von § 46, nach welchem in diesem Abschnitt der Mißbrauch abgewiesen werden foll, welchen die Enthusiasten und Epifureer mit der rechten Lehre von der Bekehrung treiben, sondern auch in das Licht von § 47, demzufolge der Abschnitt von § 48 an auch Rücksicht nimmt auf die fleinmütigen Herzen, die in schwere Gedanken und Zweifel fallen möchten, ob fie Gott erwählet habe und durch den Heiligen Geift folche feine Gaben (Erleuchtung und Bekehrung) in ihnen auch wirken wolle, dieweil sie keinen starken brennenden Glauben und herzlichen Gehorfam, sondern eitel Schwachheit, Angst und Elend empfinden. Damit stimme es auch, baß § 48 geredet werde von den facultates ad bene agendum und § 52 von Leuten, "die felig werden wollen, qui aeternam salutem consequi cupiunt". Betrachte man nun § 55 in diesem Lichte, so ergebe sich folgender Inhalt: 1. Des Predigers Pflanzen und Begießen und

<sup>28) 601, 55.</sup> 

<sup>29)</sup> Auch aus dem "Wenn" darf man ebensowenig ein Können folgern als aus dem "Sollen".

des Auhörers Laufen und Wollen (Hören und Lesen des Wortes, § 58) wäre umsonst, und es würde keine Bekehrung darauf folgen, wo nicht des Heiligen Geistes Kraft und Wirtung (operatio) dazu täme. 2. Durch das gepredigte gehörte Wort erleuchtet und bekehrt der heilige Geist die Menschen oder bringt sie zum Glauben. 3. An dieser Gnade und Wirkung aber oder an dem Vorhandensein der Bekehrung und des Glaubens soll weder der Prediger noch der Ruhörer zweifeln, wenn Gottes Wort rein gepredigt wird und die Menschen mit Fleiß und Ernst (diligenter et serio, wie von der Lydia gesagt wird)30) also beilsbegierig zuhören und dasselbige betrachten. 280 dies der Fall ist, da ift der Mensch nicht erst noch zu bekehren, sondern da ist er bekehrt und hat er bereits den Glauben und soll sich darum auch nicht quälen mit schweren Gebanken, ob der Heilige Geist folche feine Gaben in ihm wirken wolle. 4. Wo das Ebangelium lauter gepredigt wird und der Mensch mit Heilsverlangen zuhört, da sollen wir vielmehr wissen, daß Gott gewißlich mit seiner Gnade gegenwärtig sei, adesse (nicht "sein werbe"), und gebe, largiri (nicht "geben werbe"), wie gemeldet, bas ber Mensch sonst aus seinen eigenen Kräften weber nehmen noch aeben kann. Rurz, wenn der Mensch das lautere Ebangelium mit Ernst und Gifer und Heilsbegier hört, so soll er sich keine schweren Gedanken mehr machen, ob er bekehrt sei. Wo dies der Fall ift, da ift eben der Mensch bekehrt, da steht er im Glauben, und da ift der Heilige Geist mit seiner Wirfung und mit seinen Gaben gegenwärtig. 5. Von bem Vorhandensein des Glaubens und der Bekehrung oder von der Gegenwärtigkeit, Wirkung und Gaben des Heiligen Geistes soll und fann man eben nicht allweg (semper) ex sensu, wie und wann man's im gerzen empfindet, urteilen.31) - Bon der Lehre unferer Gegner, nach welcher der noch unbekehrte Mensch die Kraft habe, das mutwillige Widerstreben zu lassen, und es lassen müsse, ehe Gott ihn bekehren könne, findet sich somit auch hier nicht die leiseste Andeutung.32)

(Fortsegung folgt.)

F. B.

30) Frant schreibt zu ber obigen Stelle: "Das diligenter audire ift, wie an einem andern Orte ausbrücklich hervorgehoben wird, eine Folge der bereits einz getretenen, durch den heiligen Geift vollzogenen Öffnung der herein." (Theol. b. Ronkordienf. I, S. 157.) Die Stelle, auf welche Frank sich hier bezieht, ist vie folz gende: "Bei solchem Wort ist der heilige Geist gegenwärtig und tut auf die herzen, daß sie, wie die Lydia in der Apostelgeschichte am 16. Kap., darauf merken (diligenter attendant) und also bekehret werden allein durch die Gnade" 20. (524, 5.) "Also" wird der Mensch bestehrt, daß ihm der heilige Geist burchs Wort das heilsbegierige Merken des vom heiligen Geiste geöffneten herzens aufs Wort, da ist der Mensch bekehrt und braucht nicht erst (wie D. Richter in Fort Wahne biese Stelle der Konkordienformel auslegte) bekehrt zu werden.

31) 602, 56.

32) Für ihre Lehre vom Widerstreben berufen sich die Gegner auch auf § 57 ber Rontordiensormel, wo gesagt wird, daß ein Mensch, der Gottes Wort nicht

35

## Ans dem Jahre 1547.

(Mitgeteilt von K.)

Unfere Seminarbibliothet enthält unter No. IV E K 37 einen Sammelband von Schriften meist historischen Inhalts, die Vorbereistungen und den traurigen Verlauf des Schmalkaldischen Kriegs des treffend; also Schriften aus den Jahren 1546 und 1547. Der Sammler und erste Besister unserer Kollektion, die mehrere Flugblätter von äußers ster Seltenheit enthält, war M. Jakob Wigand. Manche Anmerkung und Randglosse von seiner Hand läßt den Anteil erkennen, den der Magister an diesen Schriften nahm. — Aus diesem Sammelbande teile ich für diesmal mit:

Eine criftliche Troftschrift an den Kurfürsten zu Sachsen, Herzog 30hann Friedrich. Durch Magistrum Kaspar Aquila, Superattendenten zu Salfeldt, geschrieden. Und darauf Rurfürstlicher Gnaden Antwort.

Das Schriftchen besteht aus sechs Blättern in Kleinquart und ist "Gedruckt zu Erffurdt, bei Gerbasius Sthürmer, zu dem bunten Lawen, bei Sanct Paul", 1547. Auf dem Titelblatt als Motto: "Psjalm 119: HErr, laß mir deine Gnade widerfahren, deine Hülfe nach deinem Wort. Die Stolzen haben ihren Spott an mir; dennoch weiche ich nicht von deinem Gesch."

Die Troftschrift des trefflichen Aquila an den im Gefolge des Kaisers gefangen gehaltenen bekenntnistreuen Kurfürsten Johann Fried= rich wurde von diesem von Augsburg aus dankend beantwortet.

hören und lefen will, sondern das Wort und die Gemeine Gottes verachtet und also ftirbt und in feinen Sünden verdirbt, fich der Bahl nicht getröften tann; ferner auf § 58, wo gejagt wird, daß einem Menschen, der des Beiligen Geiftes Bertzeug verachtet und Gottes Wort nicht hören will, nicht unrecht geschiebt. wenn ber geilige Geift ihn nicht erleuchtet 2c.; ferner auf § 60, welcher lehrt, daß Leute, welche allezeit bem Seiligen Geift widerftreben, nicht betehrt werben. --Aber in allen biefen Stellen fteht tein Bort von der Lehre, daß der noch unbe= tehrte Mensch fraft ber Gnade das mutwillige Widerstreben gegen dieselbe laffen tönne, oder daß Gott den Menschen nicht eher bekehre, bis er das mutwillige Biberftreben gelaffen habe, oder daß die Betehrung nicht blog abhängt von der Gnabe, fondern in gemiffer Sinficht auch vom Verhalten des Menfchen. Satten unfere Gegner recht, fo hatte allerdings unfer Betenntnis gerade in biefen und in ähnlichen Stellen bie obiofche Lehre vortragen follen. Aber die Ronfordien= formel tut das nicht. Und §60 wird durch das "attamen" gerade auch ber faliche Schluß, ben unfere Gegner aus diefen Stellen ziehen, entichieden abgelehnt. Die doppelte Bahrheit wird hier betont: 1. Die für und für widerftreben, werden nicht betehrt. 2. Aber dennoch ift es Gott, der den Menschen befehrt, bas Wider= ftreben wegnimmt und aus Biderspenftigen Billige macht. Aus dem erften Sat folgert Ohio: Alfo hängt die Betehrung mit ab vom Unterlaffen des mutwilligen Widerstrebens, wozu der Mensch unter dem Einfluß der Gnade die Kraft hat. Diefen Schluft weift aber bie Rontordienformel burch bas "attamen, aber bennoch" im zweiten Teil des Paragraphen entschieden als falsch zurud.

## 1. Troftfchrift.

Gottes (des) allmächtigen Baters Fried (e), Troft und Kraft durch JEsum Christum, unsern Erlöser und Heiland, stärke Ew. Kurfürstl. Unaden mit reichem Segen und allerlei Gnad und Gaben des Heiligen Geistes. Amen.

Durchlauchtigster, Hochgeborener Fürst, Gnädigster Herr! Ew. Rurf. Gnaden sei allezeit mein ganz williger Dienst und inniges Gebet Gnädigster Herr! Es ist ein sehr tröstlicher Spruch Jakobi auborl am 5. Rapitel, da er saget: Des Gerechten Gebet (das ist, der da fest an Christi Verdienst gläubt und ihm dienet) vermag viel, wenn es ernstlich ift. Solches beweift er mit dem Propheten Elia (1 Kön. 18), wie er Regen erlangt und fruchtbar Land durch das Gebet, welches, wie Jesus Sirach fagt, durch alle Wolken dringet. Also bitten wir, Em. Rurfürftliche Gnaden wolle nur hoch (und) fehr getroft fein; denn viel großes, tiefes, ernstliches Seufzen, Fleben und Rufen wird täglich und oft für Ew. Rurf. Inaden von vielen frommen Christen ausgeschüttet zu Gott, dem Tröfter aller Betrübten; und wollen auch ganz gewiß fein, wie der 20. Pfalm lehret, den ich Em. Rurf. Gnaden habe zugeschrieben: unser christlichen Versammlung Gebet soll, ob Gott will, keine Fehlbitte fein. Denn, ohne Ruhm zu reden, hie zu Salfeld bitten wir alle Tage zugleich dreimal in unserer Rirche für Ew. Rurf. Unaden, auch für berselben criftliche Ebegemahl und Söhne, unsere gnädigen Fürsten und herrn und ihre Räte: unser lieber barmherzigster Gott wolle dem löblichen Sause von Sachsen, dem keuschen, heilfamen, lieblichen, fried= samen Rautenkränzlein, wieder aufhelfen zum ewigen fröhlichen Fried und Einigkeit. Amen. — Wir find auch folcher guter Hoffnung, wie bas criftliche betrübte häuflein den heiligen Betrum aus dem Gefäng= nis mit ihrem einigen Gebet, also werde der liebe gnädige Gott Ew. Rurf. Gnaden wunderbarlich auch erretten. Amen.

Und daß ja Ew. Kurf. Gnaden einen fröhlichen Troft möchte schöpfen, will ich etliche Historias aus der Heiligen Schrift Ew. Kurf. Enaden erzählen.

1. Erftlich der fromme Jofeph. Wie er um feiner Unschulb und Gehorsams willen (Gen. 39. 41) so ein schwere unbillige Ge= fängnis hat in Äghpten gelitten, der als ein frommes Gotteskind ver= räterisch verkauft und seiner Ehren beraubt ward. Aber der barmherzige Gott, unser himmlischer Vater, hat ihn zu rechter Zeit gewaltiglich er= höret, daß er ihn zu dem odersten Landesfürsten über Aghpten machete.

2. Zum andern gedenke auch Ew. Kurf. Gnaden des feligen Da = niels, welcher auch um des rechten Gottesdienstes und um der Wahr= heit willen von den bösen, giftigen Hofräten verraten ward und in die Löwengrube gestürzt; und doch hat Gott seine Beständigkeit am Wort, Unschuld und Glauben angesehen und ihn ganz herrlich errettet und erhört, daß er der oberste Rat und Fürst ward, wohl bei fünf Kaisern der allerteuerste Prophet und Fürst.

3. Zum britten gedenke Ew. Kurf. Gnaden des seligen frommen Königs Jojakim, genannt Jechonias, Jer. 8 und 27. — Wie dieser gehorsame König 35 Jahr (vor welcher langwieriger Zeit der liebe gnädige Gott Ew. Kurf. Gnaden wolle behüten!) in einen tiesen Turm vom Kaiser Nebukadnezar geworsen war. Dennoch ist er endlich zu ben höchsten Ehren kommen und neben des Kaisers Tisch in Babel erhöht: 2 Kön. 25; Jer. 52. Von diesem König Jechonia ist der gnädige Gott, Christus, unser Heiland, geboren. Matth. 1.

Und ob Ew. Kurf. Enaden würde angesochten werden von dem gistigen Satanas, der um Gottes Worts willen Ew. Kurf. Enaden bitter und heftig feind ist, daß Ew. Kurf. Enaden, durch seine feurigen Pfeile im Herzen verwundet, möchte denken: "Ja, ich bin ein armer Sünder; habe dies mein Gesängnis wohl verdient; ich habe Gott manchmal übel erzürnt, meine Untertanen geschatzt, beschwert und ihnen nicht recht väterlich fürgestanden. Darum bin ich nicht wie Joseph, Daniel und Jechonias. Die (se) heiligen Könige und Fürsten haben wohl einen gnädigen Gott gehabt. Darum hat es viel eine andere Meinung mit mir armem Kurfürsten" 2c.:

4. So will ich nun ein ander Exempel Ew. Kurf. Enaden fürs bringen, nämlich von einem großen, greulichen, wilden Sünder, als vom Könige Manasse. Der war ein Kindsmörder, ein Zauberer, Wahrsager, der Abgötterei stiftet (e) und die frommen Propheten tötet (e), als den heiligen Esaiam mit einer Säge voneinander hat lassen gerschneiden, ein rechter arger, böser Schandpapist und Gögendiener (welcher Laster, Gott Lob, Ew. Kurf. Enaden unschuldig ist und ganz dawider lebt und sicht). Nun war dieser papistische König Manasse vom Raiser zu Babylonia mit Ketten gesangen weggeführt (2 Ehron. 33). Da er aber Buße tat, zu Gott slebet, schreiet und betet, brachte ihn Gott wieder gen Jerusalem zu seinen vorigen löblichen Königreich; allein, daß er Gott erkennete als einen einigen mächtigen Herrn, wie solches seinen schönen Gebete anzeigen.

5. Jum fünften nehme Ew. Kurf. Gnaden zu Herzen den König Ne bukadnezar. Denn da er sich über Gott mit Stolz seines hochmütigen Herzens wollte erhöhen, als wär er von ihm selbst so gewaltig und hätt er alles durch seine Kraft und einigen (= eigenen) Verstand erlanget und gemacht, solchen königlichen Palast 2c., da plagte Gott, der allezeit den Hoffärtigen widerstrebet (1 Petr. 5), den stolzen, spöttischen König, daß er mußte sieben ganze Jahr wie ein unsinnig, rassend, wild, ungeheuer Tier im Wald und Feld irre umlaussen, daß nicht ein Stall- oder Rüchenbub bei ihm wollt oder konnt bleiben, ja alle Tier und Menschen hatten ein Scheu und Grauen ob ihm, daß ihn alle Biebe und Leut flohen (Dan. 4). Dennoch, da dieser elende, sehr hoch ge= plagte viehische König seinen Stolz, Sünd und Laster erkannte, mit Reu und Leid betete zu Gott im Glauben (und) begehrte Gnade: wurd er wieder zu Gnaden angenommen und erlöset von seinem unsinnigen

**Ropf**, auch gnädiglich wiederum in fein Königreich eingeset von Gott, also, daß er noch größere Herrlichsteit überkam denn zubor. Mit solcher wunderbarlicher Gottes gnädiger Hilf, auch Erhörung der armen Leut Gebet tröste sich Ew. Kurf. Gnaden, ohne allen Zweisel, der gnädige, barmherzige, fromme, liebe, gütige Gott, der da sagt (Ps. 50 und 145), er wolle erhören das Gebet derer, die ihn anrussen im Glauben, und will auch tun alles, was die Gottesfürchtigen mögen begehren, ja, er behütet alle, die ihn lieben; daß wir, ob Gott will, noch fröhlich singen wollen: Gelobet sei der Herr; unsere Seele ist entronnen wie ein Vogel dem Strict; der ist. Gott Lob, zerrissen, und wir sind los. Deo gratias per Christum Jesum, Dominum nostrum. Amen.

Die Gnade unseres lieben HErrn JEsu Christi (sei) mit Ew. Kurf. Gnaden Geist. Der wolle Ew. Kurf. Gnaden allen reichen Segen, Gnade, Trost, Kraft und Macht verleichen, beständig wie ein frommes Schäflein bei Christi, unseres einigen Erzhirten (Joh. 10; Pf. 23; Hefef. 34; Jes. 40), Stimme und Wort getrost (zu) bleiben und das mitten unter den Wölfen, ja Schlangen und Drachen, frästiglich bekennen und verteidigen und mit David singen den schönsten 119. Pfalm: Hennen und verteidigen und mit David singen den schönsten 119. Pfalm: Heuchten, stärken und trösten, daß dein Wort mir lieber ist, dein alles Gold und Perlen auf Erdreich. Derhalben schöme ich mich vor Königen und herren nicht, dein allmächtig, etvig Wort zu bekennen. Denn du, HERT Christe, wirst dich auch solcher, die dich bekennen, vor deinem himmlischen Bater nicht schämen (Matth. 10).

Das alles zu glauben helfe Ew. Rurf. Gnaden die Gü**tigkeit Gottes** des Heiligen Geistes! Amen — damit ja Ew. Kurf. Gnaden, zu seiner Gnaden Zeit, bald wieder fröhlich und seliglich möchte zu Landen und Leuten kommen als ein frommer, getreuer Landesbater. Gottes Gnade betwahre Euch ewiglich! Amen.

Datum Salfeld, Anno 1547. Ew. Aurf. Gnaden ganz untertäniger, gehorfamer und williger Diener

> Caspar Aquila, Pfarrherr und Superattendent zu Salfeld.

## 2. Antwort Des Aurfürften.

Bon Gottes Gnaden Johannes Friedrich, Herzog zu Sachfen, der Altere 2c., Landgraf in Döringen (Thüringen) und Markgraf zu Meißen.

Ehrwürdiger, Lieber, Andächtiger! Wir haben Euer Schreiben, barin Ihr uns mit etlichen aus der Heiligen Schrift (genommenen) Hiftorien und Exempeln in jetziger unserer Beschwerung getröftet habt, empfangen und seines Inhalts gelesen. Daß Ihr uns nun in Eurem und der Kirchen Gebet so sleitig haltet, wie ihr denn zu tun schuldig, das vermerken wir von Euch und unseren frommen Untertanen gnädiglich. Habt uns auch mit solchem Eurem Trostbrief zu Gefallen getan. Denn daß wir in solcher unserer Beschwerung nicht ohne Anfechtung seien, habt Ihr leichtlich zu erachten. Aber aus Gottes gnädiger Berleihung wissen wir uns mit seinen göttlichen Verheißungen und Zusagen auf folche und bergleichen Hiftorien zu tröften. Denn bei Cott, wie Dabid im 26. Bfalm fagt, ift unfer Beil, unfere Ehre, ber gels unferer Stärke und Zubersicht und Hoffnung; ber auch allein mächtig ist. Darum wir in tröftlicher Hoffnung stehen, seine Allmächtigkeit werde unsere Sachen und Beschwerung, zu unserem und unserer Söhne Besten (weil Gottes Güte und Barmherzigkeit noch täglich währet) allergnädigst schicken, und bie Gnade geben, daß wir auf diesem Reichstage unserer Verhaftung los werden und zu unser freundlichem lieben Gemahl, Söhnen, auch zu weniger Teil unferer Lande und Untertanen kommen, und unfer Leben in seiner göttlichen Furcht und der wahren christlichen Religion, dabei wir bis an unser Ende, will's Gott, zu verharren gedenken, in Ruhe beschließen mögen. Gott, dem die Rache gebührt, wird's gegen ben Ursachern auch wohl machen. Begehren aber gnädiglich, 3hr wollet in Eurer und den andern Kirchen Eurer befohlenen Superattendenz mit dem Gebet für uns mit allem getreuen Fleiß zu bitten anhalten. Daran geschicht unser gefällige Meinung, und wollten's Euch, dem wir mit Gnaden geneigt sind, hinwieder nicht bergen.

Datum Augsburg, Anno 1547.

Johann Friedrich der Altere. M.p.s.

## Ein Lied des D. Jufins Jonas bom Jahr 1546,

als das Tridentinische Konzil begonnen hatte.

"Des XX. Pfalm Auslegung, jnn Reim gefaft, zu beten und zu fingen, vor die löblichsten Gottfürchtigen Herrn, den Kurfürsten zu Sachsen | und Landgrauen zu heffen, und jrer Kur= und F. G. Mit= vorwandten. Nach der Melodeh, Bater unser im Himelreich. Durch D. J. Jonam 1546." Dies das Titelblatt einer aus vier Blättern bestehenden Flugschrift, "Gedruckt zu Wittemberg, durch Georgen Rhaw". Das Lied lautet also:

> Der Herr erhör' euch in der Rot, Der Sohn Gottes Herr Zebaoth, Auch wahrer Gott der Heilig Geift, Der aller Angst ein Tröster heißt, Wirk' in euch Gideonis Stärk', Beweif' an euch sein göttlich Werk. Gott geb' euch, daß eu'r ernst Gebet Den Namen Gottes anruss stet, Wie der Erzbater hat getan, Jakob, der teure, hohe Mann, Da er vor Csau war in Rot, In großer Fahr und sast im Tod.

Der Berg Jion find alle Stätt', Da man im Geift rufet und bet't, Der Gnadenstuhl ist JEsus Christ, So unser aller Mittler ist, Der tu' euch Hilf' durch start Gebet Der ganzen heil'gen Christenheit!

Ein Opfer und heilig Weihrauch Sei eu'r Gebet und Seufzen auch, Da ihr Chriftum ftets rufet an, Daß er wöll' fein der rechte Mann, Der Raifern, Rön'gen nimmt den Mut Und durch fein' Hand groß' Wunder tut.

Der geb' euch, was eu'r Herz begehrt, Bom Himmel er oft Sieg beschert Und gibt der Anschläg' selig End', Daß alle List der Feind' behend Muß plözlich werden gar zunicht, Wie's immer Menschen Herz erdicht't.

Da Gibeon fclug Midian, Ließ er mit Bofaun' fünd'gen an: Auf diefer Seit'n ift Gott der HErr, Gibeonis Schwert und Himmels Heer, Alfo im Ramen Chrifti wir Richten fröhlich auf dies Panier:

Auf unfrer Seiten JEsus Chrift, Auf's Papft's Seiten der Teufel ift. Wohl her! Mit Freuden gehn wir dran, Gott wird mit an der Spigen ftahn; Der ftärt' und geb' dem keden Mut, Der Gottes Wort hie Beiftand tut!

Wer Gott, Ehr', Lugend, Baterland Treulich meint, ber reg' nu fein' Hand! Es gilt jeht beutscher Nation Und heil'gem Ebangelion; Daß jeht der Papest gibet Gelb, Der vor gestohl'n hat aller Welt.

Ber leugnen will Gott und fein Wort, Der fahr' hin zu dem Fahnen dort, Da Höll' und Leufel find gemalt Und Papft in wilden Manns Geftalt, Da Gögendienft, all' fcredlich' Sünd' Wider Gott, Natur gehn all' Stund'.

Da Lügen gehn und ba man Blut Unschuldig viel vergießen tut; Do Trientisch Concilium Schweigt und lobet die Sünd' zu Rom, Vor welchen möcht' die Sonn' vorbleich' Und Lot aufs neu' aus Sodom weich'.

#### Bermifchtes.

Der HErr gewähr' euch all' eu'r Bitt', Der allezeit fein' Rirch' vertritt! Run merten wir vom himmel Sieg Und wie Gott's hand recht führt den Arieg. Sein' Gefalbten han teine Rot, Obgleich vor Augen steht der Tod.

Auf Roh und Wagen (ver)laffen fich, Die, HErr Chrift, nicht erkennen dich. Ju denken aber geb' euch Gott, Dah Gottes Sohn in höchster Rot Sein' heilig' Rirche selbst beschützt Und leichtlich alle Macht austrukt.

Ezempel ift der Sanherib, Den Gott auch aus dem Felb bertrieb, Da er bertrauet auf sein' Macht; Denn Gott allzeit für sein Boll wacht, Stürzt nieder allen stolzen Mut, Erhölt den Seinen Ehr' und Gut.

Du höchfter Kön'g im Himmel hoch, Der du allein regiereft doch, Ob menschlich Weisheit alle Lift Bersuchet, doch du selber bift Der höchfte Kat; erhör' uns bald! Dem Feinde wehre Gott's Gewalt! Armen.

# Bermifchtes.

D. Theodor Raftan von Kiel schreibt in der "A. E. L. R." (S. 1069) von dem, was feiner "modernen Theologie des alten Glaubens" zugrunde liegt: "Zugrunde liegt dies, daß ich die großen überweltlichen Momente der Christustradition wahre, aber die tradierten Erklärungen berfelben ablehne und mich mit Tatsachenkonstatierung begnüge. Bas ift das für eine Position, die ich damit einnehme? Rurz und gut und aus der Tiefe der Sache herausgefaßt: die des Rampfes gegen antiken und modernen Rationalismus. 3ch bitte dieses Wort hier nicht in dem firchengeschichtlich geprägten Sinne zu verstehen, sondern in dem Sinne beffen, was dieses Wort eigentlich besagt, in dem Sinne des ,alles verstehen wollen'. Dieser Zug, alles verstehen zu wollen, ift ein Element unsers geiftigen Lebens. Es liegt mir völlig fern, diesen Bug zu tabeln. Unser ganzes geschichtliches, ja unser persönliches Leben ift ohne ihn nicht denkbar. Es würde zu weit führen, wollte ich auch nur andeuten, was alles wir ihm, seiner Wirtung als stimulus verdanken. Aber ift damit gesagt, daß wir wirklich alles verstehen? 3ch will nicht fragen,

#### Bermifchtes.

wieweit unfer Welterkennen wirklich ben Anspruch hat, ein Verstehen au fein. Das würde auf rein philosophische Fragen führen. Sier hans delt es sich um Theologie. In der Theologie haben wir es mit Gott und dem, was Gottes ist, zu tun. Verstehen wir Menschen Gott? Und wenn nun dieser Gott sich geschichtlich und sonderlich offenbart, wie wir Chris ftusgläubigen des gewiß sind - ob das richtig ist oder nicht, ift eine quaestio facti, die hier draugenvor bleiben kann ---, muß da nicht dieser Offenbarung gegenüber eine analoge Frage Blatz greifen? Man miß= verstehe mich nicht. Es hätte eine göttliche Offenbarung keinen Sinn, wenn wir sie nicht fasten, wenn uns nicht flar werden könnte, was Gott damit will, was er uns damit verheißt und schenkt und was er darin von uns fordert. Aber das ist etwas ganz anderes als das Berftehen, von dem ich hier rede. Dieses Verstehen geht über das glaubensmäßige Erfassen ber tatjächlichen Offenbarung hinaus und ift ein Klarstellen, ein verstandesmäßiges Begreiflichmachen des Göttlichen, 3. B., um nabes liegende Beispiele zu nehmen, des inneren Verhältniffes von Bater, Sohn und Geift, der Einigung von Göttlichem und Menschlichem in der geschichtlichen Person Jesu, der Notwendigkeit, daß dieser Jesus als unser Versöhner und Erlöser hindurchmußte durch Leiden und Sterben, daß fein Kreuz unsere Erlösung ist. Wir Theologen, ja meinetwegen auch wir Chriften reden von diefem allen in febr geläufiger Beife; wir alle reden oft von Gott und von Göttlichem, als wenn das alles etwas sehr Liquides wäre. Aber gleicht diefer unfer geiftiger Betrieb nicht nur zu oft, scharf angesehen, dem wirtschaftlichen Verkehr mit geprägten Münzen? Wenn wir uns sammeln, wirklich Gott und Göttliches zu fassen, wird es dann nicht sehr stille in uns? Drängt sich uns da nicht tief innerlich auf, wie schlechterdings unzureichend unser Denken ift, unser Denken mit allen seinen Kategorien? Und wenn wir dann doch das Göttliche so ,rationalistisch' behandeln, wie das beides in antiker und in moderner Beise, in ponierender und in negierender, das ist, eins grenzender Art geschieht — ist das dann ohne Schaden? geschieht das ohne Schädigung der göttlichen Offenbarung und dessen, dazu diese ba ist in der Menschheit? 3ch begnüge mich damit, diese Frage aufzus werfen. überhaupt — den Rationalismus auszurotten, den antik ge= arteten wie den modern gearteten — daran denke ich nicht. Dazu bin ich zu lebensklug, dazu habe ich zu tief hineingeschaut in die natürliche Differenz in der geistigen Art der Menschen. Aber bas möchte ich boch und das muß ich: plädieren für das Recht der verftandesmäßigen Zus rüchaltung, dafür plädieren, daß wir von Gott reden dürfen als Bater, Sohn und Geist, ohne uns anheischig zu machen, die Geheimnisse einer immanenten Trinität zu enthüllen, daß wir von einem wahrhaftigen Menschen reden als dem Sohne Gottes, als dem Eingeborenen vom Bater, als dem, dessen Wesen in die Tiefen der Gottheit reicht, auch wenn wir bekennen müffen, diese eigenartige Persönlichkeit schlechter. dings nicht erklären zu können, daß wir das Kreuz preisen als den

Gnadenstuhl unserer Erlösung, auch wenn wir nicht bis in die Tiefen Gottes flarstellen können, warum die göttliche Liebe sich dokumentieren mußte in Leiden und Sterben. Das, wofür ich plädiere, ift dies, das Tatsächliche, das sich als solches in seiner Wirksamkeit offenbart, als folches Tatsächliche gelten zu lassen, auch wenn wir es nicht verstehen, und eben darum in dieser seiner Eigenart es stehen zu lassen. Das. wofür ich plädiere, ift die Erkenntnis, daß Gott und alles, was Gottes ist, unserm menschlichen Begreifen im letzten Grunde immer ein grokes Geheimnis bleibt. Das, wofür ich plädiere, ist der Respekt vor den Tatsachen und der Respekt vor dem Geheimnis, das in diesen Tatsachen ftedt." --- D. Kaftan geht von der falschen Voraussezung aus, daß die christliche Theologie menschliche, vernünftige Theoretisierung der Tat= sachen des Christentums sei. Alle eigentlichen Lehren der Schrift und der Kirche find ihm Sypothesen der menschlichen Vernunft, um den bifto= rischen Jesus zu verstehen. Bas also D. Kaftan verwirft als Rationas lismus, sind die Lehren, in welchen Gott felber uns seine großen Taten deutet. Und was er bezeichnet als Respekt vor dem Geheimnis, das in den Tatsachen des Christentums stedt, ist im Grunde genommen Verachtung eben dieser geheimnisvollen Lehren. D. Kaftan will die Liberalen befriedigen durch Preisgabe der criftlichen Lehren und die Positiven durch Festhaltung der christlichen Tatsachen. Aber beide, die criftlichen Tatsachen und Lehren, stehen und fallen miteinander. Ber bie christlichen Lehren leugnet, muß auch die Tatsachen des Christen= tums preisgeben. Und wer die christlichen Tatsachen intakt erhalten will, der darf auch die Lehren des Christentums nicht umdeuten.

¥. B.

"Leeber ut't Hochbütiche owerbragen." P. Hansen aus Bellworm in Schleswig=Holftein hat "20 faffische Leeder" veröffentlicht, gute über= sehungen alter Rirchenlieder ins Plattdeutsche. Es finden sich darunter "O höw'd vull Blood und Bunden", "JEsus lewt! Nu feeg ich frie: Dood, wat kannst du mi noch schrecken", "Wa schön lucht't uns de Morgensteern", "Een faste Borg is unse Gott". Generalsuperintendent D. Kaftan macht im "Schl. "Holst. Kirchen= u. Sch. "Bl." darauf aufmertfam und fordert Sachtundige auf, sich dazu zu äußern, besonders auch zu der Frage, ob "den Plattdeutschen für die Erbauung das Hochbeutsche als die Sprache, in der sie religiös unterrichtet sind, die will. kommenere Sprache ift". 218 fleine Probe mag hier die letzte Strophe von "O Haupt voll Blut und Bunden" abgedruckt werden: "Up't Letzte, wenn am bangsten Mi üm dat hart mag sien, Riek mi ut Pien und Angsten, HErr, dörch bin Angst und Bien; Din Krüz schall alltiebs blies wen Bi mi in all min Nood, Dat schall den Dood verdriewen. 280 ftarwt't sik denn so good." (A. E. L. R.)

## Literatur.

# House. 1906. 287 Seiten 9½×6 in Hottes Bort. Bon Carl und Deckelberzierung gebunden. Preis: \$1.00.

Diefes Buch ift der Vorrede des Verfassers gemäß dazu geschrieben, damit es solchen Erwachsenen in die Hand gegeben werden möge, die Unterricht in der chriftz lichen Lehre nötig haben und begehren, oder doch anzunehmen willig sind. Es entz hält eine turze biblische Geschichte und Ratechismusauslegung. Diesen Stoff bez handelt P. zorn in einer Weise, die für den Zweet des Buches besonders paffend erscheint. Die töstlichen Babrheiten der lutherischen Kirche tommen zur flaren und allgemeinverständlichen Darstellung, und der Segen wird nicht außenbleiben.

F. B.

THE ABRIDGED TREASURY OF PRAYERS. An epitome from the Larger "Gebets-Schatz" published by Concordia Publishing House, St. Louis, Mo. American Lutheran Publication Board, Pittsburg, Pa. Preis: 30 Cts.; beim Dutend: 25 Cts.; beim Gundert: 23 Cts.

Dieses Gebetbüchlein, das gegen hundert Gebete enthält, die für unsere Leser durch den Titel genügend charakterifiert sind, empfehlen wir gerne. — Aus dem= selben Verlag ist uns auch zugegangen: The Christ-Child. A Program for a Children's Service at Christmas. F. B.

Moberne Theologie des alten Glaubens in fritischer Beleuchtung. Von D. W. Schmidt. Verlag von C. Vertelsmann, Gütersloh, 1906. Preis: M. 2.40.

Diese Schrift richtet fich gegen D. Theodor Raftan, Generalsuperintendent für Schleswig, welcher die bekannte Parole "M o ber ne Theologie des alten Glausbens" ausgegeben hat. D. Schmidt bekämpft insonderheit die der kantischen Phislosophie entnommene Unterscheidung zwischen Glaubensurteilen und Biffensurteis len, welche D. Raftan seiner Theologie zugrunde legt. Und der "immanenten Entwickelungslehre" gegenüber vertritt er den Supranaturalismus. Bon der Seiligen Schrift läßt sich aber D. Schmidt ebensowenig leiten wie D. Rastan, der die Berbalinspiration verwirft und "die an Christus orientierte vernünftige überslegung" darüber entscheiden läßt, was in der Bibel Gottes Wort sei und was nicht.

F. B.

# Rirglich = Beitgeschichtliches.

### I. Amerika.

Bezug nehmend auf die intersprechen Ronferenz in Fort Bayne, schreibt P. Goos im "Synodalboten", dem Blatt der Ev.-Luth. Synode von Manitoba und den Nordwest-Territorien: "Genauer lautet die Frage" (um die es sich zwischen Missouri und Ohio handelt): ""Warum werden unter den Menschen die einen vor den andern bekehrt und selig, da doch die Enade Gottes in Ehristo allgemein ist (Cott will, daß allen Menschen geholfen werde), und alle Menschen in dem gleichen gänzlichen Verderben liegen?" Missouri antwortet auf diese Frage: Auf dieses Warum finden wir keine Offenbarung in der Heilig wird, dieses allein der Gnade Gottes und nicht etwa auch seinem bessert und serhalten der Gnade Gottes gegenüber zu verdanken hat, daß aber der Mensch,

٩

der nicht bekehrt und felig wird, dieses allein sich selbst zuzuschreiben hat; es ift feine eigene Schuld, fein übelverhalten der Gnade Gottes gegenüber. Bas über diese beiden uns geoffenbarten Bahrheiten hinausgeht, ist göttliches Geheimnis, das sollen wir nicht erforschen noch darüber grübeln. Ohio dagegen will zwar auch das "Allein aus Gnaden" festhalten, sagt deshalb auch, daß der Mensch bekehrt und selig wird, ift Gottes Gnade, und daß ein Mensch nicht bekehrt und felig wird, feine eigene Schuld, will aber das "Warum der eine vor dem andern' erklären durch das Verhalten des Menschen und schliekt von dem übelberhalten derer, die unbefehrt bleiben, auf ein Befferverhalten derer, die bekehrt werden. Es handelt sich also in diesem Streit um einen haars scharfen Unterschied — und allzu scharf macht schartig. Einem Christen sollte das genug sein, daß er im Glauben weiß: Daß ich bekehrt und gläubig bin und felig werde, das verdanke ich freilich nicht mir felbst, sondern allein der Gnade Gottes; mir ist Erbarmung widerfahren, Erbarmung, deren ich nicht wert, das zähl' ich zu dem Bunderbaren, mein stolzes Herz hat's nie begehrt. Dem Unbekehrten und Ungläubigen aber ift zu sagen: Es ift allein deine eigene Schuld, fo du unbekehrt und ungläubig bleibst und verloren gehst; du haft nicht gewollt. Auf die Frage aber: Barum der eine vor dem andern bekehrt wird, da doch alle in gleicher Schuld und in gleichem Verderben find, Gottes Gnade aber allaemein, ift die beste Antwort die, welche der HErr seis nen Jüngern gibt, da sie fragen: "HErr, meinst du, daß wenige selig werden?" nämlich: "Ringet danach, daß ihr durch die enge Pforte eingehet." Bie P. Goos fagt, fo ift es. Es gabe keinen Streit über die Lehre von der Bekehrung und Gnadenwahl in der lutherischen Kirche Amerikas, wenn man allerseits die superkluge Vernunft in Schranken hielte und nicht zu ers flären suchte, was doch keine Vernunft erklären kann, vielmehr so lange ein Geheimnis bleiben muß, bis Gott in jenem Leben uns die rechte Antwort gibt. Bas P. Goos fagt, erinnert uns an die trefflichen Borte, in welchen P. Rembe aus der Ranadaspnode sich vor etlichen Sahren zu der missourischen Stellung Ohio und Jowa gegenüber bekannte. ¥. B.

Die goldene Mittelftraße ift das nicht, wenn D. Saas vom Mühlenbergs College bei der Grundsteinlegung des schönen Bibliothekgebäudes in Mount Airy den "Typus der Theologie", die vom Generaltonzil gepflegt werden müßte, bezeichnete als "a type of theological scholarship that shall steer clear of old stereotyped dogmatic formulas on the one hand and of the erratic tendency among the negative critics to skim over great historic problems instead of putting themselves into the life and spirit and conditions out of which the Scriptures grew." - So reden auch Seeberg, Raftan, Grützmacher und andere: Die alten stereotypen dogmatischen Formeln vermöchten sie nicht mehr anzunehmen und darum müsse eine "moderne Theologie des alten Glaubens" oder eine "moderne positive Theologie" neu gebildet werden, die hineinpasse in den Rahmen des modernen Geisteslebens. Die Erfahrung aber lehrt, daß bei diesem Entkleidungs= und Neueinkleidungs= prozek Seeberg sowohl wie Raftan die alten Wahrheiten selber verloren geben. Im Grunde meinen sie auch gar nicht die "alten Formeln", sondern die "alten Lehren". Will sich nun Mount Airy in das Kielwasser dieser Theologie begeben? Ein Beispiel dafür, wohin diese Art der Theologie führt, haben auch D. Jacobs und D. Haas bereits geliefert. In der Lehre von der Infpiration haben nämlich beide die wörtliche Eingebung der ganzen Seiligen Schrift preisgegeben und damit offenbar nicht etwa bloß eine veraltete Formel über Bord geworfen, sondern die klare Schriftlehre selber: "Alle Schrift — von Gott eingegeben." F. B.

Unter ber überfcrift "English Lutheran Literature" fchreibt ber Lutheran: "A German cannot think to-day, neither can the most accomplished author express his thoughts in German, without using Luther's expressions, or without reference and allusion to the hymnology or the history of the Lutheran Church. The same applies to the Scandinavian languages and their literatures. They are the embodiment of the Lutheran life and are shaped by it and in turn shape their possessors and users into this life. The life of the English language is not Lutheran. It is composite, reflecting the Anglican, the Puritan, the Methodist influence. Why should it not in America reflect the Lutheran life and show its effect? When once it does this, it will become the handmaiden of the Lutheran Church, but not before. If English Lutheran writers to-day have a mission, - and they surely have, - it is to impress upon the thought and life and spirit of the English language the very life and being of the Church of the Reformation in America." — Die englische Sprache wird zur Magd der lutherischen Kirche, sobald sie als Mittel benut wird, die lutherischen Bahrheiten unter das Bolt zu bringen und englisch-lutherische Gemeinden au gründen. Dazu eignet sich auch die englische Sprache so gut wie jede ans dere. Und die Tatjache, daß jemand ein Kassisches Deutsch oder Standinavisch fpricht, verbürgt sein Luthertum ebensowenig, wie die Tatsache, daß jemand ein flassisches Englisch spricht, an sich ein Hindernis des wahren Luther-Die deutsche Sprache macht niemand zum Lutheraner und die tums ift. englische niemand zum Frrlehrer. Die deutsche und englische Sprache unterscheiden sich nicht sowohl dadurch, daß sich die englische weniger eigne, die echt chriftlichen und lutherischen Wahrheiten zum rechten Ausbruck zu bringen wie die deutsche, als vielmehr durch die reichhaltige lutherische Literatur in der deutschen und die große Armut an genuin lutherischer Literatur in der englischen Sprache. Diesem Mangel aber so bald als möglich abzuhelfen, das ift mit die Aufgabe der lutherischen Kirche in Amerika. Und wenn dies geschieht, so brauchen wir uns nicht groß zu bekümmern um das, was dem Luthoran die Hauptsache zu sein scheint: "to impress upon the thought and life and spirit of the English language the very life and being of the church of the Reformation in America." Hieraus folgt aber auch: Solange es keine genügende genuin lutherische Literatur in der englischen Sprache gibt, sollte sich ohne Not kein englisch= lutherischer Baftor zufrieden geben mit der blogen Renntnis des Englischen. sondern mit nichts Geringerem als ber gründlichen Renntnis des Deutschen, ober boch einer der andern Sprachen, die im Besite einer vollständigen treu lutherischen Literatur find. Nur so wird er eben imftande sein, selbständig fich dabon zu überzeugen, was eigentlich genuin lutherische Lehre ift, und für sich und seine Gemeinde den vollen Segen des Luthertums recht ausaubeuten. F. B.

Die Schwentfelbianer, die gegenwärtig gegen 1000 Anhänger zählen, feierten im September in Philadelphia den 172. Jahrestag ihrer Landung in Amerika. Im Jahre 1732 wanderten 161 Schwenkfeldianer nach Amerika aus und kamen am 22. September in Philadelphia an. Prof. Dr. Elmer Krauß vom lutherischen Seminar des Generalkonzils in Chicago hielt bei der Feier in Philadelphia die Festrede. — Im 12. Artikel der Konkordienformel

werden die Hauptirrlehren der Schwenkfeldianer aufgezählt und verworfen. Das Generalkonzil bekennt sich auch zur Konkordienformel; wie konnte also ein Professor ihrer Lehranstalten diesen groben Schwärmern die Feftrede halten? R. B.

"Jowa und Ohio. Unter diefer überschrift" - fo fchreibt das "Rirchenblatt" von Reading — "findet sich in der "Lutherischen Kirchenzeitung" der Ohiospnode ein bemerkenswerter Artikel aus der Feder des streitbaren Redakteurs P. Lensti. Bemerkenswert ist diefer Artikel, weil darin besonders auch von dem Verhältnis der Jowas und Ohiospnode zum Generalkonzil die Rede ist. Bekanntlich hatte auf der letzten Versammlung des Generalkonzils ber Präsident der Jowaspnode erklärt, daß seine Synode und das Konzil in Blaubensgemeinschaft ständen. Durch den gemeinsamen Gegensatz gegen Milsouri sind nun wieder Jowa und Ohio einander bedeutend näher gekom= men und haben fürglich die ersten einleitenden Schritte zu einer noch engeren Verbindung getan. Daraus hatte man gefolgert, daß diese Annäherung zwi= schen Ohio und Jowa zugleich eine Annäherung zwischen Ohio und dem Generalkonzil bedeute. Dies stellt jedoch der Redakteur der Kirchenzeitung in dem erwähnten Artikel ganz entschieden in Abrede. In wenig gewählten Ausdrücken macht er zunächst seinen Lesern klar, daß seine Synode mit dem Ronzil nichts zu tun haben wolle, besonders deswegen, weil die ,berühmte Diftrikts= synode von Ohio' zum Konzil gehöre. "Hier', so schreibt er, "sind ja all die Geister, die von uns ausgingen, weil sie nicht mit uns eins waren. Wir soll= ten nun unfern Standpunkt verlassen und zu diefen Gesellen uns hinabbegeben? Danke schönl' Er macht dann weiter seinen Lesern klar, daß auch an eine engere Verbindung mit Jowa nicht zu denken sei, wenn diese Synode am Generalkonzil wirklich festhalten und mit demselben in Glaubensgemein= schaft bleiben wolle: ,ein tirchengemeinschaftliches Festhalten Jowas am Konzil würde eine Mauer bilden, welche uns von Jowa getrennt halten müßte. Jowa tann nicht mit dem einen Arm das Konzil umfassen und mit dem andern die Ohiospnode. Bie die Dinge jest liegen, gilt hier ein entweder - oder'. Vertritt der Redakteur der "Rirchenzeitung' den Standpunkt der Ohiosynode, fo darf man aus feinen Ausführungen den Schluß ziehen, daß der Jowaspnode der Weg nach Ohio allerdings offen fteht, aber nur unter einer Bedingung, und diese Bedingung ift: Los vom Kongill Auf die weitere Entwicklung der Sache und namentlich auf das Resultat der im Februar zwischen Vertretern der Ohio= und Jowaspnode stattfindenden Konferenz darf man wohl gespannt sein. übrigens glauben wir, daß auch das Generalkonzil nicht ohne weiteres bereit wäre, mit Ohio in eine engere Verbindung einzutreten. Bir wenigftens haben uns bisher nicht überzeugen können, daß die von Ohio im Rampf gegen Miffouri vertretenen Lehren nach allen Seiten hin einwandsfrei find." Vor etlichen Jahren erklärte ebenfalls auf der Versammlung des General. fonzils der verstorbene Prof. Pröhl als Vertreter der Jowaspnode: das Generalkonzil sei die beste Bertretung des Luthertums in Amerika. ¥. B.

Die Galesburger Regel in der Generalspunde. Ju diefer Regel hatte sich vor etlichen Monaten die Chicago-Konferenz der zur Generalspunde gehörenden deutschen Wartburgspunde durch einen Beschluß betannt. D. Butler bemerkt dazu im Lutheran Evangelist: "Es geht uns ein, wie es scheint, wohlbeglaubigtes Gerücht zu, daß die Wartburgspunde, eine der geachteten Synoden der Generalspunde, sich zu dem, was unter uns als Galesburger Regel betannt ist, betannt hat. Diefe Regel ist: Lutherische Kanzeln nur

Digitized by Google

•

für lutherische Bastoren und lutherische Altäre nur für lutherische Rommunis tanten. Wir hoffen, daß dieses Gerücht der Begründung entbehrt. Diefe Regel ift nach dem Buchstaben und Geist durchaus in Biderspruch mit dem Geist der Praris der Generalspnode. Sie schmedt nach den dunklen Tagen bes bogmatischen Krieges, von dem Gott sein Bolt in seiner Gnade errettet und ausgeführt hat in einen größeren Raum, in welchem wir auf der Kanzel und am Altar unfers gemeinsamen herrn Gemeinschaft halten mit allen, welche er berufen hat, das Ebangelium zu predigen, und mit allen, welche er annimmt als seine Nachfolger und Jünger." — Bill die Bartburgspnode mit ihrem Beschluß Ernst machen, so wird sie ihre Berbindung mit der Generals synode lösen müssen. Dem "Zionsboten" zufolge scheint man aber die Sache nicht sonderlich ernft nehmen zu wollen. In demfelben heißt es nämlich: "P. D. Butler in Bashington, D. C., scheint durch den 'rumor', daß sich die Wartburgspnode zur Galesburg=Regel mit Bezug auf Kanzel= und Altar= gemeinschaft bekannt habe, unruhig geworden zu sein. Wenn P. Butler für sich das Recht beansprucht, mit andern Benennungen Kanzel= und Altar= gemeinschaft zu pflegen, sollten die Baftoren der Bartburgspnode nicht das Recht haben, solche Gemeinschaft nicht zu pflegen?" ¥. B.

Bon ber Gemeinschaftsbewegung in Deutschland schreibt D. Nebe im Lutheran Observer: "Just wait until the sons of this revived Pietism (Ges meinschaftsbewegung) have gone through the universities and occupy the leading positions in church and state, then also Ritschl's theology now dominating the cathedras will be replaced by a theology more in harmony with the confessions of the church. After the sway of Rationalism in Germany a century ago the reaction brought on a revival of Pietism, and the young students from this movement soon began to turn their interest to the confessions. This gave to Germany such men as Tholuck, Neander, Hengstenberg, Harless, Kliefoth, Philippi, Thomasius, Frank, Kurtz, Kahnis, Delitzsch, Luthardt, Vilmar, Cremer, Zoeckler. Such a wave is coming again. I had the opportunity of seeing something of it when I delivered my lectures before the Christian student societies which were especially strong at Tuebingen, Halle, and Berlin. These students gather in meetings for prayer, edificational study of the Scriptures, and study of mission work. They form a general organization and annually hold a mass meeting in the city of the Wartburg at Eisenach. Is not the hope justifiable that these students, after they have grown into even larger numbers, will eventually bring about a change also in the theological world of Germany? Their theology, then, may not be an exact repetition of the positions of that great generation of witnesses that has now left the field of action, but it will be a positive theology based upon the great constructive principles of the Reformation, a theology that will have its strength in saying Yes instead of No." – Gewiß kann Gott in seiner Gnade auch die schwärmerischspietistische Gemeinschaftsbewegung benuten, um die Rirche von neuem zu beleben, aber der naturgemäße Rurs des Pietismus und des Enthusiasmus führt nicht zur positiven Theologie, sondern in den Hafen des Rationalismus. Und wenn D. Neves Prophezeiung sich erfüllen follte, fo wäre das nur ein neuer Beleg für die alte Bahrheit: "Ihr gedachtet es böje zu machen; aber Gott gedachte es aut zu machen." ¥. Ø.

Diakonifien auf den methodistischen Ranzeln. In Cincinnati tagte im Oktober eine Bersammlung von Bertretern fämtlicher methodistischen Diakonissenanstalten des Landes. Im Berichte des "Christlichen Apologeten" heißt es: "Am (Sonntag) Vormittag hatten die Diakonissen die verschiedenen Kanzeln der Stadt besetzt, und die Reden, die über das Diakonissenwerk ge= halten worden sind, werden jedenfalls ihre Frucht nicht schuldig bleiben." — Wie ein solches Predigen der Diakonissen stimmt mit 1 Kor. 14, 34 und 1 Tim. 2, 12, sagt der "Apologete" nicht. F. B.

Bon den Früchten der Bereinigung der nördlichen und Cumberland-Presbyterianer lefen wir im Witness: "In Tennessee the court allows the Anti-Union party to retain and use the name Cumberland and to publish the standards of that Church, and in certain particular congregations has given order that the use of the church buildings shall be divided equally between the two parties. The main question of the validity of the union is not yet decided. In Georgia the Circuit Court has declared that the union is null and void on the ground that 'the action of General Assembly was without constitutional authority and in conflict with the express provisions of their constitution.' The litigation will probably be continued until the Supreme Court of the United States gives its judgment on the case." — Benn es sich um eine Vereinigung in der Wahrheit handelt, so darf man die Folgen nicht scheuen, auch nicht, wenn sie Spaltung der Gemeinden bedeuten. Bei der Vereinigung zwischen den Presbyterianern aber handelt es sich um eine unionistische Vereinigung wider die Wahrheit. ¥. B.

Bur Bortinfpiration ber Seiligen Schrift bekennt fich auch die reformierte "Kirchenzeitung", die also schreibt: "Neuerdings behauptet man: das Wort Gottes ist wohl gott-menschlich, aber es seien doch nur die Gedanken und nicht die Worte inspiriert! Belch ein Biderspruch! Schon Ebrard in seiner Dogmatik (Par. 15, Anm. 1) weist darauf hin, daß der alte Boetius diese Ansicht über die Gedankeninspiration längst widerlegt hat. Nur weil man sich die Wortinspiration immer in einer sehr mechanischen Beise vorzuftellen beliebt, darum diefer Anftoß. Die heiligen Schreiber find auch nach der Verbalinspiration keine willenlosen "amanuenses" gewesen, keine mechanischen Sprachrohre, sie haben sich aber selbstbewußt und frei dem mechanischen Geschäft des Schreibens unterworfen, haben sich selbstbewurtt zu bewußtlofen und als Sehende zu blinden Federn des Heiligen Geiftes machen laffen! Dr. Mühlmeier fagt: "Bom Seiligen Geift erhielten fie die Lust, den Stoff, die Ordnung, das Maß, die Ausdrücke, die Form und stans den unter seiner besonderen Leitung und Bewahrung." In der Theorie mag sich manches andere sehr schön ausnehmen, aber in der praktischen Birksams feit kann ein Diener des göttlichen Wortes nur das mit Segen durchführen: zu bleiben bei dem Zeugnisse Christi für die ganze Heilige Schrift; das führt aber notwendigerweise zur Wortinspiration, ohne welche es überhaupt pspchologisch gar keine wahre Gedankeninspiration gibt, sondern böchstens eine "Gefühlsinspiration". Ohne ein bestimmtes Wort überhaupt einen Gedanken flar ausbrücken zu wollen, wäre fürwahr eine "gedankenlose" Sache. Das Wort ift ohne Zweifel der Träger des Gedankens; wenn 3. 18. ein Prophet feine Sendung an fein Bolt ausführt, da wäre es doch gang undent. bar, daß Gott nur etwa einen unbestimmten Drud auf feine Seele oder eine Gefühlserregung hervorrufe und die Worte dann ganz feiner eigenen Willfür Geschieht es schon in der weltlichen Literatur, daß die großen überlasse. Dichter oft Gedanken in Worte gekleidet haben, von denen sie sich nicht Rechenschaft geben konnten, wie sie dazu gekommen find, warum sollte ber Seilige

Geift nicht auch gleichzeitig in königlicher Sicherheit und göttlicher Schöpfer= macht das autreffende Wort für die herabewegenden Gedanken gestalten und auf die Lippen legen können? Dem Apostel Baulus und allen Reformatoren ift darum gerade das äußere Wort das einzige adäquate, gottgeordnete Mittel, durch das uns der Geilige Geist fein Wort und seine Rraft offenbart. Ohne diefes äußere Wort reiten wir auf Bind und Bolken und schwärmen ins Blaue hinaus!" Ferner: "Faffen wir noch einmal alles turz zusammen, fo scheuen wir uns durchaus nicht, getrost zu gestehen, daß jegliche Formulie= rung diefes Mhsteriums, das heißt, wie der Seilige Geift sich mit dem Geifte des Menschen verbunden hat, unzureichend ist, denn unser Bissen ift und bleibt Stückwert hienieden; das jedoch tritt überall in der heiligen Schrift flar und deullich hervor, daß in ihr nichts "Profanes" ift, auch nicht ein ein= siges Wort. So sind nach dem Apostel die Kinder der Christen durch ihre Eltern mitgeheiligt, so ist das Stein= und Holzwert am Tempel mitgeheiligt und nicht mehr profan, wie im Balde und Steinbruch zuvor. Es bleibt für immer festbestehen: die ganze Schrift ist von Gott eingegeben und darum ist sie ganz wahrhaftig, ganz glaubwürdig und in allen Stücken siebenmal durchläutert, Pf. 19."

Baftoren, bie nicht Baftoren fein wollen. The Reformed Church Herald schreibt der "R. Kd." zufolge: "Während es wahr ist, daß wir nicht viele Baftoren für unsere leeren Stellen haben, finden wir doch, wenn wir die Predigerlifte durchgehen, daß, wenn die Paftoren, welche jet nicht im Amt tätig find, willig wären, an die Arbeit zu gehen, fehr wenige unferer Bfarrstellen predigerlos zu fein brauchten. Biele von diefen müßigen Pastoren find noch verhältnismäßig jung. Sie sind noch leistungsfähig und haben wahrscheinlich noch viele Jahre vor sich. Manche von ihnen haben irgend ein Geschäft angefangen, andere find fo gestellt, daß es ihnen zur Beit nicht paßt, die pastorale Tätigkeit wieder aufzunehmen, so sagen sie uns wenigstens, während andere einfach auf ihren Lorbeeren ausruhen, ohne daß man einen besonderen Grund für ihre Untätigkeit erfährt. Deshalb ift es nicht gang richtig, zu fagen, daß wir fo großen Mangel an Pastoren haben, aber es ist richtig, zu fagen, daß wir eine anschnliche gabl Bastoren haben, die nicht im Predigtamt tätig sein wollen - und daher kommt es, daß es an aktiven Predigern fehlt."

Bon ber Taufe fagt ber baptiftifche "Senbbote": "Die Taufe ift uns mehr als ein leeres Zeichen, sie ist uns ein höchst bedeutungsvolles Symbol von dem im Innern erfahrenen Bert der Biedergeburt, fie ift uns ein Att des Gehorsams dem Herrn Jesu Christo gegenüber, der gesagt hat: "Wer da glaubet und getauft wird, der wird selig werden.' Der Gehorsam gegen ben herrn, das Befolgen feines Befehls verleiht einen Segen, welchen diejenigen, die dem herrn diesen Gehorfam nicht leiften, nicht erfahren." Den Baptisten ist also die Taufe nicht ein Bert, das Gott an uns tut, und da uns Gott Vergebung ichenkt und darreicht, sondern ein Werk, das der Menfch Gott tut und durch welches er fich von Gott Segen erwirbt. Der Grundfehler bei den Sekten ift der, daß sie die Schriftlehre nicht kennen, daß Gott die gange Welt um Christi willen bereits absolviert hat und diese Bergebung nun im Wort und Sakrament darreicht. Wer diese Lehre nicht kennt, dem tönnen allerdings die Gnadenmittel nur leere Zeichen und im besten Falle "höchft bedeutungsvolle Symbole" fein. F. B.

36

Die Baptisten und bie Lindertaufe. Der "Sendbote" schreibt: "Ja, Christus hat viel auf die Rinder gehalten, und die Baptisten halten auch viel auf die Rinder. Sie weihen dieselben von frühefter Jugend an dem herrn im Gebet; sie suchen sie zu erziehen ,in der Bucht und Vermahnung zu dem Herrn'; sie find bestrebt, dieselben so früh wie möglich dem Seiland aus zuführen. Während die Baptisten keine Säuglinge taufen - was gang unbiblisch, unsinnig und zwedlos wäre —, taufen sie doch mit Vorliebe Rinder, das heißt, solche Kinder, die schon verstehen, was es heißt, dem Heis land das Herz zu schenken, und es getan haben. Wir schließen die Kinder nicht aus von den Gnadenmitteln, sondern im Gegenteil, wir bringen sie von frühester Jugend an unter ben Einfluß der Enadenmittel. Die Taufe macht nicht selig. Die Baptisten sind viel barmherziger gegen die Kindlein als die Lutheraner mit ihrer unbiblischen Tauswiedergeburt; denn nach dieser Lehre müssen sie halten, daß alle Rindlein, die ungetauft sterben, verloren sind. Die Baptisten dagegen glauben, daß die Kindlein, die, soweit es bewußte Sünde angeht, im Unschuldszuftand sterben, nicht verloren sind. Wir sind davon überzeugt, daß die falsche Lehre von der Tauswiedergeburt und die baraus erwachsene Lehre von der Säuglingstaufe mehr Schaden angerichtet und mehr Seelen ins Verderben gestürzt haben, als alle andern grrlehren, bie sich im Laufe der Zeit in die sogenannte Christenheit eingeschlichen haben." Sierzu bemerken wir: 1. Wenn Chriftus die Rinder durch die Taufe fegnen will und die Baptisten dies verhindern, so ist das beides Ungehorsam gegen Gott und Unbarmherzigkeit gegen die Rinder. 2. Wenn der "Sendbote" behauptet: "Die Taufe macht nicht selig", so lügenstraft er damit Christum und setzt fein "Nein" wider das "Ja" der Bibel. (1 Betr. 3, 20. 21; Tit. 3, 5; Eph. 5, 26; Apost. 2, 28; 22, 16.) 3. Die Behauptung des "Sendboten", daß nach lutherischer Lehre "alle Kindlein, die ungetauft sterben, verloren sind", ist falfch, denn die Taufe ist nicht das einzige Gnadenmittel, und nach lutherischer Lehre ist Gott überhaupt nicht an gewisse Mittel gebunden, wohl aber der Mensch, dem Gott feine Ordnungen gegeben hat. 4. Wenn endlich der "Sendbote" behauptet, daß die Lehre von der "Tauf= wiedergeburt" und die Kindertaufe "mehr Schaden angerichtet und mehr Seelen ins Verderben gestürzt haben als alle andern Frrlehren", fo lästert er damit Gott und die göttliche Wahrheit und offenbart damit nur, daß er tein Verständnis hat von dem Kern der christlichen Lehre, nach welcher Gott es ist, der aus Gnaden, um Christi willen dem Sünder die Bergebung anbietet und durch seinen Geiligen Geist den Glauben, der diese Bergebung annimmt, im Menschen angündet, und daß Gott dies tut durch Mittel, zu welchen auch die Taufe gehört. F. B.

Ein römischer Bischof schreibt über bas Tanzen: "Die Welt mag über folche Lehre spötteln und unsere Anklagen übertreibungen und unvernünftige Genauigkeit ohne solides Fundament nennen. Das leichtfertige Mädchen sieht nichts Unrechtes darin, daß sie zum Tanze geht, bis, wie der nichts ahnende Schmetterling, der sich zu sehr der Flamme naht, sie die Flügel ihrer Seele von der Flamme unreiner Liebe versengt hat, und ihre Unschuld ift für immer verschwunden und nichts bleibt ihr übrig als die dunkle Aussicht einer ruinierten Jukunst, wenn nicht gar ein frühes Grab der Schande. Die Väter und Erzte brandmarken einstimmig die Sitte des Tanzens als einen anstedenden Anzug der Gottlosigkeit und Schamlosigkeit, als eine Schule der Unzucht und das Grab der Unschuld. Unter den Arten des

modernen Tanzes, die von Theologen als entschieden unzüchtig angezeigt und deshalb ftreng verboten find, find der sogenannte Polka, Walzer, Galopp und andere von verwandter Natur." Dieselben Kömlinge aber veranstalten Tänze, wenn es gilt, Geld für die Kirche herauszuschlagen. Da heiligt der Zwed den Papisten auch Polka und Walzer wie Roulette und raffling und viele andere sündliche Dinge. F. B.

Die Stellung zum Sabbat betreffend schreibt die American Issue: "The German theological conception of the Sabbath is totally different from that which underlies that of most American churches. It is that the Sabbath was abrogated by the law of Moses, and that the method of the observance is wholly a matter with the individual or church conscience. being left unfixed by Christ. The bulk of the American churches believe the Sabbath to be of Divine appointment, simply a continuation of the Mosaic regime. Because of this difference, we have the different practice of many of the Lutheran churches with regard to Sunday observance." Hierzu bemerken wir: 1. Die falfche Lehre, daß die Sonntaasfeier oder doch bie Feier eines Tages aus sieben von Gott geboten sei, wird gegenwärtig bon den meiften Theologen und Predigern in Deutschland geteilt und nicht verworfen. Auch in diesem Stück haben sie das lutherische Bekenntnis fallen gelaffen. 2. Es ist barum grundfalsch, wenn man die Sonntagsentheiligung in Deutschland und unter vielen Deutschen in Amerika darauf zurüdführt, daß die lutherische Kirche kein göttliches Sonntagsgebot kennt. 8. Die lutherische Lehre vom Sonntag, nach welcher Gott unser Gewissen im Neuen Testament an gar keinen bestimmten Ruhetag gebunden hat. führt nie zum Mißbrauch des Sonntags oder irgend eines andern Ruhetags, sondern immer nur zum rechten Gebrauch desselben, denn die lutherische Kirche schärft den Christen ein, daß ihre höchste Bflicht die ist, die Brediat und Gottes Wort nicht zu verachten, sondern dasselbe heilig zu halten, gerne zu hören und zu lernen und ihre Zeit auch zu allerlei Werken der Liebe recht auszubeuten. ¥. B.

Bie bie Briefter bie Bahlen an beeinfluffen fuchen, zeigte fich gleich bei der ersten Wahl auf den Philippinen. Der Erzbischof von Manila veröffent= lichte in dem Manila Daily American einen Artikel: "Die Lehre der heiligen Rirche die Babl öffentlicher Beamten betreffend." In demfelben wird Leo XIII. zitiert, der den Katholiken gebiete, nur für solche Männer zu ftimmen, die treue und lohale Katholiken sind. Und der Erzbischof selber er= flärt: "The ones who have in keeping your body and soul ask that you do not only vote for men who are wise, but for men who are good Catholics." "Because many of you do not know for whom you should vote, you must confer with your Father Confessor and other good men of the Holy Church who have clean consciences toward God." "Never vote for any other than a True Catholic." — Die Priester sind noch längst nicht gesonnen, ihre welt= liche Macht auf den Philippinen preiszugeben. Von feinen Anmaßungen läßt Rom keinen Tüttel fahren. Die Art und Beise aber, wie es dieselben geltend macht, richtet sich nach den Umständen. — Das Eigentum, welches die von Aglipay gegründete "Unabhängige Katholische Kirche in den Philip= pinen" sich angeeignet hatte, ift ihr vom Gericht genommen und den Katholiken zugesprochen worden. Aglipat bemüht sich, die Bibel zu verbreiten. Mehr als 100,000 Neue Testamente find in Umlauf gesetzt worden. - Mit welcher Bosheit aber die Ratholiken in den Vereinigten Staaten über die protestan= tischen Miffionen in den Philippinen und Kuba erfüllt find, dadon zeugt die Catholio World, welche die Katholiken in den Vereinigten Staaten zu fana= tissieren sucht insonderheit gegen die methodistischen Miffionare, die sie be= zeichnet als "foreign mischief-makers under the guise of Methodist missionaries who, having no field for their labors at home, intrude their morally malodorous presence in Catholic lands and win thereby the meanest kind of livelihood from the contributions of their gullible dupes in the United States."

Der Miffisn ber Brüber-Unität in Labrador hat der Gouberneur von Newfoundland, William MacGregor, bei einem amtlichen Besuche, folgendes Lob gespendet: "Es erscheint kaum möglich, viel mehr für die Erziehung der Innuit=Rasse (Estimos) zu tun, als was von den Missionaren der edangelischen Brüder=Unität (Moravians) geleistet worden ist. In bezug auf die Zahl der Personen, welche lesen können, kann Labrador gut jeden Vergleich mit unsern weichen Gemeinden, die mir bekannt sind, aushalten. Es ist wahr, dah an der Küste Labradors kein Gesängnis, keine Polizei, kein Magi= strat vorhanden sind. Aber diese Anhängsel der Civilisation scheinen, so notwendig sie anderwärts sind, hier nicht ersorderlich, soweit es sich um Aufrechterhaltung der Ordnung handelt. Die moralische Kontrolle der Mission, welche in der Bergangenheit ersolgreich gewesen ist, scheint auch sür die Gegenwart völlig genügend." — Auf Labrador ist die Brüder-Unität schon 135 Jahre tätig. F. B.

Das die Theorien der Biffenschaft unauverläffig find, bekennt nun auch ber Independent. In demfelben schreibt Gustave Le Bon ("one of the most many-sided scientists of France") unter ber überschrift "The Decay of Matter": "In the first place, I must call attention, in a few words, to the ideas which prevailed scarcely ten years ago concerning the permanence of matter, even though transformation may occur. The indestructibility of matter is one of the small number of dogmas which modern science has accepted from ancient science without modification. From the time of the great Roman poet Lucretius, who made it the fundamental element of his philosophical system, down to the days of the immortal Lavoisier, who planted it on a base that was considered eternal, this sacred dogma had never been weakened and nobody dreamed of calling it into question. Matter itself appeared to be inert, and to give it animation some outside force was necessary. Modern science considered this force to be a transformation of a grand entity, energy, to which had been given the attribute of immortality; so that while everything else in the universe was condemned to perish, two elements alone, matter and energy, escaped this fatal law. Though undergoing ceaseless transformation, they remained indestructible and consequently immortal. But the facts brought out by my researches and the results springing therefrom prove, on the contrary, that matter is not eternal and can vanish without return. . . . Matter, which was formerly supposed indestructible, gradually diminishes by the continual dissociation of the atoms which compose it. . . . Matter, heretofore looked upon as inert and unable to give out more energy than had been communicated to it, is, on the contrary, an immense reservoir of energy, intra-atomic energy, which it can spend without borrowing anything from without." - Hierzu heißt es unter anderm in den editorials:



"This would, of course, mean that neither of the two great generalizations of science, the laws of the conservation of matter and of energy, are strictly and ultimately true." "The layman has been led to believe that such laws as gravitation, the conservation of matter, and the immutability of the elements are the most certain and absolute truths of science. But now he hears reputable men of science talk calmly about the decay of matter and the transformation of one element into another, and gravely consider a theory, like the electron theory of matter, which, according to Poincaré, makes invalid two out of Newton's three laws of motion. . . Therefore he is astonished and puzzled to see that in the scientific world these revolutionary theories are received with interest and even pleasure, and in the criticism to which they are subjected there is scarcely a trace of animosity. And he does not see why men of science who have accepted doctrines apparently contradictory to their former teachings do not appear shamefaced and apologetic before the public, like augurs whose tricks had been exposed. The difficulty of the layman arises from his not understanding how a scientist looks at his science; not realizing how firmly he holds to its facts and how loosely he holds to its theories. The scientist never bothers his head with the question whether a particular theory is true or false. He considers it simply as more or less useful, more or less adequate, succinct and comprehensive. A theory is merely a tool, and he drops one theory and picks up another at will and without a thought of inconsistency, just as a carpenter drops his saw and picks up his chisel, He will say that the earth moves around the sun one moment, and the next will revert to the theory of Chaldean astronomers, because it is more convenient, and say 'the sun rises.'" - Bon den Biffenschaften unters scheidet sich die Theologie gerade auch dadurch, daß ihre Sätze ebenso genau als ewig wahr und gewiß sind, weil sie auf dem inspirierten Wort der Schrift ruhen, während die Theorien und Sypothesen der Bissenschaften, eben weil fie teils auf menschlicher Phantasie, teils auf höchst beschränkter menschlicher Beobachtung und Forschung beruhen, immer schwankend und unsicher bleiben.

¥. X.

In Ranada wurde fürzlich ein neues Sonntagsgefet, das am 1. März nächsten Jahres in Kraft treten foll, von der Bolksvertretung angenommen. Nach dem neuen Gesetz ist jede bezahlte Arbeit am Sonntag verboten. Nur Werke der Not und der Liebe sind gestattet. Jeder Handel, alle Schaustel= lungen, Theater, Spiele und Vergnügungen find verboten. Eifenbahnen dür= fen am Sonntag keine Erkursionszüge laufen lassen, jeder Frachtverkehr muß am Sonntag eingestellt werden. Zeitungen dürfen am Sonntag weder gebrudt, noch verlauft, noch importiert, noch verteilt werden. Rein Angestellter im Telegraphen=, Telephon= oder Transportwesen oder in irgend einer 3n= dustrie, in der Sonntagsarbeit gestattet ist, braucht Sonntagsarbeit zu ver= richten, wenn ihm dafür nicht an den übrigen sechs Tagen eine ununterbrochene Raft von 24 Stunden gestattet ift. Für einen Arbeiter beträgt die Strafe bei übertretung des Sonntagsgesets von 1 bis 40 Dollars, für einen Arbeit= geber von 20 bis 100 Dollars und für eine Korporation von 50 bis 500 Dollars. Das Geset wurde nicht aus religiösen, sondern aus humanen Gründen befürwortet, nämlich mit der allgemeinen Notwendigkeit des Sonntags als eines Rafttages. (E. L. S. F.)

## II. Ansland.

In Medlenburg=Schwerin haben in diesem Jahre nur acht Randidaten das erste theologische Examen bestanden und nur sechs das zweite - pro ministerio. Demnach beläuft sich zurzeit die Bahl der pro ministerio ge= prüften Randidaten, die demnächst in den medlenburgischen Rirchendienst ein= zutreten beabsichtigen, auf 22; ins Pfarramt berufen werden jedes Jahr 12 bis 14 Randidaten. An Randidaten, die nur das erste Egamen bestanden und noch nicht auf den Eintritt in die zweite Brüfung verzichtet haben, find zurzeit etwa 32 vorhanden. Erfahrungsgemäß bleibt aber von diefer gahl ein erheblicher Bruchteil im Schulamte, als Religionslehrer an den höheren Schulen ober als Rektoren an den Bolksschulen. Die Aussichten für die Medlenburger Landestirche sind also sehr traurig. Schon seit Jahren wird es fcmer, die Hilfspredigerstellen und die geringer dotierten Pfarren ordnungs= mäßig zu beseten; mehrfach haben in den letten Jahren Pfarren durch Bitare oder durch benachbarte Geistliche verwaltet werden müssen. Der Mangel an Pfarramtstandidaten wird recht bald empfindlich werden. Bandel tann nur geschaffen werden, wenn die zurzeit im Landtage versammelten Stände fich zu einer wirklich durchgreifenden Aufbefferung der Pfarren mit Alterszulagen entschlieken. übrigens leiden unter dem Theologenmangel auch die Schulen; die Behörden find nicht mehr in der Lage, die den Theologen zustehenden Stellen ordnungsmäßig zu besehen. Deshalb foll auch schon eine zeitweilige Aufhebung des Predigerseminars in Schwerin geplant fein - eine Maßregel, die wir im Interesse der Ausbildung der jungen Theologen sehr bes (A. E. L. R.) dauern würden.

Der Evangelische Bund gab auf feiner 19. Generalversammlung folgende Erklärung gegen den Ultramontanismus ab: "Der Effener Ratholikentag hat die Losung ausgegeben: Zusammenschluß der Gott= und Christus= aläubigen aller Ronfessionen zum Kampfe wider den Unglauben und Umsturz. Dem gegenüber geben wir zur 19. Tagung des Ebangelischen Bundes verfammelten Protestanten folgende Erflärung ab: Mit den Christen aller Rirchen und Konfessionen, die in dem GErrn Christo allein das Seil sehen, fühlen wir uns im Geiste eins. Jene Effener Losung aber ist nur eine Wiederholung der seit Gründung der konfessionellen Zentrumspartei stets von ihr erlassenen Aufforderung aum politischen Rusammenschluß der gläus bigen Chriften'. Dieses Anfinnen weisen wir als verhängnisvoll für unfer Baterland und unsere ebangelische Kirche zurück. Wir erachten es vielmehr als Gewiffenspflicht, unfere ebangelischen Volksgenoffen und insbesondere die von jener Seite als ,gläubig' angesprochenen Rreise vor einem Eingeben auf das angebotene Bündnis zu warnen. Denn bei aller Anerkennung der Ehrlichkeit, mit der viele fromme Ratholiken meinen, uns auf diese Beise die Hand zu bieten, können wir doch in jener Tendenz des Katholikentages nichts anderes erkennen als den geschickten Versuch, die Macht der die römischen Intereffen in erster Linie vertretenden Bentrumspartei zu ftärken und jene "Freiheit der Kirche" erobern zu helfen, die unvereinbar ist mit den Grund= lagen des souberänen nationalen Staates und eine beständige Bedrohung des tonfessionellen Friedens bedeutet. Unsere ebangelische Losung dagegen ist: Freie Entfaltung der Lebensträfte der Reformation, welche fich von jeher als volls= und ftaatserhaltend erwiesen haben; Bufammenarbeiten mit allen Schaffensfreudigen, welche dem Baterlande dienen wollen, auf allen Gebieten ber chriftlichen Gesittung und Volkswohlfahrt. Aber kein Bündnis mit dem

Rentrum und keinerlei politische Unterstützung dieser parlamentarischen 3ntereffenvertretung der römischen Rirche. Denn die römische Rirche ist kein Bollwert gegen Revolution und Umsturz, und noch jeder politische Verbündete des Ultramontanismus war schließlich der Betrogene." — Politik ist ein hauptzweck des Ebangelischen Bundes. Aber durch diese Vermischung von Staat und Rirche gerät der Bund immer weiter weg vom Protestantismus und gibt den Römischen immer wieder einen Schein des Rechts für ihre poli= tischen Bühlereien. Wie die Stellung des Staates der Kirche gegenüber zwar feine irreligiöse und antireligiöse, wohl aber eine areligiöse sein soll, so auch die Stellung der Rirche dem Staate gegenüber keine antipolitische, sondern eine apolitische. — Auch vom deutschen Kaiser wird berichtet, daß er in einer Auffehen erregenden Ansprache an die Schlesier in Breslau zu einem Zu= fammenschluß der Konfessionen, um dem Unglauben zu steuern, aufgefordert habe. Der Plan des Zentrums - fo urteilt der "A. G." - geht offenbar dahin, sich aus seiner tonfessionellen Abschliefung berauszuwinden, um alle fonserbativen Elemente um sich zu sammeln und an ihrer Spipe als die ton= angebende, leitende Partei zu marschieren. ñ. Ø.

Lengnung ber Gottheit Christi in Weftfalen. Die "N. E. L. R." schreibt: "Zum ersten Male seit der Reformation war eine ganze ebangelische Synode nahe daran, das Betenntnis zur Gottheit Christi abzulehnen. Es ist die Synode zu Dortmund. Seitens des Superintendenten Schlett lag eine Er= klärung vor, worin der zweite Artikel als Fundamentstück der christlicken Wahrheit und der Kirche bezeichnet und die Synode aufgefordert wurde, ihre Bustimmung zu erklären, daß auf diesem Fundament die Kirche Jesu Christi weitergebaut werden müsse. Von 66 Synodalen stimmten 33 dieser Erklärung durch Beschluß zu, 32 stimmten dagegen, einer enthielt sich. Also fast die Häftlich des eingeborenen Sohnes, etliche darunter mit dem Bemerken, daß ihre Abstimmung nicht bedeute, daß sie der Erklärung des Superintendenten direkt widersprächen."

Bon ber Möllner Lchrtonferenz schreibt der "A. G.": Auch in diesem Jahre tagte die "Möllner Theologische Lehrtonferenz", die achte seit ihrer Gründung. In zwei Jahren, 1901 und 1904, war sie statutengemäß um der "Allgemeinen Ebangelisch=Lutherischen Konferenz" willen ausgefallen. Sonft hat fie sich durch sämtliche gabre ihres Bestehens ihre Eigenart be= Rach dem grundlegenden Programm erstrebt fie eine dreifache Ge= wabrt. meinschaft: "eine Gemeinschaft zwischen den lutherischen Kirchen Nord= deutschlands, zwischen der akademischen Bissenschaft und den Trägern des geistlichen Amtes, wie zwischen den älteren und jüngeren Theologen". Sie fammelt ihre Freunde nicht, wie die meisten andern Konferenzen tun, bloß für zwei ober drei Tage, an denen dann oft eine erdrückende Fülle von geistigem Stoff geboten werden muß, sondern ruft die Teilnehmer auf gange zwei Wochen nach dem schönen Mölln, damit sie nicht nur allerlei Borträge hören, sondern sich untereinander kennen lernen und gegenseitig aussprechen können. . . . Hannoveraner, Medlenburger, Hamburger, Schleswig=Hols fteiner find doch eines Bekenntniffes. Aber die geschichtliche Entwidlung der Formen ihres Lebens ift verschieden gewesen. Da steht denn das Gemeinfame in Gefahr, über der Sonderart vergessen zu werden. Das Landesfirchentum entfremdet die Herzen der Glaubensbrüder. Bas uns Mölln in dieser Hinsicht während zehn Jahren genützt hat, können nur die ganz ermessen, welche wenigstens ziemlich regelmäßige Teilnehmer der Konferenz gewesen sind. Wölln hat dazu gedient, das ökumenische Bewußtsein in den Herzen der Elaubensgenossen zu stärken. Die Konferenz beschränkt die Zahl der täglichen Arbeitsstunden. Nur von zehn dis zwölf Uhr werden wissenschaftliche Vorlesungen gehalten, und erst um acht Uhr abends sammelt man sich noch einmal zur Besprechung mehr praktisch kirchlicher oder auch allgemeinerer, literarischer und künstlerischer Fragen. So bleiben die frühen Morgenstunden und die Nachmittage für den persönlichen Verlehr frei. Man wohnt gruppenweise in den schönen Walthotels, viele Teilnehmer bringen ihre Frauen mit, die Vension in der Nachsaison ist billig. Die schönen Wälder und Seen laden zu weiten Spaziergängen ein, und so ist reichlich Gelegenheit gegeben, daß man Bekanntschaft macht und sich auch mit den unter andern Bedingungen lebenden Brüdern ausspricht.

Herrnhuter Miffionswoche. Der "A. G." berichtet: Wie im Herbft 1901 und 1903, so wurde auch in diesem Jahre wieder eine "Missionswoche" zu Herrnhut gehalten, einberufen von einundzwanzig deutschen "Missionstonferenzen". 3wed der Zusammenkünfte ist, einerseits in die Gesamts arbeit der evangelischen deutschen Missionsgemeinde einzuführen und einen überblid über den Siegeslauf des Ebangeliums in unfern Tagen zu geben, anderseits den heimischen Missionsarbeitern aus den verschiedenen evange= lischen Landeskirchen und Konferenztreisen, besonders den Pastoren, Gelegenheit zu persönlicher Gemeinschaft und fruchtbarem Erfahrungsaustausch zu bieten. Aus allen Teilen unfers Baterlandes hatten fich Miffionsfreunde eingefunden. Aus aller Herren Ländern, China und Indien, Oftafrika und Surinam, waren Miffionare zugegen. Bisweilen wurde der große Rirchenfaal mit feinen taufend Sitpläten fast bis auf die lette Ede gefüllt. SO war es eine große Gemeinde, die sich um die Männer der Missionswissenschaft und Miffionspraris scharte. Angenehme überraschung brachte der erste Bor= trag von Professor D. Rawerau aus Breslau: "Der Einfluß der Missions= bewegung im neunzehnten Jahrhundert auf die theologische Arbeit in Deutsch= land." Auf Grund eingehender Studien zeigte er, wie an vielen deutschen Universitäten die Mission schon lange Berudsichtigung gefunden habe, wenn auch weniger in besonderen Vorlesungen, so doch innerhalb der Kirchens geschichte oder der praktischen Theologie. Heute aber beschließe kein Theolog feine Studien, ohne daß ihm nicht wenigstens Gelegenheit geboten worden wäre, sich über Missionsgeschichte und missionstheoretische Fragen zu oriens tieren, obwohl es nur eine eigentliche Professur für Miffion gebe: in Halle, wo Prof. D. Barned immer noch tätig fei. Gerade gegenwärtig, wo die ver= gleichende Religionsgeschichte fo viel von fich reden mache, fei die Miffions= wissenschaft von außerordentlicher Bedeutung. Sie könne Quellenmaterial in reicher Fülle aus heidnischen Religionen liefern, das oft genug im Gegensat zu den Behauptungen der Religionswiffenschaftler stehe. Um meisten wurden die Geifter durch die Ausführungen von P. Dr. Lepfius aus Berlin über "Miffion und Islam" bewegt. Er ftellte den Islam, der nichts Selbftändiges in sich berge, als eine judenchriftliche Sette bin, als den Erben des gesamten häretischen Christentums. Bie der Mohammedanismus schon nach einem Jahrhundert alle jene Bölker überwunden hatte, die in der Bölkertafel des Pfingstfestes genannt sind, so ist er auch heute noch diejenige Religion, welche die größten Eroberungen macht. Diefe Macht anzugreifen, zu überwinden, stellt der Christenheit eine Aufgabe, die ein hohes inneres Maß von Gottes-

ί,

traft erfordert. Haben wir das? Ein rationalistisches Christentum hat es nicht: zwischen der Lehre des Koran und der modernen Theologie besteht kein Unterschied. "Beim Barte des Propheten", würde der Mollah zum modernen Theologen sprechen, "ich habe nicht gewußt, daß Ihr ein Mohammedaner seid!" Wenn unter Führung der deutschen Theologie die Christenheit felbst zum Islam übergeht, dann wollen wir nicht Mohammedanermission treiben. Wenn wir aber imstande sind, bei uns selbst den Rationalismus zu überwinden, dann werden wir auch imstande sein, den Islam zu bestiegen. — Dr. Lepsius fand zum Teil lebhaften Wierschen, Meer er blieb dabei: wenn uns selber die Wahrheit des neutestamentlichen Christentums nicht feltstehe, dann sollten wir auch nicht andere belehren wollen. — Soll doch nach den Liberalen Christus selber einen Missessehl nicht erteilt und an Heidenmission überhaupt nicht gebacht haben! F. B.

"Bereinigung ber Evangelisch-Lutherischen innerhalb ber preußischen Lanbestirche." Die "E. R. g." schreibt: "Bir Lutherischen innerhalb der preußischen Landeskirche hatten bisher zwei Organisationen, nämlich die lutherischen Vereine und die Augustlonferenz, von der nur der Vorstand organisiert war. In diesem Jahre hat die Organisation in den Provinzen ftattgefunden. In der Generalversammlung am 30. August ist die Neubildung unferer Gemeinschaft zu einem gemissen Abschlusse gebracht worden; als Name ist gewählt: "Vereinigung der Ebangelisch-Lutherischen innerhalb ber preußischen Landeskirche' (Konfessionelle Gruppe). In ihm kommt die Geschichte und die Besonderheit unserer Gemeinschaft zum Ausdrud; ift fie boch entstanden aus den lutherischen Vereinen und der evangelisch=lutheri= schen Konferenz innerhalb der preußischen Landestirche, wie der eigentliche Name der Augustkonferenz lautet. Als Ebangelisch=Lutherische unterscheiden wir uns auch klar nicht nur von den Linken, sondern auch von den Freunden der Positiven Union, bei ihnen liegt der Nachdruck auf dem Worte "Union", bei uns darauf, daß wir auf dem Grunde der Seiligen Schrift Alten und Neuen Testaments und den Bekenntnisschriften unserer ebangelisch=lutheri= ichen Rirche fteben." Ihr Verbleiben in der unierten Landestirche suchen diefe Lutheraner in Preußen damit zu rechtfertigen, daß die preußische Union feine absorptive, sondern nur eine tonföderative sei. Aber diese Distinktion, felbst wenn sie voll und gang zuträfe, rechtfertigt sie nicht. F. B.

Bon Dr. Curtius, dem Präsidenten der Kirche Augsburgischer Konfession in Elfak=Lothringen, schreibt der "A. G.": "Bräsident Curtius hat sein Amt mit der programmatischen Erklärung angetreten, daß er alles heil von dem freien Spiel der Kräfte erwarte und deshalb den verschiedenen Richtungen innerhalb der Kirche völlig unparteiisch mit derselben objektiven Gerechtigkeit gegenüberstehe. Diesem Programm der völligen Gleichberechs tigung aller theologischen und kirchlichen Richtungen, das man mit dieser grundsätlichen Bestimmtheit bis jett nicht einmal in Baden auszugeben ge= wagt hat, ift er aber seitdem ohne Schwanken treu verblieben. Er fand kein Wort, der tumultuarischen Einführung des Einzelfelches in Straßburg zur rechten Beit entgegenzutreten, kein Bort, die einseitige Besehung der theo= logischen Fatultät an der Straßburger Hochschule zu mildern, kein Wort, die verschiedenen immer neu einsehenden unionistischen Borstöße mit Rraft zurückzuweisen, kein Wort, den ürgernis erregenden Ausschreitungen einer an die schlimmsten altdeutschen Verhältnisse gemahnenden Lehrwillfür zu fteuern. Der "Rirchenbote' mag deshalb "feinen Gerechtigkeitsfinn, fein tiefes Verständnis für religiöfe Fragen, seine Beitherzigkeit allen Richtungen gegenüber, seine kräftige Initiative in allen Fragen, die das Interesse unserer Landeskirche und der Inneren Miffion angehen', in begeisterten Tönen Wir wissen ebenso bestimmt, daß der Mann, der es mit seinem preisen. Gewissen vereinigen konnte, als Unierter an die Spipe einer lutherischen Landeskirche zu treten, und der noch heute zu der Fahne der "Chriftlichen Belt' schwört, kein Verständnis für die erste und wichtigste Aufgabe seines hohen kirchlichen Amtes, die Aufrechterhaltung des reformatorischen Be= kenntnisstandes, besitzt. Es ist deshalb nur zu begreiflich, daß man ibn vom äußersten Flügel des Protestantenvereins bis weit in die Mittelpartei binein als Ideal eines milden Kirchenleiters feiert und nun auch um jeden Breis zu halten sucht. Denn solange Curtius über der Rirche Augsburgischer Konfession in Elfaß=Lothringen waltet, ist allerdings, wie der "Rirchenbote" ganz treffend behauptet, jeder "Fall" ausgeschlossen. Man tann altgeheiligte Ordnungen der Kirche zu Boden treten, das Ebangelium von Frenssen auf der Kanzel anpreisen, den Kindern mit dem Stock in der Hand die neuefte theologische Rathederweisheit einbleuen: ein Einschreiten der Rirchenleitung ift nicht au befürchten. Der Subjektivismus des einzelnen Geiftlichen hat vollen Raum, fich bis an die äußerste Grenze auszuleben. Ber möchte aber andere Sände über sich wünschen, wenn er sich dem Bekenntnis der Kirche nicht verpflichtet weiß, sondern in schrankenloser Ungebundenheit das höchste firchliche Lebensideal erblickt! Die Liberalen sorgen für sich felbst, ihren Freisinn, ihre amtliche Willfür, ihr Parteiregiment, wenn fie jo eifrig für ihren verständnisvollen Schuppatron einfpringen." Dr. Curtius ift der Serausgeber der Hohenloheschen "Denkwürdigkeiten", die durch ihre vielen Takt= losigkeiten das Ansehen der Regierung nach innen und außen geschädigt haben follen. Der "A. G.", die "Reformation" und der "Reichsbote" verlangen darum, daß Curtins von seinem Posten zurücktrete. Selbstverständlich wollen dabon aber die Liberalen, als deren Patron sich Curtius erwiesen hat, nichts wiffen. ¥. B.

"Immer weiteren Rreifen drängt sich die Erkenntnis auf, daß die evangelische Landestirche in den letten Zügen liegt. Zwar in ihrem äußeren Bestande scheint sie durchaus gesichert. Aber das innere Leben geht Jahr für Jahr zurück, so daß man schon jest das Wort JEsu an die Gemeinde von Sardes (Offenb. 3, 1) auf sie anwenden tann: "Du haft den Namen, daß du lebst, und bist tot! Dem oberflächlichen Beobachter will das nicht gleich einleuchten. Denn vielleicht ift nie fo viel gearbeitet, fo ,gut' gepre= bigt, solch umfassende Vereinstätigkeit entfaltet, solch gewaltiger Apparat von Hilfsträften, ordentlichen und außerordentlichen Organisationen zur Abstellung der vielen Mißstände aufgewandt worden, wie jest. Und trobs bem ein so erschreckender Rückgang, ein solches Schwinden ihres Einflusses! Wer sich durch Außerlichkeiten nicht täuschen läßt, sieht klar: das ganze gewaltige Aufgebot aller vorhandenen Kräfte, diefe krampfhaften Anstrengungen, eine Befferung herbeizuführen, sind nichts anderes als die letten veraweifelten Todeszuchungen eines sterbenden Organismus." — So schreibt nicht etwa ein Missourier, sondern P. Niemann aus Bestpreußen in der "Reformation".

"Brüdenschlagen." Unter diesem Titel schreibt die "Preußische Kirchenzeitung": "Wir reden heute viel von Verständigung unter den theologischen Richtungen. Wenigstens wir, die wir den gemeinsamen Besit höher schäten

•

als die trennenden Momente. Bir, die wir gern in gemeinfamer praktischer Arbeit uns mit allen, die gleich uns am Werke sind, zusammenschließen wollen. Wir find der Meinung, daß unendlich viel Streit daher rührt, daß wir uns — rein äukerlich genommen — nicht verstehen, daß vieles besser würde, wenn nur immer einer des andern Meinung ganz richtig auffaßte. Aber freilich: zu volltommener Einigkeit würde auch solches Sichverstehen nicht führen. Manches ärgerliche Migberftändnis würde aus dem Wege geschafft, mancher Verbitterung würde erfolgreich vorgebeugt werden. Viele Unterschiede würden viel, viel kleiner erscheinen als jest. Aber Unterschiede würden gewiß bleiben. Und vielleicht immer noch Unterschiede, die manch einem bedeutend genug schienen. Gibt's eine Brücke, die auch solche Unterschiede überbrücken kann? . . . Ich weiß eine Brücke, die oft erstaunliche Leistungsfähigkeit zeigt. Sie verbindet solche, die einander persönlich kens nen, die sich persönlich nahestehen. Warum arbeiten sie oft so friedlich zu= fammen, obwohl fie auf recht verschiedenen theologischen Standpunkten stehen? Soll man's fo erklären, daß fie aus persönlicher Rudfichtnahme fachliche Unterschiede totschweigen? 3ch glaube: Rein! Diese Brücke würde nicht halten. Der erste Ansturm traftvoller Hochflut würde sie zerstören. Bie alfo foll man's deuten? Männer, die fich persönlich nahestehen, tennen ein-Sie kennen die Trennpunkte. Sie kennen aber mehr als diefe. ander. Jeder hat die Entwidlung des andern verfolgt; jeder weiß vom andern, wie er zu feinen Ansichten gekommen ift. Er felbst ift andere Bege gegangen, hat andere Eindrücke gehabt, andere Erlebnisse. Er kann nicht urteilen, wie ber andere urteilt. Aber er versteht, wie der andere seine Meinung gewann. Er versteht die Motive des andern. Zwei Menschen aber, die gegenseitig ihre Motive verstehen, find über alle trennenden Ströme weg durch eine festgefügte Brücke verbunden. über diefe Brücke können ihre Gedanken ein= ander besuchen, - tönnen ihre Berzen einander finden. Laft uns diefe Brücke auch über den Strom schlagen, der die Parteien in der Kirche auseinanderhält! Lakt uns wissen: wir sind so lange an der Obersläche, als wir nur die Ansichten des andern tennen, nicht feine Beweggründe. Bir verfahren fo lange nicht wissenschaftlich, als wir nur die Meinung des ans dern widerlegen, aber nicht diese Meinung bis in ihre Wurzeln verfolgen. um ihr Werden au begreifen. Wir handeln fo lange nicht christlich, als wir den Gegner nur nach seinen Außerungen oder auch nach seinen Taten beurteilen, aber nicht nach feinem Wollen. In die Tiefe heißt es bohren! In die Gerzen gilt es au schauen! In der Seele gilt es au lefen! 28gs sie treibt, die heftigen Gegner von rechts und von links, das müffen wir begreifen! Und ich bin gewiß, wir werden in der Seele Tiefe oft genug finden. was uns freut, nachdem wir an der Oberfläche gesehen haben, was uns fränkte." — Hiernach soll man also Freichrer gewähren lassen und als berechtigt anerkennen, wenn ihre Absicht eine gute ift. Aber wie der gute Rwed das böje Mittel nicht heiligt, so vermag auch die gute Absicht der Frelehre keine Berechtigung zu verschaffen. Wer einem Kranken Gift verabreicht, dem widersteht man, selbst wenn er die Absicht hat, den Batienten zu retten. Alles Brüdenschlagen zwischen ber Srrlehre und ber rechten Lehre und ihren respektiven Vertretern ift vom Argen. F. B.

Auf ber lutherischen Konferenz ber Provinz Schlesten stellte P. Bolff folgende Sätze auf: 1. Die Kirche ist eine Betenntnisgemeinschaft 2c. 2. Die Bibel ist lein Bekenntnis der Kirche, sondern eine Gabe Gottes an seine Kirche. 3. In den Bekenntnissen spricht die Kirche ihre Erkenntnis der Wahrheit aus 2c. 4. Die allgemeinen (ökumenischen) Bekenntnisse unter= scheiden das Christentum von den außerchristlichen Religionen. 5. Die Lutherischen Bekenntnisse unterscheiden die reine Lehre von der Frrlehre. 6. Uns sind die Bekenntnisse nicht eine Last, sondern Ausdruck unsers Glaubens.

Der Guftav-Abolf-Berein hielt feine 58. Versammlung in Augsburg ab. Die Ausgaben des Gesamtvereins haben im Jahre 1905 die Höhe von 1,749,134 Mark erreicht. Davon haben die Frauenvereine 309,337 Mark gefammelt. Die Cesamteinnahme betrug 2,038,397 Mark. An Vermächt≤ niffen und Stiftungen erhielten die Zentraltaffe 52,841, die Vereine 136,802 Mart. Das Vermögen des Vereins beträgt 5,253,421 Mark. 15 Haupt≠ vereine find in ihren Einnahmen gestiegen, besonders der Brandenburger und der die größte Diaspora umfassende Biener Hauptverein. Die Zahl der Zweigvereine hat sich von 1970 auf 2000, die der Frauenvereine von 644 auf 648 erhöht. 33 Kirchen sind eingeweiht, zu 20 Kirchen ist der Grundstein gelegt worden. Die Bahl ift geringer geworden, aber um fo ftärker ift die Silfe gesucht und gewährt worden für den inneren Ausbau der Gemeinden burch Pfarrgehälter und Ausgaben für Gemeindezwede, Stipendien für Studierende u. dgl. In diesem Jahre, heißt es in dem Bericht der A. E. L. R. weiter, hätten nicht weniger als 1239 Gemeinden innerhalb des Deutschen Reichs um Hilfe gebeten. In Öfterreich handle es sich zumeist nicht mehr um firchliche Neubauten, sondern vor allem darum, die Gemeinden selbständig zu Anders stehe es aber noch in Steiermark. In Ungarn hätten die machen. Reformierten vor dem Verein gewarnt, weil er vorwiegend lutherischen 3weden diene und alldeutsche Bestrebungen begünstige. Um Hilfe habe auch die lutherische und reformierte Kirche in Frankreich gebeten, und selbst aus Rußland seien Hiljerufe an den Verein ergangen. Nirgends sei jedoch, in= fonderheit auch der Miffourier wegen, die Arbeit dringender als in Brafilien, wo annähernd 200,000 evangelische Deutsche in den beiden Süchprovinzen Rio Grande do Sul und Santa Catharina jahrzehntelang von ihrer Kirche völlig vergessen worden seien. In dem Berichte heißt es wörtlich: "Unter der Leitung des Brokessons Rendtorff=Riel schilderte Bfarrer Schlegtenthal= Düsseldorf die fast trostlose Lage der Evangelischen in Südbrafilien, wo 150,000 evangelische Glaubensbrüder der Hilfe harren und von elenden sogenannten Pfeudopfarrern, meist vertommenen und feilen Existenzen, Hands wertern oder schiffbrüchigen Lehrern, von Jesuiten und ameritanisie = renden Missouriern hin und her gezogen und verwirrt werden."-Die Missourier wissen Staat und Kirche, Religion und Politik zu scheiden (was vom Gustav=Adolf=Verein nicht gesagt werden tann), und woimmer sie arbeiten, es sei in Deutschland, England, Auftralien oder Brasilien, da arbeis ten sie immer nur für die lutherische Rirche und die Berbreitung des rechten Luthertums, das dem Guftab=Adolf=Berein längft abhanden gekommen ift.

F. B.

Anf bem Schlachtfelb zu Lützen wurde am 6. November der Grundftein zu einer Gedächtnisstätte für den an der Straße von Lützen nach Markranstädt im Rampfgetümmel gefallenen Heldenkönig Gustav Abolf von Schweden gelegt. Der alte Schwedenstein, ein nicht zu großer Findling, den der Page des Königs selbst an die Stelle gerollt haben soll, wo Gustav Abolf seinen Geist ausgehaucht, von einem nicht selft geschmackvollen gußeisernen

Baldachin überdeckt und mit der schlichten Bezeichnung des Todestages verfehen, bildete bis jetzt die einzige Zierde des welthistorischen Ortes. Daneben stand ein Wirtshaus, in dem der Handel mit Ansichtskarten und ähnliche Blüten des modernen Touristenwesens üppig gediehen. Dieses soll nun abgerissen werden und einer stattlichen Gedächtnistapelle Platz machen. Die schwedische Landeskirche war bei der Feier durch den Bischof G. von Scheele vertreten.

Wie bie Majunkesche Lüge vom "Selbstmorde Luthers" durch die römische Welt weiter läuft, obgleich sich der klügere deutsche Ultramontanismus davon schon längst losgesagt hat, zeigt wieder ein Artikel, den der Mailänder Osservatore Oattolico in seiner Ausgabe vom 27. August mit derselben Gehässigiet über Luthers Lebensende bringt. Den Stoff zu dem Artikel lieferte ein Aussak von Charlotte Thabrier-Rieder im Meroure de France vom 1. August 1906, worin die Verfassen von der einschlägigen Literatur einzig und allein eine französische übersetug der Schrift von Majunke, traduit de l'allemand par Schlineker. Paris 1893.) Selbst die literatule Aussen. Volksztg." erklärt zu dem neuesten Machwerke: "Als historischer Aussen zuchsen geblich "bemerkenswerte Beitrag unter jeder Kritik. Es ist daher unnötig, ein weiteres Wort darüber zu berlieren."

(A. E. L. R.)

Die Ibee ber Trennung ber Kirche vom Staate greift in der Schweiz immer mehr um sich. In den letzten Wochen haben lange Berhandlungen darüber im großen Rate der Stadt Basel stattgefunden. Die steigende Zu= nahme der latholischen Bevölkerung hat an ihrem Teile mit dazu beigetragen. Auch der Staatsrat von Genf hat bei dem großen Rate die Aufhebung des Rultusbudgets beantragt und dabei u. a. folgenden Urtikel angenommen: "Die Kultusfreiheit wird garantiert. Der Staat und die Gemeinden be= solden keinen Rultus; niemand kann gezwungen werden, zu den Kosten irgend eines Kultus beizutragen."

Der fpanifche Gefetentwurf bie Rongregationen betreffend bestimmt. dak die Eröffnung von neuen Rlöstern einer Ermächtigung durch die Cortes bedürfe. Die Kongregationen dürfen Minderjährige nicht aufnehmen. Der Staat werde diejenigen Kongregationisten, die ihren Gelübden und dem Rlo= fterleben entfagen, unterstüten. Der Minister werde Ermächtigungen gurud= ziehen dürfen. Die Regierung werde ungesehliche Ordensgemeinschaften auf= heben. Den nicht von einer Universität graduierten Kongregationisten werde das Recht, Unterricht zu erteilen, entzogen werden. Fremde Kongregationen werden aufgelöft. Das Kongregationsvermögen werde auf das Notwendigfte beschränkt. Rideikommisse werden verboten werden. Kongregationen, die handel treiben, werden Steuern, alle Kongregationen Eintragungsgebühr zahlen. — Der Gesehentwurf wurde am 17. Oktober vom Ministerrate in modifizierter Form angenommen. Er unterwirft in feiner jetigen Fassung alle Ordensgesellschaften der Genehmigung des Staates, unterfagt ihnen den öffentlichen Unterricht, ermächtigt die Gerichtsbehörde, gegebenenfalls Haus= suchungen in den Klöstern vorzunehmen, und unterwirft die industriellen Gefellschaften den Steuern. Ebenso gestattet er, daß fremde Gesellschaften oder Gesellschaften, deren Chef im Auslande wohnt, aufgelöft werden. -- Bielleicht fommt es auch noch in Spanien zu einer Trennung von Staat und Kirche. Auch die in Frankreich am 11. Dezember vollzogene Trennung von Staat und Kirche, gegen welche sich der Bapft und seine Kreaturen mit allen mög= lichen Mitteln, aber bergeblich aufgelehnt haben und gegen die sie immer noch rebellieren, nahm ihren Anfang mit der Bekämpfung der habgierigen und politisch intrigierenden Kongregationen. F. B.

P. Th. Fliedner erzählt in ben "Blättern aus Spanien": "Die Popu= larität der ebangelischen Schulen führte zur Gründung eines tatholischen Damenvereins, der sich die Errichtung von Gegenschulen in den ärmeren Stadtvierteln zur Aufgabe gesetzt hat. Gerade jest entfaltet dieser Berein eine rege Tätigkeit. Die hohen Damen haben schwarzgekleidete Agentinnen, beren einzige Aufgabe es ift, Rinder aus ebangelischen Schulen abzufangen. Rür diesen wichtigen Dienst erhalten sie einen Lohn von 2 Besetas (M. 1.60) Einem Anaben, der eine unferer Schulen besuchte, wurde ein pro Lag. neuer Anzug versprochen, wenn er eine Lifte ber Namen und Wohnungen feiner Schulfameraden herstellte. Um 4 Uhr, wenn die Schule aus ift, geben die Agentinnen den Kindern in ihre Häuser nach, besuchen die Eltern und fuchen fie zu betregen, die Rinder aus der ebangelischen Schule zu nehmen. Gelingt es nicht durch überredungstünste, so wird's mit Drohungen versucht. Der gewöhnlichste Weg ift, den Bater bei seinem Brotherrn zu verflagen, der dann oft in der Tat den Arbeiter entläßt, da er es mit den Damen der Aristokratie nicht verderben will. So werden uns einige Kinder abspenstig gemacht, aber neue füllen bald die Lüden. Ein Fall aus jüngfter Zeit (den Zentrumsblättern steht Zeit, Ort und Name auf Anfrage gern zur Verfügung): Ein Bater schidt seine Lochter zu uns in die Schule. Die Damen besuchen das Haus; die beiden ersten Male treffen sie nur die Mutter, und es gelingt, sie mit Höllenstrafen einzuschüchtern. Das dritte Mal ist aber der Bater zu Hause. Die Damen bieten ihm an, das Rind in einer auten Schule umsonst unterzubringen. "Gott sei Dank, ich verdiene genug, um das Schulgeld zu bezahlen', ift die Antwort. (Die Zahl der Kinder in den spanis schen ebangelischen Schulen geht in die Tausende, und alle zahlen Schulgeld: in katholischen Schulen ist der Unterricht. frei.) "Mein Kind lernt etwas Ordentliches in der Schule; es geht Sie durchaus nichts an, wohin ich mein Rind schide; Sie haben also in meinem Hause nichts verloren, damit bastal Die Damen belästigen ihn natürlich nicht wieder. Ein anderes Mittelchen ist folgendes: Jedes Kind, das ein anderes aus der ebangelischen in die tatholische Schule bringt, erhält una perra grande, ,einen Groschen'. Die Rinder aber verzichten auf den Judaslohn und erzählen es ihrer Lehrerin."

Graufamteiten in Nonnentlöftern. Bekanntlich verdankt das franzö= fische Klostergesetzt seine Schärfe hauptfächlich dem Bekanntwerden unmensch= licher Mighandlungen, die in einigen Nonnenklöstern vorgekommen sind. Rürzlich wurde nun auch die öffentliche Meinung in Italien lebhaft aufgeregt durch ähnliche Vorfälle, die sich auf der reizenden Infel Ischia zugetragen haben. Dort hatte eine im Rufe der Heiligkeit stehende Frau ein Rlofter errichtet, das fich die Aufgabe stellte, verwaiste und verwahrlofte Mädchen in den Straßen Neapels und der Umgegend zu fammeln und zu erziehen. Das fromme Unternehmen fand allseitige Förderung, und der Bischof ernannte jene Frau zur übtiffin. Bald aber liefen dunkle Gerüchte um über das, was im Rlofter vor fich ging; die Nachbarn hörten öfters Behgeschrei und Jammertöne, und man erzählte von empörenden Grausamkeiten, die da verübt würden. Niemand aber wagte es, einzuschreiten. Endlich gelang es einer Nonne, aus dem Rlofter zu entfliehen. Gie war als blühende Jungfrau im 20. Lebensjahre eingetreten, und nach gehn Jahren verließ fie es gänzlich gebrochen. Sie wurde in ein Hospital für unheilbare Kranke ge=

٠

bracht, wo fie bald hernach starb. Vor ihrem Tode machte sie noch entsetliche Enthüllungen über die Behandlung, die Nonnen und Zöglinge sich gefallen laffen mußten. Auch einige Frauen, die im Klofter erzogen worden waren, bestätigten die Wahrheit dieser Verichte. Die Ronnen wurden strenger be= handelt, als es die Rlofterregel verlangte. So mußte sich 3. B. eine zur Strafe auf den Boden legen und es fich gefallen laffen, daß die andern alle der Reihe nach ihr in den Mund spieen. Die Baisenkinder wurden schlecht genährt, erhielten nur Mais, aber kein Brot, mußten vom frühen Morgen bis zum späten Abend striden und häfeln, und die, die mit ihrer Arbeit nicht fertig wurden, wurden halbtot geprügelt und auf alle Arten gequält. Durch Drohungen wurden die Rinder angehalten, allen Besuchern, die fie ausfragten, zu antworten, daß sie gut behandelt werden und eine reichliche und üppige Rost genießen. Jest ist endlich das Gericht eingeschritten, es sind auch einige Ausgrabungen vorgenommen worden. Ob aber viel dabei herauskommen wird, ist zweifelhaft. Die Einwohner sprechen fich nur mit großer Burudhaltung aus Furcht vor einer unbekannten Macht aus. Der Bruder der übtiffin ift Ranonitus an der Rathedrale von Jechia und ein Günstling des Bischofs. Dagegen beschäftigt sich die freisinnige Presse Roms und Neapels aufs lebhajteste mit der Sache, und sie forgt vielleicht dafür, daß die Sache doch nicht fo ohne weiteres einschläft. (A. E. L. R.)

Die "Fünfte Belt-Sonntagsschultonvention" foll im Mai 1907 in Rom abgehalten werden. Die Abgeordneten werden 262,000 Sonntagsschulen mit 26,000,000 Gliedern vertreten. Englisch wird die Hauptsprache sein, das neben werden aber Konferenzen in deutscher, französischer und italienischer Sprache abgehalten werden. Die Konbention wird vier Tage währen und in einer großen Halle tagen, ein Ubendgottesdienst foll in den Ruinen des Kos lossenwerden hat die Einladung zur fünsten Konvention erlassen. Elf Glies der diese Ausschuffes sind Ameritaner, ebenso viele Engländer, während ans dere Deutschland, Schweden, die Schweiz, Italien, Merito und Kanada vers treten. Den Vorsitz sücht Dr. George W. Bailen von Khiladelphia. Dem Kapst wird diese Versammlung jedenfalls keine Freude bereiten. F. B.

Ritualismus und gewaltiges überhandnehmen bes römifchen Orbenswesens sind zwei Gefahren, die zurzeit die anglikanische Kirche mehr denn je bedrohen. Um über den Ritualismus genaue Nachricht zu erhalten, hat die Regierung eine Rommiffion eingesetzt, die in 118 Sitzungen 164 Zeugen gehört und dann einen 70 Seiten langen Bericht veröffentlicht hat, der von der steigenden Macht des Ritualismus beredtes Zeugnis ablegt. In sebr vielen Kirchen, sagt er, werden bei der Kommunion Gebete und Zeremonien, die dem Mehritual entnommen sind, vorgenommen, und die geweihte Hostie wird den Gläubigen zur Anbetung dargeboten. Bei manchen Abendmahls= feiern kommuniziert der Priester allein; die Jungfrau Maria und die Beis ligen werden angerufen, man verehrt Bilder und Kruzifire 2c. Gegen dies alles soll nun energisch eingeschritten werden. Aber da viele Bischöfe selbst zu den Ritualisten gehören, werden die Magregeln taum wirtfam burchgeführt werden, und andererseits berufen sich die Ritualisten auf den geistlichen Charakter der Kirche, kraft bessen die Regierung eigentlich nicht in deren Angelegenheiten zu reden habe. Im Unterhause aber dürfte die überwiegende Mehrzahl der Liberalen und Nonkonformisten aus dieser Haltung Veranlassung nehmen, auf die Trennung von Kirche und Staat loszusteuern. Bas bie Zunahme der Alöster betrifft, so ist statistisch seftgesetzt, daß im Jahre 1850 nur 11 Klöster in England bestanden, im Jahre 1904 aber waren es deren 305, und durch die Vertreibung der Orden in Frankreich ist der Zuwachs noch größer geworden. Trohdem hat das Unterhaus vor hurzem den Antrag eines Abgeordneten, der eine überwachung und Maßregelung dieser Ordensniederlassungen forderte, abgewiesen. (A. E. L. R.)

Die Gefühlsbetehrungen der Methodiften halten nicht stand. Sie be= ruhen eben nicht auf gründlicher Belehrung aus Gottes Wort, sondern auf momentanen Erregungen der Gefühle. Auf der letzten Westleh-Konserenz in Nottingham, England, wurde berichtet, daß in den letzten fünfzehn Jahren zwar 684,000 neue Glieder gewonnen, aber nur 75,000 von denselben treu ge= blieden seien. Und von den 56,000 Reubekehrten im vorigen Jahre seien nur 13,500 bei der Kirche geblieden. F. B.

Der eigentümliche Rechtsfall, der nun schon mehr als zwei Jahre lang das ganze kirchliche Leben von Schottland in Aufregung gehalten hat, nähert sich seinem endgültigen Abschluß. Das unter Lord Elgins Borsit tagende königliche Schiedsgericht hat seinen ersten Ausspruch getan. Bie sich der Lefer vielleicht erinnern wird, erhob fich ber Streit über der im Jahre 1900 vollzogenen Vereinigung der bisherigen, etwa tausend Geistliche zählenden Freikirche und der presbyterianischen Kirche von Schottland. Scchsund= zwanzig freikirchliche Dorfpastoren aus dem schottischen Hochland widersetten fich der Vereinigung und erhoben als Hüter der reinen Lehre Anspruch auf das vorhandene Kirchenvermögen. Die schottischen Gerichte, an die sie sich nacheinander wandten, wiesen sie ab. Das englische Herrenhaus erkannte ihnen jedoch als lette Instanz volles Recht zu. Eine heillose Verwirrung war die Folge dieses Spruchs. Rirchen, die schon am Sonntagmorgen zum Gottesdienst geöffnet waren, wurden im letten Augenblick von den Abge= fandten ber Minderheit mit Beschlag belegt. Universitätsprofessoren und Studenten sahen sich aus ihren Hörfälen vertrieben. Das gesamte kirchliche Leben von Schottland schien lahmgelegt. Die verworrene Lage war aber boch zu widerstinnig, als daß es dabei bleiben konnte. Ein Ausweg mußte gefunden werden. Man fand ihn in der Berufung eines außerordentlichen töniglichen Schiedsgerichts, deffen endgültiger Spruch für alle Zeiten Geltung haben soll. Nach jahrelangen Beratungen hat dieses Schiedsgericht nun fein erstes Urteil gefällt. Bie nicht anders zu erwarten war, ift es zu gunften der Vereinigten Freikirche ausgefallen. Trop alledem find auch die fechs= undzwanzig Bergpfarrer nicht übel weggekommen. Bunächst handelt es sich nur um die liegenden Güter und das Barbermögen der Universitäten, sowie um das fehr beträchtliche Einkommen der schottischen Heiden= und Juden= miffionsgesellschaften. Die Universitätsgebäude in Edinburgh, Glasgow und Aberdeen find der Vereinigten Freikirche zugesprochen worden. In den händen der Minorität verbleibt nur eine fleine Gruppe von Gebäuden in Edinburgh, die indessen für ihre akademischen Zwede mehr als genügen dürften. Bur Aufrechterhaltung dieser fleinen Hochschule, wohl der fleinsten in gang Europa, ift ein jährliches Einkommen von 60,000 Mark ausgesett. Ebenso wird der Minorität aus dem reichen Vermögen der Missionsgesell= schaften ein entsprechender Bruchteil zufließen. In Glasgow sind ihr außer den bereits in ihrem Besitz befindlichen Rirchen noch zwei Gotteshäuser zus gesprochen worden. Auch ein größerer Anteil an dem Gemeindebermögen joll ihr in Zukunft zufallen. (D. A. G.)

6959-62

576

Digitized by Google